



# গথম্মীরে জালালাইন



২৬, ২৭ ও ২৮তম পারা

সম্পাদনায় •

হ্যরত মাওলানা আহ্মদ মায়মূন সিনিয়র মুহাদিস, জামিয়া শারইয়্যাহ মানিবাণ, ঢাকা

অনুবাদ ও রচনায় •

মাওলানা মোহাম্মদ আবুল কালাম মাস্ম ফাযেলে দারুল উলুম দেওবন্দ, ভারত লেবক ও সম্পাদক, ইসলামিয়া কুডুবখানা, ঢাকা

প্রকাশনায় •

## ইসলামিয়া কুতুবখানা

৩০/৩২ নৰ্ধক্ৰক হল রোড, বাংলাবান্ধার, ঢাকা ১১০০



## তাফসীরে জালালাইন : আরবি-বাংলা

मन आञ्चामा जानानुष्मीन मुशामन देवत्न आहमन देवत्न मुशामन आंन महन्त्री (त.) অনুবাদক 💠 মাওলানা মোহাম্মদ আবুল কালাম মাসুম সম্পাদনায় 🌣 মাওলানা আহমদ মায়মুন প্রকাশক 🌣 আলহাজ মাওলানা মোহাম্মদ মোন্তফা এম. এম. [প্রকাশক কর্তৃক সর্বস্বত্ব সংরক্ষিত] প্রকাশকাল 💠 ১৫ রম্যান, ১৪৩১ হিজরি ২৫ আগন্ট, ২০১০ ইংরেজি ১১ ভাদ্র, ১৪১৭ বাংলা শব্দ বিন্যাস 💠 ইসলামিয়া কম্পিউটার হোম ২৮/এ, প্যারিদাস রোড, বাংলাবাজার, ঢাকা-১১০০ মুদ্রণে 💠 ইসলামিয়া অফসেট প্রিন্টিং প্রেস

#### হাদিয়া 🤞 ৬২০.০০ টাকা মাত্র

#### www.eelm.weebly.com

প্যারিদাস রোড, বাংলাবাজার, ঢাকা-১১০০

## অনুবাদকের কথা

#### الحمد لله وكيفي وسيلام على عباده الذين اصطفى اما بعد

হেরা থেকে বিচ্ছারিত বিশ্বব্যাপী আলোকজ্জ্ব এক দীপ্তিময় আলোকবর্তিকা আল-কুরআন। যা আল্লাহ রাব্বুল আলামীনের পক্ষ থেকে অবতীর্ণ সর্বশেষ এবং সর্বশ্রেষ্ঠ ঐশীগ্রন্থ। এর অনুপম বিধান সর্বজনীন ও বিশ্বজনীন। বিশ্ব মানবতার এক চিরন্তন মুক্তির সনদ এবং অনন্য সংবিধান আল-কুরআন। যে মহাগ্রন্থের আবির্ভাবে রহিত হয়ে গেছে পূর্ববর্তী সকল ঐশীগ্রন্থ। যার অধ্যয়ন, অনুধাবন এবং বাস্তবায়নের মাঝে রয়েছে গোটা মানবজাতির কল্যাণ এবং সার্বিক সফলতার নিদর্শন। মানুষের আত্মিক এবং জাগতিক সকল দিক ও বিভাগের পর্যাপ্ত ও পরিপূর্ণ আলোচনার একমাত্র আধার হচ্ছে আল-কুরআন।

ইসলামি মূলনীতির প্রথম ও প্রধান উৎস হচ্ছে মহাগ্রস্থ আল-কুরআন। যার সফল ও সার্থক বাস্তবায়ন ঘটেছে বিশ্ববরেণ্য নবী হ্যরত মুহাশ্বদ মুস্তফা —— -এর মাধ্যমে। নবুয়তের তেইশ বছর জীবনব্যাপী যুগোপযোগী প্রেক্ষাপটের ক্রমধারায় তাঁর উপর অবতীর্ণ হয় এ মহান ঐশীগ্রস্থ। ফলে কুরআনের যথার্থ ব্যাখ্যা সম্পর্কে তিনিই সমধিক অবহিত ছিলেন। তিনি ছিলেন আল-কুরআনের বাস্তব নমুনা।

তার পরবর্তীকালে সাহাবায়ে কেরাম (রা.)-এর প্রদন্ত ব্যাখ্যাই ছিল কুরআন তাফসীরের অন্যতম অবলম্বন। তাঁদের পরবর্তী স্তরে তাবেয়ীগণ কর্তৃক প্রণীত ব্যাখ্যা ছিল গ্রহণযোগ্যতার শীর্ষে। এর পরে ক্রমান্বয়ে যুগ থেকে যুগান্তরে অদ্যাবধি এ শাশ্বত গ্রন্থের তাফসীর চর্চা অব্যাহত রয়েছে।

পবিত্র কুরআনের তাফসীর জানার ক্ষেত্রে আল্লামা জালালুন্দীন সুযুতী ও আল্লামা জালালুন্দীন মহন্ত্রী (র.) প্রণীত তাফসীরে জালালাইন' গ্রন্থটি একটি প্রাথমিক ও পূর্ণাঙ্গ বাহন। রচনাকাল থেকেই সকল ধারার মাদরাসা ও কুরআন গবেষণা কেন্দ্রে এ মূল্যবান তাফসীরটি সমভাবে সমাদৃত। কারণ বাহ্যিক বিচারে এটি অতি সংক্ষিপ্ত তাফসীর হলেও গভীর দৃষ্টিতে এটি সকল তাফসীরের সারনির্যাস। হাজার হাজার পৃষ্ঠাব্যাপী রচিত কোনো তাফসীর গ্রন্থের অনেক পৃষ্ঠা অধ্যয়ন করে অতি কষ্টে যে তথ্যের খোঁজ পাওয়া যায়, তাফসীরে জালালাইনের আয়াতের ফাঁকে ফাঁকে স্থান পাওয়া এক-দৃই শব্দেই তা মিলে যায়, যেন মহাসমুদ্রকে ক্ষুদ্র পেয়ালায় ভরে দেওয়া হয়েছে। একাধিক সঞ্জাবনাময় ব্যাখ্যার মধ্যে সর্বাধিক বিশুদ্ধ ও প্রাধান্যপ্রাপ্ত ব্যাখ্যাটি কোনো প্রকার অনুসন্ধান ছাড়াই অনায়াসে পাওয়া যায় সেখানে। তাফসীর গ্রন্থসমূহের ব্যাপক অধ্যয়ন করলে এ সত্যটি সহজে অন্ধাবনযোগ্য।

বাংলা ভাষাভাষীদের জন্য তাফসীরে জালালাইন-এর একটি নাতিদীর্ঘ বাংলা ব্যাখ্যা গ্রন্থের প্রয়োজনীয়তা প্রকটভাবে উপলব্ধি করছিলেন সচেতন পাঠক সমাজ। তাই যুগচাহিদার প্রেক্ষিতে বর্তমান বাংলাদেশে এ কিতাব খানার বঙ্গানুবাদ এখন সময়ের দাবি। সারা দেশের পাঠকবর্গের চাহিদা মিটাতে ইসলামিয়া কুতবখানা, ঢাকা-এর শিক্ষানুবাগী স্বনামধন্য স্বত্যাধিকারী আলহাজ হযরত মাওলানা মোহাম্মদ মোস্তফা সাহেব [দা.বা.] জালালাইন দারীফের একটি পূর্ণাঙ্গ বাংলা ব্যাখ্যাগ্রন্থ প্রকাশ করার উদ্যোগ গ্রহণ করেন। আমার অযোগ্যতা সত্ত্বেও তিনি আমাকে ২৬, ২৭ ও ২৮তম পারা (৬ষ্ঠ খণ্ডটির) অনুবাদ কর্ম সম্পাদন করার জন্য মনোনীত করেন। আমি এটাকে মহাগনিমত মনে করে নিজের পরকালীন জখীরা হিসেবে এ কাজে আত্মনিয়োগ করি এবং অতি অল্পসময়ের মধ্যেই ৬ঠা খণ্ডের কাজ সমাপ্ত করতে সক্ষম হই।

আমি মূল কুরআনের অনুবাদের ক্ষেত্রে ইসলামিক ফাউণ্ডেশনের আল-কুরআনুল কারীমের অনুবাদের সাথে মিল রেখেই অনুবাদ করেছি এবং তাহকীক ও তারকীবের ক্ষেত্রে অধিকাংশই উর্দু ব্যাখ্যাগ্রন্থ জামালাইনের অনুকরণ করি। প্রাসঙ্গিক আলোচনার ক্ষেত্রে মা'আরিফুল কুরআন [মুফতি শফী (র.)], মা'আরিফুল কুরআন [আল্লামা ইদরীস কান্ধলভী (র.)] তাফসীরে মাজেদী, তাফসীরে ইবনে কাছীর, তাফসীরে মাযহারী সহ বিভিন্ন কিতাব থেকে উদ্ধৃতি গ্রহণে সচেষ্ট হয়েছি। তবে বাংলাদেশের খ্যাতিমান পুরুষ, বিদগ্ধ আলেম ও গবেষক মরহম আল্লামা আমীনুল ইসলাম (র.) রচিত তাফসীরে নূরুল কুরআন আমার বড় বড় তাফসীরের কিতাব অধ্যয়নকে অনেক সহজ করে দিয়েছে। কারণ এতে প্রায় সকল তাফসীরের সারনির্যাস উল্লেখ করা হয়েছে। আমি সেখান থেকেও সিংহভাগ সহযোগিতা পেয়েছি। এছাড়া আয়াতের সৃক্ষ তত্ত্ব শিরোনামের বেশ কিছু তত্ত্ব কামালাইন থেকেও চয়ন করেছি। সর্বোপরি কুরআনের তাফসীরে অংশগ্রহণ খুবই দুঃসাহসিক ব্যাপার। কারণ এতে যেমনি পুণ্যের নিশ্চয়তা রয়েছে তেমনি পদস্থলনেরও সমূহ সম্ভাবনা রয়েছে; কাজেই আমার জ্ঞানের অপরিপক্কতা ও লা-ইলমির কারণে যদি কোনো পদস্থলন ঘটেই যায় তবে সুধী পাঠক ও ওলামা হ্যরতের কাছে তা ওধরে দেওয়ার জন্য বিনীত অনুরোধ রইল।

পরিশেষে দরবারে ইলাহীতে মিনতি জানাই আল্লাহ যেন এই প্রচেষ্টাকে প্রকাশক, লেখক ও পাঠকসহ সকলের পরকালীন নাজাতের জারিয়া হিসেবে কবুল করেন। আমীন, ছুমা আমীন!

> বিনয়াবনত মোহাম্মদ আবুল কালাম মাসুম ফাযেলে দারুল উল্ম দেওবন্দ, ভারত। লেখক ও সম্পাদক

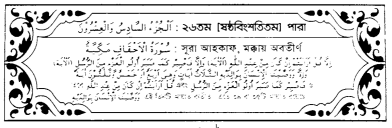
> > ইসলামিয়া কুতুবখানা, ঢাকা।

| সৃচিপত্ৰ                                           |            |                                                                                           |  |
|----------------------------------------------------|------------|-------------------------------------------------------------------------------------------|--|
| বিষয় পু                                           | र्श्वा     | विषय পৃष्ठा                                                                               |  |
| ং৬তম পার : الجزء السادس والعشرون                   | য়া        | বাইয়াতের তাৎপর্য ৯৭                                                                      |  |
| [৯ – ২২২]                                          |            | বা আক্লাহর হাত দ্বারা উদ্দেশ্য কিঃ স্কিন্দ্র ৯৮ আমাদের দেশে প্রচলিত বাইয়াতের স্থান هه ১৮ |  |
| I স্রা আহকাফ :                                     | ৯          | বাইয়াতে রিদওয়ানের ঘটনা ১১                                                               |  |
| ^                                                  | 78         | মুখাল্লাফূন [পশ্চাদপদ অবলম্বনকারী] কারা? তারা কি                                          |  |
| পূর্ববর্তী সূরার সাথে সম্পর্ক                      | 78         | ওজর পেশ করেছিল? ১০৩                                                                       |  |
|                                                    | 26         | মুখাল্লাফূনের ওজর গ্রহণযোগ্য না হওয়ার কারণ১০৩                                            |  |
|                                                    | રર         | হুদায়বিয়ায় যারা অংশগ্রহণ করেনি, এখানে তাদের                                            |  |
| গর্ভধারণ ও স্তন্যদানের সর্বোচ্চ সময়কালের ব্যাপারে |            | উল্লেখের কারণ ১০৪                                                                         |  |
| ~ ~                                                | રર         | উল্লিখিত আয়াতে کلام الله -এর দ্বারা উদ্দেশ্য ১০৮                                         |  |
|                                                    | ર8         | যে বৃক্ষের নিচে বায়'আত অনুষ্ঠিত হয়েছিল ১১৪                                              |  |
|                                                    | ২৮         | হুদায়বিয়া ও বাইয়াতে রিদওয়ানে অংশগ্রহণকারী সাহাবীগণের                                  |  |
| রাষ্ণ 🕮-এর দরবারে জিনদের উপস্থিতি                  | ৩৬         | সংখ্যার ব্যাপারে মতবিরোধ ১১৫                                                              |  |
| £                                                  | ৩৭         | খায়বর কখন বিজিত হয় ১১৬                                                                  |  |
| •                                                  | <b>৫</b> ৩ | কাফেরদের সাথে যদি ঈমানদারগণ মিশে থাকে তাহলে                                               |  |
|                                                    | ৪৩         | তাদের সাথে যুদ্ধ করা জায়েজ হবে কিনা? ১২৪                                                 |  |
| / ex /                                             | ৪৩         | ওমরত্বেল কাষার ঘটনা১৩০                                                                    |  |
|                                                    | ৪৩         | হজ ও ওমরায় হলক এবং কসরের হুকুম কিং এতদ্ভয়ের                                             |  |
| 5                                                  | 8৬         | মধ্যে কোনটি উত্তম?১৩১                                                                     |  |
| <u> </u>                                           | 8b         | সাহাবায়ে কেরামের গুণাবলি, শ্রেষ্ঠত্ব ও বিশেষ লক্ষণাদি ১৩৫                                |  |
|                                                    | œ8         | সাহাবায়ে কেরাম সবাই জান্নাতী : তাঁদের পাপ মার্জনীয়                                      |  |
| . 9                                                | ৬১         | এবং তাদের হেয় প্রতিপন্ন করা গুনাহ১৩৮                                                     |  |
| ∎ সূরা <b>ফাতহ</b> :                               | ৬৯         | ■ স্রা হজুরাত :১৩১                                                                        |  |
|                                                    | ৬৯         | স্রার নামকরণের কারণ ১৩৯                                                                   |  |
| _A . ^                                             | ৬৯         | সূরাটি নাযিল হওয়ার সময়কাল ১৩৯                                                           |  |
| ×                                                  | 90         | সূরার আলোচ্য বিষয় ও মূলবক্তব্য ১৪০                                                       |  |
| - <del></del>                                      | 9b         | দীনি নেতা তথা আলেমগণের সাথেও উক্ত আদৰ জরুরি ১৪৫                                           |  |
| উল্লিখিত আয়াতসমূহের সাথে সংশ্লিষ্ট ঘটনা বা        |            | নাফরমানি [গুনাহ]-এর দরুন নেক আমল বিনষ্ট হয়ে                                              |  |
|                                                    | ৭৯         | यात्र कि ना? > > > > > > > > > > > > > > > >                                              |  |
|                                                    | m          | সাহাবায়ে কেরামের উপর অত্র আয়াতের প্রভাব ১৪৭                                             |  |
| 6                                                  | ъ¢.        | মুসলিমদের উন্নতি নবী করীম 🚐 -এর মহব্বত ও                                                  |  |
|                                                    | ৮৬         | তাঁর প্রতি সন্মান প্রদর্শনের উপর নির্ভরশীল ১৫২                                            |  |
| <del></del>                                        | рb         | ভিত্তিহীন সংবাদের উপর আস্থা স্থাপন করা অনেক                                               |  |
| আয়াতে ঈমানদার মহিলাদের উল্লেখের কারণ              | 92         | অকল্যাণের কারণ                                                                            |  |
|                                                    | তর         | খবরের সত্যতা যাচাই কখন জরুরি ১৫৪<br>কুফর, ফিসক ও ইসয়ানের মধ্যকার পার্থক্য ১৫৫            |  |
|                                                    |            | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • •                                                   |  |

| বিষয় পৃষ্ঠা                                        | বিষয় পৃষ্ঠা                                         |
|-----------------------------------------------------|------------------------------------------------------|
| সাহাবায়ে কেরামের পারস্পরিক বাদানুবাদ ১৫৮           | ■ স্রা নাজম :                                        |
| ভালো উপাধীতে সম্বোধন করা সুনুত ১৬৪                  | সূরার নামকরণের কারণ ২৫১                              |
| ধারণার শ্রেণিবিভাগ এবং সেগুলোর হুকুম ১৬৫            | পূর্ববর্তী সূরার সাথে যোগসূত্র ২৫১                   |
| ছিদ্রান্বেষণ হতে নিষেধাজ্ঞা সম্পর্কিত হাদীসসমূহ১৬৬  | নাজিল হওয়ার সময়কাল ২৫১                             |
| গিবত সম্পর্কীয় বিবিধ মাসআলা ১৬৭                    | সূরার ঐতিহাসিক পটভূমি ২৫১                            |
| বংশগত, দেশগত, ভাষাগত পার্থক্যের তাৎপর্য হচ্ছে       | বিষয়ক্তু ও মূল বক্তব্য                              |
| পারস্পরিক পরিচয় ১৭১                                | ২৫৬ উক্তি দ্বারা শপথ করার রহস্য২৫৬                   |
| ইসলাম ও ঈমানের সম্পর্ক ১৭৪                          | তোমাদের নবী বা রাসূল না বলে সাথী বলার কারণ ২৫৭       |
| ■ স্রা ক্বাফ : ১৭৫                                  | জান্নাত ও জাহান্নামের বর্তমান অবস্থান ২৬৭            |
| সূরাটির নামকরণের কারণ ১৭৫                           | মানাত পরিচিতি ২৬৯                                    |
| স্রার আলোচ্য বিষয় ১৭৫                              | ধারণার প্রকার ও তার বিধান ২৬৯                        |
| সূরাটি নাজিল হওয়ার সময়১৭৫                         | মুশরিকরা কেন ফেরেশতাদেরকে স্ত্রীলিঙ্গে ডাকত ২৭২      |
| ্র-এর ব্যাখ্যায় আলেমগণের বিভিন্ন মতামত ১৮০         | মৃত্যুর পর উপকৃত হওয়ার ব্যবস্থা ২৮০                 |
| আসহাবুর রাস কারা ১৮৬                                | একের গুনাহে অপরকে পাকড়াও করা হবে না ২৮৩             |
| কথাবার্তায় সতর্কতা অবলম্বন করা জরুরি ১৯১           | ঈসালে ছওয়াব তথা মৃতকে ছওয়াব পৌছানো ২৮৩             |
| ফেরেশতারা কিভাবে মানুষের কাজকর্ম রেকর্ড করেন ১৯২    | ■ সূরা কামার : ২৯২                                   |
| এখানে সঙ্গী দ্বারা কাকে বৃঝানো হয়েছে ১৯৭           | সূরা কামার প্রসঙ্গে জ্ঞাতব্য২৯৭                      |
| যেসব অপরাধ মানুষকে জাহান্নামী করে ১৯৬               | মূল বক্তব্য                                          |
| জান্নাতকে মুন্তাকীদের নিকটবর্তী করার অর্থ কি? ২০২   | চন্দ্র দ্বি-খণ্ডিত হওয়ার ঘটনা ২৯৮                   |
| নামাজের মাধ্যমে দাওয়াতি কাজের জন্য প্রয়োজনীয়     | চন্দ্র বিদীর্ণ হওয়ার মুজেযা ২৯১                     |
| শক্তি অর্জিত হয়ে থাকে                              | চন্দ্র বিদীর্ণ হওয়ার ঘটনা সম্পর্কে কয়েকটি প্রশ্ন ও |
| 🛮 স্রা যারিয়াত : ২১০                               | সেগুলোর জবাব ৩০০                                     |
| পূর্ববর্তী সূরার সাথে সম্পর্ক ২১৪                   | আদ জাতির ঘটনা ৩০১                                    |
| সদকা খয়রাতকারীদের প্রতি বিশেষ নির্দেশ ২১৭          | লৃত সম্প্রদায়ের ঘটনা ৩০৭                            |
| মেহমানদারীর উত্তম রীতিনীতি                          | প্রিয়নবী 🏥 কে সান্ত্বনা ৩১৩                         |
| الجزء السابع والعشرون : ২৭তম পারা                   | ∎ সূরা রাহমান :৩১৬                                   |
|                                                     | স্রার নামকরণের কারণ৩১৬                               |
| [২২৩ – ৪০০]                                         | সূরা অবতীর্ণ হওয়ার সময়কাল ৩১৬                      |
| ঈমানী শক্তির বিজয় অবশ্যজাবী                        | পূর্ববর্তী সূরার সাথে সম্পর্ক ৩১৬                    |
| ■ সূরা তৃর :                                        | স্রার মূল বক্তব্য ৩১৭                                |
| নামকরণ ২৪০                                          | বিজ্ঞান ও আল্লাহর বিধানের মধ্যে পার্থক্য৩২৩          |
| পূর্ববর্তী সূরার সাথে সম্পর্ক                       | কুরআন মাজীদে মানুষ সৃষ্টির উপাদান ৩২৭                |
| বায়তৃল মামুরের অবস্থান ২৪১                         | মানুষকে মাটির দিকে এবং জিনকে আগুনের দিকে             |
| দ্বিমান থাকলে বুযুর্গদের সাথে বংশগত সম্পর্ক পরকালেও | সম্বোধন করা হলো-কেন্                                 |
| উপকারে আসবে ২৪৩                                     | জিন ও মানুষকে ئقلين বলার কারণত৩২                     |
| শপ্রের তাৎপর্য ২৪৩                                  | প্রথমোক্ত ও শেষোক্ত জান্নাতদ্বয়ের অধিকারী কারা। ৩৩৯ |
| মর্জালসের কাফফারা ২৫০                               | পরকালীন উদ্যান দুনিয়ার উদ্যান হতে ভিন্নতর৩৪০        |

| বিষয় পৃষ্ঠা                                                 | विषय পृष्ठी                                          |
|--------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------|
| নারীদের সৌন্দর্য্যের পূর্বে তাদের পবিত্রতা বর্ণনা            | যিহার করার ফলে কি কি হারাম হয়? ৪০৯                  |
| করার উদ্দেশ্য ৩৪১                                            | কাফফারা আদায় করার পূর্বে স্পর্শ করলে কাফফারা কি     |
| জান্নাতী নারীদের সৌন্দর্য বর্ণনাকারী হাদীসসমূহের             | বৃদ্ধি পাবে? ৪১০                                     |
| কয়েকটি ৩৪৪                                                  | কোন কার্য দ্বারা যিহার ভঙ্গ হবে? ৪১১                 |
| পরবর্তী জান্নাতদ্বয়ের গুণাগুণ ৩৪৬                           | নেশাগ্রস্ত লোকের যিহার বর্তিত হবে কি? ৪১২            |
| আয়াতে হবদের বিশেষভাবে উল্লেখ করার কারণ ৩৪৬                  | আয়াতে মজলিস দ্বারা কি উদ্দেশ্য ৪২২                  |
| স্রা ওয়াকি 'আ :৩৪৮                                          | কোন পদ্ধতিতে আল্লাহ ও তাঁর রাসূল বিজয়ী হবেন ৪৩১     |
| নামকরণত৫২                                                    | প্রথমে পিতা, তারপর পুত্র, তারপর দ্রাতা অতঃপ্র        |
| মূল বক্তব্য ৩৫২                                              | গোত্র দ্বারা আরম্ভ করার কারণ ৪৩২                     |
| সূরা ওয়াকি'আর বিশেষ শ্রেষ্ঠত্ব ৩৫৩                          | ∎ সূরা আল-হাশর ; ৪৩৩                                 |
| পূর্ববর্তী সুরার সাথে সম্পর্ক ৩৫৩                            | সূরাটির নামকরণের কারণ ৪৩৩                            |
| হাশরের ময়দানে মানুষ তিন শ্রেণিতে বিভক্ত হবে ৩৫৪             | সূরা নাজিল হওয়ার সময়কাল ৪৩৩                        |
| ∎ সূরা হাদীদ :৩৭২                                            | পূর্ববর্তী সূরার সাথে সম্পর্ক ৪৩৩                    |
| নামকরণ৩৭৫                                                    | সূরাটির বিষয়বস্তু ৪৩৪                               |
| মূল বক্তব্যত৭৫                                               | ঐতিহাসিক পটভূমি ৪৩৬                                  |
| পূর্ববর্তী সূরার সাথে সম্পর্ক৩৭৬                             | বনৃ নাযীরের সংক্ষিপ্ত ইতিহাস ৪৩৮                     |
| শরতানি কুমন্ত্রণার প্রতিকার৩৭৬                               | হাশর মোট কয়বার হয়েছিল? ৪৩৯                         |
| মক্কা বিজয়কে সাহাবায়ে কেরামের মর্যাদাভেদের মাপকাঠি         | হাশরের ময়দান কোথায় হবে?8৩৯                         |
| করার রহস্য ৩৭৮                                               | এ আয়াত কিয়াস হুজ্জত হওয়ার কারণ 88১                |
| সাহাবায়ে কেরাম সম্পর্কে সমগ্র উন্মতের সর্বসন্মত বিশ্বাস ৩৭৯ | কয়টি গাছ কাটা হয়েছিল 888                           |
| আল্লাহর রাহে দান করার মাহাত্ম্য                              | গনিমত ও ফাই-এর মধ্যে পার্থক্য ৪৪৬                    |
| হাশরের ময়দানে নূর ও অন্ধকার কি কি কারণে হবে ৩৮৫             | হকদারদের সাথে আল্লাহ তা আলার নাম উল্লেখ              |
| প্রত্যেক মুমিনই কি সিদ্দীক ও শহীদঃত৮৭                        | করার তাৎপর্য 8৫০                                     |
| ঐশী কিতাব ও পয়গাম্বর প্রেরণের আসল উদ্দেশ্য                  | আত্মীয়-স্বজনদের অংশ সম্পর্কে বিভিন্ন মতামত ৪৫১      |
| মানুষকে ন্যায় ও সুবিচারের উপর প্রতিষ্ঠিত করা ৩৯৩            | শক্রদের কাছ থেকে প্রাপ্ত মালামাল সম্বন্ধে আলোচনা ৪৫২ |
| সন্যাসবাদ সর্বাবস্থায়ই কি নিন্দনীয় ও অবৈধ ৩৯৯              | এ বিষয়ে প্রসিদ্ধ ঘটনা ৪৫৯                           |
|                                                              | মুসলমানদের সম্পদের উপর কাফেরগণের হস্তক্ষেপ           |
| ا ২৮তম পারা ! الجزء الثامن والعشرون                          | প্রসঙ্গে বিশেষ গুরুত্বপূর্ণ মাসআলা ৪৬০               |
| [৪০১ – ৬২৮]                                                  | কিয়ামত দিবসকে انغد। নামকরণের কারণ ৪৬৯               |
| <del></del>                                                  | আল্লাহকে এমন নামে ডাকা জায়েজ হবে কি না যা           |
| ঃ স্রা আল-মুজাদালাই : ৪০১                                    | তিনি ও তার রাসূল বলেননি ৪৭৬                          |
| সূরাটির নামকরণের কারণ ৪০১                                    | ∎ স্রা আল-মুমতাহিনাহ : 8৭৭                           |
| অবতীর্ণের সময়কাল ৪০১                                        | সূরাটির নামকরণের কারণ                                |
| পূর্ববর্তী সূরার সাথে সম্পর্ক ৪০১                            | পূর্ববর্তী সূরার সাথে সম্পর্ক ৪৭৭                    |
| হযরত খাওলা (রা)-এর প্রতি হযরত ওমর (রা)-এর                    | সূরাটির বিষয়বস্তু ৪৭৭                               |
| ব্যবহার                                                      | স্রাটির শানে নুযূল ৪৭৮                               |
| যিহার কি ডাপাকের ন্যায় বৈধ, না হারাম্য ৪০৭                  | কাফেরদের সাথে বন্ধুত্বপূর্ণ সম্পর্কের হুকুম ৪৮১      |
| ইসলামে যিহারের হকুম ৪০৮                                      | হযরত ইবরাহীম (আ) তাঁর পিতার জন্য দোয়া করার কারণ ৪৮৬ |

| ৮ তাফসারে জালালাহন : আরাব-বাংলা, ষষ্ঠ খণ্ড [সূচপত্র] |                                                            |  |
|------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------|--|
| বিষয় পৃষ্ঠা                                         | বিষয় পৃষ্ঠা                                               |  |
| মুমিনগণ কাফেরদের জন্য কিভাবে ফেতনার কারণ হবেঃ ৪৮৮    | স্রাটি অবতীর্ণ হওয়ার কারণ ও ঐতিহাসিক ভূমিকা ৫৪৪           |  |
| মুশরিক ও কাফেরদের হাদিয়া গ্রহণের হুকুম ৪৯১          | পূর্ববর্তী সূরার সাথে সম্পর্ক৫৪৬                           |  |
| হোদায়বিয়ার ঘটনা ৪৯৩                                | মুনাফিকদের কর্মকাণ্ডকে নিকৃষ্ট বলার কারণ ৫৫০               |  |
| মহিলারাও পুরুষদের সাথে সন্ধিচুক্তির শর্তের মধ্যে     | মুনাফিকদেরকে مدایة হতে বঞ্চিত রাখার কারণ ৫৫৪               |  |
| শামিল কি না? ৪৯৪                                     | অন্যান্য বস্তু বাদ দিয়ে ধনসম্পদ আর সন্তানাদির             |  |
| রাসূলুক্লাহ 🕮 মুমিন মুহাজির মহিলাদের কিভাবে          | আলোচনার কারণ                                               |  |
| পরীক্ষা করতেনঃ ৪৯৫                                   |                                                            |  |
| মুসলিম রমণী কি মুরতাদ হয়েছে, আর তারা কতজন? ৪৯৯      | ■ সুরা আত্-তাগাবুন : ৫৫৯                                   |  |
| বাইয়াতের নিয়ম-পদ্ধতি ৫০২                           | স্রাটির নামকরণের কারণ                                      |  |
| ∎ সূরা আস-সা <b>ফ</b> : ৫০৫                          | সূরাটির অবতীর্ণ কাল                                        |  |
| সূরাটির নামকরণের কারণ ৫০৫                            | স্রাটির বিষয়বন্তু৫৫৯                                      |  |
| স্রাটি অবতীর্ণ হওয়ার সময়কাল                        | পূর্ববর্তী সূরার সাথে সম্পর্ক ৫৫৯                          |  |
| সূরাটির বিষয়বস্তু ৫০৫                               | মানুষদেরকে সৃষ্টি করার উপর সাম্প্রদায়িক দৃষ্টি ৫৬১        |  |
| বনী ইসরাঈল কিভাবে হযরত মৃসা (আ)-কে কষ্ট দান          | নবুয়ত ও বাশারিয়্যতে মধ্যে পার্থক্য ৫৬৫                   |  |
| করত?ে ৫০৯                                            | মানুষদের জন্য ধন-সম্পদ ও সন্তানাদি মহা ফিতনা স্বরূপ    ৫৭৩ |  |
| আয়াতে আল্লাহর নূরের অর্থ ৫১৬                        | সুরা আত্-তালাক : ৫৭৭                                       |  |
| ঈমানদার লোকদের ঈমান আনার নির্দেশ দানের হেতু কিঃ ৫২০  | সূরাটির নামকরণের কারণ                                      |  |
| তাশবীহ দানের জন্য হযরত ঈসা (আ)-এর কথা কেন            | স্রাটি অবতীর্ণ হওয়ার সময়কাল ৫৭৭                          |  |
| উল্লেখ করা হলো? ৫২৩                                  | সূরাটির বিষয়বস্থু                                         |  |
| ∎ স্রা আল-জুমুআহ <u>:</u> ৫২৪                        | পূর্ববর্তী সূরার সাথে যোগসূত্র                             |  |
| স্রাটির নামকরণের কারণ                                | সুনুতের পরিপস্থি তালাক কি পতিত হয়                         |  |
| পূর্ববর্তী সূরার সাথে সম্পর্ক৫২৪                     | ইদত পালনকারিণী মহিলা কি নিজ প্রয়োজনে বাড়ি                |  |
| অবতীর্ণ হওয়ার সময়কাল ৫২৪ :                         | হতে বের হতে পারে? ৫৮১                                      |  |
| সূরাটির বিষয়বস্তু ও মূল বক্তব্য                     | রাজয়াত এবং বিচ্ছিন্নকরণের ক্ষেত্রে সাক্ষ্য বানানোর        |  |
| রাসূল 🚃 কে উশ্বীরূপে প্রেরণ করার হিকমত৫২৮            | হকুম ৫৮৫                                                   |  |
| রাসূলুল্লাহ 🚐 -এর উদ্মী হওয়া তাঁর নবুয়ত ও          | তাওয়াকুল-এর অর্থ ৫৮৬                                      |  |
| কুরআনের সত্যতার দলিল৫২৯                              | কোন সময় থেকে ইদ্দত পালন করবে? ৫৮৯                         |  |
| অন্যান্য প্রাণীদের বাদ দিয়ে গর্দভকে নির্দিষ্ট করার  | মৃত্যুর ইদ্দতের সাথে গর্ভবর্তী থাকলে হুকুমে ৫৯০            |  |
| হিকমত ৫৩৩                                            | নফকাহ-এর অর্থ এবং তার হুকুম ৫৯৫                            |  |
| মৃত্যু কামনার হকুম                                   | ∎ সুরা আত-তাহরীম ;৬০৩                                      |  |
| জুমার নামাজ কখন ফরজ হয়?ে ৫৩৮                        |                                                            |  |
| যিকরুল্লাহ বলতে কোন যিকির উদ্দেশ্য                   | স্রাটির নামকরণের কারণ ৬০৩                                  |  |
| জুমা ও জোহরের নামাজের মধ্যে পার্থক্য ৫৪২             | স্রাটির শানে নুযুল ৬০৩                                     |  |
| দোয়া কবুলের বিশেষ সময় ৫৪৩                          | সূরাটির বিষয়বস্তু ও মূল বক্তব্য৬০৪                        |  |
| ■ স্রা আল মুনাফিকৃন :                                | পূর্ববর্তী সূরার সাথে সম্পর্ক ৬০৪                          |  |
| সূরাটির নামকরণের কারণ ৫৪৪                            | তওবায়ে নাস্হা-এর সংজ্ঞা ৬২৩                               |  |
| সূরাটির বিষয়বস্তু৫৪৪                                | চারজন মহিলার পরিপূর্ণতা৬২৮                                 |  |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                | 1 1                                                        |  |



## يِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمُٰنِ الرَّحِيْمِ পরম করুণাময় ও দয়ালু আল্লাহর নামে ভরু করছি

অনুবাদ :

১. <u>হা-মীম</u> আল্লাহ তা আলাই এর উদ্দেশ্য সম্পর্কে সম্যক অবগত।

 এই কিতাব আল কুরআন অবতীর্ণ এই বাক্যটি মুবতাদা আল্লাহর নিকট হতে برك الله হলো তার খবর পরাক্রমশালী তাঁর রাজত্বে প্রজ্ঞায় তাঁর কাজ-কর্মে।

৩. আকাশমণ্ডলী ও পৃথিবী এবং এগুলার মধ্যবর্তী সমস্ত কিছু আমি যথাযথভাবে নির্দিষ্টকালের জন্য সৃষ্টি করেছি। অর্থাৎ কিয়ামত দিবসে তা বিনাশ হয়ে যাওয়া পর্যন্তের জন্য, যাতে তা আমার ক্ষমতা ও একত্বাদকে বৃঝাতে পারে। কিন্তু কাফেররা তাদেরকে যে বিষয়ে সতর্ক করা হয়েছে যে শান্তি থেকে ভীতি প্রদর্শন করা হয়েছে তারা তা হতে মুখ ফিরিয়ে নেয়।

 আপনি বলুন, তাদের কথা ভেবে দেখেছ কি? আমাকে জানিয়ে দাও। তোমরা যাদেরকে ডাক উপাসনা কর আল্লাহর পরিবর্তে অর্থাৎ মূর্তিদেরকে: এটা প্রথম মাফউল। আমাকে দেখাও আমাকে জানিয়ে দাও, এটা তাকিদ হয়েছে। এরা কি সৃষ্টি করেছে এটা দ্বিতীয় মাফউল পুথিবীতে এটা 🖒 -এর বয়ান। অথবা আকাশমণ্ডলীতে তাদের কোনো অংশীদারিত আছে কিং আল্লাহর সাথে। আর এখানে 🔏 টা অস্বীকারমূলক হামথার অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে। তোমরা আমার নিকট উপস্থিত কর পর্ববর্তী কোনো কিতাব আসমান থেকে অবতারিত কুরআনের পূর্বে ৷ অথবা পরস্পরগত কোনো জ্ঞান থাকলে তা, যা তোমাদের মূর্তিপূজার দাবির বিশ্বদ্ধতার ক্ষেত্রে আসলাফ তথা পূর্ববর্তীদের থেকে বর্ণিত হয়ে এসেছে যে, মৃর্তিপৃজা তোমাদেরকে আল্লাহর নিকটবর্তী করে দিবে। যদি তোমরা সত্যবাদী হও। ভোমাদের দাবিতে।

الله أعْلَمُ بِمُرَادِهِ بِهِ.

 تَنْزِيْلُ الْكِتْبِ الْقُرْانِ مُنْبَدَأُ مِنَ اللّهِ خَبُرُهُ الْعَزِيْزِ فِيْ مُلْكِهِ الْعَكِيْمِ فِيْ صَنْعِهِ

٣. مَا خَلَقْنَا الشَّمَاوَتِ وَالْأَرْضُ وَمَا بَيْنَهُمَّا إِلَّا خَلْقًا بِالْحَلَى لِلْمَائِقَ الشَّمَاوِتِ وَالْأَرْضُ وَمَا بَيْنَهُمَّا إِلَّا خَلْقًا بِالْحَقِ لِيَهُمُ الْفِيلِمَةِ وَأَجَلِ مُسْتَثَّى طِ إِلَى فَنَازِتِهَا يَوْمُ الْفِيلِمَةِ وَالَّذِيْنَ كَفُرُوا عَمَّا أَنْذِذُوا خُوِقُوا بِم مِنَ وَالَّذِيْنَ مُعَرضُونَ.
 الْعَمَانِ مُعْرضُونَ.

. قُلُ اَرَ النَّهُ اَ اَخْدِرُونِي مَّا تَدُعُونَ تَعْبُلُونَ مِن دُوْلِ السَّهِ آي الاَصنَامِ مَنْ عَدُلُ اَوَّلُ اَرُونِي اَخْدِرُونِي تَاكِيْدُ مَاذَا خَلَقُواْ مَفْعُولُ ثَانِي مِن الاَرْضِ بَيَانُ مَا أَمْ لَهُمْ شِرْكُ مَشَادِكَةً فِي خَلْقِ السَّهُ وَاتِ مَعَ اللّهِ وَ أَمْ يِمَعْنَى هَمَوْرَ الْإِنْكَادِ إِنْ يُمْرِينَ بِهِ لِمَنْ مِنْ اللّهِ مَنْ اللّهِ مَنْ اللّهِ مَنْ اللّهِ مَنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ وَ أَمْ يَسِعَنَى هَمُورَةً الإِنْكَادِ إِنْ يُمْرِينَ بِهِ لِمَنْ عِلْمِ مُؤْثِرُ عَنِ الْآولِينَ بِصِحَةِ وَالْكُولُونُ كَانَةً مَا لَوْ الْمَسْلَمِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللل

- فْهَامُ بِمَعْنَى النَّفْي أَيْ لَا أَحَدُ أَضَلُّ مِمَّنْ يَّدْعُوا يَعْبُدُ مِنْ دُوْنِ اللَّهِ أَيْ غَيْسِرِهِ مَنْ لَا يَسْتَجِيْبُ لَـهُ اللَّي يَـوْم الْبِقِيلُ مَنِةِ وَهُمُ الْأَصْنَامُ لَا يُبِجِيبُونَ عَابِدِينهِمْ إللي شَيْ يَسْأَلُونَهُ أَبَدًا وَهُمْ عَنْ دُعَآئِيهِمْ عِبَادَتِهِمْ غُفِكُونَ لِانَّهُمْ جَمَادُ لاَ نَعْقَلُونَ.
- ٦. وَاذَا حُشِرَ النَّاسُ كَانُوا أَى الْاَصْنَامُ لُهُمْ لِعَابِدِينَهِمْ اَعَدُّاءً وَكَانُوا بِعِبَادَتِيهِمْ بعِبَادُةِ عَابِدِيْهِمْ كُفِرِيْنَ جَاحِدِيْنَ.
- ٧. وَإِذَا تُتَّلِّي عَلَيْهِم أَيْ أَهْلِ مَكَّةَ أَيْتُنَا الْقُرْأُنُ بَيَنْتِ ظَاهِرَاتٍ حَالُّ قَالَ الَّذِيْنَ كَفُرُوا مِنْهُمْ لِلْحَبِّ أي الْفُرَأْنِ لَمَّا جَاءَهُمْ هٰذَا سِحُو مُبِينٌ . بَيَنُ ظَاهِر
  - الْمُتَرِّيهُ ط أَي الْقُرْأَنَ قُلْ إِنِ افْتَرَيْتُهُ فَرْضًا فَكَ تَدُمُ لِكُونَ لِنَي مِنَ اللَّهِ مِنْ عَذَابِهِ شَيْنًا م أَيْ لاَ تَفْدِرُونَ عَلَى دُفْعِهِ عَنَى إِذَا عَذَّبَنِي اللَّهُ هُوَ أَعْلَمُ بِمَا تُفِيضُونَ فيه ط تَقُولُونَ فِي الْقُرَأَن كَفِي بِهِ تَعَالَى شَهِيدًا كَيْنِنِي وَبَيْنَكُمْ ط وَهُوَ الْغَفُورُ لِمَنْ تَابَ الرَّحِيْمُ بِهِ فَكُمَّ يُعَاجِلُكُمُّ بالعُقُوبَةِ.

- ৫. কে সে ব্যক্তি অপেক্ষা অধিক বিভ্ৰান্ত এখানে 🗯 টি ইত্তেফহাম যা 💥 -এর অর্থে হয়েছে। অর্থাৎ কেউ নেই। যারা আল্লাহর পরিবর্তে এমন কিছুকে ডাকে উপাসনা করে যা কিয়ামত দিবস পর্যন্তও তাকে সাড়া দিবে না আর এরা হলো মৃর্তিসমূহ, এরা তাদের উপাসকদের কোনো প্রার্থনার কখনোই কোনোরূপ সাড়া দিবে না। তাদের প্রার্থনা সম্বন্ধে অবহিতও নয়। কেননা এগুলো হলো জড পদার্থ তারা কোনো কিছুই অনুধাবন করে না।
- ৬. যথন কিয়ামতের দিন মানুষকে একত্র করা হবে তখন ঐতলো হবে অর্থাৎ মূর্তিগুলো তাদের তাদের উপাসকদের শত্রু এবং ঐগুলো আদের ইবাদত তাদের উপাসকদের উপাসনা অস্বীকার করবে।
- ৭. যখন তাদের নিকট অর্থাৎ মক্কাবাসীদের নিকট আমার সুস্পষ্ট আয়াতসমূহ আল কুরআন আবত্তি করা হয় राय़ष्ट <u>ववर जारमूत निक्षे प्रज</u>ु উপস্থি<u>ত হয়</u> অর্থাৎ কুরআন তখন <u>কাফেররা</u> বলে, এটা তো সুস্পষ্ট জাদু।
- অর্থাৎ কুরআন لَوْ এটা অর্থাৎ কুরআন اللَّهُ بِيمَعْلَى بَـلُ وَهَـمَـزَةُ الْإِنْـكَارِ يَـفُـوْلُـوْنَ উদ্ভাবন করেছেন। আপনি ব্লুন, আমি যদি এটা উদ্ভাবন করে থাকি ধরে নাও/ মনে কর। তবে তো তোমরা আল্লাহর শাস্তি হতে আমাকে কিছুতেই রক্ষা করতে পারবে না অর্থাৎ আল্লাহ যখন আমাকে শাস্তি দিবেন তখন তোমরা তা প্রতিহত করতে সক্ষম হবে না। তোমরা যে বিষয়ে আলোচনায় লিপ্ত রয়েছ সে সম্বন্ধে আল্লাহ সবিশেষ অবহিত ৷ কুরআন সম্পর্কে তোমরা যা বলছ সে ব্যাপারে। আমার ও তোমাদের মধ্যে সাক্ষী হি<u>সেবে তিনিই যথে</u>ষ্ট<u>এ</u>বং তিনি ক্ষমাশীল যে তওবা করে তার জন্য। <u>পরম্দয়ালু</u>। এ কারণেই তিনি তোমাদের শাস্তিকে তুরান্বিত করছেন না।

٩ ه. قُـلْ مَا كُنْتُ بِدْعًا بَدِيْعًا مَِنَ الرُّسُل اَيُّ اَوَّلَ مُرْسَلِ قَدْ سَبَقَ مِثْلِي قَبْ كَثِيرٌ مِنْهُمْ فَكَيْفَ تَكُذِبُوْنَنِيْ وَمَا أَذْرِي مَا يُفْعَلُ بِيْ وَلَا بِكُمْ طِ فِي الدُّنْيَا أُخْرَجُ مِنْ بَلَدِي أَمْ أَقُنْتَ لُ كُمَا فُعِلَ بِالْأَنْبِيَاءِ قَبْلِيْ أَوْ تُرْمُوْنَ بِالْحِجَارَةِ أَمْ ىُخْسَفُ بِكُمْ كَالْمُكَذِّبِيْنَ قَبْلَكُمْ إِنَّ ما أَتُبِعُ إِلَّا مَا يُوطِيَى إِلَيَّ أِي الْقُرَانَ وَلاَ أَبْتَوِدُ مُ مِنْ عِنْدِي شَيْئًا وَمَا أَنَا إِلَّا نَذِيْرُ مُّبِينُ بَيَنُ ٱلْإِنْذَارِ .

. قُلْ أَرَايِتُمْ أَخْبِرُونِيْ مَاذَا حَالُكُمْ إِنْ كَانَ آي الْقُرَأْنُ مِنْ عِنْدِ اللَّهِ وَكَفَرْتُمْ بِهِ جُمْلَةً خَالِيَةً وَشَهِدَ شَاهِدُ مِّنْ أَبَنِيْ إِسْرَآئِينِلَ هُوَ عَبُدُ اللَّهِ بِنُ سَلَامِ عَلْى مِثْلِهِ أَيْ عَلَيْهِ أَنَّهُ مِنْ عِنْدِ اللَّهِ فَأَمُنَ الشَّاهِدُ وَاسْتَكْبُرْتُمْ ط تَكَبُّرْتُمْ عَن الْإيشكان وَجَوَابُ الشُّسْرِطِ بِسَا عَسَطُفَ عَلَيْهِ السَّتُمُ ظَالِمِينَ دَلَّ عَلَيْهِ إِنَّ اللَّهَ لا يَهُدِى الْقَوْمَ الظُّلِمِيْنَ -

তো প্রথম রাসূল নই। আমার পূর্বেও তো অনেক রাসুল অতিবাহিত হয়ে গেছেন। তবে তোমরা কোন ভিত্তির উপর আমাকে মিথ্যা প্রতিপন করছ। আমি জানি না আমার ও তোমাদের ব্যাপারে কি করা হবে? পৃথিবীতে আমি কি আমার নগরী হতে বহিষ্কৃত হবো নাকি আমি নিহত হবো? যেমনটি আমার পূর্বের নবীগণের সাথে করা হয়েছে। নাকি তোমাদের প্রতি প্রস্তর নিক্ষেপ করা হবে, না মাটিতে দাবিয়ে দেওয়া হবে তোমাদের পূর্ববর্তী মিথ্যা প্রতিপনুকারীদের ন্যায়। আমি আমার প্রতি যা ওহী করা হয় তারই অনুসরণ করি ৷ আর আমার পক্ষ থেকে কোনো কিছই উদ্ভাবন করি না। আর আমি তো এক স্পষ্ট সতর্ককারী মাত্র ৷

১০. আপনি বলুন, তোমরা ভেবে দেখেছ কি? আমাকে জানিয়ে দাও যে, তোমাদের অবস্থা কিরূপঃ যদি হয়ে থাকে অর্থাৎ আল কুরআন আল্লাহর নিকট হতে অবতীর্ণ ৷ আর তোমরা এতে অবিশ্বাস কর এটা 🕮 ৯ বা অবস্থাজ্ঞাপক বাক্য। অথচ বনী ইসরাঈলের এর্কজন সাক্ষ্য দিয়েছে তিনি হলেন হযরত আবদুল্লাহ ইবনে সালাম (রা.) এর অনুরূপ কিতাব সম্পর্কে অর্থাৎ এ ব্যাপারে যে, এটা আল্লাহর পক্ষ হতে অবতারিত এবং এতে বিশ্বাস স্থাপন করল। আর তোমরা ঔদ্ধতা প্রকাশ করলে ঈমান হতে অহঙ্কার করলে। আর کَرُاب کُرُ طف সহকারে إِنَّ اللَّهُ لَا يَهْدِي الْغُومَ অার উপর أَلَسْتُمْ ظَالِمِينَ বিঝাচ্ছে। নিশ্চয় আল্লাহ জালিমদেরকে সৎপথে পরিচালিত করেন না ৷

#### তাহকীক ও তারকীব

नारम रेख़रमरनत अकि وَخَنَانُ । विनारक حَنْنُ वाल و حَنْنُ वाल و طَعْنُ أَنْ أَنْ أَنْ أَنْ أَنْ أَنْ উপত্যকাও রয়েছে, আদ সম্প্রদায়ের কেন্দ্রীয় স্থান ছিল 'আহকাফ'। এটা হাযরামাউতের উত্তরে এভাবে অবস্থিত, যাকে পৃথিবীর সবচেয়ে বড় মঝ্লভূমি বলা হয়। পূর্বকালে হাযরামাউভ ও নজরানের মধ্যবর্তী স্থানে আদে ইরম অর্থাৎ আদে উদার প্রসিদ্ধ গোত্তের বসবাস ছিল। যাদেরকে আল্লাহ ভা'আলা তাদের নাফরমানির কারণে সাইমুম বা ধলো ঝড়ের মাধ্যমে নিচিহ্ন করে দিয়েছেন।

আরামা আবুল ওয়াহহাব নাজ্ঞার কালাসুল আধিয়ার ৭১নং পৃষ্ঠায় হাবরামাউত অধিবাসী আব্দুল্লাহ ইবনে আহমদ ইবনে ওমর ইবনে ইয়াহইয়া আলাভীর উদ্ধৃতি দিয়ে বর্ণনা করেছেন যে, সে একটি দলের সাথে ধ্বংসপ্রাপ্ত সম্প্রদায়ের প্রাচীন আবাসের পোঁজে হাবরামাউতের উত্তরাঞ্চলীয় ময়দানে অবস্থান করেছেন। অনেক অনুসন্ধানের পর টিলাসমূহের কাব্লুকার্যের মধ্যে মর্মর পাথরের কিছু পাত্র পাওয়া যায়, যাতে ধ্বংস ভূপের মাঝেও কিছু খোদাইকৃত ছিল। কিতু পরিতাপের বিষয় হলো পৃজির স্বস্কুতার কারণে এর ওরুতুপূর্ণ অনুসন্ধান থেকে ফিরে আসতে হয়েছে। –বিপাড়ল কুরআন্

জ্ঞাতব্য : ১৯৯২ সালে খনন কাজের সময় আদ ও সামৃদ সম্প্রদায়ের ঘবাড়ির ধ্বংসাবশেষের প্রকাশ পেয়েছে যা ছবিতে স্পষ্টই ফটে উঠেছে :

مُتَكَيِّسًا اللَّهِ وَهُ وَالْحُقِّ : উহা মেনে মুফাসসির (র.) এদিকে ইন্দিত করেছেন যে, بِالْحُقِّ : فَوْلُهُ إِلَّا بِالْحُقَّ اللَّهُ خَلْقًا مُتَكَيِّسًا بِالْحُقِّ अद्या अत्यादत प्रिकेट सदाह । মূল ইবারত এরপ হत- فَتَكَلِّسًا بِالْحَقِّ

हें وَمُنَّ الْنَوْرُوُا अर्थ । सथ्जून ७ राजार मिल सूवणाना । बात مُعْرِضُونَ इराना जात थवत । बात الْمُوْسُونَ • अत्र जारव عُمَائِكُ राताइ । مُعْرِضُونَ बात اِسْم مُوضُول न्हात مُعَائِكُ वाता इरात राजा है कात مُعْرِضُونَ • सुष्ठाननित (त.) به تحق و در المراجع به تحق عاد المحتال المحتال عالم المحتال يحق به المراجع المحتال الم

ত্তি কুটা ই নএর মধ্যে مَصْنَرِيَّة এবং مَصْنَرِيَّة উভয়ই হতে পারে। মওসূলা হওয়ার সুরতে উহা عَنْ عَذَابِ النَّذَيُّ أَنْدُرُوا مُعْمِضُونَ - অবং مَصْنَرِيَّة উভয়ই হতে পারে। মওসূলা হওয়ার সুরতে উহা

صلا تنفوز سلم : اَخْبِرُوْنِ مَا هُمْ هَلَ اَرَائِتُمْ اللهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ مَا اللّهِ مَا اللّهِ مَا اللّهِ عَلَى اللّهِ مَا اللّهُ اللّهِ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّه

اِيْتُونِيْ হাক অৰ্থন غَيْر مُنَزَّلُ হোক অথবা مُنَزَّلُ তাক অথবা এ - بِكِتَابِ اثَّانَ : فَوْلُتُهُ مِنْ قَبْلِ هُذَا هَ- مُنَزَّلُ অৰ্থণ كَاصْ هَ- مُتَعَلِّقُ هَا- مِن مَبْلِ ఆడ অনুসরদে اَبُو الْبَقَاءِ (के क्ष् यूकार्गप्तित (त كَانِنُ مِنْ تَبْلِ لُمُذَا اللهِ قَوْلَهُ مَنْ مُنِلِ के अथात المُقَاءِ (त) عَلْقُ مَاكِنَّ مِنْ تَبْلِ

-এর ওজনে عَمْرَايَدُ विनि عَمْرَايَدُ विन كَارَةً بَا عَلَيْهُ الْمُارُةِ بَافِيَةٍ क्षेत्र के अर्थ वर्षनात जना वृक्षि कर्ता राय्रहि हैं विन के अर्थ अर्थ करें के के अर्थ करी समाजनात । এটা আत्रवरमत উक्ति ; आवात तक के तक के कि विन करों के अर्थ مَكْنَدُ مِنْ مُعْمَدُ وَابَدُ के अर्थ مَنْ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ عَلَى الْمُأَرُومِنْ لَحْم أَنْ مَلْمُ بَعْبُ مِنْ مُنْ وَاللّٰمَ وَابَدُ هُمُ اللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ مُنْ مُنْ اللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰمُ وَاللّ وقال اللّٰمُونُونُ مِنْ اللّٰمُ وَاللّٰمُ وَاللّٰمُ وَاللّٰمُ وَاللّٰمُ وَاللّٰمُ وَاللّٰمُ وَاللّٰمُ وَاللّٰم

- مُشَنَعَقُ হতে أَثَرَتِ الشُّنيُّ إِثَارَةُ اللَّهِ بَيْبَ अर्थ ٱلأَثَارُةُ . ﴿ كُ
- كَرُوْايَةُ وَالنَّفُولُ ইতে অধীৎ الْأَثَارُ وَاللَّهُ الْأَثَارُةَ عَلَى الْأَثَارُةَ عَلَى الْأَثَارُةَ عَلَ
- ৩. ট্ৰেগি হৈছে অৰ্থ ট্ৰেপ্টেগ্ৰ

এর দারা সেই জ্ঞান উদ্দেশ্য যা পূর্ববতীদের থেকে عنينة بكينية বর্ণিত হয়ে এসেছে।

এর নিকত হয়েছে। আর بِكِتَابٍ এর নিকত হয়েছে। আর بِكِتَابٍ কेटा مُتَثَمَّلِقَ এর নিকত হয়েছে। আর بِكِتَابٍ هُمَا عَمْدُونَ عَمْدُونَ এএ উপর مَنْظُونَ এএ উপর مَنْظُونَ এএ উপর مُنْظُونَ এএ উপর مَنْظُونَ اللَّهُ عَمْدُونَ اللّ . এव - كُنْتُمُ أَلَّ صَادِقِينَ अद आरह । आत أَتُونِي कि - عَرَاء कि - عَرَاء कि : فَوَلُهُ إِنْ كُنْتُمُ صَادِقِينَ अवत स्तरह ।

إِسْتِجَابَهُ वर्ष । बेहिंदे हैं। الله عَلَيْتُ वर्ष । बेहिंदे हैं। الله عَلَيْتُ الله : قَوْلُهُ وَاللّهِ عَكُم اللّهِ عَلَيْتُ مِن اللّهِ عَلَيْتُ اللّهِ عَلَيْتُ اللّهُ عَلَيْتُ اللّهُ عَلَيْتُ اللّهُ عَلَيْتُ اللّهُ الل

وَمُ عَلَىٰ لَا يَعَلَّمُ عَلَىٰ وَالَّا لِا يَعَلَّمُ عَلَىٰ وَالَّا لِا يَعْقَلُونَ । এখানে غَافِلُونَ -এর তাফদীর وَمُ عَلَىٰ لَا يَعْقَلُونَ لَا يَعْقَلُونَ । ইংহেছে যে, غَفْلُتُ होता करंत केलना करंग केलना ना । উদ্দেশ্য ना विकीस عَمْمُ مَا مُنْ وُعُنَاتُهُمْ غَنْ وُعُنَاتُهُمْ عَنْ وُعُنَاتُهُمْ غَنْ وُعُنَاتُهُمْ عَنْ وُعُنَاتُهُمْ عَنْ وَعُنَاتُهُمْ عَنْ وَعُنَاتُهُمْ عَنْ وَعُنَاتُهُمْ عَنْ وَعُنَاتُهُمْ عَنْ وَمُعْمَلُونُ وَمُعْلِمُونَ وَمُعْمُونُ وَمُعْلِمُ وَمُعْلِمُونَ مُعْلِمُونَ وَمُعْلَمُ وَمُعْلِمُ وَمُعْلِمُ وَمُعْلِمُ وَمُعْلِمُ وَمُعْلِمُونَ مُعْلِمُونَ وَمُعْلِمُ وَمُعْلِمُ وَمُعْلِمُ وَمُعْلِمُونَ وَمُعْلِمُ وَمُعْلِمُونَ وَمُعْلِمُ وَمُؤْمِونُهُمْ وَمُعْلِمُ والْمُعُلِمُ وَمُعْلِمُ وَمُعِلِمُ وَمُعْلِمُ وَمُعْلِمُ وَمُعْلِمُ وَمُعْلِمُ وَمُولُونُ وَمُعِمُوا مُعْلِمُ وَمُعِلِمُ وَمُعِلِمُ وَمُعِلِمُ وَمُو

वनाই यरायें हिल । किन्छू - وَضَعُ الْأِسِمِ مُرْضِعَ الصَّمِيْرِ विषे : فَوَلِمُهُ قَالَ الَّذِيْمَ كَفُوُواً प्रकाराजीप्तत कृष्ठित जिक्कु कर्नना कदांत बना أيسم ظُاهِر का क्यांत क्यांत क्यांत त्राय प्तथ्या इसारह ।

- مُقُولُه राला هٰذَا سِخُرُ مُبِينُ राता । सात ظَرُف २७٦ قَالُ वा : قَوْلُهُ لَـمَّا جَاءُهُمْ

ত্র সীগাহ। এটা যখন পানি, অশ্রু ইন্ড্যান্ত্র হলেও جَمَعُ كُذَكُرٌ خَاصِرٌ র সীগাহ। এটা যখন পানি, অশু ইন্ড্যাদির ক্ষেত্রে বাবহৃত হর তখন এটার অর্থ হয়– বয়ে যাওয়া, প্রবাহিত হওয়া। কিন্তু এটা যখন কথা সংক্রান্ত ব্যাপারে ব্যবহার হয় তখন অর্থ হয়– কথাবার্তার মধ্যে খুবই চিন্তাভাবনা করে কথা বলা ও শ্রবণ করা এবং টিপ্পনী কাটা। এখানে টিপ্পনী কাটা অর্থেই ব্যবহৃত হয়েছে।

عَوْلُهُ بِدْعًا : فَوَلُهُ بِدْعًا بَدِيْعًا अंघे माञ्जात्व शरू शात्त । जर्त अर्दे मृद्रात्व सृवाक छेदा .थाकरव طَانِعَ عَالْمُ عَنْدُ عَالَمَ عَنْدُ عَلَيْكًا अर्थ राद्राह्य श्रीशास्त्र निक्क । त्यमन خَنْثُ वार्थ राद्र शास्त ।

আর তার পরবর্তী کا بیکنی کا کا আর ছিতীয় کا کا প্রথম : هَـوْلُـهُ وَمَـاً لَدْرِیْ مَا بِعْفَـمُلُ بِــیْ وَلا بِکُمْ অংশ তার খবর এই کا اَدْرَیْ اَلَّ کا آَدِیْ اَلَّ کا کا بِکُمْ

- نَذِيْر ७ ; ठमूপति عَصُر अ स्वा कता यात त्य, िवि اَ مَصُولُهُ مَا اَنَا مَدَدُوُّ مُّحِيْنُ प्राप्त حَصُر إضَانِيُّ । केंजात रना । उउत रता - अठी حَصُر إضانِیُّ राया । अउत रता । उउत कता आज्ञास्तरे एक एथरक स्टार थाक । आवात निरक्त एक एथरक किड्डे नय । त्यानि आभनात्मत धातगा ।

्यत مُمُونُ له عَدْ وَكَانَ مِنْ عِبْدِ اللّٰهِ وَكَ هُونُمُ مِهُ اللّٰهِ وَكَ هُونُمُ مِهُ اللّٰهِ وَكَ هُونُمُ مِهُ اللّٰهِ وَكَ هُرَامُ مُهُ اللّٰهِ وَكَ هُرَامُ مُهُ اللّٰهِ وَكَ هُرَامُ مُهُ اللّٰهِ وَكَ عُلَامً اللّٰهِ وَكَ هُرَامً مِهُ اللّٰهِ وَكَ هُرَامً مُهُ اللّٰهِ اللّٰهِ وَكَ اللّٰهُ عَلَى اللّٰم وَكَفَرُتُمْ مِهُ اللّٰهِ وَكَ اللّٰهُ عَلَى اللّٰم وَكَفَرُتُمْ مِهُ اللّٰهِ عَلَى اللّٰم وَكَفَرُتُمْ مِهُ عَلَى اللّٰم وَكَفَرُتُمْ مِهُ اللّٰهُ عَلَى اللّٰم وَكَفَرُتُمْ مِهُ اللّٰهِ عَلَى اللّٰم وَكَفَرُتُمْ مِنْ عِبْدِ اللّٰم وَكَانَا اللّٰه عَلَى اللّٰم وَكَفَرُتُمْ مِنْ عِبْدِ اللّٰم وَكُونُونُ اللّٰهِ عَلَى اللّٰم وَكُونُ مُونُ اللّٰهِ وَكُونُ مُونُ اللّٰم وَكُونُ مُونُ اللّٰم وَكُونُ مُونُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰم اللّٰم اللّٰهُ اللّٰم اللّٰهُ اللّٰم اللّٰم اللّٰم اللّٰم اللّٰم اللّٰم اللّٰ اللّٰم اللّلّٰم اللّٰم الللّٰم اللّٰم اللّٰم اللّٰم اللّٰم اللّٰم اللّٰم اللّٰم

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

সূরা আহকাফ প্রসঙ্গে জ্ঞাতব্য : এ সূরা মঞ্জায় অবতীর্ণ। ইবনে মরদবিয়া হযরত আনুল্লাহ ইবনে আব্বাস (রা.)-এর কথার উদ্ধৃতি দিয়েছেন যে, সুরা আহকাফ মঞ্চা মোয়াজ্জমায় অবতীর্ণ হয়েছে। ইবনে মরদবিয়া হযরত আব্দুল্লাহ ইবনে জোবায়ের (রা.) থেকেও অনুরূপ বর্ণনার উদ্ধৃতি দিয়েছেন। এ সূরায় ৪ রুকু, ৩৫ আয়াত, ৬৪৪টি বাক্য এবং ২,৬০০ অক্ষর রয়েছে। নামকরণ : 'আহকাফ' ইয়েমেনের অন্তর্গত একটি স্থানের নাম, যেখানে আদ জাতির বসবাস ছিল। 'আইকাফ' শব্দটি 'হকফ' -এর বহুবচন, এর আভিধানিক অর্থ হলো বালুর স্তুপ। আলোচ্য সূরায় আদ জাতির নাফরমানির শাস্তি স্বরূপ তাদের ধ্বংসের বিবরণ স্থান পেয়েছে, যেন পৃথিবীর অন্যত্র অবস্থানকারী নাফরমানদের জন্যে তা শিক্ষণীয় হয়। এজন্যে এ সূরার নামকরণ করা হয়েছে 'আহকাফ'।

#### স্রার মূল আলোচ্য বিষয় :

- ১. প্রিয়নবী 🚐 -এর নবুয়ত প্রমাণিত করা, কেননা যতক্ষণ তাঁকে আল্লাহ পাকের নবী হিসেবে কেউ মেনে নেবে না, ততক্ষণ পবিত্র কুরআনের সত্যতায় বিশ্বাস করবে না। এজন্যে সর্বপ্রথম এ বিষয়টির উপর আলোকপাত করা হয়েছে, তাই ইরশাদ হয়েছে- تَنْزِيْلُ الْكِتْبِ مِنَ اللَّهِ الْعَزِيْزِ الْحَكِيْمِ अর্থাৎ সর্বশক্তিমান, বিজ্ঞানময় আল্লাহ পাকের তরফ থেকে (হে রাসূল!) আপনার প্রতি মহান গ্রন্থ পবিত্র কুরআন নাজিল হয়েছে। আর আল্লাহ পাকের নিকট থেকে প্রিয়নবী 🚐 -এর প্রতি কিতাব নাজিল হওয়াই তাঁর রিসালতের প্রকৃষ্ট প্রমাণ।
- مَا خَلَقَنَا السَّنَاوَ وَالْأَرْضُ وَمَا بَيْنَهُمَا بِالْحَقِّ ﴿ इहे ७ शननकर्ज षाद्वार शांकत अक्ष्वात्मत अभाग ؛ देतेशाम रहिन অর্থাৎ একমাত্র আল্লাহ পাকই আসমান জমিন সৃষ্টি করেছেন। তিনিই প্রষ্টা, তিনিই পালনকর্তা তিনি এক, অদ্বিতীয়, আর তিনিই উপাস্যা, কেননা পৃথিবীর কোনো কিছুই আপনা আপনি অন্তিত্ লাভ করেনি, আল্লাহ পাকই তাঁর "কুন" আদেশ দারা সবকিছুকে যথাযথভাবে একটি নির্দিষ্ট মেয়াদ অনুযায়ী সৃষ্টি করেছেন। অতএব, এক আল্লাহ পাকের প্রতি বিশ্বাস করাই হলো বোধশক্তিসম্পন্ন মানুষের কর্তব্য। -[তানজীরুল মিকবাস মিন তাফসীরে ইবনে আব্বাস পূ. ৪২৩]
- এ সূরার আমল : সূরা আহকাফ লিপিবদ্ধ করে সঙ্গে রাখলে জিন ও মানুষের ক্ষতিসাধন থেকে হেফাজত করা হয়। স্বপ্লের তা'বীর : যে ব্যক্তি স্বপ্লে এ সূরা পাঠ করতে দেখবে, তার মৃত্যুর সময় মালাকুল মওত হ্যরত আজরাঈল (আ.) অতি উত্তম আকৃতি ধারণ করে তার নিকট আসবেন।
- পূর্ববর্তী সূরার সাথে সম্পর্ক : পূর্ববর্তী সূরার পরিসমান্তিতে কিয়ামতের দিনের সত্যতার ঘাষণা রয়েছে। আর এ সূরার সূচনাতেই পবিত্র কুরআনের সত্যতা এবং কেয়ামতের আলোচনা রয়েছে ৷ কুরআনে কারীমে এ দুটি বিষয়ের আলোচনা প্রায়শ কাছাকাছিই থাকে, আর এটি উভয় সূরার যোগসূত্র : -[বয়ানুল কুরআন পৃ. ৯৬৭]
- এসব আয়াতে মুশরিকদের দাবি বাতিল করার জন্য তাদের দাবির: قَوْلُهُ قُلْ أَرْءَيْتُمْ مَّا تَدْعُونَ مِنْ دُوْنِ اللَّهِ রপক্ষে দলিল চাঁওয়া হয়েছে। কেননা সাক্ষ্য প্রমাণ ব্যতীত কানো দাবি গ্রহণীয় হয় না। দলিলের যত প্রকার রয়েছে, সবঙলো আয়াতে উল্লেখ করে প্রমাণ করা হয়েছে যে, মুশরিকদের দাবির পক্ষে কোনো প্রকার দলিল নেই। তাই এহেন দলিলবিহীন দাবিতে অটল থাকা নিরেট পথভ্রষ্টতা। আয়াতে দলিলকে দুই ভাগে ভাগ করা হয়েছে। ১. যুক্তিভিত্তিক দলিল। এর খণ্ডনে বলা হয়েছে- ارُوْنِي مَاذَا خُلِقُوا مِنَ الْأَرْضِ الْمُ لَهُمْ شِرُكُ فِي السَّسَاوَاتِ
- ২. ইতিহাসভিত্তিক দলিল ৷ বলাবাহুল্য, আল্লাহর ব্যাপারে কেবল সেই ইতিহাসভিত্তিক দলিলই গ্রহণীয় হতে পারে, যা স্বয়ং আল্লাহর পক্ষ থেকে আসে ৷ যেমন– তাওরাত, ইঞ্জীল, কুরআন ইত্যাদি ঐশী কিতাব অথবা আল্লাহর মনোনীত নবী ও রাস্লগণের উক্তি। এ দুই প্রকারের মধ্যে প্রথম প্রকারের খণ্ডনে বলা হয়েছে- إِيْتُورْنِيْ بِكِتَابٍ مَرِنْ تَبْلِ لهٰذَا তোমাদের মূর্তিপূজার কোনো দলিল থাকলে কোনো ঐশী কিতাব পেশ কর, যাতে মূর্তিপূর্জার অনুমর্তি দেওয়া হয়েছে। দিতীয় প্রকার অর্থাৎ রাসূলগণের উক্তি থণ্ডন করতে বলা হয়েছে, اَوَا رُوَا مُنْ عَلْمُ अर्थाৎ किতार আনতে না পারলে কমপক্ষে রাসূলগণের পরম্পরাগত কোনো উক্তি পেশ কর। তাওঁ পেশ করতে না পারলে তোমাদের কথা ও কাজ পথভ্ৰষ্টতা বৈ কিছুই নয়।
- ু শব্দটি : भक्षि کشکناک ও کشکتاک -এর ওজনে একটি ধাতু। অর্থ– উদ্ধৃত করা, রেওয়ায়েত করা। এ কারণে ইকরিমা ও মুতাকিল (র.) এর তাফসীরে 'পয়গাম্বরগণ থেকে রেওয়ায়েত' বলেছেন 🗵 –[কুরতুবী]
- সারকথা এই যে, দু'রকম দলিল গ্রহণযোগ্য- কোনো পয়গাম্বরের প্রতি অবতীর্ণ কিতাব এবং লোক পরম্পরায় প্রমাণিত পয়গাম্বরের উর্জি। আয়াতে اَكَارُوْ مِنْ عِلْمِ विल তাই বোঝানো হয়েছে। কেউ কেউ অন্যান্য আরো কিছু তাঞ্চসীর করেছেন. য। কুরআনের ভাষার সাথে সাঁমঞ্জস্যপূর্ণ নয় :

তাফসীরে রহুল মা'আনীতে এ উক্তি উদ্ধৃত করে বলা হয়েছে যে, আমার বিশ্বাস রাসূলুন্নাহ 🚃 ততদিন পর্যন্ত দুনিয়া থেকে বিদায় নেননি, যতদিন আল্লাহর সন্তা, গুণাবলি এবং পরকালের ও ইহকালের গুরুত্বপূর্ণ বিষয়াদি সম্পর্কে তাঁকে ওহীর মাধ্যমে অবহিত করা হয়নি। তবে যায়েদ আগামীকাল কি করবে, তার পরিণাম কি হবে ইত্যাদি ব্যক্তি বিশেষের খুঁটনাটি অদৃশ্য বিষয়ের জ্ঞান থাকা কোনো উৎকর্ষের বিষয় নয় এবং এগুলো না জাননেও নরুয়তের উৎকর্ষ,হ্রাস পায় না।

রাস্পুলাহ — এর অদৃশ্য জ্ঞান সম্পর্কিত আদব: এ ব্যাপারে আদব এই যে, তিনি অদৃশ্যের জ্ঞান রাখেন না, এরূপ বলা সসত নম; বরং এতাবে বলা দরকার যে, আল্লাহ তা'আলা তাঁকে অদৃশ্য বিষয়াদির অনেক জ্ঞান দান করেছিলেন, যা অন্য কোনো পয়গাম্বরকে দেননি। কেউ কেউ বলেন, এ আয়াতে পার্থিব অদৃশ্য বিষয়াদি সম্পর্কে 'আমি জানি না' বলা হয়েছে— পারলৌকিক অদৃশ্য বিষয়াদি সম্পর্কে নয়। কেননা পারলৌকিক বিষয়ে তিনি সুস্পষ্ট ভাষায় বলে দিয়েছেন যে, মুমিন জানাতে যাবে এবং কাফের জাহান্নামে যাবে। -[কুরতুরী]

ভারার আয়াতের অর্থ একই রকম। সারমর্ম এই যে, যেসব ইহিদি ও খ্রিন্টান রাস্প্রাহ এবং স্রা তথারার আয়াতের অর্থ একই রকম। সারমর্ম এই যে, যেসব ইহিদি ও খ্রিন্টান রাস্প্রাহ — এর রিসালত ও কুরআন অমান্য করে, তারা স্বয়ং তাদের কিতাব সম্পর্কেও অজ্ঞ। কেননা বনী ইসরাসলের অনেক আলেম তাদের কিতাবে রাস্প্রাহ — এর নর্য়ত ও নিদর্শন প্রত্যক্ষ করে তাঁর প্রতি বিশ্বাস স্থাপন করেছেন। সে আলেমগণের সাক্ষ্যও কি এই মূর্বদের জন্য যথেষ্ট নয়ং এ আয়াতে বলা হয়েছে যে, তোমরা আমার নর্য়ত দাবিকে ভ্রান্ত এবং কুরআনকে আমার রচনা বল। এর এক জবাবে পুর্বেই উল্লেখ করা হয়েছে যে, কেউ বাস্তবে নবী না হয়ে নিজেকে নবী বলে মিথ্যা দাবি করলে তার দুনিয়াতেই নিপাত হয়ে যাওয়া জরুরি, যাতে জনসাধারণ প্রতারিত না হয়। এ জবাবই যথেষ্ট; কিতু তোমরা যদি না মান, তবে এ সম্ভাবনার প্রতিও লক্ষ্য কর যে, আমার দাবি যদি সত্য হয় এবং কুরআন আল্লাহর কিতাব হয় আর তোমরা একে অমান্য করে যাও, তবে তোমাদের পরণতি কি হবে, বিশেষত যথন তোমাদের বনী ইসরাঈলেরই কোনো মান্যবর ব্যক্তি সাক্ষ্য দেয় যে, এটা আল্লাহর কিতাব, অতঃপর সে নিজেও মুসলমান হয়ে যায়ে। এ জ্ঞান লাভের পরও যদি তোমরা জিদ ও অহংকারে অটল থাক, তবে তোমবা ওক্তবে শাকির যোগা হয়ে যায়ে।

আয়াতে বনী ইসরাঈলের কোনো বিশেষ আলেমের নাম উল্লেখ করা হয়নি এবং এটাও নির্দিষ্ট করা হয়নি যে, এ সাক্ষ্য আয়াত অবতরণের পূর্বেই জনসমক্ষে এসে গেছে, না ভবিষ্যতে আসবে। তাই বনী ইসরাঈলের কোনো ব্যক্তিকে নির্দিষ্ট করার উপর আয়াতের অর্থ নির্ভরশীল নয়। খ্যাতনামা ইত্নি আলেম হয়রত আব্দুল্লাহ ইবনে সালামসহ যত ইত্নি ও প্রিক্টান ইসলামে দীক্ষিত হয়েছেন, তারা সবাই এ আয়াতের অন্তর্ভূক্ত। যদিও আব্দুল্লাহ ইবনে সালাম এই আয়াত নাজিল হওয়ার পরে মদীনায় ইসলাম গ্রহণ করেন। এ আয়াতেটি মঞ্চায় নাজিল হয়েছিল।

হযরত সা'দ (রা.) থেকে বর্ণিত আছে যে, এ আয়াত হযরত আব্দুল্লাহ ইবনে সালাম (রা.) সম্পর্কে অবতীর্ণ হয়েছে। ইবনে আব্দাস, মুক্তাহিদ, যাহ্হাক প্রমুখ তাফসীরবিদ তাই বলেছেন। এ আয়াতটি মক্কায় অবতীর্ণ হওয়ার পরিপস্থি। এমতাবস্থায় আয়াতটি তবিষয়াণী হিসেবে গণ্য হবে। –হিবলে কাসীর

. وَقَالَ الَّذِينَ كَفُرُوا لِللَّذِينَ أَمَنُوا أَيْ فِئْ حَقِّهِمْ لُو كَانَ الْإِيْمَانُ خَبْرًا مُّا سَبَغُونَا البُهِ ﴿ وَإِذْ لَهُ يَهُمُّونَا إِلَيْهِ مَا الْمِيهِ الْقَائِلُوْنَ بِهِ أَىْ بِالْقُرَاٰنِ فَسَيَغُولُونَ هٰذَا آي الْقُرْأَنُ إِفْكُ كِذْبٌ قَدِيمٌ.

التُّورُينِةِ إِمَامًا وَرَحْمَةً مَا لِلْمُؤْمِنِينَ بِهِ حَالَانِ وَهٰذَا أَي الْقُرْأُنُ كِتُبُ مُتَصَدِّقً لِلْكُتُب قَبْلَهُ لِسَانًا عَرَبَيًّا حَالًَ مِنَ الصَّمِيْرِ فِي مُصَدِّقُ لَيُنْذِرَ الَّذِيْنَ ظَلَمُوْا نِ مُشْرِكِئُ مَكَّةَ وَ هُوَ بِكُثَرِي للمُحُسنينَ لِلمُؤْمِنِيْنَ.

. ١٣. إِنَّ الَّهِذِيْنَ قَـَالُنُوا رَبُّنَنَا اللَّهُ ثُـُّمُ استكفامُوا عَلَى الطَّاعَةِ فَلَا خُوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ج

١٤. أُولَٰئِكُ اصْحَبُ الْجُنَةِ خُلِدِينٌ فِيهَا ج حَالُ جَوَّاً مَّا مُنْصُوبٌ عَلَى الْمُصْدَرِ بِفِعْلِهِ الْمُقَدَّر أَيُّ يُجْزَوْنَ بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ -

১৫. আমি মানুষকে তাদের পিতামাতার সাথে সদয় وَوَصَّيْنَا الْإِنْسَانَ بِبَوَالِدَيْمُو حُسْنَا ﴿ وَفِيْ قِراءة إحْسَانًا أَي امَرْنَاهُ أَنْ يُحْسِنَ إليهما فنكصب إحسانًا علَى المُصَدِر بِفِعُلِهِ الْمُقَدَّرِ وَمِثْلِهِ حُسْنًا حَمَلَتُهُ أُمُّهُ كُرْهًا وُوضَعَتْهُ كُرُها ما أَيْ عَلَى مَشَقَّةٍ وَحَمَلُهُ وَفِصْلُهُ مِن الرضاع ثَلْتُونَ شَهْرًا ١

১১ ১১ মুমিনদের সম্পর্কে কাঞ্চেররা বলে অর্থাৎ তাদের ব্যাপারে যদি এটা ঈমান ভালো হতো, তবে তারা এর দিকে আমাদেরকে অতিক্রম করে যেতে পারত না। আর যখন তারা এর দারা অর্থাৎ কুরআন দারা সংপথপ্রাপ্ত হয়নি অর্থাৎ এর প্রবক্তারা তখন ভারা অবশ্য বলবে, এটা তো অর্থাৎ আল-কুরআন এক

পরাতন মিথাা । يهــ (عَلَمُ اللَّهُ اللَّهُ وَانِ كُونُكُ عَالِمُ وَهُمْ عُرِيمُ اللَّهُ وَانْ كُونُكُمْ اللَّهُ وَانْ كُونُكُمْ اكْ কিতাব অর্থাৎ তাওরাত আদর্শ ও অনুগ্রহ স্বরূপ মুমিনদের জন্য। তিনো এবং ক্রিক, উভয়টি কৈ ঠিও عَالَ مُوسَلَى عَالَ शांक كَتَابَ مُوسَلَى عَالَ مُوسَلَّى সভ্যায়নকারী কিতাব পূর্ববর্তী কিতাবসমূহের আরবি ভাষায় এটা مُصَدَق -এর যমীর থেকে أَمُ عَدَلَة হয়েছে। যেন এটা জালিমদেরকে সতর্ক করে অর্থাৎ মঞ্চার মুশরিকদেরকে এবং যারা সংকর্ম করে তাদেরকে সুসংবাদ দেয় মুমিনদেরকে।

> ১৩. যারা বলে আমাদের প্রতিপালক তো আল্লাহ। অতঃপর অবিচল থাকে আনুগত্যের উপর তাদের কোনো ভয় নেই এবং তারা দুঃখিতও হবে না।

> ১৪. তারাই জান্লাতের অধিবাসী। সেথায় তারা স্থায়ী হবে এখান غَالِدُ শব্দটি الله হয়েছে। তারা যা করত তার পুরস্কারস্বরূপ এখানে ার্ক্ল শব্দটি স্বীয় ফে'ল উহ্য থাকার মাধ্যমে মাসদারের ভিত্তিতে হয়েছে ৷ অর্থাৎ 🕻 🕌 🚉

ব্যবহারের নির্দেশ দিয়েছি : অন্য কেরাতে إخْسَانًا রয়েছে। অর্থাৎ আমি তাকে তাদের প্রতি বিনয় আচরণের নির্দেশ দিয়েছি। আর 🗸 🚉 টা ফে'ল উহ্য থাকার কারণে মাসদারের ভিত্তিতে হয়েছে। 🚧 টি অনুরূপই। তার জননী তাকে গর্ভে ধারণ করে কষ্টের সাথে এবং প্রসব করে কষ্টের সাথে। তাকে গর্ভে ধারণ করতেও তার স্তন্য ছাড়াতে ত্রিশ মাস।

سِنَّةُ أَشْهُرِ أَقَلُ مُدَّةِ الْحَمْلِ وَالْبَاقِي أَكْثُرُ مُسكَّةِ السرَّضَاعِ وَقِيبُلَ إِنْ حُسِلَتَ بِهِ سِسَّةً اَوْ تِسْعَةُ اَرْضَعَتْهُ الْبَالِيْ حَتَّى عَايَدُ لِجُملَةِ مُقَدَّرَةِ اين وَعَاشَ حَتْمي إِذَا بَكَغَ المُدَّة هُوَ كَمَالُ تُروِّبِهِ وَعَفَلِهِ وَرَأْيِهِ أَتَلُهُ ثَلَاثُ وَّثُلُثُونَ سَنَةً وَبَلَغَ ارْبَعِيْنَ سَنَةً أَيْ تَعَامَهَا وَهُوَ اكْفُرُ الْأَشَدَ قَالٌ رَبِّ إِلَى الْخِيرِهِ نَزَلَ فِئ أَبِى بَكْرِ الصِّدِيْقِ لَمَّا بَكَعَ ادْنُعِيْنَ سَنَةً بَعْدَ سَنَتَيْنِ مِنْ مَبْعَثِ النَّبِيِّ عَلَّهُ أَمَنَ بِهِ ثُمَّ امْنَ أَبَوَاهُ ثُمَّ ابْنُهُ عَبْدُ الرَّحْمِن وَابْنُ عَبْدِ الرَّحْلُن اَبُوْ عَسِيْقِ اَوْزِعْنِيْ اَلْهِ مُنِيْ اَنْ ٱشْكُرَ نِعْمَتَكَ الْبِنِي ٱنْعَمْتَ بِهَا عَلَيُّ وَعُهٰلِي وَالِهُ ذَيُّ وَهِيَ السُّوحِيثِ كُو وَأَنْ أَعْهُ لَ صَالِحًا تَدُوْ لَٰ يَهُ فَاعْتَقَ تِسْعَةً مِّنَ الْمُوْمِنِينَنَ يُعَذَّبُونَ فِي اللَّهِ وَأَصْلِعُ لِنِي فِي ذُرِّيَّتِنِي فَكُلُهُمْ مُؤْمِنُونَ إِنِّي تُبُتَّ إِلَيْكَ وَإِنِّي مِنَ الْمُسْلِمِينَ .

وربى يين المستويد . ١٦. أُولَيْكَ أَيْ قَائِلُواْ هَذَا الْقَوْلِ أَبُوْ بَكُرِ
وَعَبْرُهُ الَّذِينَ نَتَقَبُّلُ عَنْهُمْ اَحْسَنَ
بِمَعْلَى حَسَنَ مَا عَمِلُواْ وَنَتَجَاوَزُ عَنْ
سَيِّاتِهِمْ فِي آصَحٰبِ الْجَنْرَ وَعَالًا أَيْ
كَائِنِيْنَ فِي جُمْلَتِهِمْ وَعَدَ الصِّدْقِ الَّذِي كَائِنِيْنَ فِي جُمْلَتِهِمْ وَعْدَ الصِّدْقِ الَّذِي كَائُواْ يَرْعَدُونَ فِي قُولِهِ تَعَالَى وَعَدَ اللَّهُ الْمُؤْمِنِيْنَ وَالْمُؤْمِنَاتِ جَنَّاتِ .
اللَّهُ المُؤْمِنِيْنَ وَالْمُؤْمِنَاتِ جَنَّاتٍ . ছয় মাস হলো গর্ভধারণের সর্বনিম্ন সময় আর দই বছর বা চব্বিশ মাস হলো দুগ্ধ ছাড়ানোর সর্বোচ্চ সময়। বলা হয়েছে যে, যদি বাচ্চা ছয় মাস বা নয় মাস গর্ভে থাকে তবে অবশিষ্ট সময় তাকে দুগ্ধ পান করানো হবে। ক্রমে যখন সে পূর্ণ শক্তিপ্রাপ্ত হয় 🏄 টা উহ্য বাক্যের 🕮 অर्था९ عَاشَ خُتْم عَاشَ مَا عَلَيْ عَاشَ عَلَيْ عَالَمَ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ ع জ্ঞান ও মতামতে পূর্ণতায় পৌছে যাওয়া। এর সর্বনিম্ন সময় হলো তেত্রিশ বছর এবং চল্লিশ বৎসরে উপনীত হয় অর্থাৎ পূর্ণ চল্লিশ বৎসর। আর এটা হলো পর্ণ — শক্তিপাপ হওয়ার সর্বোচ্চ সময়। তখন বলে, হে আমার প্রতিপালক! এ আয়াত হযরত আবু বকর (রা.)-এর শানে অবতীর্ণ হয়। রাসল 🚟 প্রেরিত হওয়ার দু'বংসর পর যখন তাঁর বয়স চল্লিশে উপনীত হলো তখন তিনি রাসল 🚟 -এর উপর ঈমান আনলেন, এরপর তার পিতামাতা ঈমান আনলেন, অতঃপর তার ছেলে আব্দুর রহমান এবং নাতি আবু আতীক ঈমান আনলেন : তুমি আমাকে সামর্থ্য দাও আমাকে ইলহাম কর। যাতে আমি তোমার প্রতি কতজ্ঞতা প্রকাশ করতে পারি, আমার প্রতি ও আমার পিতামাতার প্রতি তমি যে অনুগ্রহ করেছো তার জন্য আর তা হলো তাওহীদ তথা একত্ববাদের নিয়ামত। এবং যাতে আমি সৎকর্ম করতে পারি যা তুমি পছন্দ কর। সুতরাং তিনি এমন নয়জন মুমিন কৃতদাস মুক্ত করেছেন যাদেরকে আল্লাহর পথে নির্যাতন করা হচ্ছিল। আমার জন্য আমার সন্তানদেরকে সংকর্মপরায়ণ কর সৃতরাং তাঁরা সকলেই ঈমান এনেছিলেন। আমি তোমারই অ, তমুখী হলাম এবং আমি অবশ্যই আত্মসমর্পণকারীদের অন্তর্ভক্ত।

১৬. <u>আমি এদেরই</u> এ উক্তির প্রবক্তা হযরত আবৃ বকর

(রা.) ও অন্যান্যদের সুকীর্তিগুলা গ্রহণ করে থাকি

এবং মন্দকর্মগুলো ক্ষমা করি, তাঁরা জান্নাতবাসীদের

<u>অন্তর্জক। الْمُثَنَّ</u> الْمُخْتَّةِ । হয়েছে

অর্প্তর্জক। الْمُثَنَّ الْمُثَنَّةِ الْمُثَنَّةِ الْمُثَنَّةِ الْمُثَنِّقِ الْمُثَنَّةِ الْمُثَنِّقِ الْمُثَنِّقِ الْمُثَنِّقِ الْمُثَنِّقِ الْمُثَنِّقِ الْمُثَنِّقِ مُثَنَّا اللهُ وَمِيْتُونَ وَالْمُثَنِّقِ مُثَنَّاتِ مُثَنِّاتِ مُثَنَّاتِ مُثَنِّاتِ مُثَنَّاتِ مُثَنَّاتِ مُثَنِّاتِ مُثَنِّاتِ مُثَنِّاتِ مُثَنَّاتِ مُثَنِّاتِ مُثَنِّاتُ مِثْنَاتِ مُثَنِّاتِ مُثَنِّاتًا مُثَنِّاتًا مُثَنِّاتًا مُثَنِّاتًا مُثَنِّاتًا مُثَنِّاتًا مُثَنِّاتًا مُثَنِّاتُ مُثَنِّاتًا مُثَنِّاتًا مُثَنِّاتًا مُثَنِّاتًا مُثَنِّاتًا مُن

مه তার মাতাপিতাকে বলে এমন লোক রয়েছে যে তার মাতাপিতাকে বলে والسَّذِي قَالَ لِسُوَالِسَدَيْسَةِ وَفِسَى قِسَرا عَقٍ بالْإِفْرَادِ أُرِيْدَ بِهِ الْجِنْسُ أَفٍّ بِكُسْرِ الْفَاءِ وَفَتْحِهَا بِمَعْنْيِ مُصْدِرِ أَيْ نَتَنَّا وَقُبْحًا لَّكُمَّا اتَّضَجِرُ مِنْكُمًا اَتَىعِىدَانِينِئْيَ وَفِيئِي قِسَرَاءَةٍ بِالْإِذْعَامِ أَنْ أُخْرُجُ مِنَ الْقَبْرِ وَقَدْ خَلَتِ الْقُرُونُ الْأُمَمِ مِنْ قَبْلِيْ ج وَلَمْ تَخْرُجْ مِنَ الْقُبُودِ وَهُمَا يكستكغييثان اللكه يكساكانيه الغوث بِسُرُجُوعِهِ وَيَفُولَانِ إِنْ لَهُ تَسْرِجِعُ وَيُعْلَكَ أَيْ هَلَاكُكَ بِمَعْنِي هَلَكَتُ أَمِنَ ن بِالْبِعَثِ إِنَّ وَعُدَ اللَّهِ بِهِ حَقٌّ م فَيَقُولُ مَا لَهُذَا آَى الْقَوْلُ بِالْبَعْثِ إِلَّا ٱسَاطِيْرُ أُلاَولِيْنَ اكَاذِيبُهُمْ.

أُولَٰئِكَ الَّذِيْنَ حَقَّ وَجَبَ عَلَيْهِمُ أَلْفُولَ بِالْعَدَابِ فِي أُمْمِ قَدْ خَلَتْ مِنْ فَبْلِهِمْ مِينَ الْجِينَ وَالْإِنْسِ ط إِنَّهُمْ كَانُوا خُسِرِبْنَ . . وَلِيكُلِّ مِينَ جِنْسِ الْمُؤْمِينِ وَالْكَافِيرِ دُرُجُتُ فَدَرَجَاتُ الْمُؤْمِن فِي الْجَنَّةِ عَالِيَدَةُ وَرَجَاتُ الْكَافِرِ فِي النَّارِ سَافِلَةُ مُبِيًّا عَبِيلُواْج أَي الْنُمُوْمِثُنُونَ مِنَ الطَّاعَاتِ وَالْكَافِيرُونَ مِينَ الْسَعَاصِيِّ وَلَيْ وَفِيَهُمْ أَيِ اللَّهُ وَفِي قِرَا ءَوْ بِالنُّونِ أَعْمَالُهُمُ أَي جَزَاءَهَا وَهُمْ لَا يُظْلُمُونَ شَيْنًا بُنْقَصُ لِلْمُؤْمِنِيْنَ وَيُزَادُ لِلْكُفَّارِ.

অন্য এক কেরাতে 📆 বা এককভাবে উল্লেখ করা হয়েছে। এর দারা হুদ্দেশ্য। আফসোস তোমাদের জন্য ়ুঁ -এর ১ টি যের ও যবর উভয়রপেই পঠিত রয়েছে। মাসদারের অর্থে অর্থাৎ তোমাদের জন্য দুর্গন্ধ ও মন্দতা, আমি তোমাদের থেকে সন্ধীর্ণ হয়ে পড়েছি। তোমরা কি আমাকে এ ভয দেখাতে চাও যে, অন্য কেরাতে ইদগামের সাথে রয়েছে। <u>আমি পুনরুখিত হবো</u> কবর থেকে যদিও আমার পূর্বে বহুপুরুষ গুত হয়েছে উন্মত গত হয়েছে। অথচ তাদেরকে কবর থেকে বের করা হয়নি। তখন তার মাতাপিতা আল্লাহর কাছে ফরিয়াদ করে বলে অর্থাৎ তার ঈমানের দিকে ফিরে আসার দোয়া করেন এবং বলেন, যদি তুমি ফিরে না আস। দুর্ভোগ তোমার জন্য অর্থাৎ এইটা অর্থাৎ এটা ঈমান নিয়ে এসো/বিশ্বাস স্থাপন কর পনরুখানের উপর আল্লাহর প্রতিশ্রুতি অবশ্যই সত্য। কিন্তু সে বলে এটা তো অর্থাৎ পুনরুখান সম্পর্কিত কথা অতীতকালের উপকথা ব্যতীত আর কিছুই নয়। তাদের মিথ্যা উপাখ্যান ।

১৮. এদের প্রতিও আল্লাহর উক্তি সত্য হয়েছে শান্তির ব্যাপারে। এদের পূর্বে জিন ও মানব সম্প্রদায় <u>গত</u> <u>হয়েছে</u> তাদের মতো। এরাই তো ক্ষতিগ্রস্ত।

১৯. প্রত্যেকের মর্যাদা মুমিন ও কাফেরদের মধ্য থেকে। সূতরাং মুমিনের মর্যাদা হলো সুউচ্চ জান্নাত। আর কাফেরের মর্যাদা হলো সর্বনিম্ন জাহান্নাম। তার ক্মানুযায়ী অর্থাৎ মুমিন যারা আনুগত্যের কাজ করেছেন এবং কাফের যারা অবাধ্যতার কাজ করেছেন। এটা এজন্য যে, আল্লাহ প্রত্যেকের কর্মের পূর্ণ প্রতিফল দিবেন। অর্থাৎ তার প্রতিদান। যোগে نُــون অন্য কেরাতে المُــون যোগে ও পঠিত রয়েছে। এবং তাদের প্রতি অবিচার করা হবে না। বিন্দুমাত্রও যে, মুমিনদের পুণ্যকর্ম হ্রাস করা হবে আর কাফেরদের পাপের বোঝা বাডিয়ে দেওয়া হবে।

४. २०. रामिन कारकतरमत्नरक जाशन्नारात मिकटे डिलिश्व . ٢٠ وَيَوْمُ يُعْتَرُضُ النَّذِيْنَ كُفُرُوا عَلَى النَّارِط بِأَنْ تُكْشَفَ لَهُمْ يُقَالُ لَهُمْ أَذْهُبِيْمُ بهَ مُزَةٍ وَبِهَ مُزَتَيْنِ وَبِهُ مُزَةٍ وَمُدَّةٍ وَبِهِ مَا وَتَسْبِهِ بِسِلِ الشُّانِيَةِ طَهَابِ بَعِكُمُ باشتغالِكُم بلَدُّاتِكُمْ فِي خَيْوتِكُمُ الدُّنْيَا وَاسْتَمْتَعْتُمْ تَمُتَّعْتُمْ بِهَا ج فَالْيَوْمَ تُجْزُونَ عَذَابَ الْهُوْنِ أَي الْهَوَانِ بِمَا كُنْتُمْ تَسْتَكْبِرُوْنَ تَتَكَبُرُونَ فِي ألأدض بنغتير البحكق وبسكا تحنيتكم تَفْسَقُونَ بِهِ وَتُعَدِّبُونَ بِهَا .

করা হবে এভাবে যে, তাদের সম্বথে জাহান্নামের পর্দা খুলে দেওয়া হবে এবং তাদেরকে বলা হবে তোমরা তো তোমাদের পার্থিব জীবনেই সুখ-সম্ভার পেয়েছ। তোমরা এগুলোর স্বাদ গ্রহণের মাধ্যমে। 💥 শব্দটি এক হামযাসহ ও দুই হামযাসহ এখং একই হামযা ও মদসহ এবং উভয়ভাবে এবং দিতীয়টিকে 🚅 করে পঠিত রয়েছে। এবং সেগুলো <u>উপভোগও করেছ</u>। সুতরাং আজ তোমাদেরকে দেওয়া হবে অবমাননাকর শান্তি 💑 টি 🅉 অর্থে হয়েছে । কারণ তোমরা পৃথিবীতে অন্যায়ভাবে ঔদ্ধত্য প্রকাশ করেছিলে এবং তোমরা ছিলে সত্যদোহী। জাহানামের মাধামে তোমাদেবকে তাবই শান্তি দেওয়া হবে।

#### তাহকীক ও তারকীব

শर्ত ७ जाया جُزاء दरप جُمَلَة الله مَا سَبَقُونَ आत شَرْط स्ता جُمَلَة الله خَبْر हि। इतरक भर्ज بَوَلُمهُ لَوْ مُحانَ خَمْيرًا भिल र्रां - अतु र्रों राहर ।

وَ عَنَادُهُمُ إِذَ لَمُ بِهَمَنَدُوا بِهِ अतायन छेठा तासरह जर्शा إِذَ : قُولُهُ إِذْ لَمُ يَسَهَنَدُوا بِهِ अव अारम وَ اللهِ عَنَادُهُمُ إِذْ لَمُ يَسَهَنَدُوا بِهِ अव अारम عَنادُهُمُ إِذَ لَمُ يَسَهَنَدُوا بِهِ अव जारम इंखा मुहे कातरा दिध नम्र ।

थथमा अल्यापित कान िन्न जिन्न । أَيْ إِذًا إِذًا ﴿ وَاللَّهُ عَلَيْكُ وَلَا كِلَّا اللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُعْتَ

كِنَابُ राय़र خَبَر مُغَدُّم राय مُنَعَلِق गार إله عليه عائِنَ हो مِن تَبْلِهِ : قَوْلُهُ مِنْ قَبْلِهِ كِتَابُ مُوسلى : रायरह مُحَلَّا مُنْصَوْبِ २७व्रात कात्रत حَالُ वाकािं فَمُبِيَدُاْ مُوَخَّرُ राला مُولْسَى

स्याह । अात مُنْصَوْب २७ अव क ने أَنْ २७ वव स्पीव (थरक كَانِنُ १७०३ خَبَرُ مُغَدُّمُ १७७३ : فَوْلُـهُ إِمَامًا وُركَمْمَهُ আবৃ ওবাইদ এটাকে عَمْلُناء উহা ফে'লের مَنْصُرُب হওয়ার কারণে مَنْصُرُب বলেছেন। র্নাফতহল কাদীর; আল্লামা শাওকাদী (র.)] - مُصَنَونَ वार : قَوْلُهُ يِسَالًا عَرَبِيًّا फिल مُصُونً कर مُصَنِّقَ ( कर के مُصَنِّقَ ) قَوْلُهُ يِسَالًا عَربيًّا रभीव وَمُعَالِي - مُعَدِّنَ राला وَلِينَدِر - مُعَدِّنَ - व्रद्र मिरक किरत्राह ؛ كِمَا عَالَم राभीव

مَنْضُونَ بَنَزَعِ الْحَافِضِ آلَ كُرُمًا , के इतातराजत प्राध्याय प्रकामित (त.) देकिल करतराहन त्य, فَوْلُهُ أَي عَلْمِ مَشَيْقَةٍ হয়েছে। মূলত ছিল عَلَى كُرُم । আবার কেউ কেউ خَالْ উত্তরার ভিত্তিতে مَنْصُوْب বলেছেন। অর্থাৎ عَلَى كُرُم वरलছেন উহ্য মাসদারের সিফত হওয়ার ভিত্তিতে مَنْصُرُب বলেছেন। অর্থাৎ مَنْصُرُب

مَدُهُ حَمْلِهِ وَفِصَالِمِ ثَكَرُنُونَ مُنْهُوا -अरे वात्का किছू जिनिम छेश तरग्रह। अर्थार قوله الملفون شهرا

وَعَدَهُمُ اللّٰهُ وَعُدَ الصِّدْقِ अर्थाए । अर्थाए مَصُوْب जिस्र एक'लात माननात २७सात काताल وَمَعَدُّا : فَوَلُهُ وَعُدُ الصَّدْقِ جِنْس رَالِدُ अर्था९ । अर्था९ हिमास्मत त्कतात्व بِرَالِدَبُهِ अर्था९ शिमास्मत त्कतात्व بِالْإِفْرانِ إِنَّام व्हराहरू अर्था९ । अर्था९ हिमास्मत त्कतात्व

ু : عَوْلَهُ أَنِّي بَالِّ । শব্দি যেরযুক্ত তানভীনসহ ও তানভীনবিহীন এবং তানভীনবিহীন যবর হারা। আর । আর اَنْ يَرْن মাসদার অর্থ بَنْ এবং نَبْنَ । ইমাম কারখী (র.) বলেন, এটা يَرْنِ . এর মাসদার যা بُنْ اللهِ অর্থ । وَالْمُوالِّهُ মধ্যে তিনটি সপ্তাবনা রয়েছে। যথা–

এখান وَيُلِكُ -এর তাফদীর گَرُكُكُ ছারা করে এদিকে ইপিত করেছেন যে, وَيُلْكَ তার সমজাতীয় উহা কেল হতে عَضُولُهُ هَلَاكُكُ হয়েছে, আর তা হলো هَلَا شَهَا أَمُ اللهَ -এর ফেল ব্যবহার হয় না। আর অর্থের ক্ষেত্রে ধ্বংসের অর্থ পেয়। যা আপাতদৃষ্টে বদদোয়া। কিলু এটা ছারা বদদোয়া উদ্দেশ্য হয় না; বরং অসন্তুষ্টি প্রকাশ করা ও ঈমানের দিকে লালায়িত করা উদ্দেশ্য হয়। প্রকৃত ধ্বংস উদ্দেশ্য নয়। যেমন - মা প্রীয় সন্তানকে বলে যে, তুই মার, এমন করিস না। يُلِكُونَ عَامِرَا مِنْ اللهَ عَلَا اللهُ عَلَا اللهُ عَلَا اللهُ عَلَا اللهُ عَلَا اللهُ عَلَا اللهُ عَلَى مَالِمُ اللهُ عَلَى مَالَا اللهُ عَلَى مَالَا اللهُ عَلَى مَالَا اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى مَاللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ

वना रत्र। تَرْكَاتُ का राक्षा : فَوْلُـهُ دَرَجَاتُ शरारह । अनुशांग्र जाशन्नाराप्त : فَوْلُـهُ دَرَجَاتُ

। उद्याद مَنْصُرْب व्यात يُعَالُ لَهُمْ उरा उरा कि بَرْمَ अशात : قَوْلُهُ يَوْمَ يُعْرَضُ

উত্তম হতে।, তবে আমরাই তাদের পূর্বে তা গ্রহণ করতাম, তখন এ আয়াত নাজিল হয়।

عُوْلُهُ ٱلْمُبْتُمُ : অধিকাংশের নিকট এটা একটি হামযার সাথে পঠিত। অর্থাৎ مُمْرُو السَّبِنَهُا وَ अधिकाংশের নিকট এটা একং উভয় হামযাকে বহাল রেখে এবং এক হামযা এবং মদের সাথে। আর এটা হিশামের অভিমত এবং দুই হামযার সাথে হবে তবে দ্বিতীয় হামযায় মদবিহীন شَعْبُ وَمَا يَكُوْلُهُ اللّهِ وَمَا يَكُوْلُهُ اللّهِ وَمَا يَكُولُهُ اللّهِ اللّهَ

। এর সিফতে কাশেফাহ। কেননা, অহঙ্কার তো অন্যায়ই হয়ে থাকে। وَمُسْتَكُمْبِرُونَ أَلَكُ : هَوْلُـهُ بِخَيْرٍ حَقِّ

প্রাসঙ্গিক আলোচনা

হাতি না ত্রু বিবর্তী আয়াতে কাফেরদেরকে তাদের ভয়াবহ পরিগতি সম্পর্কে ভবে দেখার যে আহ্বান জানানো হয়েছিল, তার কোনো যুক্তিপূর্ণ উত্তর খুঁজে না পেয়ে কাফের মুশরিকরা বলল, পবিত্র কুরআন বা দীন ইসলাম যদি উত্তম কিছু হতো, তবে সমাজের সঞ্জান্ত লোকেরা কি পেছনে পড়ে থাকতো আর দারিদ্রাপীড়িত, বিপদয়ন্ত লোকেরাই এ ধর্ম গ্রহণে অগ্রবর্তী হতোঃ এমন তো হতে পারে না। শানে নুযুপ: ইবনে জারীর (র.) তাফসীরকার কাতাদা (র.)-এর বর্ণনার উদ্ধৃতি দিয়েছেন যে, কয়েকজন মুশরিক বলেছিল, আমরা সমাজে সম্মানের অধিকারী, যারা ইসলাম গ্রহণ করেছে তাদের তেয়ে আমরা ভালো অবস্থায় রয়েছি, যদি ইসলাম ধর্ম

ইবনুল মুনজির আওন ইবনে আবি শাদ্ধাদের উদ্ধৃতি দিয়ে বর্ণনা করেছেন, হযরত ওমর (রা.)-এর রানীন নামী একটি বাঁদি ছিল, সে তাঁর মুসলমান হওয়ার পূর্বে ঈমান এনেছিল। হযরত ওমর (রা.) এ সম্পর্কে অবগত হয়ে তাঁকে বেদম প্রহার করতেন। তখন কাফেররা বলতো, যদি ইসলাম কোনো উত্তম বন্তু হতো, তবে রানীন নামী বাঁদি আমাদের পূর্বে ইসলাম গ্রহণ করতে পারতো না। তখন এ আয়াত নাজিল হয়।

ইবনে সা'দ (র.) যাহ্হাক এবং হাসান বসরী (র.) সূত্রে এ ঘটনার উদ্ধৃতি দিয়েছেন।

কানে বিজ্ঞান কৰে বিশ্বাসন্থ কৰি কৰিছিল কৰিব হলো, তারা হেদায়েতে থেকে মাহক্ষ হয়েছে। আব এজনোই তারা কুরআনে কারীমকে পুরাতন মিখ্যা দাবি । কোনো তারা ক্রেমানে কারীমকে পুরাতন মিখ্যা দাবি । কোনো কোনো তাফসীরকার বলেছেন, ইসলামের অগ্রথান আর্বের কাফের এবং ইহ্দিরা সাধারণ জনগণকে বিভ্রান্ত করার উদ্দেশ্যে বলতে থাকলো, যদি ইসলাম ধর্ম সত্য হতো, তবে সকলের আগে আমরাই তা গ্রহণ করতাম। আর যেহেত্

আহংকার ও গর্ব ও মানুষের জ্ঞানবৃদ্ধিকেও বিকৃত করে দেয়। অহংকারী বার্জি নিজের বৃদ্ধিকেও বিকৃত করে দেয়। অহংকারী বার্জি নিজের বৃদ্ধিকেই তালোমদের মাপকাঠি বলে মনে করতে থাকে। সে যা পছদ্দ করে না, অন্যেরা তা পছদ্দ করে সে সবাইকে বোকা মনে করে, অথচ বাস্তবে নিজেই বোকা। কাফেরদের এ ধরনের অহংকার ও গর্বই আলোচা আয়াতে বিকৃত হয়েছে। ইসলাম ও ঈমান তাদের পছদ্দনীয় ছিল না। তাই অন্যান্য ঈমান-প্রেমিকদের সম্পর্কে তারা বলত, ঈমান যদি ভালই হতো, তবে সর্বাগ্রে তা আমাদের পছদ্দনীয় হতো। এই হতাছাড়াদের পছদ্দের কি মূল্য!

আমরা এ ধর্ম গ্রহণ করিনি, এতে এ কথাই প্রমাণিত হয় যে, এতে কোনো কল্যাণ নেই ৷ [নাউযুবিল্লাহি মিন জালিক]

ু এ আয়াত থেকে প্রথমত প্রমাণ পাওয়া গেল যে, রাস্লুরাহ কৈনা অভিনর রাস্ল এবং কুরআন কোনো অভিনর রাস্ল এবং কুরআন কোনো অভিনর কিতাব নয় যে, এতে বিশ্বাস স্থাপনে আপত্তি হবে; বরং এর আগে হয়বত মুসা (আ.) রাস্লুরারপে আগসন করেছেন এবং তাঁর প্রতি তাওরাত নাজিল হয়েছিল। ইহুদি ও প্রিটান কাম্পেররাও তা বীকার করে। দ্বিতীয়ত এতে কুরআনের সত্তারে সাক্ষ্যাতা।

পূর্বোক্ত আয়াতসমূহে জালিমদের জন্য শান্তিবাণী এবং মুমিনদের জন্য সাফল্যের সুসংবাদ ছিল। আলোচ্য প্রথম দু'আয়াত তারই পরিশিষ্ট। প্রথম আয়াত অূর্থাৎ- اللَّهِ مُنَّ اللَّهُ ثُمَّ السَّمَا اللَّهُ مُنَّ اللَّهُ مُعْ السَّمَا مُوا ইসলাম, ঈমান ও সংকর্মসমূহকে সন্নিবেশিত করা হয়েছে বিটা বিল্যে সমগ্র ঈমান এবং করিক্টা শব্দের মধ্যে মৃত্যু পর্যন্ত ঈমানে অবিচল থাকা ও তদন্যায়ী পূর্ণমাত্রায় আমল করা দাখিল রয়েছে। ﴿الْمِتَامُ এর গুরুত্তের ব্যাখ্যা সূরা হা-মীম সিজদায় বর্ণিত হয়েছে। আলোচ্য আয়াতে ঈমান ও ঈমানে অবিচল থাকার কারণে ওয়াদা করা হয়েছে যে, তাদের ভবিষ্যতে কোনো দুঃখ-কষ্টের ভয় নেই এবং অতীত কষ্টের কারণেও তারা পরিতাপ করবে না ৷ পরের আয়াতে সুসংবাদ দেওয়া হয়েছে যে, তাদের এই সুখ চিরন্তন ও স্থায়ী হবে। পরবর্তী চার আয়াতে মানুষকে পিতামাতার সাথে সদ্যবহারে নির্দেশ দেওয়া হয়েছে এবং এর বিপরীত কর্মের নিন্দা করা হয়েছে। প্রসঙ্গক্রমে মানুষের প্রতি পিতামাতার অনুগ্রহ, সন্তানের জন্য শ্রম ও কষ্ট স্বীকার এবং পরিণত বয়সে পৌছার পর মানুষকে আল্লাহর প্রতি মনোনিবেশ করার বিশেষ শিক্ষা দেওয়া হয়েছে। ইবনে কাসীরের ভাষায় পূর্ববর্তী আয়াভের সাথে এর সম্পর্ক ও যোগসূত্র এই যে, কুরআন পাক সাধারণভাবে যেখানে মানুষকে আল্লাহর আনুগত্য ও ইবাদতের দিকে দাওয়াত দেয়, সেখানে সাথে সাথে পিতামাতার সঙ্গে সদ্যবহার, তাদের সেবাযত্ন ও আনুগত্যের নির্দেশও দান করে। বিভিন্ন সূরার অনেক আয়াত এর পক্ষে সাক্ষ্য দেয়। এই পদ্ধতি অনুযায়ী এখানেও আল্লাহর তাওহীদের প্রতি দাওয়াতের সাথে সাথে পিতামাতার সাথে সদ্ব্যবহারের কথাও উল্লেখ করা হয়েছে। কুরতুবীতে বর্ণিত যোগসূত্র এই যে, এত রাস্নুল্লাহ 🚐 -কে এক প্রকার সান্ত্রনা দেওয়া হয়েছে যে, আপনি ঈমান ও তাওহীদের দাওয়াত অব্যাহত রাখুন। কেউ কবুল করবে এবং কেউ করবে না। এতে আপনি দুঃখিত হবেন না। কেননা মানুষ তাদের পিতামাতার ক্ষেত্রেও সবাই সমান নয়। কেউ পিতামাতার সাথে সদ্যবহার করে এবং কেউ সদ্যবহার করে না:

মোটকথা, এ আয়াত চতুষ্টয়ের আসল বিষয়বন্ধু হলো পিতামাতার সাথে সদ্যবহার শিক্ষা দেওয়া। অবশ্য এতে প্রসঙ্গক্রমে অন্যান্য শিক্ষাও এমে গেছে। কোনো কোনো বেওয়ায়েত থেকে জানা যায় যে, এসব আয়াত হযরত আবৃ বকর (রা.) সম্পর্কে অবতীর্গ হয়েছে। এর তিত্তিতেই তাফসীরে মাযহারীতে বিশ্বনি ক্রিকের করে। কারা তিত্তিতেই তাফসীরে মাযহারীতে বিশ্বনি ক্রিকের করে। এর অর্থ নেওয়া হয়েছে, হযরত আবৃ বকর (রা.)। বলাবাহুলা কুরআনের কোনো আয়াত অবতরণর কারণ কোনো বিশেষ ব্যক্তি অথবা ঘটনা হলেও আয়াতের নির্দেশ সবার জনোই বাপক হয়ে থাকে। এথালেও যদি আয়াতটির অবতরণের কারণ হযরত আবৃ বকর (রা.) হয়ে থাকেন এবং আয়াতে উদ্থিখিত বিশেষ গুণাবলি তারই গুণাবলি হয়ে থাকে, তবুও আয়াতসমূহের উদ্ধেশ্য ব্যাপকভাবে সবাইকে শিক্ষা

দান করা। আসল আয়াতকে ব্যাপক রাখা হলে হযরত আবৃ বকর (রা.) আয়াতে বর্ণিত শিক্ষার প্রথম প্রতীক হবেন এবং যৌবনে পদার্পণ ও চল্লিশ বংসর বয়সে উপনীত হওয়া সম্পর্কিত বিশেষ গুণাবলি হবে দৃষ্টান্তবরূপ। এখন আয়াতসমূহের বিশেষ বিশেষ শব্দের ব্যাখ্যা দেখন–

-এর অর্থ সন্ত্রাবহার। এতে সেবার্যন্ত, আনুগত্য, সমান ও সন্ত্রম প্রদর্শনও অর্জন্ত।

শব্দের অর্থ সে কট, যা মানুষ কোনো কারণবশত সহ্য করে থাকে এবং ঠি -এর অর্থ সে কট, যা মানুষ কোনো কারণবশত সহ্য করে থাকে এবং ঠি -এর অর্থ সে কট, যা সহ্য করতে অন্য কেউ বাধ্য করে। এ থেকেই নির্দ্রি শব্দের উৎপত্তি। এ বাক্যটি প্রথম বাক্যেরই তাকিদ। অর্থাৎ পিতামাতার সেবাযত্ন ও আনুগত্য জরুরি হওয়ার এক কারণ এই যে, তারা তোমাদের জন্য অনেক কট্টই সহ্য করেন। বিশেষত মাতার কট অনেক বেশি হয়ে থাকে। তাই এখানে কেবল মাতার কট উল্লেখ করা হয়েছে। মাতা দীর্ঘ নয় মাস তোমাদেরকে গর্তে ধারণ করে। এ ছাড়াও এ সময়ে তাকে অনেক দুঃখ কট সহ্য করতে হয়। এরপর প্রসবকালে অসহনীয় প্রসব বেদনার পর তোমরা ভূমিষ্ঠ হও।

প্রসবের কটের পরও মাতা রেহাই পায় না। এর পরে সন্তানের খাদ্যও আল্লাহ ডা'আলা মাতার ন্তনে বেখে দিয়েছেন। মাতা তাকে ন্তন্যদান করে। আয়াতে বলা হয়েছে যে, সন্তানকে গর্ভে ধারণ এবং ন্তন্য ছাড়ানো বিশ মাসে হয়। হযরত আলী (রা.) এই আয়াতদৃটে বলেন যে, গর্ভ ধারণের সর্বনিষ্ণ সময়কাল ছয় মাস। কেননা তুল্লিট্র বলেন যে, গর্ভ ধারণের সর্বনিষ্ণ সময়কাল ছয় মাস। কেননা তুল্লিট্র বলেন যে, গর্ভ ধারণের সর্বনিষ্ণ সময়কাল ছয় মাস। কেননা তুল্লিট্র বলেন যে, গর্ভ ধারণের সর্বনিষ্ণ সময়কাল ছয় মাস। কেননা তুল্লিট্র বলেন যে, গর্ভ ধারণের সর্বনিষ্ণ সময়কাল বর্ণিত হয়েছে ব্রেশ মাস। অতএব ন্তন্যদানের দুবিছর কর্মাছে এবং এখানে গর্ভধারণে গুলুমান উভয়ের সময়কাল বর্ণিত হয়েছে ব্রেশ মাস। অতএব ন্তন্যদানের দুবিছর অর্থাৎ চকিশে মাস বাদ দিলে গর্ভধারণের জন্যে ছয় মাসই অবশিষ্ট থাকে। সূত্রাং এটাই হবে গর্ভধারণের সর্বনিষ্ণ সময়কাল। রেওয়ায়েতে বর্ণিত আছে যে, হয়রত উসমান গনী (রা.)-এর প্রেলাভকালে জনৈনা মহিলার গর্ভ থেকে ছয় মাসে সন্তান ভূমিষ্ঠ হয়ে গেলে তিনি একে অবৈধ গর্ভ সাবান্ত করে শান্তির আদেশ জারি করেন। কেননা সাধারণ নিয়ম ছিল নয়; বরং সাধারণ নিয়ম হছে— সর্বনিম্ন সাম মাস। অলাক্ত ভারি প্রয়া। হয়রত আলী (রা.) এ সংবাদ অবগত হয়ে খলীফাকে শান্তি করিক করেতে বারণ করলেন এবং আলোচ্য আয়াত দ্বারা প্রমাণ করে দিনেন যে, গর্ভ ধারণের সর্বনিম্ন সময়কাল ছয় মাস। খলীফা তার যুক্তিপ্রমাণ করুল করে শান্তির আদেশ প্রতাহ্যের করে নেন। করত্বী।

এ কারণেই সমস্ত আলেম একমত যে, গর্ভধারণের সর্বনিম্ন সময়কাল ছয় মাস হওয়া সম্ভবপর। এখন সর্বোচ্চ সময়কাল কি, এ সম্পর্কে বিভিন্ন উক্তি রয়েছে। তবে করআন এ সম্পর্কে কোনো ফায়সালা দেয়নি।

আয়াতে ইঙ্গিত রয়েছে যে, গর্ভধারণের সর্বনিদ্ন সময়কাল ছয়মাস নির্ধারিত। এর কম সময়ে সন্তান সুস্থ ও পূর্ণাঙ্গ জন্মগ্রহণ করতে পারে না। তবে সর্বোচ্চ কতদিন সন্তান গর্ভে থাকতে পারে, এ সম্পর্কে অভ্যাস বিভিন্ন রূপ। এমনিভাবে স্তন্যানের সর্বোচ্চ সময়কাল দু'বছর নির্ধারিত। কিন্তু সর্বনিদ্ন সময়কাল নির্দিষ্ট নেই। কোনো কোনো নারীর দূশই হয় না এবং কারো কারো দূধ কয়েক মাসেই তকিয়ে যায়। কতক শিশু মায়ের দূধ পান করে না অথবা উক্ত মায়ের দূধ শিশুর পক্ষে ক্ষতিকর হয়। ফলে অন্য দূধ পান করাতে হয়।

গর্ভধারণ ও স্তুমাদানের সর্বেচ্চ সময়কালের ব্যাপারে ফিক্হবিদদের মততেদ : ইমাম আবু হানীফা (র.)-এর মতে গর্ভধারণের সর্বোচ্চ সময়কাল দু'বছর। ইমাম মালেক থেকে চার বছর, পাঁচ বছর, সাত বছর ইভ্যাদি বিভিন্ন রেওয়ায়েত বর্ণিত আছে। ইমাম শাফেয়ী ও ইমাম আহমদের মতে চার বছর। —[মাযহারী]

জন্যদানের সর্বোচ্চ সময়কালের সাথে জন্যদান হারাম হওয়ার বিধানও সম্পৃক । অধিকাংশ ফিকহবিদের মতে এই সময়কাল দুবছর । একমাত্র ইমাম আবৃ হানীফা (র.)-এর মতে আড়াই বছর পর্যন্ত শিশুকে জন্যদান করা যায় । এর অর্থ এই যে, শিশু দুবঁল হলে, জনের দুধ বাতীত অনা কোনো খাদ্য এহণ না করলে অতিরিক্ত ছ'মাস জন্যদানের অনুমতি রয়েছে । কারণ এ বিষয়ে সরাই একমত যে, জন্যদানের দুবছরের সময়কাল অতিরাহিত হয়ে গেলে মায়ের দুধ শিশুকে পান করানো হারাম । বিষয়ে সরাই একমত যে, জন্যদানের দুবছরের সময়কাল অতিরাহিত হয়ে গেলে মায়ের দুধ শিশুকে পান করানো হারাম । করা করা হয়েছে 'আঙ্বরমস' বলে । এ আয়াতেও কেউ কেউ এ অর্থ নিয়েছেন । অতঃপর ভারতর মারাজ করেছেন । হযরত হাসান বসরী (র.)-এর মতে, করা হয়েছে 'আঙ্বরমস' বলে । ইযরত হাসান বসরী (র.)-এর মতে, করা হয়েছে 'আড্ররম্বর করার করেছেন । হযরত হাসান বসরী (র.)-এর মতে, করা হয়েছ 'আড্ররম্বর করার পর করা হয়েছ বার্থমে সন্তানের গর্ভধারণ, অতঃপর জন্যপানের সময়কাল বর্ণনা করার পর হার্টি করার অর্থ হার যাথাকীক লাভ করল । ফলে এই বলে দোয়া করতে লাগল—

رَبِّ اوَزِّعْنِیَّ آنَ اَشُکُرَ نِعْمَسَٰتَكَ الْیَتِیَّ اَنْعَمْتَ عَلَیٌّ وَعَلی وَالِدَّیُ وَانَ اَعْمَلَ صَالِحًا تَرْضَاهُ وَاصْلِعْ لِیْ فِی دُرِیْتِیْ اِیْشُ ثَبْتُ اِلْبَكُ وَانِیْ مِنَ الْمُسْلِعِیْنَ .

অর্থাৎ হে আমার পালনকর্তা। আমাকে শক্তি দিন, যাতে আমি আপনার নিয়ামতের শোকর আদায় করি, যা আপনি আমাকে ও আমার পিতামাত্যকে দান করেছন এবং যাতে আমি আপনার পছনীয় সৎকর্ম করি, আমার সন্তানদেরকেও সৎকর্মপরায়ণ করুন। আমি আপনারই অভিমুখী হলাম এবং আমি আপনার একজন আজ্ঞাবহ। এখানে সবগুলো ক্রিয়ার অতীত পদবাচ্য ব্যবহৃত হয়েছে। এ থেকে বাহ্যত বোঝা যায় যে, এটা কোনো বিশেষ ঘটনা ও বিশেষ ব্যক্তির বর্ণনা, যা আয়াত নাজিল হওয়ার পূর্বে সংঘটিত হয়ে থাকবে। এ কারণেই তফসীরে মাযহারীতে বলা হয়েছে যে, এণ্ডলো সব হয়রত আবৃ বকর (রা.)-এর অবস্থা। এণ্ডলোই ব্যাপক ভাষায় বর্ণনা করা হয়েছে, যাতে অন্য মুসলমানগণও এতে উদুদ্ধ হয় এবং এরূপ করে। কুরতুবীতে বর্ণিত হযরত ইবনে, আব্বাসের রেওয়ায়েতের দলিন। সে রেওয়ায়েতে বলা হয়েছে, রাসূলুল্লাহ 🚃 যথন বিশ বছর বয়সে হযরত খাদীজা (রা.)-এর অর্থকড়ি দিয়ে ব্যবসায়ের উদ্দেশ্যে সিরিয়া সফরে যান, তখন হযরত আবৃ বকর (রা.) সে সফরে তাঁর সঙ্গী ছিলেন। সে সময় তাঁর বয়স ছিল আঠারো বছর। এ বয়সকেই 🗯 বলা হয়েছে। এ সফরে তিনি রাসূলুল্লাহ 🚐 -এর অসাধারণ অবস্থা অবলোকন করে তাঁর একান্ত ভক্ত হয়ে যান। সফর থৈকে ফিরে এসে তিনি অধিকাংশ সময় রাসূলুল্লাহ 🚎 -এর সাহচর্যে অভিবাহিত করতেন। অতঃপর রাসূলুল্লাহ 🚎 -এর বয়স চল্লিশ বছর পূর্ণ হলে আল্লাহ তা আলা তাঁকে নবুয়ত দান করলেন। তখন হযরত আবৃ বকর (রা.)-এর বয়স ছিল আটত্রিশ বছর। পুরুষদের মধ্যে সর্বপ্রথম তিনিই ইসলাম গ্রহণ করেন। অতঃপর তাঁর বয়স যখন চল্লিশ বছর হয়ে গল, তখন তিনি উল্লিখিত দোয়া করলেন। पाग्नाए وَأَنْ أَعْسَلُ صَالِحًا تَرْضَاهُ वाल ठाँर (वाबारना राग्नरह) आज्ञार ठा आला ठाँउ ترضَاهُ के ग्रे के ग এবং নয়জন মুসলমান ও কাফেরের হাতে নির্যাতিত গোলাম ক্রয় করে মুক্ত করার তাওফীক দান করেন। এমনিভাবে তাঁর नामा وَأَصْلِعُ لِيْ فِي ذُرُبَّتِي निया के कदल रहा। उठ्ठा जांत प्रखानएमत मारा এमन कि हिल ना, य रूपनाम श्रद्ध करति। आज्ञार তা আলা সাহাবায়ে কেরামের মধ্যে হযরত আবৃ বকরকেই এই বৈশিষ্ট্য দান করেন যে, তিনি নিজেও মুসলমান হন এবং পিতামাতা ও সন্তান-সন্ততি সবাই মুসলমান হয়ে যায়। তারা সবাই রাসূলে কারীম 🚃 -এর পবিত্র সংসর্গও লাভ করেন। তফসীরে রহল মা'আনীতেও একথা বর্ণিত রয়েছে : এখন প্রশু হয় যে, তাঁর পিতা আবৃ কুহাফা মক্কা বিজয়ের পর মুসনমান হয়েছিলেন, আর এ আয়াত মদীনায় অবতীর্ণ হয়েছে। কাজেই তখন পিতামাতার প্রতি নিয়ামত দেওয়ার কথা কেমন করে উল্লেখ করা হলো। জবাব এই যে, কেউ কেউ আয়াতটিকে মদীনায় অবতীর্ণ বলে উল্লেখ করেছেন। এরূপ হলে কোনো প্রশ্ন দেখা দেয় না : আর যদি মক্কায় অবতীর্ণ হয়, তবে অর্থ হবে ইসলামের নিয়ামত দ্বারা গৌরবান্তিত হওয়ার দোয়া :

–[রহুল মাআনী]

এই তাফসীর দৃষ্টে যদিও সবগুলো অবস্থা হযরত আবৃ বকরের বর্ণিত হয়েছে; কিন্তু আয়াতের বিধান সবার জন্যই প্রযোজ্য। আয়াতের উদ্দেশ্য সমস্ত মুসলমানকে নির্দেশ দেওয়া যে, মানুষের বয়স চল্লিশ বছরের নিকটবর্তী হয়ে গেলে তার মধ্যে পরকাল-চিন্তা প্রবদ হওয়া উচিত। অতীত গুনাহ থেকে তওবা করে ভবিষাতে সেগুলো থেকে আত্মরক্ষায় পুরোপুরি যত্নবান হওয়া দরকার। কেননা অভিজ্ঞতার আলোকে দেখা গেছে, চল্লিশ বছর বয়সে যে অভ্যাস ও চরিত্র গড়ে উঠে, তা পরিবর্তন করা কঠিন হয়ে থাকে।

হযরত উসমান (রা.) বর্ণিত রেওয়ায়েতে রাসুলুল্লাহ 🚃 বলেন, মুমিন বান্দা যথন চল্লিশ বছর বয়সে উপনীত হয়, তখন আল্লাহ তা'আলা তার হিসাব সহজ করে দেন, ষাট বছর বয়সে পৌছালে সে আল্লাহর দিকে রুজু হওয়ার তওফীক লাভ করে, সত্তর বছর বয়সে পৌছালে আফাশের অধিবাসীরা তাকে ভালোবাসতে তরু করে, আশি বছর বয়সে পৌছালে আল্লাহ তা'আলা তার সংকর্মসমূহ সুপ্রতিষ্ঠিত করেন এবং মন্দকর্মগুলোকে মিটিয়ে দেন এবং যখন সে নক্ষই বছর বয়সে পৌছে, তখন আল্লাহ তা'আলা তার সমন্ত অতীত গুনাহ মাফ করে দেন, তাকে তার পরিবারের লোকজনের জন্য সুপারিশ করার অধিকার দেন এবং আকাশে তার নামের সাথে أَدُرُونَ الْأَرْضِ أَنْ أَرْضُ अल्लाहाइत কয়েদী। – ইবনে কাসীর। বলাবাহল্য, হালীসে সে মুমিন বান্দাকে বোঝানো হয়েছে, যে শরিয়তের বিধি-বিধানের অনুসারী হয়ে আল্লাহজীতি সহকারে জীবন অতিবাহিত করে।

জ্বাৎ উদ্বিউক্ত তলে গুণাৰিত মুমিন-মুসলমানের সংকর্মসমূহ কবুল করে নেওয়া হয় এবং গুনাহসমূহ কমা করে দেওয়া হয়। এটাও ব্যাপক বিধান। তবে হযরত আবৃ বকর (রা.)-এর ক্ষেত্রে এটা সর্বপ্রথম প্রয়োজ্য। হযরত আলী (রা.)-এর নিম্নোক্ত উদ্ধি থেকেও আয়াতের ব্যাপকতা বোঝা থায়। মুহাখন ইবনে হাতেব বর্ণনা করেন, একবার আমি আমীরুল মুমিনীন হযরত আলী (রা.)-এর নিকট উপস্থিত ছিলাম। তখন তার কাছে আরো কিছু লোক উপস্থিত ছিল। তারা হযরত ওসমান (রা.)-এর চরিত্রে কিছু দোষ আরোপ করলে তিনি বললেন-

كَانَ عُنْمَانُ رَضِىَ اللّٰهُ عَنْهُ مِنَ الِّذِيْنَ قَالَ اللّٰهُ تَعَالَى فِينِهِمْ أُوكَّانِكَ الْأَيْنَ نَتَقَبْلُ عَنْهُمْ اَحْسَنَ مَا عَجِلُوا رَنَتَجَارُدُ عَنْ سَبَّتَا تِهِمْ فِينَ آصَحَابِ الْجَنْءَ وَعَدَ الصِّدْقِ الْلَّيْ كَانُوا بُوَعَدُونَ قَالَ وَاللّٰهِ عُفْسَانُ وَاصْحَابُ عُفْسَانَ رَضِىَ اللّٰهُ عَنْهُمْ قَالْمَا ثَكُلًا .

অর্থাৎ হয়রত উসমান (রা.) সে লোকদের অন্যতম ছিলেন, যাঁদের কথা আল্লাহ তা'আলা أُوكِّرَاكُ النَّذِيْنُ كَنَكُيُّلُ الخ ব্যক্ত করেছেন। আল্লাহর কসম! উসমান ও তাঁর সঙ্গীদের ক্ষেত্রেই এই আয়াত প্রযোজ্য। এ বাক্যটি তিনি তিনবার বললেন। –িইবনে কানীর)

चें हें पूर्वत आसाजनम् स्थानिणात स्मता-स्पू ও আনুগত্য সম্পর্কিত নির্দেশ ব্যক্ত হয়েছিল। এ আমাতে সে ব্যক্তির আজাব ও শান্তি উল্লিখিত হয়েছে, যে পিতামাতার সাথে অসদ্ব্যবহার ও কটুকি করে। বিশেষত পিতামাতা যথন তাকে ইসলাম ও সংকর্মের দিকে দাওয়াত দেয়, তখন তাদের কথা অমান্য করা ষ্টিওপ পাপ। ইবনে কাসীর (র.) বলেন, যে কোনো লোক পিতামাতার সাথে অসদ্ব্যবহার করবে, তার ক্ষেত্রেই এ আয়াত প্রযোজ্য হবে।

মারওয়ান এক ভাষণে বলেছিল, এ আয়াত হযরত আবৃ বকর (রা.)-এর ক্ষেত্রে প্রযোজ্য। সহীহ বুখারীর রেওয়ায়েতে আছে যে, হযরত আয়েশা (রা.) মারওয়ানের এই দাবি মিথ্যা প্রতিপন্ন করেছিলেন। কোনো সহীহ রেওয়ায়েতে আয়াতটি কোনো বিশেষ ব্যক্তির ক্ষেত্রে প্রযোজ্য বলে বর্ণিত নেই।

: অর্থাৎ কাফেরদেরকে বলা হবে, তোমরা কিছু ভালো কাজ দুনিয়াতে করে থাকলে তার প্রতিদানও তোমানেরকে পার্থিব আরাম-আয়েশ ও ভোগ-বিলাসের আকারে দেওয়া হয়েছে। এবন পরকালে তোমাদের কোনো প্রাপ্য নেই। এ থেকে জানা যায় যে, কাফেরদেরকে যেসব সংকাজ ঈমানের অনুপস্থিতিতে আল্লাহর কাছে গ্রহণীয় নয়, পরকালে সেওলো মূলাহীন। কিছু দুনিয়াতে আল্লাহ তা'আলা তাদেরকে সেওলোর প্রতিদান দিয়ে দেন। কাজেই কাফেররা দুনিয়াতে যেসব বিষয়-বৈভব, ধন-দৌলত, মান-সম্বুম, প্রভাব-প্রতিপত্তি ইত্যাদি লাভ করে, সেওলো তাদের দানশীলতা, সহানুভূতি, সততা ইত্যাদি সংকর্মের প্রতিফল হয়ে থাকে। মুমিনদের জন্যে এরূপ নয়। তারা দুনিয়াতে ধনসম্পদ, মান-সম্বাদ, প্রভাব-প্রতিপত্তি ইত্যাদি নিয়ামত লাভ করলেও পরকালের প্রাপ্য থেকে বঞ্চিত হবে না।

দুনিয়ার সুখ-সামগ্রী ভোগ-বিলাস থেকে বেঁচে থাকার শিক্ষা: আলোচ্য আয়াতে দুনিয়ার ভোগ-বিলাসে মগ্ন থাকার কারণে কাফেরদের উদ্দেশ্য শান্তিবাণী উচ্চারিত হয়েছে। তাই রাসূলুল্লাহ 🚌 সাহাবায়ে কেরাম ও ডাবেয়ীগণ দুনিয়ার ভোগ-বিলাস বর্জন করার অভ্যাস গড়ে তুলেছিলেন। তাঁদের জীবনালেখ্য এর সাক্ষ্য দেয়। রাসূলুল্লাহ 🚃 হযরত মুজায (রা.)-কেইয়েমন প্রেরণ করার সময় এ উপদেশ দেন যে, দুনিয়ার ভোগ-বিলাস থেকে বেঁচে থেকো। হযরত আলী (রা.)-এর রেওয়ায়েতে রাস্পুলাহ 🚎 বলেন, যে ব্যক্তি আল্লাহর কাছ থেকে অল্প রিজিক নিতে সম্বত হয়ে যায়, আল্লাহ তা আলাও তার অল্প আয়লে সতুই হয়ে যান। ন্যাযহারী।

#### অনুবাদ :

٢١. وَاذْكُسْرِ اخْمَا عَسَادِ ط هُوَ هُودٌ عَلَيْهِ السَّلَامُ إِذْ إِلَى أَخِرِهِ بَذْلُ إِشْتِمَالِ أَنْذُرَ قَوْمَهُ خَوْدَهُمْ بِالْاَحْقَافِ وَادِ بِالْبَصَنِ بِهِ مَنَازِلُهُمْ وَقَدْ خَلَتِ النُّذُرُ مَضَتِ الرُّسُلُ مِنْ بُيَنِي يَدَيْءِ وَمِنْ خَلْفِهَ أَيْ مِنْ قَبْل مُوْدٍ وَمِنْ بَعْدِهِ إِلَى أَقُوامِهِمْ أَنَّ أَيَّ بِأَنْ قَالَ لَا تَعْبُدُوَّا إِلَّا اللَّهَ مِ وَجُمْلُةً وَقَدْ خَلَتْ مُعْتَرِضَكُمْ إِنِّنَي آخَانُ عَلَيْكُمْ إِنَّ عَبَدْتُمْ غَيْرَ اللَّهِ عَذَابَ يَوْم

عَظِيْمٍ-٢٢. قَالُوْاً اَجِنْتَنَا لِتَأْفِكَنَا عَنْ الْهَجِنَاجِ لِتَصْرِفَنَا عَنْ عِبَادَتِهَا فَاثْتِنَا بِمَا تَعِدُنَّا مِنَ الْعَذَابِ عَلَى عِبَادَتِهَا إِنْ كُنْتُ مِنَ الصِّدِقينَ فِي أَنَّهُ يَاتِينَا .

بَعْلُمُ مَثْنِي يَاتِيكُمُ الْعَذَابُ وَأَيَلِكُكُمْ مَّا ٱرْسِلْتُ بِهِ ط إِلَيْكُمْ وَلْكِينَى آرْبِكُمْ فَوْسًا تَجْهَلُونَ بِاسْتِعْجَالِكُمُ الْعَذَابَ.

فَكُمًّا رَأُوهُ أَيْ مِنَا هُوَ النَّعَلَاكُ عَارِضًا سَحَابًا عَرَضَ فِنَى أَفُيقِ السَّمَاءِ مُسْتَفَيِّلَ أَوْدِيَتِهِمْ قَالُواً هَذَا عَارِضٌ مُعْطِرُنَا ط أَيْ مُسْطِعُ إِيَّانَا قَالَ تَعَالَى بِكُو هُو مَا اسْتَعْجَلُتُمْ بِهِ ط مِنَ الْعَدَابِ رِبْعٌ بَدْلٌ مِنْ مَا فِيهَا عَذَاكِ اليُّمُ لا مُؤْلِمُ.

২১, শ্বরণ করুন, আদ সম্পদায়ের ভাতার কথা তিনি হলেন হযরত হৃদ (আ.) তিনি তার আহকাফবাসী সম্প্রদায়কে এই বলে সতর্ক করেছিলেন 🗓 থেকে بَدْلُ الْإِشْنِيمَالِ करित الْحَا عَادِ अर्थख بِيدُلُ الْإِشْنِيمَالِ करित त्मिष अर्थख হয়েছে। আহকাফ ইয়েমেনের একটি উপতাকা সেখানেই তাদের ঘরবাডি ও বসবাস ছিল সতর্ককারীগণ এসেছিলেন রাসলগণ তাঁর পূর্বে এবং পরেও অর্থাৎ হযরত হুদ (আ.)-এর পদার্পণের পূর্বে এবং পরেও স্বীয় সম্প্রদায়ের দিকে । এভাবে যে, তারা বললেন, তোমরা আল্লাহ ব্যতীত কারো ইবাদত করে ना। दें के के विकारि के के विकारि के विकारित विकारित विकारित के व আল্লাহ ছাডা অন্য কারো ইবাদত কর। আমি তো তোমাদের জন্য মহা দিবসের শাস্তির আশস্কা করছি।

২২, তারা বলেছিল, তমি কি আমাদেরকে আমাদের দেব-দেবীগুলোর পজা-অর্চনা হতে নিবত্ত করতে এসেছ্র তাদের উপাসনা হতে আমাদেরকে ফিরিয়ে রাখতে তবে তমি যার ভয় দেখাঙ্গ তা আনয়ন কর তাদের উপাসনার ফলে যে শান্তি আসবে তা যদি তুমি সত্যবাদী হও। তা আমাদের নিকট আনয়নে।

र४ २७. <u>िण्न</u> २४तु छ हम (आ.) <u>वललन ७३ छान छा</u> কেবলমাত্র আল্লাহর নিকটই রয়েছে ৷ তিনি জানেন শান্তি কখন আসবে আমি যা নিয়ে তোমাদের প্রতি প্রেরিত হয়েছি কেবল তা-ই তোমাদের নিকট প্রচার করি। আমি দেখছি তোমরা এক মট সম্প্রদায়। শাস্তি দেত কামনা কবাব ক্ষেত্রে।

> . 🗜 ২৪. অতঃপর <u>যখন তারা দেখল</u> শান্তিকে <u>মেঘ আকারে</u> যা আকাশের দিগন্তে ছডিয়ে পডেছে তাদের উপত্যকার দিকে আসতে, তখন বলতে লাগল, তা তো মেঘ : আমাদেরকে বৃষ্টি দান করবে অর্থাৎ আমাদের উপর বর্ষিত হবে ৷ আল্লাহ তা আলা বলেন, বরং এটাই তো তা যা তোমরা তুরান্তি করছ শান্তি হতে এক ঝড এটা 🖒 থেকে Հুটি হয়েছে এতে রয়েছে মর্মন্তদ শান্তি :

٢٥ ٩٥. <u>الكَدْمِرُ تُهْ لِكُ كُمْلُ شَيْءِ مُرَّتُ عَكَيْهِ بِالْمُر</u> رَبُّهَا بِارَادَتِهِ اَيْ كُلُّ شَيْ اَرَادَ إِهْلَاكُهُ بِهَا فَاهْلَكَتْ رِجَالُهُمْ وَنِسَاءُهُمْ وَصِغَارُهُمْ وَكِسَارُهُمْ وَأَمْوَالُهُمْ بِأَنَّ طَسَارَتُ بِـ نُولِـكَ بِسَيْسَنَ السَّسَمَاءِ وَٱلْأَرْضِ وَمُوْرَقَتُهُ وَيُلِقِنَى هُودُ وَمُنْ أَمُنَ مَعَهُ فَاصْبَحُنُوا لَا يُرْكَى إِلَّا مَسُرِكُنُهُمْ طَ كُذٰلِكَ كُمَا جَزَيْنَاهُمْ نَجَزِي الْقُومُ الْمُجْرِمِيْنَ غَيْرَهُمْ.

٢٦. وَلَقَدُ مَكَّنُّهُمْ فِيهُمَا فِي الَّذِي إِنَّ نَافِيةً أَوْ زَائِدَةً مُّكَّنَّكُمْ يَا أَهْلَ مَكَّةَ فِيهِ مِنَ الْقُوَّةِ وَالْمَالِ وَجَعَلْنَا لَهُمْ سَمْعًا بمَعْنٰى أَسْمَاعًا وَابُنْصَارًا وَافْئِدَةً رَ قُلُوبًا فَكَمَّا أَغْنَى عَنَهُمْ سَمْعُهُمْ وَلَّا أَبْصَارُهُمْ وَلاَّ افْئِدَتُهُمْ مِّنْ شَيْرًاي شَيْتُ مِنَ الْإِغْنَاءِ وَمِنْ زَائِدَةً إِذْ متغيمتوكية لاغتلى والشيربت متغنتي التَّعْلِيْل كَانُوا يَجْحَدُونَ بِأَيَاتِ اللَّهِ حُجَجِيه الْبَيِّنَةِ وَحَاقَ نَزَلَ بِيهِمْ مَا كَانُوا بِهِ يَسْتَهُزِءُونَ اي الْعَذَابَ .

এটা অতিক্রম করে যাবে, তার প্রতিপালকের নির্দেশে অর্থাৎ ঐ সকল বস্তুকে ধ্বংস করে দিবে যাকে ঐ শান্তির মাধ্যমে আল্লাহ নিশ্চিক্ত করে দিতে চান ৷ কাজেই এ শাস্তির ঝড় তাদের আবাল, বৃদ্ধ, বণিতা ও ছোট বড় সকলকে এবং তাদের ধন-সম্পদকে নিশ্চিহ্ন করে দিল ৷ এভাবে যে, ঐ সকল বস্তুকে আকাশ ও পাতালের মাঝামাঝি নিয়ে উডে গেল। আর সেগুলোকে টুকরো টুকরো করে ফেলল: এদিকে হযরত হুদ (আ.) ও তাঁর প্রতি বিশ্বাসীজনেরা নিরাপদ থাকল : অতঃপর তাদের পরিণাম এই হলো যে, তাদের বসতি ছাড়া আর কিছুই রইল না। এভাবেই যেমনিভাবে আমি তাদেরকে প্রতিদান দিয়েছি আমি অপরাধী সম্প্রদায়কে প্রতিফল দিয়ে থাকি। অন্যান্যদেরকে।

২৬. আমি তাদেরকে যে প্রতিষ্ঠা দিয়েছিলাম শক্তি ও সম্পদ থেকে তোমাদেরকে তা দেইনি হে মক্কাবাসীরা! বা অতিরিক্ত। نَانِبَه تَا إِنْ مُكُنَّاكُمْ আমি তাদেরকে দিয়েছিলাম কর্ণ 🚈 শব্দটি 🛍 অর্থে : চক্ষু ও হ্বদয় অন্তকরণ কিন্তু তাদের কর্ণ, চক্ষু ও হৃদয় তাদের কোনো কাজে আসেনি ৷ অর্থাৎ কোনো কাজেই আসেনি। এখানে 🚣 টি অতিরিক্ত আর ুটা হলো مُعَمُّرُل এর مُعَمُّرُل এবং এটা طَيْل -এর অর্থ সম্বলিত। কেন্না তারা আল্লাহর আয়াতসমূহকে অস্বীকার করেছিল। সুস্পষ্ট প্রমাণাদিকে । এবং যা নিয়ে তারা ঠাট্টা-বিদ্রুপ করত তাই তাদেরকে পরিবেষ্টন করল অর্থাৎ শান্তি অবতীর্ণ হলো ৷

#### তাহকীক ও তারকীব

<sup>ा</sup> আদ হযরত নূহ (আ.)-এর সম্প্রদায়ের এক ব্যক্তি। যার বংশসূত্র তিন পুরুষের মাধ্যমে হযরত নূহ : قَوْلُهُ اخْنَا عَادِ (আ.)-এর সাথে মিনিত হয়েছে। পরবর্তীতে তার বংশসূত্রও আদ নামে প্রসিদ্ধি লাভ করে। যারা হয়রত নৃহ (আ.)-এর তৃফানের পর সর্বপ্রথম আরব সাম্রাজ্যের নেতৃত্ব দানকারী সম্প্রদায় ছিল, আদ যদি ব্যক্তি অর্থে হয় তবে عَنْهُ مُنْصَرِفٌ হবে। আর যদি সম্প্রদায় অর্থে হয় তবে غَنْهُ مُنْصَرِفٌ হবে। -[পুগাতুল কুরআন]

আর এখানে 🖟 তথা ভাই দ্বারা বংশীয় দ্রাতৃত্ব উদ্দেশ্য, ধর্মীয় দ্রাতৃত্ব বন্ধন উদ্দেশ্য নয়।

ুঁদু ছারা ব্যাখ্যাকার ইঙ্গিত করেছেন যে, ুঁমাসদারিয়া বা کَنْتُکُ আর بَارُ হোলা আঁকুটেট অর্থাৎ অতিক্রমকারীর کُرُفُکُ অথবা کُنْفِکُ বর্ণনা করার জন্য এসেছে অর্থাৎ সেই নবী ও রাস্লগণ এমন অর্বস্থায় চলে গেছেন যে, তারা স্বীয় সম্প্রদায়কে ভীতি প্রদর্শনকারী ছিলেন।

वानकुठ হয় وَمُوَلُهُ تَاوِيْكُمُا । বাবে عَنْيُ বাবে عَنْيُ হতে মাসদার وَنَكُّ क्षर्य - मिश्रा नना। তবে যখন এর সেলাহ عَنْ नानकुठ হয় ভখন অর্থ হয় বিদ্রোহ করা, ফিরে যাওয়া। চাই এটা বিশ্বাসগতভাবে হোক বা আমলগত হোক।

শ্রম : عَارِضًا 'طَلَّ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْ ইয়াফতের কারণে مَشْرِفُهُ হয়েছে। অনুরূপভাবে عَارِضًا ٥ مُشْطِرُنا হয়েছে। অনুরূপভাবে কারণে مَشْرِفَهُ इराइ के مُشْرِفَهُ হয়েছে। অর مُشْرِفَهُ হয়েছে। ক্ষাভরে সিফত ও মওসূফের মধ্য تَطْرُفُهُ শর্জ।

উর্ত্তর : উভয় স্থানে عُمْرِيَّد এর মধ্যে أَصْافَتُ لِطُطِّتُ إِصَافَتُ لِمُطَّلِّةِ وَالْمَاقِيَّةِ केर्जुं -এর মধ্যে أَصْفَاقِ إِصَافَتُ إِصَافَتُ الْمُطَاقِّةِ اللهِ مَا يَعْمُ وَمِيْتُ (.ब. वांशाकांत (त.) حَمِيْتُ وَعِيْثُ عَرَاقِيَّةً وَالْمَاقِيَّةِ وَمُعْمَدِّةً اللهِ عَلَيْهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِل

व्यत आठरुत रेव कें أَضُبُحُوا प्रिक्तित प्रांता উम्मिगा राला . قَوْلُهُ فَاهْلُكُتْ

(العَدْمُ (الْعَدْمُ وَالْعَدْمُ (الْعَدْمُ مَا فَعْدَهُ : কেননা ে কে অতিরিক্ত মেনে নেওয়ার সুরতে অর্থ হবে – আমি তাদেরকে সেরপ ক্ষমতা দিয়েছি। এতে আদ সম্প্রদায়ের ক্ষমতা এবং কুরাইশদের ক্ষমতা আদ আরু কুরাইশদের ক্ষমতা আদ ক্রাইশদের ক্ষমতা আদ ক্রাইশদের শক্তি ও ক্ষমতা আদ সম্প্রদায়ের শক্তি ও ক্ষমতা থেকে বেশি দেওয়া হয়েছিল। এর দ্বারা প্রমাণিত হয় যে, কুরাইশদের শক্তি ও ক্ষমতা থেকে বেশি দেওয়া হয়েছিল। এর দ্বারা কুরাইশদের বড়ত্ বুঝা যায়। যা উদ্দেশ্যের বিপরীত। কাজেই ব্যাখ্যাকারের বিশ্রীত। বিলাটা অতিরিক্ত মনে হয়। –িজুমাল]

- अाल्लामा यम्बेनकी (त.) तरलन- تَعَلَيْدُ । हिंदे के हे के के हे के हो के ह الشُوِّبُ الْاَبْنَكُ مُثَرَّةً، وَأَشْرِبُ إِنْ قَلْبِهِمْ أَنْ غُلِبٌ عَلْى فَكُوْبِهِمْ عَلَى عُلْبَ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى وَالْعَالَمُ وَالْعَالِمُ وَالْعَالَمُ وَالْعَالَمُ وَالْعَالَمُ وَالْعَالَمُ وَالْعَالِمُ وَالْعَلَمُ وَاللّهُ وَاللّ

## প্রাসঙ্গিক আলোচনা

ভারতি আয়াতের সাথে সম্পর্ক : পূর্ববর্তী আয়াতের সাথে সম্পর্ক : পূর্ববর্তী আয়াতের সাথে সম্পর্ক : পূর্ববর্তী আয়াতসমূহে আল্লার্হ পালের একত্বাদ এবং প্রিয়নবী ক্রেন এর নর্য়তের দলিল প্রমাণ উপস্থাপন করা হয়েছে। কিন্তু মঞ্চাবাসী পার্থিব জীবনের ভোগ বিলাসে মন্ত থাকার কারণে তাওহীদ ও রিসালাতের প্রতি ঈমান আনেনি; বরং তাদের সত্যদ্রোহিতা উত্তরোত্তর বৃদ্ধি পায় এবং মুসলমানদের প্রতি তাদের নির্যাতনও বেড়ে যায়। পূর্ববর্তী আয়াতে ইরশাদ হয়েছে— ইন্ট্রেই ক্রেই এই এই ক্রিটা আয়াতে ইরশাদ হয়েছে— ইন্ট্রেই ক্রিটা শান্তির করা হবে'। এ আয়াতে মঞ্চার কাফেরদের উদ্দেশ্যে কঠিন শান্তির কথা ঘোষণা করা হয়েছে। এতেও তাদের গাফলত এবং ঔক্তত্যের অবসান ঘটেনি, তারা মনে করতো যে, তারা সমৃদ্ধশান্তির অভাব হবে না।

তাই আলোচ্য আয়াতে সমৃদ্ধশালী আদ জাতির কথা বলা হয়েছে। তারাও ছিল প্রচুর অর্থ-সম্পদের অধিকারী, তাদের নিকট প্রেরিত হয়েছিলেন হয়রত হুদ (আ.)। তিনি তাদেরকে তাওহীদে বিশ্বাস স্থাপনের আহ্বান জানিয়েছিলেন, এক আল্লাহ পাকের বন্দেগী করার উপদেশ দিয়েছিলেন। কিন্তু আদ জাতি হয়রত হুদ (আ.)-এর উপদেশে কর্ণপাত না করার কারণে আল্লাহ পাকের আজাব তাদের প্রতি আপতিত হয়েছে, আসমানি গজব তাদেরকে নিশ্চিহ্ন করে দিয়েছে। তাই ইরশাদ হয়েছে–

وَاذَكُرْ انَنَا عَادٍ رِاذُ اَنَذَرَ قَوْمَهُ بِالْآخَتَابِ وَقَدْ خَلَتِ النَّذُرُ مِنْ بَيْنِ بَدَيْوَ وَمِنْ خَلَفِهِ ٱلَّا تَعْبُدُواْ اِللَّهُ إِلَيْ اللَّهُ إِلَيْنَ اخَانُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْمِ عَظِيْمٍ . অর্থাৎ আর স্বরণ কর আদ জাতির ভাইকে, যার পূর্বে এবং পরেও সতর্ককারীগণ এসেছিলেন। তিনি তাঁর আহকাফবাসী জাতিকে সতর্ক করেছিল একথা বলে যে, তোমরা আল্লাহ পাক বাতীত কারো বন্দেগী করো না, নিন্দয় আমি তোমাদের জন্যে এক মহা দিনের শান্তির আশক্ষা করছি।

প্রিয়নবী 

-কে সান্ত্রনা : এ আয়াতে প্রিয়নবী 

-কে সান্ত্রনা দিয়ে আল্লাহ পাক ইরশাদ করেছেন - হে রাসূল। যদি
আজ আপনার জাতি আপনাকে মিথ্যাজ্ঞান করে থাকে, তবে তা নতুন কিছু নয়। ইতিপূর্বে অন্যান্য নবী রাসূলগণকেও
মিথ্যাজ্ঞান করা হয়েছে এ মর্মে যে, আপনি আদ জাতির কথা শ্বরণ করুন, আল্লাহ পাক হয়রত হুদ (আ.)-কে তাদের
হেদায়েতের জান্যে প্রেরণ করেছিলেন; তিনি তাদেরকে বলেছিলেন, তোমরা তাওহীদে বিশ্বাস কর, তথু এক আল্লাহ পাকের
বন্দেশী কর।

কিন্তু আদ জাতি হযরত হুদ (আ.)-এর এ সতর্কবাণীকে কোনো গুরুত্ব দেয়নি, তারা ঔদ্ধত্য প্রকাশ করে বলন, আমরা উপলব্ধি করছি যে, আমাদেরকে আমাদের উপাস্যদের প্রতি বীতশ্রদ্ধ করাই তোমার উদ্দেশ্য : পবিত্র কুর্আনের ভাষায়–

قُالُواً اجِنْتَنَا لِتَأْفِكْنَا عَنْ أَلِهَتِنَا . فَأَتِنَا بِمَا تَعِدُنَا إِنْ كُنْتَ مِنَ الصِّيقِيْنَ .

অর্থাৎ "ভারা বলল, তুমি কি আমাদেরকে আমাদের উপাস্যদের থেকে বিমুখ করার জন্যেই এসেছঃ যদি তুমি সত্যবাদী হও, তবে আমাদেরকে যে ভয়ের কথা বলছো, তা আনয়ন কর।"

এভাবে আদ জাতি তাদের নিকট প্রেরিত নবী হযরত হৃদ (আ.)-এর হেদায়েতকে অমান্য করেছে, সত্যের আহ্বানকে প্রত্যাখ্যান করেছে, কিন্তু এর পরিণাম হয়েছে ভয়াবহ। আদ জাতি কোপগ্রস্ত হয়েছে, আল্লাহ পাকের আজাব তাদেরকে নিশ্চিক করে দিয়েছে।

আহ্কান্ধের পরিচিতি: আলোচ্য আয়াতে এ সুরার নাম 'আহকাফ' শব্দটির উল্লেখ রয়েছে, সুরার শুরুতে এ সম্পর্কে সংক্ষিপ্ত আলোচনা স্থান পেরছে। আল্লামা সানাউল্লাহ পানিপতি (র.) লিখেছেন যে, হযরত আব্দুল্লাহ ইবনে আব্বাস (রা.) বলেছেন, 'আহকাফ' নামক স্থানটি আমান এবং মোহরা নামক স্থানের মধ্যস্থলে অবস্থিত। তহুস্সীরকার হযরত মোকাতেল (র.) বলেছেন, আদ জ্ঞাতি ইয়েমেনের হাজরামাউত এলাকার 'মোহরা' নামক স্থানে বসবাস করতো। হযরত কাতাদা (র.) বলেছেন, বর্ণিত আছে- আদ জাতি ছিল ইয়েমেনের একটি গোত্র, তারা সমুদ্রের তীরে বালুময় স্থানে বাস করতো। এ স্থানটিকে 'ইয়াশজার' বলা হতো।

আল্লামা শাব্দীর আহমদ ওসমানী (র.) লিথেছেন, আদ জাতি ইয়ামামা বাহরাইন প্রভৃতি এলাকার নিকটস্থ বিরাট শূন্য প্রান্তরে বসবাস করতো। এ এলাকাকেই তথন 'আহকাফ' বলা হতো। বর্তমানে এটি অনাবাদী থাকলেও তথন আদ জাতির বাসস্থান হওয়ার কারণে তা ছিল প্রাণবত্ত। –[ফাওয়ায়েদে ওসমানী পূ. ৬৫৪]

আল্লামা ইবনে কাসীর (র.) ইবনে যায়েদের কথার উদ্ধৃতি দিয়ে বলেছেন, যা ইকরিমার সূত্রে বর্ণিত হয়েছে যে, আহকাফ পাহাড় এবং গর্ভকে বলা হয়। এসব স্থানেই আদ জাতির আবাস ছিল। হযরত আলী (রা.) থেকে বর্ণিত আছে যে, হাজরামাউতে একটি মরুভূমির নাম আহকাফ।" –[মা আরিফুল কুরআন। আল্লামা ইন্নীস কাশ্ধলভী (র.) থ. ৬, পৃ. ৩৫০]

আল্লামা আলুসী (র.) হযরত আন্দুল্লাহ ইবনে আব্বাস (রা.)-এর কথার উদ্ধৃতি দিয়েছেন যা ইতিপূর্বে উল্লিখিত হয়েছে। আর কোনো কোনো তত্তজ্ঞানী বলেছেন, সিরিয়াতে একটি পাহাড়ের নাম আহকাফ। হযরত ইবনে ইসহাক বলেছেন, আদ জাতি আত্মান এবং হাজরামাউতের মাঝামাঝি স্থানে বাস করতো। আর ইবনে আতিয়া (র.) বলেছেন, আদ জাতি সম্পর্কে সঠিক তথ্য হলো তারা ইয়েমেনে বাস করতো।

অংরামা মাজেদী (র.) লিখেছেন, আহকাফ এর শান্দিক অর্থ বালুর স্তুপ; আহকাফ নামক স্থানটি জর্জানের আমান থেকে পূর্ব পান্চিমে ইয়েমেন পর্যন্ত, আর উত্তর দক্ষিণে নজদ থেকে হাজরামাউত পর্যন্ত। সম্পূর্ণ এলাকাটি ত্রিশ লক্ষ বর্গমাইল জুড়ে বিস্তৃত রয়েছে। এর পন্চিমাংশে বালুর বর্ণ লাল, আর এ এলাকাকেই 'আহকাফ' বলা হয়।

আলোচ্য আয়াত দ্বারা একথাও প্রমাণিত হয় যে, হযরত হুদ (আ.)-এর পূর্বেও এ এলাকাবাসীর নিকট আল্লাহ পাকের তরফ থেকে সতর্ককারী পৌছেছেন, তাই আল্লাহ পাক ইরশাদ করেছেন– وَقَدْ خَلَتِ النُّذُرُ مِنْ بَيْنِ بَدَيْهِ وَمِنْ خَلْفِهُ الْأَ تَعْبُدُواْ إِلَّا اللَّهَ إِنِّيلَ اخَافُ عَلَبْكُمْ عَذَابَ يَوْمٍ عَظِيْمٍ.

অর্থাৎ তার পূর্বে এবং পরেও বিভিন্ন মূগে সতর্ককারী এসেছিলেন এবং তার। সতর্ক করে একথা বলেছিলেন, তোমবা এক আল্লাহ পাক ব্যতীত কারো বন্দেগী করে। না, নিশ্চয় আমি তোমাদের জন্যে এক মহা দিনের শান্তির আশংকা করছি।

বস্তুত যুগে যুগে বিভিন্ন দেশ ও পরিবেশে আল্লাহ পাকের নবী রাসূলগণ এভাবেই মানুষকে পরকালীন জীবন সম্পর্কে সতর্ক করে গেছেন, যারা ভাগ্যবান, তারা সতর্কতা অবলম্বন করে পরকালীন চিরস্থায়ী জীবনের জন্যে সম্বল সংগ্রহ করে গেছে, পক্ষান্তরে যারা হতভাগ্য, তারা নবী-রাসূলগণের হেদায়েত মানেনি, পরিণামে তাদের শান্তি হয়েছে অবধারিত।

ত্র বিশিত আছে যে, আদ জাতি অনেক দিন থেকে অনাবৃষ্টির কারণে কৃষ্টে ছিল। হঠাৎ একদিন আকাশে মেঘ দেশে দিল, তারা মেঘ দেখে অতান্ত আনন্দিত হলো। তারা মনে করল বৃষ্টিপাত হবে, তারা ফসল ঘরে তুলবে। কিন্তু প্রকৃতপক্ষে আকাশে মেঘমালার আকৃতিতে যা দেখা গিয়েছিল, তা মেঘ ছিল না; বরং আল্লাহ পারেক আজাব ছিল, আর তা খ্রিকড়ের আকৃতি ধারণ করলো এবং দুর্ধর্ম আদ জাতির উপর আপতিত হলো। তাই পরবর্তী আয়াতাংশে ইরশাদ হয়েছে — ক্রিট্র ক্রিট্র ক্রিট্র ক্রিট্র ক্রিট্র করে। তাই পরবর্তী আয়াতাংশে ইরশাদ হয়েছে — ক্রিট্র ক্রিট্র ক্রিট্র করে। তাই বরং তা সে শান্তিই, যা তোমরা তরান্তিত করতে চেয়েছ। এতেই রয়েছে ঝড়, যা অত্যন্ত বন্তুপাদায়ক শান্তি বহনকারী।

অর্থাৎ হযরত হৃদ (আ.)-এর নিকট আদ জাতি যে শান্তির জন্যে তাড়াহড়ো করছিল, সে শান্তিই তাদের উপর আগতিত হলো।
ن قَوْلُتُ مُرُو كُنُّ سُنَى بِامُورَ رَبُهُا : তার প্রতিপালক তথা আল্লাহ পাকের নির্দেশক্রমে সে সব কিছুকে উপড়ে ফেলবৈ. এরপর তাদের পরিণাম এই হলো যে, তাদের বাড়ি-ঘড় ব্যতীত অর কিছুই রইল না, তাদের সব কিছুই ধংসন্ত্বেপ পরিণত হলো। তাদের পত-পক্ষী, বৃক্ষ-তরুলতা, ফল-ফসল এক কথায় সবকিছু আল্লাহর গজবে ধংস হয়ে গেল। হয়বত হৃদ (আ.) এবং তাঁর অনুসারীগণ ব্যতীত কেউ রক্ষা পেল না। তধু তাদের হারানো দিনের সাক্ষী হিসেবে বাড়ি-ঘরের ধংসাবশেষ রয়ে গেল। তাই ইরশাদ হয়েছে ক্রিক্টি ক্রিক্টি ক্রিক্টি ক্রিক্টি আর কিছুই রইল না।

বর্ণিত আছে যে, আদ জাতি তাদের আজাবের কথা তথন উপলব্ধি করল, যখন তারা দেখল, বাতাস সবকিছু উড়িয়ে নিচ্ছে, এমনকি তাদের উটগুলোকে পৃষ্ঠের বোঝাসহ আসমান-জমিনের মধ্যখানে নিয়ে যাছে। এ তয়াবহ অবস্থা দেখে তারা পালিয়ে স্ব-স্থ গৃহে প্রবেশ করলো, দ্বার-রুদ্ধ করে দিল, কিন্তু প্রচণ্ড ঘূর্ণিঝড়ে তাদের ঘরের দরজা তেন্দে গেল এবং তাদেরকে উড়িয়ে নিয়ে অন্যত্র নিক্ষেপ করলো।

কোনো কোনো বর্ণনায় রয়েছে, তাদের লাশগুলো মরুভূমির উপর পড়েছিল, আল্লাহ পাক বালুর ঝড় প্রেরণ করলেন এবং আদ জাতির লোকদের মৃত লাশগুলো বালুর নীচে চাপা পড়ল। এ ঘূর্ণিঝড় আট দিন সাত রাত অব্যাহত ছিল, এরপর ঝড় তাদেকে সমুদ্রে ফেলে দিল।

সাধারণত বাতাস একটি পরিমাণ মোতাবেক চলে, কিন্তু সেদিন আল্লাহ পাকের গজবি বাতাস কত দ্রুত প্রবাহিত হয়েছিল তা বর্ণনাতীত। আর এতাবে দুর্ধর্ব আকাশ-চুদ্বি ইমারত নির্মাণকারী, শক্তিধর, আদ জাতির নাম-নিশানও ধরাপৃষ্ঠ থেকে মুছে গেল। পরবর্তী আ্য়াতে তাই আ্লুাহ পাক ইরশাদ করেছেন-

" . अर्था९ "এভাবেই আমি পাপিষ্ঠ জাতিগুলোকে শান্তি দিয়ে থাকি الْمُجْرِمِيْنَ . كُذْلِكَ نَجَزْي الْفُوْمَ الْمُجْرِمِيْنَ

এর র্ঘারা মন্ধার কার্ফেরদেরকৈ ভয় প্রদর্শন করা হয়েছে, যেতাবে আদ জাতির প্রতি আজাব আপতিত হয়েছে, সে অবস্থা তোমাদেরও হতে পারে।

আল্লামা বগভী (র.)-এর সূত্রে বর্ণিত আছে যে, হযরত আয়েশা (র'.) বলেছেন, আমি আরজ করলাম, ইয়া রাসূলুল্লাহ 🗯 !
লোকেরা মেঘমালা দেখে খুশি হয়, বৃষ্টিপাতের আশা করে, কিন্তু আপনি মেঘমালা দেখে চিত্তিত হয়ে পড়েন এবং আপনার
চহারা মোবারকে দুন্টিন্তার আলামত লক্ষ্য করা যায়। তখন প্রিয়নবী 🏥 ইরশাদ করলেন, হে আয়েশা। আমার আশাল্লা হয়
যে. হয়তো ঐ মেঘমালায় আলায়ত পাকের আজাব রয়েছে। [পূর্বকালো একটি জাতির উপর প্রচন্ত ঘূর্ণিঝড় এসেছিল, কিন্তু
অথমে মেঘমালা দেখে তারা উপলব্ধি করেছিল, এ মেঘমালা থেকে আমাদের প্রতি বৃষ্টিপাত হবে [কিন্তু ঐ মেঘমালাই তাদের
জন্যে আজাব বহন করে এনেছিল।

হযরত আয়েশা (রা.)-এর আরেকটি বর্ণনায় রয়েছে, প্রিয়নবী 🊃 যথন দেখতেন যে, তীব্র গতিতে বায়ু প্রবাহিত হঙ্গে, তথন আল্লাহ পাকের দরবারে তিনি এতাবে দোয়া করতেন, 'হে আল্লাহ! আমি তোমার নিকট এই বাতাস থেকে এবং যা এর মধ্যে আছে তা থেকে কল্যাণ কামনা করি এবং এই বাতাস যা বহন করে এনেছে তা থেকেও কল্যাণ কামনা করি। আর আমি তোমার আশ্রয় প্রার্থনা করি এর অকল্যাণ থেকে এবং এর মধ্যে যা কিছু আছে তার অকল্যাণ থেকে এবং যা কিছু এই বাতাস বহন করে এনেছে তার অকল্যাণ থেকে। প্রিয়নবী 🚌 যথন আকাশে মেঘ দেখতেন, সাধারণত যা দেখলে মানুষ বৃট্টিপাতের আশা করে; কিন্তু প্রিয়নবী — এর অবস্থা এই ছিল যে, মেঘমালা দেখেই তার চেহারার বর্ণ পরিবর্তিত হয়ে যেত। এ অবস্থায় তিনি একবার বাইরে যেতেন আবার ভেতরে আসতেন। যখন বৃষ্টি ওরু হতো, তখন তার চেহারা মোবারকের দুন্দিন্তার ছাপ দুরীভূত হতো।

হয়রত আয়েশা (রা.) বর্ণনা করেন, আমি এ অবস্থাটা উপলব্ধি করে এর কারণ জিজ্ঞাসা করলাম, তখন তিনি ইরশাদ করলেন, হে আয়েশা! সম্ভবত এ মেঘমালা সেরকমই, যেমন আদ জাতি মেঘ দেখে বলেছিল, এর দ্বারা আমরা বৃষ্টি পাব। অন্য একটি বর্ণনায় রয়েছে যে, হয়রত রাসূলে কারীম ক্রি বৃষ্টি দেখে এভাবে দোয়া করতেন, হে আল্লাহ! তোমার রহমত কামনা করি।

অন্য একটি বর্ণনায় রয়েছে, হজুর 🚃 হযরত আয়েশা (রা.)-কে বলেছেন, "হে আয়েশা! আমি কি করে নিশ্চিত হব! কারণ একটি জাতিকে এ বাতাস দ্বারাই ধ্বংস করা হয়েছে।"

আবু দাউদ, নাসায়ী, ইবনে মাজাহ সংকলিত হাদীসে রয়েছে, প্রিয়নবী 🚃 যথমই আকাশে মেঘ দেখতেন, তখনই নিজের কাজ ছেড়ে সেদিকে মনোনিবেশ করে বলতেন, 'হে আল্লাহে! আমি তোমার আশ্রয় চাই এর অকল্যাণ থেকে।

হয়রত আব্দুরাহ ইবনে আববাস (রা.) বর্ণনা করেন, প্রিয়নবী 🚃 যখনই তুফান দেখতেন, তথনই দু' জানু একত্র করে বলতেন, 'হে আরাহ! এ তুফানকে রহমতে রূপন্তেরিত কর, একে আজাবে পরিণত করো না।'

মুসনাদে আহমদে রয়েছে, হয়রত রাসুলে কারীম 🚎 যখন আকাশে মেঘ দেখতেন, তখন তিনি তাঁর সব কাজ ছেড়ে দিতেন, এমনকি নামাজ হলেও। এরপর এ দোয়া পাঠ করতেন– بنافير من سُرِ مَا فِيثِهِ مَا عَبُودُ لِكَ مِنْ سُرِ مَا فِيثِهِ তোমার আশ্রয় প্রার্থনা করি এর অকল্যাণ থেকে।

পূর্ববর্তী আয়াতে শক্তিধর আদ জাতির ধ্বংসের বিবরণ রয়েছে। আর এ আয়াতে সাধারণত সূকল যুগের কাফের মুশরিক বিশেষত মন্ত্রার কাফেরদেরকে লক্ষ্য করে ইরশাদ হয়েছে– وَلَكُنْ مُكَنَّمُ فِينِمَا إِنْ تُكَنَّكُمْ فِينِمَا إِنْ تُكَنَّكُمْ فِينِمَا

অর্থাৎ "আর আমি আদ জাতিসহ অন্যান্য জাতিকে যে ক্ষমতা দান করেছিলাম তা তোমাদেরকে দান করিনি:" তাদেরকে ধনবল, জনবল, বাহুবল তোমাদের চেয়ে শতগুণ বেশি প্রদান করা হয়েছিল, কিন্তু তারা যখন আল্লাহ পাকের অবাধ্য, অকৃতজ্ঞ এবং নাফরমান হয় এবং তাদের নিকট প্রেরিত নবী হয়রত হুদ (আ.)-কে মিখ্যাজ্ঞান করে, তখন তাদেরকে শান্তি দেওয়া হয়। আর সে শান্তির কারণে তারা নিচিহ্ন হয়ে যায়। তাদের শক্তি-নামর্থ্য কোনো কাজে আদেনি, তাদেরকে আল্লাহ পাকের আজাব থেকে রক্ষা করতে পারেনি। অতএব তোমরা তোমাদের পরিণতি সম্পর্কে চিন্তা করে দেখ। কেননা পূর্বকালের অবাধ্য জাতিগুলোর ন্যায় তোমরাও আল্লাহ পাকের সর্বশ্রেষ্ঠ কাল্লাম পরিত্র কুরআনকে অস্থীকার করছো, তোমাদের এ দৌরাস্ব্যের পরিণতি কত ভয়াবহ হতে পারে তা তেবে দেখ।

় 'আর আমি তাদেরকে কর্ণ, চক্ষু ও অন্তর দান করেছিলাম।' অর্থাৎ আল্লাহ পাকের মহান বাণী শ্রবণের জন্যে তাদেরকে শ্রবণ শক্তি দান করেছিলাম, যেন তা ঘারা তারা উপদেশ গ্রহণ করে, এমনিভাবে আল্লাহ পাকের কুদরত ও হিকমতের বিষয়কর নিদর্শনসমূহ দেখার জন্যে তাদেরকে দান করেছিলাম নয়ন যুগল, যেন তারা সৃষ্টিকে দেখে শ্রষ্টার প্রতি ঈমানে আনে, এমনিভাবে সত্যকে উপলব্ধি করার জন্যে এবং আল্লাহ পাকের মারেকাত হাসিল করার জন্যে তাদের দান করেছিলাম অন্তর যেন তার সৃষ্টি-নৈপুণ্য দেখে তারা তাঁর শ্রষ্ঠত্ উপলব্ধি করে।

কিন্তু এসব উপকরণ দ্বারা এ হতভাগ্যরা সঠিকভাবে উপকৃত হতে পারেনি, এসব নিয়ামতের জন্যে কৃতজ্ঞতা প্রকাশ না করে তারা এর দ্বারা আল্লাহ পাকের নাফরমানিই করেছে, তাই পরবর্তী আয়াতাংশে ইরশাদ হয়েছে–

অর্থাৎ, কিন্তু কর্ণ, চন্দু, হনয় তাদের কোনো কাজেই আসেনি। কেননা তার এ সমস্ত নিয়ামতের অপব্যবহার করেছে।

ত্রজন্যে যে, সত্য প্রহণের যাবতীয় উপকরণ থাকা সত্ত্বেও তারা আল্লাহ পাকের নিদর্শনসমূহকে অস্বীকার করেছে এবং তার বিধানসমূহকে অমান্য করেছে, এমনকি যথন তালেরকে আল্লাহর নবী তাদের অপকর্মের পরিণতিতে আজাবের ভয় প্রদর্শন করেন, তথন তারা ঐ আজাবকে বিদ্রুপ করে। তারা বলে, যদি কোনো আজাব এসে আমান্যকে ধ্বংস করতে পারে তবে তা আসুক এখনই, বিলম্ব কিসেরং অবশেষে সেই আজাব তাদের উপর আপত্তিত হলো এবং তাদেরকে নিচিহ্ন করে । তাই পরবর্তী বাক্যাংশে ইনাদ হয়েছে— رَحَلُ فِي مَا يُعْلَمُ اللهُ اللهُ

ইমাম রাযী (র.) লিখেছেন, আয়াতের প্রতি বিদ্ধুপ করার অর্থ হলো তারা বলেছিল, "এখনই আসুক সে আজাব"।

ত্ত সাম্পূৰ্ণ কৰেছিলাম ভোমাদেব চতু পাৰ্থব টিক কৈ কৈ কৰেছিলাম ভোমাদেব চতু পাৰ্থব টিক مِينَ الْفُعْرِي أَيْ أهْلَهَا كَتُمُودُ وَعَادٍ وَقَوْم لُوطٍ وَصَرَّفْنَا ٱلأَيْتِ كُرْدُنَا الْحُجَجَ الْبِيَنَاتِ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ .

فَكُولًا هَلَّا نَصَّرُهُمْ بِدُفْعِ الْعَذَابِ عَنْهُمْ الَّذِيْنَ اتَّخُذُوا مِنْ دُوْنِ اللَّهِ إِي غَيْرٍ ، قُرْبَانًا مُتَعَقِّرِيًّا بِهِمْ إِلَى اللَّهِ أَلِهَةٌ ط مَعَهُ وَهُمُ الْاَصْنَامُ وَمَنْعُولُ إِنَّاخَذُواْ الْاَوْلُ صَعِيرُ مَخْذُونَكُ يَعُودُ إِلَى الْمُوصُولِ أَيْ هُمْ وَقُرْبَانًا الثَّانِينُ وَاللَّهَا بَدُلُّ مِنْهُ بَلَّ صَلَّوا غَابُوا عَنْهُمْ جِ عِنْدَ نُزُولِ الْعَذَابِ وَ ذَلِكَ أَيْ إِتَّخَاذُهُمُ الْاَصْنَامَ الِهَدَّ قُرْبَانًا إِفْكُهُمْ كِذْبُهُمْ وَصَا كَانُوا يَفْتَرُونَ يَكْذِبُونَ وَمَا مُصَدَرَّيَّةُ أَوْ مَوْصُولَةً وَالْعَانِدُ مَحَدُوفُ أَيْ فِيهِ.

र १ २० . وَ اذْكُرْ إِذْ صَرَفْنَا ٱمُلْنَا إِلَيْكَ نَفُرًا مِنَ الْجِينَ جِنَ نَصِيْبَيْنِ الْيَمَن أَوْ جِنَّ نِينَنُوٰى وَكَانُوا سَبْعَةً أَوْ تِسْعَةً وَكَانَ ﷺ بِبَطْنِ نَخْيلِ بِيُصَلِينَ بِاصْحَابِيهِ الْفَجَرَ دُوَاهُ الشُبِخَانِ يسَتَعَصِعُونَ الْقُرَأْنَ عِ فَلَسًّا حَضَرُوهُ قَالُواً اَيْ قَالَ بَعْضُهُم لِبَعْضِ أنصِتُوا ج أصَغُوا لِاسْتِمَاعِهِ فَكُمَّا ثُضِيَ فَرَعَ مِنْ قِمَا رَبِهِ وَلَّوْ ارْجَعُوا إِلَى فَوْمِيهِمْ مُنْذِرِيْنَ مُخَوَفِيْنَ قَوْمَهُمْ بِالْعَذَابِ إِنَّ لَمْ كُوْمِئُوا وَكَانُوا يَهُودًا.

#### অনুবাদ :

- জনপদসমূহ; অর্থাৎ তার অধিবাসীদেরকে। যেমন-সামৃদ, আদ এবং লত সম্প্রদায়কে: আমি তাদেরকে বিভিন্নভাবে আমার নিদর্শনাবলি বিবত করেছিলাম অর্থাৎ সুস্পষ্ট প্রমাণসমহকে বারবার বর্ণনা করেছিলাম। যাতে তারা ফিরে আর্সে 🕆
- . ٢٨ ২৮, তারা তাদেরকে সা<u>হায্য করল না কেন</u>? তাদের থেকে শান্তি দুরীভৃত করে ৷ আল্লাহর পরিবর্তে যাদেরকে ইলাহরূপে গ্রহণ করেছিল, নৈকটা লাভের উদ্দেশ্যে অর্থাৎ আল্লাহর সানিধ্য পাওয়ার জন্য : আর তারা হলো প্রতিমাণ্ডলো : اِنْخَذُرُا -এর মাফউল হলো উহ্য যমীর যা ১🚅 ় -এর দিকে ফিরেছে। আর তা হচ্ছে∽ 🚄 আর ১১১ হলো দিতীয় মাফউল এবং 🛍 শব্দটি তা থেকে 🇘 হয়েছে। বস্তুত তাদের ইলাহগুলো তাদের নিকট হতে অন্তর্নিহিত হয়ে পড়লো শান্তি অবতীর্ণ হওয়ার সময় এরপই অর্থাৎ আল্লাহর সানিধ্য অর্জনের জনা প্রতিমাণ্ডলোকে ইলাহরূপে গ্রহণ করা : তাদের মিথ্যা ও অলীক উদ্ভাবনের পরিণাম। এখানে 🚄 টা হলো মাসদারিয়া অথবা মাওসূলা এবং এটে উহা রয়েছে তথা 🚅
  - আকৃষ্ট করেছিলাম একদল জিনকে সে জিন ছিল 🕰 : अथवा নীনাওয়ার অধিবাসী ছিল । তারা সংখ্যায় ছিল সাতজন বা নয়জন : তখন নবী করীম 🚟 বাতনে নাথলা নামক স্থানে সাহাবায়ে কেরামসহ সালাতুল ফজর আদায় করছিলেন : এ ঘটনাটি ইমাম বুখারী ও মুসলিম (র.) বর্ণনা করেছেন। যারা কুরুআন পাঠ ওনতেছিল, যখন তারা তাঁর নিকট উপস্থিত হলো, তারা বলল অর্থাৎ তাদের কেউ কেউ বলন, তোমরা চুপ করে শ্রবণ কর কান লাগিয়ে শোন : যখন কুরআন পাঠ সমাপ্ত হলো তিনি তাঁর কেরাত পাঠ হতে অবসর হলেন তারা তাদের সম্প্রদায়ের নিকট ফিরে গেল সতর্ককারীরূপে। অর্থাৎ তাদের সম্প্রদায়কে শান্তির ভীতি প্রদর্শনকারীরূপে যদি তারা বিশ্বাস স্থাপন না করে। আর তারা ছিল ইন্সদি।

. के . का वनन, दि आमात्मव निर्माय आमता अपन الْتُعَرَّأُنُ أُنْبَزِلَ مِنْ ابْعَدِ مُوسِّنِي مُتُصَدَّقًا لِيمًا بَيْنَ يَكَيْبِهِ أَيْ تَغَدَّمَهُ كَالِتُورِية يكهُدِئَى إِلَى الْحَبِّقِ الاسلام وَالْسِي طَيرِيْقِ مُسْتَقِبْمِ إلى طَرِيقِه.

صَلَّى اللُّهُ عَكَيْبِهِ وَسَلَّمَ إِلَى الْإِيْمَانِ وَأُونُوا بِهِ يَغْفِرُ لَكُمُ اللَّهُ مِنْ ذُنُوبِكُمُ أَيْ بِعُضَهَا لِأَنَّ مِنْهَا الْمُظَالُمُ وَلَا تَغْفُرُ إِلَّا بِيرِضْى أَرْبَابِهَا وَيُرجِنْرُكُمْ مِّنْ عَذَابِ الِّيم مُوَّلِم .

بِمُعْجِز فِي الْأَرْضِ أَيْ لَا يُعْجِزُ اللَّهُ بِالْهَوْبِ مِنْهُ فَيَفُوتُهُ وَلَيْسَ لَهُ لِمِنْ لَا بُجِبَ مِنْ دُوْنِيةً أَى اللَّهِ أَوْلِيكًا مُ ط انْصَارُ يَدْفَعُونَ عَنْهُ الْعَذَابَ أُولَٰئِكَ الَّذِينَ لَمَّ يُجِيْبُوا فِي ضَلْلِ مُبِينِينِ بَيِّن ظَاهِرٍ. ७००. <u>जाता कि अनुधानन करत ना</u> जारन ना! भूनकशानरक أوكم يتروا يعكموا اي مُنكِكرُو الْبَعْثِ أنَّ اللُّهُ الَّذِي خَلَقَ السُّهُ وٰتِ وَالْأَرْضَ وَلَهُ يَعِيَ بِخَلْقِهِنَّ لَمْ يَعْجِزْ عَنْهُ بِقُدِرِ خَبُرُ إِنَّ وَزِيْدَتِ الْبَاءُ فِيهِ لِإِنَّ الْكَلَّمَ فِي قُوْرَ ٱكينسَ اللُّهُ بِفَادِرٍ عَلْكَي أَنْ يَتُحْمِيكَ الْمَوْتُي طِيَلْكُي هُو قَادِرُ عَلْي إِحْيَاءِ

الْمَوْتِي إِنَّهُ عَلْي كُلُ شَيْءٍ قَدِيرً .

কিতাবের পাঠ শ্রবণ করেছি আর তা হলো কুরআন য অবতীর্ণ হয়েছে হযরত মুসা (আ.)-এর পরে তা তার পর্ববর্তী কিতাবকে সমর্থন করে অর্থাৎ যা তার পূর্বে অবতীর্ণ করা হয়েছিল যেমন- তাওরাত এবং পরিচালিত করে সত্য ইসলাম ও সরল পথের দিকে।

٣١ ٥٥. (र आमात मन्त्रमात्र। आज्ञारत नित्क आर्रानकातीत প্রতি সাডা দাও অর্থাৎ হযরত মুহাম্মদ 🎫 ঈমানের দিকে যে আহ্বান করেছেন তাতে সাড়া দাও। এবং তাঁর প্রতি বিশ্বাস স্থাপন কর। তবে আল্লাহ তা'আলা তোমাদের পাপ ক্ষমা করবেন অর্থাৎ তার কতিপয় পাপ ক্ষমা করবেন। কেননা এর মধ্যে অত্যাচার-নির্যাতন তথা বান্দার হকও রয়েছে যা বান্দার সন্তুষ্টি অর্জন ব্যতীত ক্ষমা করা হয় না। এবং তোমাদেরকে মর্মন্তুদ শাস্তি হতে রক্ষা করবেন।

و अर ७२. <u>आत कि यिन आज्ञारत निरक आस्त्रानकातीत अिछ. وَمَسَنْ</u> لاَ يُسْجِبُ دَاعِسَى السَّلَعِ فَسَلَّبِسَ সাড়া না দেয় তবে সে পৃথিবীতে আল্লাহর অভিপ্রায় ব্যর্থ করতে পারবে না। অর্থাৎ পালিয়ে গিয়ে আল্লাহকে অক্ষম করতে পারবে না এবং তাঁর পাকডাও থেকেও বাঁচতে পারবে না। এবং আল্লাহ ব্যতীত তাদের যারা তার ডাকে সাডা না দিবে কোনো সাহায্যকারী থাকবে না : যে তার থেকে শাস্তি বিদূরিত করবে ৷ তারাই যারা আহ্বানে সাডা দেয়নি সুশুট বিভ্রান্তিতে রয়েছে।

> অস্বীকারকারীরা যে, আল্লাহ যিনি আকাশমণ্ডলী ও পৃথিবী সৃষ্টি করেছেন এবং এই সকলের সৃষ্টিতে কোনো ক্লান্তিবোধ করেননি তা থেকে অক্ষম হননি। <u>তিনি সক্ষম</u> এটা 🖏 -এর খবর এবং এতে 🇘 অতিরি**জ** वाना रख़रह। वाकाि النُّهُ بِعَادِرِ वाकाि শক্তিতে পৌছার কারণে। মৃতের জীবন দান করতেও। বস্তুত তিনি সর্ববিষয়ে সর্বশক্তিমান।

७४. त्यिनन कारकतानतत्क जाशभारमत निकि उनिहिल. وَيَوْمَ يُعْرَضُ الَّذِينَ كَفُرُوا عَلَى النَّارِ ط بِأَنْ يُتُعَذَّبُوا بِهَا يُقَالُ لَهُمْ الْيُسَ لَهُذَا التَّغِذِيْبُ بِالْحَقِّ ط قَالُوا بَلْي وَرَبَّنَا ط قَالَ فَذُوقُوا الْعَذَابَ بِمَا كُنْتُمْ تَكُفُرُونَ .

٣٥. فَأَصْبِرْ عَلْي أَذَى قَوْمِكَ كَمَا صَبَرَ اولوا الْعَزم ذووالثُبَاتِ وَالصَّبِر عَلَى الشُّدَائِد مِنَ الرُّسُلِ فَبْلَكَ فَتَكُنُونُ ذَا عَزْم وَمِنْ لِلْبَيَانِ فَكُلُهُمْ ذُووْ عَزْمٍ وَقِيْلَ لِلتَّبُونِينِ فَكَيْسَ مِنْهُمْ أُدُمُ لِقُولِهِ تَعَالٰي وَكُمْ نَجِدُ لَهُ عَنْرَمًا وَلَا يُتُونُسُ لِقُولِهِ تَعَالٰي وَلاَ تَكُنُ كُصَاحِبِ الْحُوْتِ وَلَا تَسْتَعْجِلُ لَّهُمْ ط لِتَسْوَمِكَ نُكُوولُ الْعَذَابِ بِهِمْ قِيْلُ كَأَنَّهُ ضَجَرَ مِنْهُمْ فَأَحَبُّ ثُزُولَ الْعَذَابِ بِهِمْ فَأُمِرَ بِالصَّبرِ وتترك الإستيغجال لللعكذاب فكائلة نازلك بهيم لاَ مُحَالَةَ كَأَنَّهُمْ يَوْمَ يَرُونَ مَا بُوْعَدُونَ مِنَ الْعَذَابِ فِي الْأَخِرَةِ لِلْطُولِهِ لَمْ يَكْبَئُواً فِي الدُّنْيَا فِي ظَيِّهِمْ إِلَّا سَاعَةً مِنْ نَهَارِ ط هٰذَا الْقُرْانُ بَلْغُ تَبْلِيْغُ مِّنَ اللَّوِ إِلَيْكُمُّ فَهَلُّ أَىٰ لَا يُهْلِكُ عِنْدَ رُوْيَةِ الْعَدَابِ إِلَّا الْقَوْمُ الْفُرِسِفُونَ أَي الكافرون .

করা হবে এভাবে যে, তাদেরকে অগ্নির শান্তি প্রদান করা হবে। সেদিন তাদেরকে বলা হবে এটা কি সত্য নয়? শাস্তি। তারা বলবে, আমাদের প্রতিপালকের শপথ, এটা সতাং তখন তাদেরকে বলা হবে শাস্তি আস্বাদন কর। কারণ তোমরা ছিলে সভা প্রত্যাখ্যানকারী।

৩৫. অতএব আপনি ধৈর্যধারণ করুন আপনার সম্প্রদায়ের কষ্টের উপর যেমন ধৈর্যধারণ করেছিলেন দঢপ্রতিজ্ঞ সুদ্দ ও মসিবতে ধৈর্যধারণকারী, রাসলগণ। আপনার পূর্বে। তবে আপনিও اُولُوالْعَزْمِ তথা দৃঢ় প্রতিজ্ঞগণের অন্তর্ভুক্ত হবেন। আর مِنْ টা بِيَانِيًه টা হবে । এ সুরতে প্রত্যেকেই أُرلُو الْعَزَمُ এর অন্তর্ভুক্ত হবেন। বলা হয়েছে যে, مِنْ تَا عَلَيْهِ تَا تَا عَالَى تَا عَلَيْهِ تَا تَا عَالَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَالْعَالِي হ্যরত আদম (আ.) এর অন্তর্ভুক্ত হবেন না, আল্লাহ ण'आनात वानी - فَلَمْ نُجِدُ لَهُ عَزْمًا -वत कातरा এবং হযরত ইউনুস (আ.) ও অন্তর্ভুক্ত হবেন না, وَلاَ تَكُن كَصَاحِبِ الْحُرْتِ - आत्तार रांभात रांभी -এর কারণে। আর আপনি এদের জন্য তুরা করবেন ন আপনার সম্প্রদায়ের জন্য। তাদের উপর শাস্তি আরোপিত হওয়ার ব্যাপারে : বলা হয়েছে যে, রাসল আছে তাদের থেকে নিরাশ হয়ে গিয়েছিলেন, যার কারণে তিনি তাদের উপর শান্তি কামনা করেছিলেন। এ কারণেই তাঁকে ধৈর্যধারণ সরার ও শান্তি কামনার ক্ষেত্রে তুরা না করার পরামর্শ প্রদান করা হয়েছে। কেননা শান্তিতো তাদের উপর নিশ্চিতভারে অবতীর্ণ হবেই। তাদেরকে যে বিষয়ে সতর্ক করা হয়েছে তা যেদিন তারা প্রত্যক্ষ করবে পরকালের শাস্তির ব্যাপারে, তার সুদীর্ঘতার কারণে সেদিন তাদের মনে <u>হবে তারা যেন পৃথিবীতে দিবসে</u>র এক দুণ্ডের বেশি অবস্থান করেনি। পৃথিবীতে তাদের ধারণা মতে, এই কুরআন এক ঘোষণা তোমাদের নিকট আল্লাহর পক্ষ হতে তাবলীগ বা প্রচার ৷ সতরাং শাস্তি প্রত্যক্ষ করার সময় পাপাচারী সম্প্রদায়কেই ধ্বংস করা হবে ৷ অর্থাৎ কাফেরদেরকে।

## তাহকীক ও তারকীব

এর তাফসীর ন্থ্র তাফসীর করা এটা বর্ণনা করা উদ্দেশ্য যে, كُوْلًا : كَخُوبُمُونِيَّة كُولًا कर्था उपना अत এর আর এর দ্বারা كَنُوبُمُ তথা ধমক দেওয়া উদ্দেশ্য ।

আবার কেউ কেউ ﴿ وَا أَي الْاصَنْتَامِ وَالْمُ ضَالُوا أَي الْاصَنْتَامِ : আবার কেউ কেউ ﴿ وَالْمُ مَالَوُا أَي الْاصَنْتَامِ উপাস্যদেরকে পরিভ্যাগ করবে এবং ভাদের থেকে অসন্তুষ্টি প্রকাশ করবে । প্রথমটি উত্তম} —[ফতহুল কাদীর]

- أَنْغَارٌ अत अर्थ इरलां- जायाज, मथल, या जिन इरा अधिक अवर मन श्वरक क्या। वहवहरत : قُولُه نَكُورًا

: बा विठीय निक्छ ) يَسْتَمُونُونَ الْقُرْانَ अयम निक्छ, जात أَنَدُّوا वा : فَتُولُهُ مِنَ الْحِينَ

কুরআন এবং নবী উভয়ই হতে পারে। مَرْجِعْ रमीरেরর عَنُولُـهُ حَضُورُوُّهُ

مُعُرُونُ अधरुत ওলামায়ে কেরাম এটাকে مَجُهُولُ পড়েছেন। আর হাবীব ইবনে ওবাইদ এটাকে مُعُرُونُ পড়েছেন। আর হাবীব ইবনে ওবাইদ এটাকে مُعُرُونُ পড়েছেন مُعُمُولُ -এর সুরতে মহানবী نَشَ -এর ক্রআনের দিকে ফিরবে, আর مُعُمُونُ -এর সুরতে মহানবী نَشَ -এর দিকে ফিরবে। -[ফাতহল কাদীর : আল্লামা শাওকানী]

হরোছ। অর্থাৎ مُغَيِّرِيْنَ الْاَنْدَارَ আর نَصْبِيْبُنِن करअप्तत कातरा مَنْصُوبِ २८प्राह कावरा عَالَ مُغَدِّرَهُ قَالَمُ مُنْدَرِيْنَ ইয়েমেনের একটি গ্রাম। مِنْنُ এর প্রথম مِنْ টি যেরযুক্ত এবং পরবর্তী يُل، সাকিন এবং দ্বিতীয় يُنْ مَا تَعْمُرُهُ উভয়ই হতে পারে। আর শেষে وَيَفْسُرُونَ ইবে।

এর সাথে সম্পৃক্ত করেছেন। এতে ইটার হা তথা বিচ্যুতি ও আঁতি রাইছে। কৈননা যেখানে জিনদের কুরআন শ্রবণের ঘটনা ঘটেছিল সেটা کُفُلُ के ছিল। এটাকে کُفُلُه و একার হতো। এ জায়ণাটা মক্কা হতে তায়েকের পথে একরাতের দূরত্বে অবস্থিত। যেখানে রস্ল 🚌 সালাতুল থাওফ আদায় করেছিলেন আর এ জায়ণাটা মদীনা হতে দুই মনজিল দূরে অবস্থিত। –[জুমাল]

থেকে আল্লাহর কালাম শুরু أَوْلَمْ بَرُوا (থেকে আল্লাহর কালাম শুরু : এখানে জিনদের কথাবার্তা শেষ হয়ে গেছে। আর أَوْلَمْ بَرُواً (থেকে আল্লাহর কালাম শুরু

ं जाह्नामा मरह्मी (त.) এই ইবারত বৃদ্ধি করে একটি প্রশ্নের সমাধান দিয়েছেন। প্রশ্ন হরেন নিত্রাচক বাক্যের পরে অতিরিক হয়ে থাকে। আর যা তার অধীনে থাকে তা হ্যা-বাচক হয়ে থাকে। আর যা তার অধীনে থাকে তা হ্যা-বাচক হয়ে থাকে। কাজেই بِنَاوِرِ -এর মধ্যে لَا اللهُ مَا اللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ الل

يَّنَالُ छेरा प्रेंत अनितक देक्षिण करताहन त्य, اللهُمَّ (त.) अशार्प अनित्क है अर प्रेंत अनितक देकिण करताहन त्य एक एतन करताल كَنُورُ अरताह । आत كَنُورُ عَلَيْكُ प्रक एतन करताल النَّبِسُ مَثَنَا بِالنَّعَقِ दराहर مُنْصُرُه তাকিদের জ্ন্য এসেছে। فَسُمِيَّهُ ਹो وَأَوْ अथाता : فَوَلُهُ وَرُبُنَا

राग्रह। مُفَكَّمُ प्रांहि। को لَمُ يَلْبَشُوا اللَّ لِطُولِمِ अठ। تَعْرَفُ في عَلَمُ بَلْبُشُوا اللَّه : فَوْلُهُ مِنَوانُ بِيَوَمُ يَكُونُ عَذَا الْفُرْانُ अटा प्राप्त अपितक देकिण करतरहम एवं, हेर्पूर के عَذَا الْفُرْانُ अटा प्राप्त अपता। فَفُولُهُ هَذَا الْفُولُونُ بِيَلاعُ عَلَم اللَّفُولُونُ بِيَلاعُ عَلم اللَّفُولُونُ بَيْلاغً اللَّهُ عَلَم اللَّفُولُونُ بَيْلاغً عَلم اللَّفَاءُ اللَّهُ عَلَم اللَّهُ عَلَم اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّ

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

এ আয়াতেও : ﴿ فَوَلُهُ وَلَهُ الْمُسْلَحُنَا مَا حَوْلَكُمْ مَنَ الْفُرْى وَصَرَفْنَا الْأَيْتِ لَكَالَّهُمْ يَرْجِعُونَ পূৰ্ববৰ্তী আয়াতের ন্যায় বিভিন্ন যুগে আল্লাহর পাকের অবাধা জাতিগুলোকে ধ্বংস করার কথা ইরশাদ হয়েছে– হে মক্কাবাসী। ভোমাদের আশপাশের অনেক জাতিকে আমি ধ্বংস করেছি তাদের শিরক কুফর ও নাফরমানির কারণে।

তাফসীরকারণণ বলেছেন ﴿ لَكُوْلَكُمْ অর্থাৎ "ভোমাদের আশ-পাশের" কথাটির অর্থ হলো, মক্কার অদ্রেই সামুদ জাতি, আদ জাতি এবং হযরত লৃত (আ.)-এর জাতি বাস করতো। আল্লাহ পাক বারে বারে তাদেরকে সতর্ক করার উদ্দেশ্যে নবী রাসূলগণকে প্রেরণ করেছেন, কিন্তু শত চেষ্টা সত্ত্বেও এসব জাতি সৎপথে ফিরে আসেনি; তাই তাদেরকে আল্লাহ পাক ধ্বংস করেছেন। আদ জাতিকে ঘূর্ণিঝড়ের মাধ্যমে, সামুদ জাতিকে ভূমিকম্পের মাধ্যমে এবং হযরত লৃত (আ.)-এর জাতি সদুমবাসীকে প্রথমে পাথর বর্ষণ করে এবং পরে জমিনকে উল্টিয়ে দিয়ে নিশ্চিহ্ন করা হয়েছে। মক্কার চারপার্শ্বের এসব ইতিহাস থেকে শিক্ষা গ্রহণই ছিল মক্কারাসীর একান্ত কর্তব্য।

আদ জাতি ছিল আহকাফে, তোমাদের ও সিরিয়ার মধ্যবর্তী স্থানে ছিল সামুদ জাতি, তোমরা বিভিন্ন দেশে ভ্রমণকালে তাদের ধ্বংসাবশেষগুলো দেখতে পাও। অতএব, তাদের ঘটনা থেকেই শিক্ষা গ্রহণের সুযোগ তোমাদের রয়েছে।

ভারা আরাহ পাকের নৈকট্য লাভের কর্তিন এই خَوْلُهُ هَلَوْلاً نَصَدَرُهُمُ النَّذِيْنَ النَّحَدُواْ مِنْ دُوْنِ اللَّهِ فَكُرِبَانًا الْبِهَةَ करा आরাহ পাকের নৈকট্য লাভের জন্যে আরাহ ব্যতীত যাদেরকে নিজেদের উপাস্য সাব্যস্ত করেছিল তারা কেন [বিপদ মুহূর্তে] তাদেরকে সাহায্য করল নাং বরং তারা তাদের পূজারীদের থেকে উধাও হয়ে গেল। বস্তুত এটিই ছিল তাদের নিজেদের মনগড়া মিথ্যা, আর তারা যা রচনা করতো, এটি তাই।

অনেক কান্দের তাদের হাতের বানানো প্রতিমার পূজা করে বলতো, এরা আমাদের মর্যাদা বৃদ্ধি করবে এবং তাদের মাধ্যমেই আমরা আল্লাহ পাকের নৈকট্য লাভ করতে পারবো। তাদের উদ্দেশ্যেই আলোচ্য আয়াতে সতর্কবাণী উচ্চারিত হয়েছে যে, মহাবিপদের সময় তোমাদের ঐসব উপাসারা কোথায় ছিল, তোমাদের মহাবিপদের দিনে কেন তারা সাহায্য করতে আসন নাঃ

বস্তুত যারা একথা মনে করে যে ঠাকুর দেবতাদের পূজা অর্চনা তাদের জন্যে উপকারী হবে, তাদের এ ধারণা যে সম্পূর্ণ তিত্রিহীন, নিছক মনগড়া এবং ভ্রান্ত ধারণা, এ সম্পর্কে আদৌ সন্দেহের কোনো অবকাশ নেই।

শারন ব্রুল : ইবনে আবি শারবা । ইউ্টেই ট্রাই কুট্রিট্রিট্রেই নির্দ্ধান ব্রুল : ইবনে আবি শারবা । ইবরত আব্দ্রাহ ইবনে মাসউদ (বা.)-এর বর্ণনার উদ্ধৃতি দিয়েছেন, প্রিয়নবী ﷺ 'বতনে নাখলা' নামক স্থানে কুরআনে কারীম পাঠ করছিলেন, তখন করেকজন জিন উপর দিয়ে উড়ে যাছিল, তারা পবিত্র কুরআন শ্রবণ করে নীচে অবতরণ করলো এবং একে অনাকে বলল, নীরবে মনোযোগ সহকারে শ্রবণ করতে থাক। এ জিনদের সংখ্যা ছিল নয়জন। তন্মধ্যে একজনের নাম ছিল রাজবাআ। এ ঘটনার প্রেক্ষিতে আলোচা আয়াত নাজিল ইয়েছে।

রাসৃদ ব্রুক্ত এর দরবারে জিনের উপস্থিতি: মকার কাফেরদেরকে শোনানোর জন্য পূর্বেকার আয়াতসমূহে কুফর ও অহংকারের নিন্দা ও ধ্বংসকারিতা বর্ণিত হয়েছে। আলোচা আয়াতসমূহে তাদেরকে লজ্জা দেওয়ার উদ্দেশ্যে জিনদের ইসলাম গ্রহণের ঘটনা বর্ণনা করা হয়েছে। উদ্দেশ্য এই যে, জিনরা অহংকার ও গর্বে তোমাদের চেয়েও বেশি, কিন্তু কুরআন তমে তাদের অন্তরও বিগলিত হয়ে গেছে এবং ইসলাম গ্রহণ করেছে। তোমাদেরকে আল্লাহ তা'আলা জিনদের চেয়ে বেশি জ্ঞান-বৃদ্ধি ও চেতনা দান করেছেন; কিন্তু তোমরা ইসলাম গ্রহণ করছ না! জিনদের কুরআন শ্রবণ ও ইসলাম গ্রহণের ঘটনা সহীহ হাদীসসমূহে এভাবে বর্ণিত হয়েছে—

রাস্নুরাহ — এর নবুয়ত লাভের পর থেকে জিন জাতিকে আকাশের সংবাদ সংগ্রহ থেকে নিবৃত্ত রাখা হয়। সে মতে তাদের কেউ সংবাদ শোনার মানসে উপরে গেলে তাকে উজাপিও নিক্ষেপ করে বিতাড়িত করা হতো। জিনরা এই নতুন পরিস্থিতির কারণ উদঘটিনে সচেষ্ট হলো এবং তাদের বিভিন্ন দল কারণ অনসুদ্ধানে পৃথিবীর বিভিন্ন ভূখণ্ডে ছড়িয়ে পড়ল। একদল হিজাযেও পৌছাল। সেদিন রাস্নুরাহ — কয়েকজন সাহাবীসহ 'বাতনে নাখলা' নামক স্থানে অবস্থান করছিলেন। তার 'ওকায' বাজারে যাওয়ার ইচ্ছা ছিল। আরবরা আমাদের যুগের প্রদর্শনীর মতো বিভিন্ন জায়গায় বিশেষ বিশেষ দিনে মেলার আয়োজন করত। এসব মেলায় বহু লোক উপস্থিত থাকত, দোকান খোলা হতো এবং সভা-সমাবেশ অনুষ্ঠিত হতো। ওকায নামক স্থানে প্রতি বছর এমনি ধরনের এক মেলা বসত। রাস্নুরাহ — সম্ভবত ইসলাম প্রচারের উদ্দেশ্যে সেখানে গমন করেছিলেন। নাখলা নামক স্থানে তিনি যখন ফজরের নামাজে কুরআন পাঠ করছিলেন, তখন জিনদের অনুসন্ধানী দলটি সেখানে গিয়ে পৌছাল। তারা কুরআন পাঠ তনে বলতে লাগল, এই সে নতুন ঘটনা, যার কারণে আমাদেরকে আকাশের সংবাদ সংগ্রহে নিবৃত্ত করা হয়েছে। —[বুখারী, মুসলিম, তিরমিযী, নাসায়ী]

অন্য এক রেওয়ায়েতে আছে যে, জিনরা সেখানে পৌঁছে পরম্পর বলতে লাগল, চূপ করে কুরআন শোন। রাসূলুরাহ 🚌 নামাজ শেষ করলে জিনরা ইসলামের সত্যতায় বিশ্বাস স্থাপন করে তাদের সম্প্রদায়ের কাছে ফিরে গেল এবং তদন্ত কার্যের রিপোর্ট পেশ করে একথাও বলল, আমরা মুসলমান হয়ে গেছি। তোমাদেরও ইসলাম গ্রহণ করা উচিত। কিছু রাসূলুরাহ 😅 সূরা জিন অবতীর্ণ না হওয়া পর্যন্ত এই জিনদের গমনাগমন এবং তাদের কুরআন পাঠ শুনে ইসলাম গ্রহণের বিষয়ে কিছুই জানতেন না। সুরা জিনে আল্লাহ তা'আলা তাঁকে এ বিষয়ে অবহিত করেন। –ইবনুল মুন্যির]

আরো এক রেওয়ায়েতে আছে, নসীবাঈন নামক স্থানের অধিবাসী এই জিনদের সংখ্যা ছিল নয় অথবা সাত। তাদের প্রচারের ফলে পরবর্তীকালে আরো তিন শত জিন ইসলাম গ্রহণের জন্য রাস্পুরাই 🚐 -এর কাছে উপস্থিত হয়। -[রহল মা আনী] অন্যান্য হাদীসে জিনদের আগমনের ঘটনা অন্যভাবেও ব্যক্ত হয়েছে। কিছু বাস্তবে একাধিক ঘটনা বিভিন্ন সময়ে সংঘটিত হওয়ার কারণে এসব বর্ণনায় কোনো বৈপরীত্য নেই। হয়রত ইবনে আব্বাস (রা.) থেকে বর্ণিত আছে যে, জিনরা রাস্পুরাহ

থাফছায়ী (র.) বলেন, সবওলো হাদীস একত্র করলে দেখা যায় যে, জিনদের আগমনের ঘটনা ছয়বার সংঘটিত হয়েছে। —[বয়ানুল কুরআন]

জিনদের আগমনের ঘটনাই উপরিউক্ত আয়াতসমূহে বিধৃত **হয়েছে**।

ভানরা ইন্দি ধর্মবিলয়ী ছিল। কিননা হযরত মুসা (আ.)-এর পর হযরত ঈসা (আ.)-এর প্রতি যে ইঞ্জিল অবতীর্ণ হয়েছিল, তাদের উক্তিতে তার উল্লেখ নেই, কিন্তু ইঞ্জিলের উল্লেখ না করাই তাদের ইছদি হওয়ার যথেষ্ট প্রমাণ নয়। কেননা ইঞ্জিলের উল্লেখ না করার এক কারণ এও হতে পারে যে, ইঞ্জাল অধিকাংশ বিধি-বিধানে তাওরাতেরই অনুসারী। কিন্তু ক্রেআন তাওরাতের মত্যে একটি স্বতন্ত্র কিতাব। এর বিধি-বিধান ও শরিয়ত তওরাত থেকে অনেক ভিন্নতর। তাই একথা ব্যক্ত করা উদ্দেশ্য হতে পারে যে, কুরআনই তওরাতের অনুরূপ স্বতন্ত্র কিতাব।

অবায়টি আসলে "কোনো কোনো"-এর অর্থ নির্দেশ করে। এখানে এই অর্থ নেওয়া হলে বাকোর ফায়দা এই হবে যে, ইসলাম গ্রহণ করলে কোনো কোনো গুনাহ মাফ হবে। অর্থাৎ আল্লাহর হক মাফ হবে– বানার হক মাফ হবে না। কেউ কেউ گن অবায়টিকে অতিরিক্ত সাব্যক্ত করেছেন। এমতাবস্থায় এ ব্যাখ্যা নিপ্রুয়োজন। জিনেরা জারাতে যাবে না : তত্ত্তজ্ঞানীগণ এ আয়াত দারা একথা প্রমাণ করেছেন যে, জিনেরা তালের ঈমান ও নেক আমলের কারণে দোজখের আজাব থেকে রেহাই পাবে; কিন্তু জান্নাতে যেতে পারবে না।

হয়রত আদুল্লাহ ইবনে আব্বাস (রা.) বলেছেন, জিন মুমিন হলেও জান্নাতে যেতে পারবে না। কেননা তারা ইবলিসের বংশধর। আর ইবলিসের বংশধর। আর ইবলিসের বংশধর। আর ইবলিসের বংশধর। আর ইবলে কাসীর (র.) বলেছেন, জিন যদি ঈমানদার হয়, তবে তাকে ঈমানদার মানুষের ন্যায় বিবেচনা করা হবে। – তাফসীরে ইবনে কাসীর ভির্দা পারা. ২৬, পৃ. ২৬। তাফসীরে হবনে কাসীর ভির্দা পারা. ২৬, পৃ. ২৬। তাফসীরে তাকে আল্লাহর নবীর আহ্বানে সাড়া দিবে না, তাকে আল্লাহর আজাব থেকে কেউ রক্ষা করতে পারবে না। এ ব্যাপারে সে কোনো সাহায্যকারীও পাবে না।

যারা আল্লাহ পাকের রাস্পের আহ্বানে সাড়া দেবে না, তাঁর কথা মানবে না, তারা সুম্পষ্ট বিজ্ঞান্তিতে রয়েছে; কেননা হেদায়েত ৩৮ আল্লাহ পাকের প্রিয় রাসূল 🏯 -এর অনুসরণেই রয়েছে। তাঁর আদর্শের অনুসরণ ব্যতীত হেদায়েত লাভের কোনো সম্ভাবনা নেই। আর একথা সর্বকালের সকল মানুষের জন্যে সমভাবে প্রযোজ্য।

দৃঢ় প্রতিজ্ঞ রাসুলগণ প্রসঙ্গে : আলোচ্য আয়াতে কোনো কোনো রাসূলকে 'দৃচপ্রতিজ্ঞ' বলা হয়েছে, এ সম্পর্কে তত্ত্বজ্ঞানীদের একাধিক মত রয়েছে। ইবনে যায়েদ (র.) বলেছেন, প্রত্যেক নবীই ছিলেন দৃচপ্রতিজ্ঞ, পৃথিবীতে এমন কোনো নবীর আবির্ভাব হয়নি, যার মধ্যে এ গুণটি ছিল না। কোনো কোনো তত্ত্বজ্ঞানী বলেছেন, হযরত ইউনুস (আ.) ব্যতীত সমস্ত নবী রাসূলগণই দৃঢ় প্রতিজ্ঞ ছিলেন। হযরত ইউনুস (আ.) আল্লাহ পাকের তরফ থেকে প্রত্যাদেশের অপেক্ষা না করেই সিদ্ধান্ত গ্রহণে তাড়াহড়া করেছিলেন, তাই প্রিয়নবী ক্রিন্ত -কে সম্বোধন করে আল্লাহ ইরশাদ করেছেন ভূটিন বির্ভাবিশ (আ.)-এর ন্যায় হবেন না।", অর্থাৎ তাঁর ন্যায় তাড়াহড়া করবেন না।"

কোনো কোনো তন্ত্বজ্ঞানী বলেছেন, দৃচপ্রতিজ্ঞ নবী রাসূলগণের উল্লেখ সূরা আন'আমে রয়েছে। তাঁদের সংখ্যা হলো আঠার। তাঁরা হলেন, হযরত ইবাহীম (আ.), হযরত ইসহাক (আ.), হযরত ইয়াক্ব (আ.), হযরত নৃহ (আ.), হযরত দাউদ (আ.), হযরত সুলায়মান (আ.), হযরত আইয়ুব (আ.), হযরত ইউসুফ (আ.), হযরত মুসা (আ.), হযরত হারন (আ.), হযরত জাকারিয়া (আ.), হযরত ইয়াহইয়া (আ.), হযরত ঈসা (আ.), হযরত ইলিয়াস (আ.), হযরত ইসমাঈল (আ.), হযরত আলয়াসা (আ.), হযরত করার পর আলয়াসা (আ.), হযরত করার পর আলয়াহ পাক ইরশাদ করেছেন ত্রামিন (আ.) এ আঝেরী নবী হযরত মুহাম্মদ ত্রি সমস্ত নবী-রাস্লগণের উল্লেখ করার পর আলয়াহ পাক ইরশাদ করেছেন

"এরাই সেসব লোক যাঁদেরকে আল্লাহ পাক হেদায়েত করেছেন। অতএব, তাঁদেরই অনুসরণ কর।"

তাফসীরকার কালবী (র.) বলেছেন, أُولُوا الْمُرِّم বা দৃছপ্রতিজ্ঞ নবী-রাস্লগণ হলেন তাঁরা, যাঁদেরকে জেহাদের আদেশ দেওয়া হয়েছে।

মোকাডিল (র.) বলেছেন, দৃঢ় প্রতিজ্ঞ নবী হলেন ছয়জন। ১. হযরত নৃহ (আ.), তিনি তাঁর জাতির অকথ্য নির্যাতনে সবর অবলম্বন করেছেন। ২. হযরত ইব্রাহীম (আ.), নমরূদ তাঁকে অগ্নিকৃত্বে নিক্ষেপ করেছিল, তিনি তাতে সবর করেছিলেন। ৩. হযরত ইসহাক (আ.), তিনি জবেহ করার ব্যাপারে সবর অবলম্বন করেছেন। মোকাতিল (র.)-এর মতে, হযরত ইসহাক (আ.)-ই ছিলেন জবীহুল্লাহ, ইসমাঈল (আ.) নন (অথচ এ কথাটি অধিকাংশ ওলামায়ে কেরামের মতের পরিপন্থি, তাঁদের মতে জবীহুল্লাহ ছিলেন হযরত ইসমাঈল (আ.)। ৪. হযরত ইয়াকৃব (আ.), তিনি তাঁর পূত্র হযরত ইউসুফ (আ.)-কে হারিয়ে যাওয়ার এবং নিজের অন্ধ হওয়ার ব্যাপারে সবর অবলম্বন করেছেন। ৫. হযরত ইউসুফ (আ.), তিনি অরণ্যের কৃপে নিক্ষিপ্ত হওয়ার পর এবং কারাগারে অবস্থানের বাাপারে সবর অবলম্বন করেছেন। ৬. হযরত আইয়্ব (আ.), তিনি কৃষ্ঠ রোগের কারণে চরম কষ্ট ভোগ করেছেন এবং সবর অবলম্বন করেছেন। হযরত জাবের (রা.) বলেছেন, আমি জানতে পেরেছি "উলুল আজ্বম" রাস্লের সংখ্যা হলো ৩১৩ জন।

হযরত আনুন্তাহ ইবনে আব্বাস (রা.) এবং কাতাদা (র.)-এর মত হলো যাঁদেরকে জিহাদের আদেশ দেওয়া হয়েছে তাঁরাই হলেন 'উলুল আছম' নবী-রাসূল। –িআদ দুররুল মানসূর খ. ৬, পৃ. ৫০। কোনো কোনো তত্ত্বজানী বলেছেন, উলুল আজম বা দৃঢ় প্রতিজ্ঞ নবী রাসুল ছিলেন পাঁচজন; যাঁদের প্রত্যেককে ভিন্ন ভিন্ন পাঁরয়ত দেওয়া হয়েছে। তাঁরা হলেন, হয়রত নৃহ (আ.), হয়রত ইবরাহীম (আ.), হয়রত মুসা (আ.), হয়রত ইসা (আ.) এবং সর্বশেষ ও সর্বশ্রেষ্ঠ নবী হয়রত মুহাম্মদ 

। আল্লামা বগভী (র.) লিখেছেন, আল্লাহ পাক তাঁদের কথা বিশেষভাবে নিম্নোক্ত আয়াতে উল্লেখ করেছেন— ত্র্বিটিন্ন ত্রিক্তিন্ত ব্রিটিন্ন ত্রিক্তিন ত্রিক্তিন করেছেন করেছেন করেছেন করেছেন করিছিল অয়াতেও রয়েছেন করিছিল আয়াতেও ব্রম্নেভ্রেক ব্রাক্তিন বিশ্বেক্তারে এ পাঁচজন নবীর উল্লেখ অন্য আয়াতেও রয়েছে—

شَرَعَ لَكُمْ مِنَ الدَّيْنِ مَا وَطُن بِهِ نُوحًا وَالَّذِي َ أَوْجَبُنَا إِلَيْكَ وَمَا وَصُبَنا بِمَ إِذَافِيمَ وَمُوسَى وَعَبْسَى . شَرَعَ لَكُمْ مِنَ الدَّيْنِ مَا وَصُن بِهِ نُوحًا وَالَّذِي أَوْجَبُنَا إِلَيْكَ وَمَا وَصُبْسَا بِمَ إِذَافِه

যাহোক, হযরত আব্দুল্লাহ ইবনে আব্বাস (রা.)-এর মতে, যেহেতু এই পাঁচজন নবীর উল্লেখ রয়েছে আলোচ্য আয়াতদ্বয়ে, তাই তাঁরাই হলেন أَرُكُرُم اَنْكُرُم উলুল আজম' বা দৃঢ়প্রতিজ্ঞ।

হযরত মুজাদিদে আলফেসানী (র.) বলেছেন, তাঁরা ছিলেন ছয়জন। হযরত আদম (আ.), হযরত নৃহ (আ.), হযরত ইব্রাহীম (আ.), হযরত মুসা (আ.), হযরত স্বসা (আ.) এবং রাহমাতুল্লিল আলামীন হযরত মুহাম্মদ 🚃 । উপরোল্লিখিত আয়াতে হযরত আদম (আ.) ব্যতীত আর পাঁচজনের উল্লেখ রয়েছে। তাঁরা প্রত্যেকেই ভিন্ন ভিন্ন শরিয়তের বাহক ছিলেন। তাঁদের পরে যাঁরা নবী হয়েছেন তাঁরাও এঁদেরই শরিয়তের অনুসারী ছিলেন। আর হযরত আদম (আ.) সর্বাশ্রে আগমন করেছেন। তাঁকে প্রদন্ত শরিয়তের উপরই তিনি আমল করেছেন।

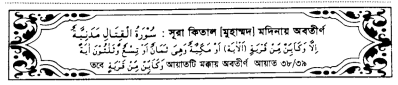
আল্লামা বগভী (র.) লিখেছেন, তাফসীরকার মাসরুক (র.) বলেছেন, আমাকে হযরত আরেশা (রা.) বলেছেন, হযরত রাসূলে কারীম 🚃 ইরশাদ করেছেন– মুহাম্মদ 🚃 এবং তাঁর পরিবারবর্গের জন্যে দুনিয়ার প্রতি সামান্য আকর্ষণও সমীচীন নয়। হে আয়েশা! আল্লাহ পাক 'উলুল আজম' ব্যক্তিদের জন্যে দুনিয়ার কষ্টের উপর সবর করা এবং লোভনীয় মোহনীয় বন্তুসমূহ পরিত্যাগ করাকে পছন্দ করেছেন, আমার প্রভিও সে আদেশই হয়েছে যা অন্যান্য দৃঢ়প্রতিজ্ঞ নবীগণের প্রতিও হয়েছিল, আল্লাহ পাক আমার জন্যে তাই পছন্দ করেছেন, এরপর তিনি আলােচ্য আয়াত তেলাওয়াত করছেন। العَرْمُ مِنَ الرُسُلِد.

"(হে রাসূল!) আপনি সবর করুন যেভাবে অন্যান্য দৃঢ়প্রতিজ্ঞ নবীগণ সবর অবলহন করেছেন।"

তাই আমিও তাঁদের ন্যায় সবর অবলম্বন করবো, যেমনটি তাঁরা করেছিলেন।

হযরত আপুরাহ ইবনে মাসউদ (রা.) বলেছেন, সে দৃশ্যটি আমার চোথের সামনে রয়েছে যখন প্রিয়নবী 🚃 একজন নবীর ঘটনা বর্ণনা করেছিলেন, যাঁকে তার সম্প্রদায় প্রহার করতে করতে রক্তাপ্তুত করে ফেলেছিল, কিন্তু তবুও তিনি তাঁর চেহারা থেকে রক্ত মুছে ফেলছিলেন এবং বলেছিলেন, হে আল্লাহ! আমার সম্প্রদায়কে মাফ করে দাও, এরা জানে না। এ ঘটনা স্বয়ং হযরত রাস্লে কারীম 🚃 -এরই যা তায়েফ নামক স্থানে ঘটেছিল; কিন্তু তিনি নিজেকে গোপন করে এভাবে ঘটনাটি বর্ণনা করেছেন। -[তাফসীরে মাযহারী খ. ১০, পৃ. ৪৬৫ - ৪৬৬]

জিনদের মধ্য হতে কোনো রাসুল নেই: আরাহ ডা'আলা জিনদের মধ্য থেকে কোনো রাসুল প্রেরণ করেছেন কিনা; এ বিষয়ে তত্তজানীদের মধ্যে মতবিরোধ রয়েছে। আয়াতের প্রকাশ্য অর্থ দ্বারা এটাই বুঝা যায় যে, জিনদের মধ্য থেকে কোনো রাসুল নেই। রাসুল 🚎 -কে মানব ও দানব উভয়ের জনাই প্রেরণ করা হয়েছে।



## بسبع اللُّهِ الرُّحْمُنِ الرُّحِيْمِ পরম করুণাময় ও দয়াল আল্লাহর নামে শুরু করছি

#### অনুবাদ :

- পথ অর্থাৎ ঈমান হতে নিবত্ত করে, তিনি তাদের কর্ম বার্থ করে দেন। যেমন খাদ্য খাওয়ানো এবং আত্মীয়তার সম্পর্ক স্থাপন করা : তারা পরকালে এর কোনো ছওয়াব / প্রতিদান পাবে না। আল্লাহর অনুগ্রহে তাদেরকে পথিবীতেই এর প্রতিদান দিয়ে দেওয়া হবে।
- ۲ २. وَالَّـذِيْسَ أَمُنُوا أَي الْأَنْصَارُ وَغَيْرُهُمْ ٢ ٢. وَالَّـذِيْسَ أَمُنُوا أَي الْأَنْصَارُ وَغَيْرُهُمْ সংকর্ম করে এবং হযরত মহামদ 🚟 -এর প্রতি যা অবতীর্ণ করা হয়েছে অর্থাৎ কুরআন তাতে বিশ্বাস করে। আর তা-ই তাদের প্রতিপালকের পক্ষ **হ**তে প্রেরিত সতা, তিনি তাদের মন্দকর্মগুলো বিদরিত করবেন ৷ তাদেরকে ক্ষমা করে দিবেন ৷ এবং তাদের অবস্থা ভালো করবেন ফলে তারা তাঁর নাফরমানি করবে না ।
  - ৩. এটা এজন্য যে, অর্থাৎ কর্মকে ব্যর্থ করে দেওয়া ও পাপ মোচন করা এ কারণে যে, যারা কুফরি করে তারা মিথ্যার শয়তানের অনুসরণ করে এবং যারা ঈমান আনে তারা তাদের প্রতিপালক প্রেরিত সত্যের কুরআনের অনুসরণ করে, এভাবেই অর্থাৎ এই বর্ণনার মতো আল্লাহ মানুষের জন্য তাদের দৃষ্টাভ প্রদান করেন। তাদের অবস্থা বর্ণনা করেন। সূতরাং কাফেরের কর্মকে ব্যর্থ করে দেওয়া হবে। আর মুমিনের ক্রটি-বিচ্যুতিগুলো ক্ষমা করে দেওয়া হবে।

ে ১ . <u>याता</u> एयमत मकावामी कुकति करत ७ अलतरक आज्ञारत . ﴿ اَلَّهَ ذِيْنَ كَفُرُوا مِنْ اَهْلَ مَسَكَّمَ وَصُدُّوا غَيْرَهُمْ عَنْ سَبِيْلِ اللَّهِ أَى الْإِيْمَانِ أَضَلُّ

أخبط أعنماكهم كإطعام الطعام وصكة ٱلأَرْجَامِ فَلَا يَرُونَ لَهَا فِي ٱلْأَخِرَةِ ثَوَابًا

وَيُجْزَوْنَ بِهَا فِي الدُّنْيَا مِنْ فَضَلِهِ تَعَالَى.

وعَمِلُوا الصُّلِحٰتِ وَأَمَنُوا بِمَا نُزِلَ عَلَى مُحَمَّدٍ أَى الْقُرَأُنُ وَهُوَ الْحَقُّ مِنْ عِنْدِ رُبُهِمْ كُفُرُ عَنْهُمْ غفر لهم سَيِّناُتِهِمْ وَأَصْلَعَ بَالَهُمْ أَيْ حَالَهُمْ فَكَا يَعْصُونَهُ .

٣. ذلِكَ أَيْ إِضْ لَالُ الْاَعْتِمَالِ وَتَسَكُّ فَيْدُ السَّيْنَاتِ بِانَّ بِسَبَبِ أَنَّ الَّذِيْنَ كَفُرُوا اتَّبُعُوا الْبَاطِلَ الشَّينطَانَ وَأَنَّ الَّذِيْنَ أَمَنُوا اتَّبَعُوا الْحَقُّ الْقُرْأَنَ مِنْ رَّبِهِمْ ط كَذٰلِكَ أَيْ مِثْلَ ذٰلِكَ الْبَيَانِ يَضْرِبُ اللُّهُ لِلنَّاسِ أمنالَهُم يُبيَنُ أَخَوَالُهُم أَى فَالْكَافِرُ يُحْبَطُ عَمَلُهُ وَالْمُؤْمِنُ يُغَفُّو زَلَكُهُ.

فَإِذَا لَنِيسَتُمُ النَّذِينَ كُفُرُوا فيضَرُبَ الرِّقَابِ ط مَصْدَرٌ بَدُلُّ مِنَ اللَّفَظ بِفِعْلِه أَيْ فَاضْرِبُوا رِقَابَهُمْ أَيْ أَفْتُكُوهُمْ وَعَبَّرَ بضَرب الرِّقَابِ لِآنٌ الْغَالِبَ فِي الْقَعْلِ أَنْ يَسُكُسُونَ بِسِضَسُرِبِ السُرُّقَسَبِةِ حَسَثُنَى إِذَا أَتُخَنْتُمُوهُمْ أَيْ أَكْشُرْتُمْ فِيْهِمُ الْقَتْلَ فَشَكُوا أَى فَامَسِكُوا عَنْهُمْ وَالسِرُوهُمْ وَشُدُّوا الْلَوْتَاقَ مَا يُوثَقُ بِهِ الْأَسْرُى فَإِمَّا مَنَّا بَعْدَ مَضَدرٌ بَذلُّ مِنَ اللَّفظِ بفعله أَى تُمُنُّونَ عَكَيْهِمُ بِإِظْلَاقِيهِمْ مِنْ غَيْرِ شَنَى وَإِمَّا فِلَاَّءُ أَيْ تُلفَادُونَهُمْ بِسَالٍ أَوْ أسرى مُسلِمِينَ حَتلى تكفع الْحَرْبُ أَيّ اَهُلُهَا أَوْزَارَهَا مِن اَثَقَالَهَا مِنَ السِّلَاجِ وَغَيْرِهِ بِأَنْ يُسْلِمَ الْكُفَّارُ أَوْ يَدَّخُلُوا فِي الْعَهْدِ وَهُذِهِ غَاَيةً لِلْقَتْلِ وَالْأَسْرِ ذَلِّكَ ط خَبَرُ مُبتَّدإً مُقَدِّرِ أِي الْأَمْرُ فِيهِمْ مَا ذُكِرَ وَلَوْ يَشَاَّ وَاللَّهُ لَانْتَصَرَ مِنْهُمْ بِغَيْرِ قِتَالِ وَلَكِنْ اَمْرَكُمْ بِهِ لِيَبْلُوَ بَعْضَكُمْ بِبَعْضِ ﴿ مِنْهُمْ فِي الْقِتَالِ فَيَصِيْرُ مَنْ قُتِلَ مِنْكُمْ إِلَى الْجَنَّةِ وَمِنْهُمْ إِلَى النَّادِ وَالَّذِينَ قُبِلُوا وَفِي قِرَاءَةٍ قَاتَكُوا أَلَّابَهَ نَزَلَتْ يَوْمَ احُدِ وَقَدْ فَشَا فِي الْمُسْلِمِيْنَ الْقَتْلُ وَالْجَرَاحَاتُ فِي سَبِيْلِ اللَّهِ فَكُنَّ يُضِلُ بُحْبِطُ أَعْمَالُهُمْ .

ু ≰ ৪. অতএব, যখন তোমরা কাফেরদের সাথে যুদ্ধে মোকাবিলা কর তখন তাদের গর্দানে আঘাত কর : 🕰 শব্দটি মাসদার ফে'ল শব্দ দ্বারা স্বীয় ফে'লের পরিবর্তে অর্থাৎ مَارِيْوًا رِقَابِهُمْ অর্থাৎ তাদেরকে হত্যা কর। আর হত্যাকে গর্দানের দারা ব্যক্ত করার কারণ হলো এই যে, সাধারণত গর্দানে আঘাত করার দারা সহজ উপায়ে হত্যাকাও সংঘটিত হয়ে থাকে i পরিশেষে যখন তোমরা তাদেরকে সম্পূর্ণরূপে পরাভূত করবে তাদের অধিক হারে হত্যা করবে তখন তাদেরকে কষে বাঁধবে অর্থাৎ তাদেরকে হত্যা করা থেকে বিরত থাকবে এবং তাদেরকে বন্দী করে ফেলবে। ট্রিটা এমন বস্তুকে বলা হয় যার দ্বারা বন্দীদেবকে বাঁধা হয়। বশি ইত্যাদি। অতঃপর হয অনকম্পা 🕰 শব্দটি স্বীয় ফে'লের মাসদার স্বীয় ফে'লের পরিবর্তে এসেছে। অর্থাৎ তোমরা তাদের প্রতি অন্প্রহ প্রদর্শন করবে তাদেরকে কোনো বিনিময় ব্যতিরেকে ছেডে দিয়ে। নয় মুক্তিপণ অর্থাৎ তোমরা তাদেরকে ধন-সম্পদ কিংবা মুসলিম বন্দির বিনিময়ে ছেভে দিবে। তোমরা যুদ্ধ চালিয়ে যাবে যতক্ষণ যুদ্ধ এদের অন্ত নামিয়ে ফেলে যাতে করে কাফেররা মুসলমান হয়ে যায় বা চুক্তিতে আবদ্ধ হয়। আর এটা হলো হত্যা ও বন্দী করার চ্ডান্তসীমা। এটাই বিধান এটা উহ্য মুবতাদার খবর অর্থাৎ 👊 🛱 তথা তাদের ব্যাপারে বিধান এটাই। এটা এজন্য যে, আল্লাহ ইচ্ছা করলে তাদেরকে শাস্তি দিতে পারতেন হত্যা ব্যতিরেকেই কিন্ত তোমাদের হত্যাকাণ্ডের নির্দেশ দিয়েছেন তিনি চানু তোমাদের একজনকে অপরের দ্বারা পরীক্ষা করতে। সূতরাং যে তোমাদের মধ্য থেকে নিহত হবে সে জানাতে চলে যাবে আর যে ব্যক্তি তাদের থেকে নিহত হবে সে জাহান্লামে আশ্রয় নিবে ৷ যারা নিহত হয়/মৃত্যুবরণ করে অপর কেরাতে রয়েছে 🌿 🖒 এ আয়াতটি উহুদ যুদ্ধের দিন অবতীর্ণ হয়েছে যখন মুসলমানদের মধ্যে ব্যাপকভাবে নিহত ও আহত হওয়া ছডিয়ে পড়েছিল ৷ আল্লাহর পথে তিনি কখনো তাদের কর্ম বিনষ্ট হতে দেন না।

- يَهُدِينُهِمْ فِي الدُّنْكِا وَالْاِخْرَةِ إِلَى مَا يَنْفَعُهُمْ وَيُصْلِحُ بَالَهُمْ خَالَهُمْ فِيهِمَا وَمَا فِي الدُّنْيَا لِمَنْ لَمْ يُفْتَلُ وَأُدْرِجُوا فِي فُتِلُوا تَغَلَّبُنَا.
- وَيُدْخِلُهُمُ الْجَنَّةَ عَرَّفَهَا بَيُّنَهَا لَهُمْ فَيَهْ تَدُونَ إِلْي مُسَاكِنِهِمْ مِنْهَا وَأَزْوَاجِهِمْ وَخُدَمِهِمْ مِنْ غَيْرِ اِسْتِدْلَالٍ.
- يَاكِتُهَا الَّذِينَ أَمُنُوا إِنْ تَنْصُرُوا اللَّهُ أَيُّ دِيْنَهُ وَرَسُولَهُ يَنْصُرَكُمْ عَلَى عَدُوكُمْ وَيُثَبِّتُ أَقْدَامَكُمْ بُعْبِتْكُمْ فِي الْمُعْتَرِكِ.
- जात श्रुवत हाला مُنْتَنَدُا वात क्षित करतर विष्ठा के . وَالَّذِيْنَ كَفَرُوا مِنْ اهْلِ مَكَّةَ مُنْتَدَأُ خَبْرُهُ تَعْسَوْا يَدُلُّ عَلَيْهِ فَتَعَسَّا لَّهُمْ أَيْ هَلَاكًا وَخَيْبَةً مِنَ اللُّهِ وَاضَلُّ اعْمَالُهُمْ عَطْفٌ عَلَى تَعْسَوا .
- अरुन ७ कर वार्थ २७वा <u>वजना तर. أَلِكَ أَيِ التَّعْسُ وَالْإِضْلَال</u>ُ بِالنَّهُمْ كُرِهُوا مَّا اَنْزَلَ اللُّهُ مِنَ الْقُرْأِنِ الْمُشْتَعِل عَكَى التَّكَالِيْفِ فَأَخْبِطُ أَعْمَالُهُمْ.
- ١. افَكُمُ يَسِيبُرُوا فِي الْأَرْضِ فَيَنْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الَّذِيْنَ مِنْ قَبْلِهِمْ ط دُمَّرَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ أَهْلُكَ أَنْفُسَهُمْ وَأُولَادَهُمْ وَأَمْوَالُهُم وَلِلْكُفْرِينَ آمنالُهَا آمنالُ عَاقِبَةٍ مِنْ قَبْلِهِمْ. ١١. ذٰلِكَ أَيْ نَصْرُ الْمُؤْمِنِينَ وَقَهْرُ الْكَافِرِينَ بِأَنَّ اللَّهُ مَوْلَى وَلِيُّ وَنَاصِرُ الَّذِيْنَ أَمَنُواْ وَأَنَّ الْكُفِرِينَ لا مَوْلَى لَهُمْ.

- তিনি তাদেরকে সংপথে পরিচালিত করেন পথিবীতে এবং পরকালে এমন জিনিসের যা তাদের জন্য কল্যাণকর হবে এবং তাদের অবস্থা ভালো করে দেন। পৃথিবীতে যা কিছু রয়েছে হেদায়েত ও সংশোধন ইত্যাদি তার জন্য যে শহীদ হয়নি ৷ আর যারা নিহত হয়নি তাদেরকে 👛 👪 নিহতদের অন্তর্ভক্ত করা হয়েছে।
- 🥄 ৬, তিনি তাদেরকে প্রবেশ করাবেন জান্নাতে। যার কথা তিনি তাদেরকে জানিয়ে ছিলেন বর্ণনা করেছিলেন। সূতরাং তারা জানাতে স্বীয় বাসস্থানের দিকে, স্বীয় পুণ্যবতী রমণীদের দিকে এবং স্থীয় সেবকদের দিকে কোনো নির্দেশনা ব্যতিরেকেই পৌছে যাবে।
  - ৭, হে মুমিনগণ! যদি তোমরা আল্লাহকে সাহায্য কর তোমাদেরকে সাহায্য করবেন তোমাদের শক্রর বিরুদ্ধে এবং তোমাদের অবস্থান দৃঢ় ক্রবেন। যুদ্ধের ময়দানে তোমাদের সুদৃঢ় করবেন।
  - উহ্য খবরকে বুঝাচ্ছে। তাদের জন্য রয়েছে দুর্ভোগ। ধ্বংস ও আল্লাহর পক্ষ হতে হতাশা ও এটা । ্র্র্রে -এর উপর আতফ হয়েছে।
    - আল্লাহ যা অবতীর্ণ করেছেন বিধান সম্বলিত কুরআন তারা তা অপছন্দ করে। সুতরাং আল্লাহ্ তাদের কর্ম নিম্ফল করে দিবেন।
  - ১০, তারা কি পৃথিবীতে পরিভ্রমণ করেনি এবং দেখেনি তাদের পূর্ববতীদের পরিণাম কি হয়েছে? আল্লাহ তাদেরকে ধ্বংস করেছেন অর্থাৎ তাদেরকে, তাদের সন্তানাদেরকে এবং তাদের ধন-সম্পদকে ধ্বংস করে দিয়েছেন। এবং কাফেরদের জন্য রয়েছে অনুরূপ পরিণাম। অর্থাৎ তাদের পূর্ববর্তী লোকদের শান্তির ন্যায় শান্তি।
  - ১১. এটা অর্থাৎ মুমিনদেরকে সাহায্য করা এবং কাফেরদের প্রতি ক্রোধান্তিত হওয়া এজন্য যে, আল্লাহতো মুমিনদের অভিভাবক সাহায্যকারী এবং কাফেরদের তো কোনে অভিভাবক নেই।

#### তাহকীক ও তারকীব

এ সূরার নাম সূরা কিতাল। পবিত্র কুরআনের সূরাসমূহের তারতীব অনুযায়ী এটা ৪৭নং সূরা। এই নামটি অত্র সূরার ২০ নং আয়াতের أَنْكِرُ نِفْهَا الْقَنَاكُ থেকে নেওয়া হয়েছে । এটা ছাড়াও এ সূরার আরো দুটি নাম রয়েছে- ১. সূরা মুহাম্মন ২. সূরা উভয়রপেই ব্যবহৃত হয়। অর্থাৎ নিজেই বিরত থাকা এবং অন্যদেরকেও বিরত

এর উপর করা -এর আতক أَمُنُوا अण्ठ - عَبِلُوا الصَّالِحَاتِ এখানে : قَوْلُهُ وَالَّذِيْسُنَ أَمَنُوا وَغَمِلُوا البَصَّالِخُينُ হয়েছে। এর দ্বারা এ বিষয়ের প্রতি ইঙ্গিত করা হয়েছে যে, عَمَالُ صَالِحٌ মূল ঈমানের অংশ নয়। কেননা আতফ [বিপরীত বকুকে] চায়। কাজেই عَمَالِ صَالِعُ ব্য সৎ কাজ ঈমানের পূর্ণতার জন্য শর্তের পর্বায়ে যা আশায়েরাদের অভিমত।

-এর অন্তৰ্গত। এর দ্বারা উদ্দেশ্য হলো - عَطْفُ الْخَاصَ عَلَى الْعَامُ الْعَامُ وَالْمُفُوِّّ الْمِمَّا أَنُولَ عَلَى مُحَمَّدٍ -এর তর্কত্ব ও বড়ত্ব প্রকাশ করা এবং এর দ্বারা এদিকে ইঙ্গিত করা উদ্দেশ্য যে, হযরত মুহাম্মদ অাণমনের পর তাঁর উপর ও তিনি যা কিছু নিয়ে এসেছেন এর উপর ঈমান আনয়ন করা ব্যতীত পূর্ণ ঈমানদার হবে না অর্থাৎ কেউ যদি তাওহীদ, তাওহীদের সাথে সংশ্লিষ্ট বিষয়সমূহ, দীনের সংশ্লিষ্ট বিষয়সমূহ এবং পূর্ববর্তী সকল নবীগণের উপর বিশ্বাস স্থাপন করে; কিন্তু হযরত মুহাত্মদ 🚃 -এর নবুয়তকে অস্বীকার করে, তবে তার ঈমান আল্লাহর নিকট অগ্রহণযোগ হবে وَهُوَ الْحَقُّ مِنْ رَّبِهِمْ عَالَمَ عَامَاهُ عَلَمُ عَنْهُمْ مَنْكِنَانِهِمْ عَالَمًا بِعِلْمَ ال হলো উভয়ের মাঝে একটি مُعْتَرِضَه

राना मूवजामात थवत إِمَانٌ الدُّبُن كَفُرُوا النَّح अठा शता मूवजामा आत إِمَانٌ الدُّبُن كَفُرُوا النّ

व्यत जारान छेश أَوْا لَقِيتُمُ अर्था९ طُرُف अर्था हाना : قَنُولُهُ فَاإِذَا لَقِيتُكُمُ النَّذِيْنِيَ كَفُرُوا فَضَرْبُ البِرَقَابِ فَأَضْرِبُوا الرِّفَابَ وَفَتَ مُلاَفَاتِكُمُ الْفَدُرُ ,। এ ঠিক সেই আমেলই। উহা ইবারত এরপ হবে যে, وَضَرَّبُ الرِّفَابِ الرِّفَابِ ्णः وَعَمْل أَمْر अण्ड अण्डिक देशिष्ठ कता द्रास्त्रह (य, مُمَرِّبُ मानमात्रवो छात (यदक गठिष : قَوْلُهُ فَكُمْرُبُ الرَّفَاتِ - عَنْمُولُ अण्डिक हरासह : कनना मृनण्डिक करासह : مَعْمُولُ क्लाण्डिक हरासह : कनना मृनण्डिक के. إضْرِيُّوا দিকে ইযাফত করে ফে'লের স্থলাভিষিক্ত করে দেওয়া হয়েছে। এতি সংক্ষেপ করার সাথে সাথে خَاكِيْد -ও হয়েছে।

মাসদার وَنَكَانُ اللَّهُ اللَّالَّالِي اللَّهُ اللّلْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ক্ষাত اَكْشَرْتُمُ فِينِهِمُ الْفَصْلَ অৰ্থাৎ جَسْعِ مُذَكِّر غَانِيَ रामी राला مُمْ وَاللهِ عَلَم عُدَكِّر حَاصِرَ عَانِي عَالَيْ عَالَ بَاللهِ عَمْ اللهِ عَلَم عُدَكِّر حَاصِرَ عَالَ عَلَم عَلَمُ وَمُوا عَلَيْهِ عَل سَار إِلَى الْعُدُوِّ -खर्थ राला أَدُخُنَ فِي الْأَرْضِ ,अरत्र तस्प्राह مِصْبَاعْ

वर्ष एयत उ रात किया नाता वाधा के हिल्ला : ﴿ وَأَوْ مُعَالَمُ الْمُوكَالُهُ الْمُوكَالُ - عُنُنُ य्यम त्रीन रेजािन । এत वर्विन रता وُنُنُ यम وَعَنَالُ - عَنَالُ वस वर्षि -

অর্থাৎ শত্রুপক যখন যুদ্ধের হাতিয়ার ফেলে আত্মসমর্পণ করে এবং শত্রুপক যখন যুদ্ধের হাতিয়ার ফেলে আত্মসমর্পণ করে এবং শত্রুদের শক্তি একেবারেই থব হয়ে যায় তথন হত্যা ও বন্দীকরণ স্থগিত করে দাও।

रता मूराजानात थरात : قَوْلُتُهُ وَالَّذَيْنَ فُتِلُّ اعْمَالُهُمْ अठा शता मूराजाना खात وُلُدُهُ وَالَّذَيْنَ فَتِلُّوا

- এत हैक्का जशा जिशामत निर्मिमात्नत कांति। أَمُرُّ بِالْفِيَّالِ वि रता। أَمُرُّ بِالْفِيَّالِ वि रें بُعْضَكُمْ بُعْضَكُمْ بِعَضْ পৃথিবীতে কল্যাণকর হয়। যেমন– সৎ আমল, ইখলাস, হেদায়েত। কিন্তু এ জাতীয় إِصْلَاحُ এর অবস্থাতো তাদের জন্যই হতে পারে, যারা নিহত হয়নি।

े इग्न ज्व वह अनु डिरेट ना وَ كَاتَكُوا अवशाय ( مَ عِنْدِاَ أَ وَاعْتِرَاضُ अदिथा ( १ مَ عَنْدِرَاضُ

জনবের সারনির্যাস হলো– এখানে گُولُون দ্বারা সে সকল মুজাহিদগণ উদ্দেশ্য যরা নিহত হননি। তবে জিহাদে অংশগ্রহণ করেছিলেন। گُولُونُ কেরাতের দ্বারা এবই সমর্থন পাওয়া যায়। হত্যাকারীদেরকে گُولُونُ নিহতদের অন্তর্ভুক করা হয়েছে। এখন আয়াতের উদ্দেশ্য এটা হবে যে, যেই মুজাহিদগণ জীবিত রয়েছেন আল্লাহ পৃথিবীতে তাদের অবস্থার وَصُلَاحًا कরবেন। আর যারা আল্লাহর রাস্তায় শহীদ হয়ে গেছেন, তাদের অবস্থার وَمُلِكُمُ إِمَا সংশোধন জান্নাতে করবেন।

و عَلَيْكُ : هَوْلُـهُ ذَالِكُ इत्ना মूবতामा आत إِنَّ اللَّهِ وَاللَّهِ عَلَيْكُ اللَّهِ عَلَيْكُ اللَّهِ

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

সূরা মুহামদ প্রসঙ্গে জ্ঞাতব্য : এই সূরা মদীনা মোনাওয়ারায় অবতীর্ণ, এতে ৪ রুক্' ও ৩৮ আয়াত রয়েছে।

নামকরণ : এই সূরাকে 'সূরা কিতাল'-ও বলা হয়। কেননা, এতে জিহাদের বিবরণ রয়েছে। হযরত আব্দুল্লাহ ইবনে আব্বাস (রা.) এবং কাতাদা (র.) বলেছেন, একটি আয়াত ব্যতীত সম্পূর্ণ সূরাটিই মদীনা মোনাওয়ারায় নাজিল হয়েছে। আর সে আয়াতটি হলো- وكَاكِنَ مِنْ فَرَيَةٍ هِيْ ٱلْشَدُّ قُوْةً ....فَلَا تَاصِِرُ لَهُمْ

প্রিয়নবী 🏥 হিজরতের সফরে যখন মক্কা শরীফ থেকে রওয়ানা হন, তখন বারংবার মক্কা নগরীর দিকে তাকিয়ে বলেছিলেন, "হে মক্কা! আল্লাহ পাকের দরবারে তুমি প্রিয় শহর, আর আমার নিকটও তুমি অত্যন্ত প্রিয় শহর, যদি মক্কাবাসী আমাকে বাধ্য না করতো তবে আমি কখনো এই শহর থেকে হিজরত করতাম না।" তখন আলোচ্য আয়াতখানি নাজিল হয়।

যেহেতু আয়াতথানি হিজতের সফরে মক্কার অদ্রে মদীনা মোনাওয়ারায় পৌঁছার পূর্বে নাজিল হয়, তাই এ আয়াতকে হযরত আব্দুল্লাই ইবনে আব্বাস (রা.) মক্কায় অবতীর্ণ বলেছেন, সূরার অবশিষ্ট সকল আয়াতই মদীনা মোনাওয়ারায় অবতীর্ণ হয়েছে। যেহেতু এ আয়াতথানি হিজরতে সফরে মক্কার অদূরে মদীনা মোনাওয়রায় পৌঁছার পূর্বে নাজিল হয়, তাই এ আয়াতকে হয়রত আব্দুল্লাই ইবনে আব্বাস (রা.) মক্কায় অবতীর্ণ বলেছেন, সূরার অবশিষ্ট সকল আয়াতই মদীনা মোনাওয়ারায় অবতীর্ণ হয়েছে। পূর্ববর্তী সূরার সাথে সম্পর্ক : পূর্ববর্তী সূরার সর্বশেষ আয়াতে ঘোষণা করা হয়েছে, যারা আল্লাহর নাফরমানি করে, যারা

পাণিষ্ঠ, তাদের ধ্বংস অনিবার্য। এ কথার উপর কেউ প্রশ্ন করতে পারে যে, কুফরি ও নাফরমানি সত্ত্বেও যারা গরিব দুঃখীকে সাহায্য করে, দুর্গত মানবতার সেবায় এগিয়ে যায়, তারাও কি ধ্বংস হয়ে যাবে? এরই জবাবে আল্লাহ পাক সূরার প্রথম আয়াতে সুস্পষ্ট ভাষায় ঘোষণা করেছেন– مَنْ سَمِيْلِ اللَّهِ أَضَلُّ أَضَالًا لَهُمْ اللَّهُمْ وَاللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ اللَّ

অর্থাৎ যারা হ্যরত রাস্লুরাহ ্রা নবুয়তকে অস্বীকার্র করে এবং পবিত্র কুরআনের সত্যতাকেও মানে না, তদুপরি মানুষকে আল্লাহর পথ থেকে বিরত রাখে, তাদের যাবতীয় সং কাঞ্জ বরবাদ হয়ে যায়; কেননা, ঈমান ও ইখলাস বাতীত আল্লাহ পাকের দরবারে কোনো নেক আমলই কবুল হয় না।

সুরার মূল বন্ধবা; এ সুরায় সুস্পষ্ট ভাষায় ঘোষণা করা হয়েছে, যারা কান্ধের, ভারা আল্লাহ পাক ও তাঁর রাসূল -এর দুশমন, ভারা মানুষকে আল্লাহর পথ থেকে বিরত রাখে, প্রিয়নবী -এর সভ্য-সাধনায় বাধা দেয়, ভাদের যাবতীয় সৎকান্ধ বার্থ। এরপর জিহাদের আদেশ দেওয়া হয়েছে এবং মুসলমানদের বিজয়ের সুসংবাদ দেওয়া হয়েছে। আর একথাও ঘোষণা করা হয়েছে যে, মুসলিম জাতি কথন আল্লাহ পাকের সাহায্য লাভের যোগা বিবেচিত হয়। এরপর মন্ধার কান্ধেরদের ধ্বংসের কথাও বর্ণিত হয়েছে। এপরা মন্ধার কান্ধেরদের ধ্বংসের কথাও বর্ণিত হয়েছে। এ পর্যায়ে মনীনা মোনাওয়ায়ায় মুনাফিকদের ইসলামের বিরুদ্ধে চক্রান্তের উল্লেখ করা হয়েছে এবং এ সূরার পরিসমান্তিতে মুসলিম জাতিকে আল্লাহর রায়ে জিহাদের আহ্বান জানানো হয়েছে। কেননা জিহাদের মাধ্যমেই মুসলিম জাতি পৃথিবীতে বিজয় এবং সাফল্য লাভ করতে পারে।

সূরার আমল : যে ব্যক্তি এ সূরা লিপিবন্ধ করে আবে জমজম দ্বারা ধৌত করে পান করে, সে মানুষের দৃষ্টিতে অত্যন্ত প্রিয় হয়। আর যে ঐ পানি দ্বারা গোসল করে, সে অনেক রোগ থেকে বিশেষত চর্ম রোগ থেকে আরোগ্য লাভ করে।

স্বপ্নের তাবীর : যে ব্যক্তি স্বপ্নে এ সূরা পাঠ করতে দেখে, তার নিকট হযরত আজরাঈল (আ.) অতি উত্তম আকৃতি ধারণ করে আসবেন এবং তার হাশর হবে হযরত রাসূলুক্সাহ 🚌 –এর সঙ্গে।

শানে নুযুগ : হয়রত আন্মন্তাহ ইবনে আব্বাস (ৱা.) বলেছেন, এ স্বার প্রথম আয়াত নাজিল হয়েছে মক্কার কাফেরদের সম্পর্কে। প্রবর্তী স্বার সর্বশেষ আয়াতে উল্লিখিত হয়েছে- يَمُهُلُ لِهُ الْفَرَمُ الْفَارِمُ اللّهِ الللّهِ اللّهِ الللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللّهُ اللللللللل অর্থাৎ পাপিষ্ঠরাই ধ্বংস হবে। এ কথার উপর এ প্রশু উথিত হতে পারে, যারা নিরন্নক খাবার দেয়, যারা আখীয়-স্বন্ধনের খোজ-খবর নেয়, সেলায়ে রেহমী করে তাদের সকল সংকাজই বিনষ্ট হয়ে যাবেং অথচ কুরআনে কারীমের অন্য আয়াতে আল্লাহ পাক ঘোষণা করেছেন– ثَمَنْ يُعْمَلُ مِنْفَالُ ذُرُزُ خُبُدًا يُرُزُّ وَاللّٰهِ

"যে সামান্যতম সংকাজও করবে সে তার তভ পরিণতি অবশ্যই দেখতে পাবে ৷"

এ প্রশ্নের জবাবই আলোচ্য আয়াতে দেওয়া হয়েছে এবং এ সম্পর্কে সুম্পষ্ট ভাষায় ঘোষণা করা হয়েছে-

অর্থাৎ যারা অস্বীকার করেছে প্রিয়নবী ক্রা এর নব্য়তকে এবং পবিত্র কুরআনের সত্যতাকে, তথু তাই নয়: বরং তারা মানুষকে আল্লাহ পাকের পথ থেকে বিরত রেখেছে আল্লাহ পাক তাদের সকল আমলকে বাতিল করে দিয়েছেন। কেননা কোনো মংকাজ আল্লাহ পাকের দরবারে করুৰ হওয়ার জন্যে পূর্বপর্ত হলো ঈমান। যেহেতু তারা কালের ও বিল্লোহী এবং জনসাধারণকে আল্লাহ পাকের পথ থেকে বিরত রাখার জন্যে তারা সর্বদা অপচেষ্টায় লিপ্ত থাকতো, তাই তাদের কোনো স্বক্ষাই আল্লাহ পাকের দরবারে গ্রহণায়া ময়।

যে কর্মের উদ্দেশ্য আল্লাহ পাকের সন্তুষ্টি লাভ করা না হয়, তা আল্লাহ পাকের দরবারে গ্রহণযোগ্য হয় না। তবে দুনিয়াতে তাদের এসব কল্যাণকর কাজের জন্যে সুনাম হতে পারে।

তাফসীরকার যাহহাক (র.) আলোচ্য আয়াতে ﴿اَكُمُ اَكُمُ اَكُمُ الْكُمُ اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّهُ الللّهُ اللَّلْمُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ الللَّا الللَّا الللّل

ইমাম রামী (র.) লিখেছেন, আলোচ্য আয়াতের صُدُّرًا عَنْ سَيِّىل اللّٰه -এর দুটি অর্থ হতে পারে। ১. তারা নিজেদেরকে সত্য গ্রহণ থেকে বিরত রাখে। ২. অথবা এর অর্থ হলো তারা অন্যদেরকে ইসলাম গ্রহণে বিরত রাখে।

বস্তুত অমুসলিমরা যেসর কাজকে সংকাজ এবং মানবতার জন্যে কল্যাণকর কাজ বলে মনে করে, কিয়ামতের দিন সে কাজগুলোর কোনোটিরই গুরুত্ব হবে না, ঈমান ব্যতীত কোনো সংকাজই যে গ্রহণযোগ্য হয় না, সেদিন তারা এ সত্য মর্মে মুর্মে উপলব্ধি করবে।

তত্ত্জানীগণ বলেছেন, কারো সৎকাজ ব্যর্থ হওয়ার জন্যে তথা গ্রহণযোগ্য না হওয়ার জন্য তার কৃফরি ও নাফরমানিই যথেই; অন্যদেরকে ঈমান আনমনে ব্যধা দান এর শর্ত নয়, তবে মক্কার কাচ্চেরদের অবস্থা এই ছিল যে, তারা ৩ধু কৃফরি ও নাফরমানিতেই যে লিঙ ছিল তাই নয়; বরং তারা মানুষকে ঈমান আনয়নেও বাধা দিত এবং কৃফরী ও নাফরমানীতে লিঙ থাকতে প্ররোচিত করতো।

ভাবারানী (র.) হয়রত আন্মুল্লাই ইবনে ওমর (রা.) বর্ণিত হাদীস সংকলন করেছেন যে, হয়রত রাস্পুল্লাই 🚟 কোনো কোনো সময় মাণরিবের নামাজে এ সুরার প্রথম আয়াতসমূহ তেলাওয়াত করতেন।

হাদও পূর্ববর্তী বাক্যেও ঈমান ও সংকর্মের কথা উল্লেখ করা হয়েছে, যাতে র্বাস্নুলার ক্রার করা করা করা করা প্রতি অবতীর্ণ ওহীও শামিল রয়েছে, কিছু এই দ্বিতীয় বাক্যে একথা স্পষ্টভাবে পুনকল্লেখ করার উদ্দেশ্য এই সত্য ব্যক্ত করা যে, শেষনবী মুহাম্মদ ক্রান্ত বিক্ষা সর্বান্তকরণে গ্রহণ করার উপরই ঈমানের আসল ভিত্তি প্রতিষ্ঠিত রয়েছে।

শৈদি কখনো অবস্থার অর্থে এবং কখনো অন্তরের অর্থে ব্যবহৃত হয়। এখানে উভয় অর্থ নেবং কখনো অন্তরের অর্থে ব্যবহৃত হয়। এখানে উভয় অর্থ নেবেয়া যায়। প্রথম অর্থে আয়াতের মর্ম এই যে, আল্লাহ তা'আলা তাদের অবস্থাকে অর্থাং ইহকাল ও প্রকালের সমস্ত কর্মকে ভালো করে দেন। দ্বিতীয় অর্থে উদ্দেশ্য এই যে, আল্লাহ তা'আণা তাদের অন্তরকে ঠিক করে দেন। এর সারমর্মও সমত্ত কাজকর্ম ঠিক করে দেওয়া। কেননা, কাজকর্ম ঠিক করে দেওয়া অন্তর ঠিক করে দেওয়ার সাথে ওতপ্রোতভাবে জড়িত।

আলোচ্য আয়াত থেকে দৃটি বিষয় প্রমাণিত হয়। যথা- ১. যুদ্ধের মাধ্যমে কাফেরদের শৌর্যবীর্য নিঃশেষ হয়ে গেলে তাদেরকে হত্যার পরিবর্তে বনী করতে হবে। ২. অতঃপর এই যুদ্ধবনীদের সম্পর্কে মুসলমানদেরকে দৃ'রকম ক্ষমতা দেওয়া হয়েছে। প্রথমত কৃপাবশত তাদেরকে কোনো রকম মুক্তিপণ ও বিনিময় বাতিরকেই মুক্ত করে দেওয়া। ছিতীয়ত মুক্তিপণ নিয়ে ছেড়ে দেওয়া। মুক্তিপণ এরূপও হতে পারে যে, আদানের কিছুসংখাক মুসলমান তাদের হাতে বনী থাকলে তাদের বিনিময়ে কাফের বনীদেরকে মুক্ত করা এবং এরূপও হতে পারে যে, কিছু অর্থকিছি বিয়ে ছেড়ে দেওয়া। এই বিধান পূর্ব-বর্ণিত সূর্য আনফালের বিধানের বাহ্যত খেলাফ। সূরা আনফালে বদর যুদ্ধের বনীদেরকে মুক্তিপণ নিয়ে ছেড়ে দেওয়ার সিদ্ধান্তের কারণে আল্লাহ তা'আলার পক্ষ থেকে শান্তিবাণী অবতীর্ণ হয়েছিল এবং রাস্লুল্লাহ 🚟 বলেছিলেন- আমাদের এই সিদ্ধান্তের কারণে আল্লাহ তা'আলার আজাব নিকটবতী হয়ে গিয়েছিল- যদি এই আজাব আসত, তবে ওমর ইবনে থাতাব ও সা'দ ইবনে মুয়ায (রা.) ব্যতীত কেউ তা থেকে রক্ষা পেত না। কেননা, তারা মুক্তিপণ নিয়ে ছেড়ে দেওয়ার বিপক্ষে ছিলেন। এই ঘটনার

পূর্ণ বিবরণ তফসীরে মা'আরিফুল কুরআনের চতুর্থ খণ্ডে লিপিবদ্ধ হয়েছে। সারকথা এই যে, সূরা আনফালের আয়াত বদরের বন্দীদেরকে মুক্তিপণ নিয়ে ছেড়ে দেওয়াও নিষিদ্ধ করেছিল। কাজেই মুক্তিপণ ব্যতিরেকে ছেড়ে দেওয়া আরো উত্তমকপে নিষিদ্ধ ছিল। সূরা মুহাখদের আলোচ্য আয়াত এই উত্তম বিষয়কে সিদ্ধ সাবার্য্য করেছে। এ কারণেই অধিকাংশ সাহারী ও ফিকহবিদ বলেন যে, সূরা মুহাখদের আলোচ্য আয়াত সূরা আনফালের আয়াতকে রহিত করে দিয়েছে। তাফসীরে মাধহারীতে আছে, হযরত আবদুল্লাহ ইবনে ওমর (রা.), হাসান, আতা (র.), অধিকাংশ সাহারী ও ফিকহবিদের উক্ত তাই। সওরী, শাফেয়ী, আহমদ, ইসহাক (র.) প্রমুব ফিকহবিদ ইমামের মাঘহারও তাই। হযরত ইবনে আব্বাস (রা.) বলেন, বদর যুদ্ধের সময় মুসলমানদের সংখ্যা কম ছিল। তখন কৃপা করা ও মুক্তিপণ নেওয়া নিষিদ্ধ ছিল। পরে যখন মুসলমানদের শৌর্যবীর্য ও সংখ্যা বেড়ে যায়, তখন সূরা মুহাখদের কৃপা করা ও মুক্তিপণ নেওয়ার অনুমতি দান করা হয়। তফসীরে মাযহারীতে কায়ী সানাউল্লাহ পানিপথী (র.) এ কথাটি উদ্ধৃত করার পর বলেন, এ উক্তিই বিহন্ধ ও পছদনীয়। কেননা, বয়ং বাসুলুল্লাহ আনকালের আয়াতকে রহিত করে দিয়েছে। কারণ এই যে, সূরা আনফালের আয়াত বদর যুদ্ধের সময় অবতীর্ণ হয়। বদর যুদ্ধ হিজরতের মিতীয় গালে সংঘটিত হয়েছিল। আর রাসুলুল্লাহ ক্রিষ্ঠ ভিলরীতে হুদায়বিয়ার ঘটনার সময় সূরা মুহাখদের আলোচ্যা আয়াত অনুযায়ী বন্দীদেরকে মুক্তপণ বাতিরকে মুক্ত করেছিলেন।

সহীহ মুদলিমে হয়রত আনাস (রা.) থেকে বর্ণিত আছে যে, একবার মন্ধার আশি জন কাফের রাসূলুল্লাহ 🚐 -কে অতর্কিতে হত্যা করার ইচ্ছা নিয়ে তানয়ীম পাহাড় থেকে নিচে অবতরণ করে। রাসূলুল্লাহ 🚃 তাদেরকে জীবিত গ্রেফতার করেন এবং মুক্তিপণ ব্যতিরেকেই মুক্ত করে দেন। এবই পরিপ্রেক্ষিতে সূরা ফাতহের নিম্নোক্ত আয়াত অবতীর্ণ হয়–

وَهُوَ الَّذِي كُفَّ أَيَدِّيتُهُمْ عَنْكُمْ وَأَيْدِيَكُمْ عَنْهُمْ بِيطْنِ مَكَّةً مِنْ بَعْدِ أَنْ أَظْفَرِكُمْ عَلَيْهِمْ.

এক রেওয়ায়েত অনুযায়ী ইমাম আযম আবৃ হানীফা (র.)-এর প্রসিদ্ধ মাযহাব এই যে, যুদ্ধবদীদেরকে মুক্তিপণ ব্যতিরেকে অথবা মুক্তিপণ নিয়ে মুক্ত করে দেওয়া জায়েজ নয়। এ কারণেই হানাফী আলেমণণ সূরা মুহাম্মদের আলোচ্য আয়াতকে ইমাম আয়মের মতে রহিত ও সূরা আনফালের আয়াতকে রহিতকারী সাবাস্ত করেছেন। কিতৃ তফসীরে মায়হারী সুম্পষ্টভাবে বর্ণনা করেছে য়, সূরা আনফালের আয়াত পূর্বে এবং সূরা মুহাম্মদের আয়াত পরে অবতীর্ণ হয়েছে। তাই সূরা মুহাম্মদের আয়াতই রহিতকারী এবং সূরা আনফালের আয়াত রহিত। ইমাম আয়য়ের পছ্দ্দনীয় মায়হাবও অধিকাংশ সাহাবী ও ফিক্হবিদের অনুরূপ অর্থাৎ মুক্ত করা জায়েজ বলে তাফসীরে মায়হারী বর্ণনা করেছে। যদি এতেই মুসলমানদের উপকারিতা নিহিত থাকে, তফসীরে মায়হারীর বর্ণনা মতে এটাই বিতদ্ধ ও পছ্দনীয় মায়হার। হানাফী আলেমগণের মধ্যে আয়ামা ইবনে হমাম (র.) ফতহুল কাদীর' এছে এই মায়হারহ গ্রহণ করেছেন। তিনি লিখেন— কুদুরী ও হিদায়ার বর্ণনা অনুয়ায়ী ইমাম আয়মের মতে বন্দীদেরকে মুক্তিপণ নিয়ে মুক্ত করা য়ায় না। এটা ইমাম আয়য় থেকে বর্ণিত এক রেওয়ায়েত। কিতৃ তার কাছ থেকেই অপর এক রেওয়ায়েতের মধ্যে শেষোক্ত রেওয়ায়েতই অধিক স্পষ্ট। ইমাম তাহাতী (র.) 'মা'আনিউল আসারে' এটাকেই ইমাম আয়ের মায়হাব সাবান্ত করেছেন।

সারকথা এই যে, সূরা মুহাম্ম ও সূরা আনফালের উভয় আয়াত অধিকাংশ সাহাবী ও ফিকহবিদের মতে রহিত নয়। মুসলমানদের অবস্থা ও প্রয়োজন অনুযায়ী মুসলমানদের শাসনকর্তা এতদুভয়ের মধ্যে যে কোনো একটিকে উপযুক্ত মনে করবে, সেটিই প্রয়োগ করতে পারবে। কুরতুবী রাস্নুল্লাহ 
ও থোলাফায়ে রাশেদীনের গৃহীত কর্মপন্থা দ্বারা প্রমাণিত করেছেন যে, যুদ্ধবন্দীদের বিনময়ে মুসননা নকীদেরকে ফ্রুক্ত বার হয়েছে, কথনো গোলাম করা হয়েছে, কথনো মুক্তিপণ নিয়ে ছেড়ে দেওয়া হয়েছে এযুদ্ধবন্দির বিনিময়ে মুসননা বন্দীদেরকে মুক্ত করানো এবং কিছু অর্থকড়ি নিয়ে ছেড়ে দেওয়া বার উভয় বারস্থাই মুক্তিপণ নেওয়ার অর্জুক্ত এবং রাস্নুল্লাহ 
ও থোলাফায়ে রাশেদীনের গৃহীত কর্মপন্থা দ্বারা উভয় বারস্থাই প্রমাণিত আছে। এই বন্ধবা পেশ করার পর ইমাম কুরতুবী (র.) বলেন, এ থেকে জানা যায় যে, এ ব্যাপারে যেসব আয়াতকে রহিতকারী ও রহিত বলা হয়েছে, প্রকৃতপক্ষে সেগুলো অন্ধূপ নয়; বরং সরগলো অকটাটা আয়াভ। কোনো আয়াতই রহিত নয়। কেননা, কাফেররা যখন বন্দী হয়ে আমাদের হাতে আসবে, তখন মুসলিম শাসনকর্তা চারটি ধারার মধ্য থেকে যে কোনোটি প্রয়োগ করতে পারবেন। তিনি উপযুক্ত মনে করলে বন্দীদেরকে হত্যা করবেন, উপযুক্ত বিবেচনা করলে তাদেরকে গোলাম ও বাঁদি করে নেবেন, মুক্তিপণ নেওয়া উপযুক্ত মনে করলে অর্থকড়ি নিয়ে অথবা মুসলমান বন্দীদের বিনিময়ে ছেড়ে দেবেন অথবা কোনোরূপ মুক্তিপণ ছাড়াই মুক্ত করে দেবেন। এরপর কুরতুবী (র.) লিবেন-

رَهُذَا النَّرُّ أَرُونَى مِنْ آهُلِ الْمُوبِنَةُ وَالنَّائِمِيَّ وَإِنِّي عَبَيْدٍ وَحَكَاهُ الطَّعَارِيُّ مَذْهُبُّ عَنْ إِنِي حَبِيْفَةَ وَالْمَنْهُمُّورُ مَا فَكَنْنَاهُ. अर्थार मिनात आलमगंग ठार तत्नन এবং এটाই ইমাম শাফেয়ী ও আবু ওবায়েদ (त्र.)-এর উক্তি। ইমাম তাহাভী, ইমাম আবৃ হানীফা (ম.)-এ এই উক্তি বর্ণনা করেছেন। তবে তাঁর প্রসিদ্ধ মাযহাব এর বিপক্ষে। যুদ্ধবন্দীদের সম্পর্কে মুগলিম শাসনকর্তার চারটি ক্ষমতা : উপরিউক্ত বক্তব্য থেকে ফুটে উঠেছে যে, মুসলিম শাসনকর্তা যুদ্ধ বন্দীদেরকে হত্যা করতে পারবেন এবং তাদেরকে গোলাম বানাতে পারবেন। এই প্রশ্নে উন্থতের সবাই একমত। মুক্তিপণ নিয়ে অথবা মুক্তিপণ ব্যতিরেকেই হেড়ে দেওয়ার ব্যাপারে যদিও কিছু মততেদ আছে, কিছু অধিকাংশের মতে এই উভয় বাবস্থাই বৈধ।

ইসলামে দাসতের আলোচনা : এখানে একটি প্রশ্ন দেয় যে, যুদ্ধবন্দীদেরকে মুক্ত করে দেওয়ার ব্যাপারে তো ফিকহবিদগণের মধ্যে কিছু না কিছু মতভেদ আছে। কিছু হত্যা করা ও গোলাম বানানোর বৈধতার ব্যাপার কোনো মতভেদ নেই। এক্ষেত্রে সবাই একমত যে, হত্যা করা ও দাসে পরিণত করা উভয় ব্যবস্থাই জায়েজ। এমতাবস্থায় কুরআন পাকে এই ব্যবস্থাদয়ের উল্লেখ করা হয়নি কেন; ওধু মুক্ত করে দেওয়ার দুই ব্যবস্থাই কেন উল্লেখ করা হলং ইমাম রামী (র.) তাফসীরে করীরে এ প্রশের উন্নরে বলেন, এখানে কেবল এমন দটি ব্যবস্থার কথা আলোচনা করা হয়েছে, যা সর্বত্র ও সর্বদা বৈধ। দাসে পরিণত করার কথা উল্লেখ না করার কারণ এই যে, আরবের যুদ্ধবন্দীদেরকে দাসে পরিণত করার অনুমতি নেই এবং পশু ইভাদি লোকের হত্যাও জায়েজ নয়। এতদ্বাতীত হত্যার কথা পূর্বে উল্লেখও করা হয়েছে। –াতাফদীরে কবীর খ. ৭. প. ৫০৮। দ্বিতীয় কথা এই যে, হত্যা করা ও দাসে পরিণত করার বৈধতা সবিদিত ও সুপরিজ্ঞাত ছিল। সবাই জানতে যে, এই উভয় ব্যবস্থাই বৈধ। এর বিপরীতে মুক্ত করে দেওয়ার বিষয়টি বদর যুদ্ধের সময় রহিত করে দেওয়া হয়েছিল। এখন এ স্থলে মুক্ত ছেডে দেওয়ার অনুমতি দান করাই উদ্দেশ্য ছিল। তাই এরই দুই প্রকার উল্লেখ করা হয়েছে। অর্থাৎ মুক্তিপণ বাভিরেকে ছেডে দেওয়া এবং মুক্তিপণ নিয়ে ছেড়ে দেওয়া। যেসব ব্যবস্থা পূর্ব থেকেই বৈধ ছিল সেগুলোকে এ স্থলে বর্ণনা করার প্রয়োজন ছিল না। তাই আলোচ্য আয়াতসমূহে সে সম্পর্কে কিছু বলা হয়নি। কাজেই এসব আয়াতদৃষ্টে একথা বলা কিছুতেই ঠিক নয় যে, এসব আয়াত অবতীর্ণ হওয়ার পর হত্যা অথবা দাসে পরিণত করার বিধান রহিত হয়ে গেছে। যদি দাসে পরিণত করার বিধান রহিতই হয়ে যেত, তবে কুরআন ও হাদীসের এক না এক জায়গায় এর নিষেধাজ্ঞা উল্লিখিত হতো। যদি আলোচ্য আয়াতই নিষেধাজ্ঞার স্থলাভিষিক্ত হতো তবে রাসূলুল্লাহ 🚃 ও তাঁর পর কুরআন ও হাদীসের অকৃত্রিম ভক্ত সাহাবায়ে কেরাম অসংখ্য যুদ্ধবন্দীদের কেন দাসে পরিণত করেছেন। হাদীস ও ইতিহাসে দাসে পরিণত করার কথা এত অধিক পরিমাণে ও পরস্পর। সহকারে বর্ণিত হয়েছে যে, তা অস্বীকার করা ধৃষ্টতা বৈ কিছুই নয়।

এখন প্রশু থেকে যায় যে, ইসলাম মানবাধিকারের সর্ববৃহৎ সংরক্ষক হয়ে দাসত্ত্বে অনুমতি কিরূপে দিল? প্রকৃতপক্ষে ইসলামের বৈধক্ত দাসত্ত্বকে জগতে অন্যান্য ধর্ম ও জাতির দাসত্ত্বের অনুরূপ মনে করে নেওয়ার কারণেই এই প্রশু দেখা দিয়েছে। অথচ ইসলাম দাসদেরকে যেসব অধিকার দান করেছে এবং সমাজে তাদেরকে যে মর্যাদা দিয়েছে এরপর তারা কেবল নামেই দাস রয়ে গেছে। নত্ত্বা তারা প্রকৃতপক্ষে ভ্রাতৃত্ব বন্ধনে আবদ্ধ হয়ে গেছে। বিষয়টির স্বরূপ ও প্রাণ দৃষ্টির সামনে তুলে ধরলে দেখা যায় যে, অনেক ব্যবস্থায় যুদ্ধবন্ধীদের সাথে এর চাইতে উত্তম ব্যবহার সম্বব্দর নয়। পাশ্চাত্যের খাতেনামা প্রাচা দিকাবিশারদ মসিও গোস্তা ও লিবান তদীয় আরবের তমন্দুন গ্রন্থে লিবান-

"বিগত ত্রিশ বছর সময়ের মধ্যে লিখিত আমেরিকান ঐতিহ্য পাঠে অভ্যন্ত কোন ইউরোপীয় ব্যক্তির সামনে যদি 'দাস' শব্দটি উচারণ করা হয় তবে তার মানসপটে এমন মিসকীনদের চিত্র ভেসে উঠে, যাদেরকে শিকল দারা আষ্টেপৃষ্ঠে বিধে রাখা হয়েছে, গলায় বেড়ী পরানো হয়েছে এবং বেড মেরে মেরে ইাকানো হক্ষে। তাদের খোরাক প্রাণটি কোনোরূপ দেহে আটকে রাখার জনাও যথেষ্ট নয়। বসবাসের জন্য অন্ধারময় কক্ষ ছাড়া তারা আর কিছুই পায় না। আমি এখানে এ সম্পর্কে কিবলতে চাই না যে, এই চিত্র কতট্টুক সঠিক এবং ইংরেজরা কয়েক বছরের মধ্যে আমেরিকায় যা কিছু করেছে তা এই চিত্রের অনুরূপ কিনা। "..... কিছু এটা নিচিত্ত সত্য যে, মুসলমানদের কাছে দাসের যে চিত্র তা খৃষ্টানদের চিত্র থেকে সম্পূর্ণ তিনু।

—্যিক্রীদ ওয়াজাশী প্রণীত পায়েরা মা'আরিফুল কুরআন থেকে উদ্ধৃত। য ৪, পু. ১৭৯

প্রকৃত সত্য এই যে, অনেক অবস্থায় বন্দীদেরকে দাসে পরিণত করার চেয়ে উত্তম কোনো পথ থাকে না। কেননা, দাসে পরিণত না করা হলে যৌজিক দিক দিয়ে তিন অবস্থায়ই সম্ভবপর – হয় হত্যা করা হবে, না হয় মুক ছেড়ে দেওয়া হবে, কিংবা যাবজ্জীবন বন্দী করে রাখা হবে। আয়েই এই কিন অবস্থা উপযোগিতার পরিপত্মী হয়। কোনো কোনো বন্দী উৎকৃষ্ট প্রতিত্য প্রধিকারী হয়ে থাকে, এ কারণে তাকে হত্যা করা সমীচীন হয় না। মুক ছেড়ে দিলে মাঝে মাঝে অমন আশংকা থাতের যে ধ্বিকারী হয়ে থাকে, এ কারণে তাকে হত্যা করা সমীচীন হয় না। মুক ছেড়ে দিলে মাঝে মাঝে অমন আশংকা থাকে যে, স্বদেশানকে জনা পুনরায় বিপদ হয়ে যাবে। এখন দুই অবস্থাই অবশিষ্ট থাকে – হয় তাকে যাবজ্জীবন বন্দী রেখে আজকালকার মতো কোনো বিচ্ছিন্ন দ্বীপে আটক রাখা, না হয় তাকে দাসে পরিণত করে তার প্রতিতাকে কাজে লাগানো এবং তার মানবাধিকারের পুরোপুরি দেখাশোনা করা। চিত্রা করলে প্রত্যোকেই বৃথতে পারে যে, এতদুভয়ের মধ্যে উত্তম বাবস্থা হোলাটোং বিশেষত দাসদের সম্পর্কে ইপলমের যে দৃষ্টিভঙ্গি তার প্রতিপ্রেক্ষিতে এটা বোঝা আরো সহজ। দাসদের সম্পর্কে ইপলমের বা দৃষ্টিভঙ্গি তার প্রতিপ্রেক্ষিতে এটা বোঝা আরো সহজ। দাসদের সম্পর্কে ইপলমের যে দৃষ্টিভঙ্গি তার প্রতিপ্রক্ষিত এটা বোঝা আরো সহজ। দাসদের সম্পর্কে ইবলমের বিদ্যালয় কাল্য বাক্ত করেছেন

راغرائنگام حَمَلَكُمُ اللّٰهُ تَمَعْتَ اَيُونِيكُمْ مَسَنْ كَانَ راخُوةً تَمَعْتَ بَدَائِمٍ فَلَيُسَّعُومِنْهُ مَا يَبَاكُلُ وَلَيُلْمِسْهُ مِسْا يَلْبَسُ وَلَا يُحَلِّفُهُ مَا يَغْلِبُهُ فَإِنْ كُلْمَةَ يَعْرِبُهُ فَلَيُعِنْهُ.

অর্থাৎ তোমাদের দাসরা তোমাদের ভাই। আল্লাহ তাদেরকে তোমাদের অধীনস্থ করে দিয়েছেন। অতএব যার ভাই ভার অধীনস্থ হয় সে যেন তাকে তাই থাওয়ায়, যা সে নিজে খায়, তাই পরিধান করায়, যা সে নিজে পরিধান করে এবং তাকে যেন এমন কাজের ভার না দেয়, যা তার জন্য অসহনীয়। যদি এমন কাজের ভার দেয়, তবে যেন সে তাকে সাহায্য করে।
—[বুখারী, মুসলিম, আবু দাউদ]

সামাজিক ও সাংস্কৃতিক অধিকারের দিক দিয়ে ইসলাম দাসদেরকে যে মর্যাদা দান করেছে তা স্বাধীন ও মুক্ত মানুষের মর্যাদার প্রায় কাছাকাছি। সে মতে অন্যান্য জাতির বিপরীতে ইসলাম দাসদেরকে শুধু বিবাহ করার অনুমর্ভিই দেয়নি: বরং মনিবদেরকে শুধু বিবাহ করার অনুমর্ভিই দেয়নি: বরং মনিবদেরকে বিবাহ করতে পারে। যুদ্ধলব্ধ সম্পাদ তাদের অংশ স্বাধীন মুজাহিদের সমান। শক্রকে প্রাণের নিরাপত্তা দানের ব্যাপারে তাদের উক্তিও তেমনি ধর্তব্য, যেমন স্বাধীন ব্যক্তিবর্গের উক্তি। কুরআন ও হাদীসে তাদের সাথে সদ্যবহারের নির্দেশনাবলি এত অধিক বর্ণিত হয়েছে যে, সেগুলোকে একত্রে সন্নিবেশিত করলে একটি স্বতন্ত্র পুত্তক হয়ে যেতে পারে। হযরত আলী (রা.) বলেন, দু'জাহানের নেতা হয়রত রাস্লে মাকবুল ——এর পবিত্র মুখে যে বাকাাবলি জীবনের শেষ মুহূর্ত পর্যন্ত উক্তারিত হচ্ছিল এবং যারপর তিনি পরম প্রভুর সান্নিধ্যে চলে যান তা ছিল এই শুক্তিন নির্দেশনের ব্যাপারে আল্লাহকে ভয় কর। –আৰু দাউদ্বা

ইসলাম দাসদেরকে শিক্ষাদীক্ষা অর্জনেরও যথেষ্ট সুযোগ-সুবিধা প্রদান করেছে। খলীফা আবদুল মালিক ইবনে মারওয়ানের আমলে ইসলামী সাম্রাজ্যের প্রায় সকল প্রদেশেই জ্ঞান-গরিমায় যাঁরা সর্বশ্রেষ্ঠ ছিলেন, তাঁরা সবাই দাসদের অন্তর্ভূক ছিলেন। বিভিন্ন ইতিহাস্থাছে এই ঘটনা বর্ণিত আছে। এরপর এই নামেমাত্র দাসভৃক্তেও পর্যায়ক্রমে বিলীন করা অথবা হাস করার জন্য দাসদেরকে মুক্ত করার ফজিলত কুরআন ও হাদীসে ভূরি ভূরি বর্ণিত হয়েছে, যাতে মনে হয় যেন অন্যকানো সংকর্ম এর সমকক্ষ হতে পারে না। ফিকহের বিভিন্ন বিধি-বিধানে দাসদেরকে মুক্ত করার জন্য বাহানা তালাশ করা হয়েছে। রোজার কাফফারা, জিহারের কাফফারা ও কসমের কাফফারার মধ্যে দাসমুক্ত করাকে সর্বপ্রথম বিধান রাখা হয়েছে। অমনকি হাদীসে এ কথাও বলা হয়েছে যে, কেউ যদি দাসকে অন্যায়ভাবে চপেটাঘাত করে, তবে এর কাফফারা হঙ্গে দাসকে মুক্ত করে দেওয়া। -[মুসলিম] সাহাবায়ে কেরামের অভ্যাস ছিল তাঁর অকাতরে প্রচুর সংখ্যক দাস মুক্ত করতেন। 'আনুাজমুল ওয়াহহাজ'-এর গ্রন্থকার কোনো কোনো সাহাবীর মুক্ত করা দাসদের সংখ্যা নিম্নন্ধণ বর্ণনা করেছেন-

হয়রত আয়েশা (রা.)– ৬৯, হযরত হাকীম ইবনে হেযাম (রা.)– ১০০, হযরত উসমান গণী (রা.)– ২০, হযরত আব্বাস (রা.)– ৭০, হযরত আব্দুল্লাহ ইবনে ওমর (রা.)– ১০০০, হযরত যুলকা'লা হিমইয়ারী (রা.)– ৮০০০ [মাত্র এক দিনে], হযরত আবদুর রহমান ইবনে আউফ (রা.) ৩০,০০০।

-[ফতহল আল্লামা, টীকা বুলুগুল মারাম : নবাব সিদ্দীক হাসান খান প্রণীত খ. ২, পৃ. ২৩২]

এ থেকে জানা যায় যে, মাত্র সাতজন সাহারী ৩৯,২৫৯ জন দাসকে মুক্ত করেছেন। বলাবাহল্য, অন্য আরো হাজারো সাহারীর মুক্ত করা দাসদের সংখ্যা এর চাইতে অনেক বেশী হবে। মোটকথা ইসলাম দাসত্ত্বের ব্যবস্থায় সর্বব্যাপী সংস্কার সাধন করেছে। যে ব্যক্তি এগুলোকে ইনসাফের দৃষ্টিতে দেখবে সে এই সিদ্ধান্তে উপনীত হতে বাধ্য হবে যে, ইসলামের দাসত্ত্বক অন্যান্য জাতির দাসত্ত্বের অনুরূপ মনে করা সম্পূর্ণ ভ্রান্ত ধারণা। এসব সংস্কার সাধনের পর যুদ্ধবন্দীদেরকে দাসে পরিগত করার অনুমতি তাদের প্রতি একটি বিরাট অনুগ্রহের রূপ পরিগ্রহ করেছে।

এখানে এ কথাও শ্বরণ রাখা দরকার যে, যুদ্ধবন্দীদেরকে দাসে পরিণত করার বিধান কেবল বৈধতা পর্যন্ত সীমিত। অর্থাৎ ইসলামী রাষ্ট্র যদি উপযুক্ত বিবেচনা করে, তবে তাদেরকে দাসে পরিণত করতে পারে। এরূপ করা মোন্তাহাব অথবা ওয়াজিব নয়; বরং কুরআন ও হাদীদের সমষ্টিগত বাণী থেকে মুক্ত করাই উত্তম বুঝা যায়। দাসে পরিণত করার এই অনুমতিও ততক্ষণ, যতক্ষণ শত্রুপক্ষের সাথে এর বিপরীত কোনো চুক্তি না থাকে। যদি শত্রুপক্ষের সাথে চুক্তি হয়ে যায় যে, তারা আমাদের বন্দীদেরকে দাসে পরিণত করব না, তবে এই চুক্তি মেন চলা অপরিহার্য হবে। বর্তমান যুগে বিশ্বের অনেক দেশ এরূপ চুক্তিতে আবদ্ধ আছে। কাজেই যেসব মুসলিম দেশ এই চুক্তিতে স্থাকর করেছে তাদের জন্য চুক্তি বিদ্যামান থাকা পর্যন্ত কোনো বন্দীকে দাসে পরিণত করা বৈধ নয়।

জিহাদ সিদ্ধ হওয়ার একটি বহস্য : ﴿ اللّٰهُ كَانَكُمْ يَا اللّٰهُ كَانَكُمْ عَلَيْهُ كَانَكُمْ كَانَعُمْ كَانَكُمْ كَانَاكُمْ كَانَكُمْ كُمْ كَانِكُمْ كُمْ كَا

হয়ে যার। কুফর ও নির্কাশ থেকে বিরভ রাখে, আরাহ তা আলা তাদের সংকর্মসমূহ বিনষ্ট করে দিবেন; অর্থাং পদরক করে এবং অপরকেও ইসলাম থেকে বিরভ রাখে, আরাহ তা আলা তাদের সংকর্মসমূহ বিনষ্ট করে দিবেন; অর্থাং তারা দেবে সদকা-ধ্যরাত ও জনহিতকর কাজ করে, দিরক ও কুফরের কারণে সেগুলোর কোনো ছওয়াব তারা পাবে না। এর বিপরীতে আলোচ্য আয়াতে বলা হয়েছে যে, যারা আল্লাহর পথে শহীদ হয় তাদের কর্ম বিনষ্ট হয় না; অর্থাৎ তারা কিছু গুনাই করনেও সেই গুনাহের কারণে তাদের সংকর্ম হাস পায় না; বরং অনেক সময় তাদের সংকর্ম তাদের গুনাহের কাঞ্চছারা হয়ে যায়।

আতে শহীদের দু'টি নিয়ামত বর্ণিত হয়েছে। ১. আল্লাহ তাকে হেনায়েত করবেন। ২. তার সমস্ত অবহা তালো করে দেবেন। অবস্থা বলতে দুনিয়া ও আথিরাত উভয় জাহানের অবস্থা বুঝানো হয়েছে। দুনিয়াতে এভাবে যে, যে ব্যক্তি জিহাদে যোগদান করে, সে শহীদ না হলেও শহীদের ছওয়াবের অধিকারী হবে। আথিরাতে এভাবে যে, সে কররের আজাব থেকে এবং হাশরের পেরেশানী থেকে মুক্তি পাবে। কিছু লোকের হক তার জিমায় থেকে গেলে আল্লাহ তা আলা হকদারকে তার প্রতি রাজী করিয়ে তাকে মুক্ত করে দেবেন। –[মাযহারী]

শহীদ হওয়ার পর হেদায়েভ করার অর্থ এই যে, তাদেরকে 'মন্যিলে মকসূদ' অর্থাৎ জান্নাতে পৌছিয়ে দেবেন; যেমন কুরআনে জান্নাতীদের সম্পর্কে বলা হয়েছে যে, তারা জান্নাতে পৌছে একথা বলবে– الْكُمُنَدُ لِلْمُ الذِّيْ مُمَاكَلِ لِلْمَا

ু এ হচ্ছে একটি তৃতীয় নিয়ামত। অর্থাৎ তাদেরকৈ কেবল জান্নাতেই পৌছানো হবে না; বরং তাদের অন্তরে আপনা-আপনি জান্নাতে নিজ নিজ স্থান ও জান্নাতের নিয়ামত তথা হর এবং গেলমানের এমন পরিচয় সৃষ্টি হয়ে যাবে, যেমন তারা চিরকাল তাদের মধ্যেই বসবাস করত এবং তাদের সাধ্যে পরিচিত ছিল। এরপ না হলে অসুবিধা ছিল। করণ, জান্নাত ছিল একটি নতুন জগৎ। সেখানে নিজ নিজ স্থান খুঁজে নেওয়ার মধ্যে ও সেখানকার বহুসমূহের সাথে সম্পর্ক স্থাপিত হওয়ার মধ্যে সময় লাগত এবং বেশ কিছুকাল পর্যন্ত অপরিচিতির অনুভৃতির কারণে মন অপান্ত থাকত।

হয়রত আবৃ হরায়রা (রা.)-এর বেওয়ায়েতে রাসূলুল্লাহ বলেন– সেই আল্লাহর কসম, যিনি আমাকে সত্য ধর্মসহ প্রেরণ করেছেন, তোমরা দুনিয়াতে যেমন তোমাদের স্ত্রী ও গৃহকে চিন, তার চেয়েও বেশী জান্নাতে তোমাদের স্থান ও স্ত্রীদেরকে চিনবে এবং তাদের সাথে অন্তরগতা হবে। −[মাযহারী]

কোনো কোনো রেওয়ায়েতে আছে, প্রত্যেক জান্লাতীর জন্য একন ফেরেশতা নিযুক্ত করা হবে। সে জান্লাতে তার স্থান বলে দেবে এবং সেখানকার গ্রীদের সাথে পরিচয় করিয়ে দেবে।

এখানে মক্কার কাফেরদেরকে ভয় প্রদর্শন করার উদ্দেশ্য যে, পূর্ববর্তী উত্মতদের উপর যেমন আজার এসেছে, তেমনি তোমাদের উপরও আসতে পারে। কাজেই তোমরা নিচিন্ত হয়ে যেয়ো না

भमि अत्यात अर्थात । अर्थात अर्थ वाउइठ हर्स । अर्थ कर्जन कर्जितक । अर्थात अर्थ कर्जन कर्जन अर्जन कर्जन । अर्थात अर्थ व्यादम स्टार्ट्स । अर आरतक अर्थ मानिक । कृतजानत जनाज कारकतरानत मन्मर्क वना स्टार्ट्स । और पेर्ट्स पेर्ट्स विकास कारकतरानत अर्थ मानिक । अर्थिक । अर्थिक अर्थ मानिक । अर्थिक वाजार जा जाता कराइट्स मानिक । अर्थिक वाजार जा जाता कराइट जा जाना प्रवादिक । सूमिन-कारकत राज्य और मानिक। अर्थिक वाजार जा जाना प्रवादिक । सूमिन-कारकत राज्य और मानिक। अर्थिक वाजार जा जाना प्रवादिक मानिक। सूमिन-कारकत राज्य अर्थ मानिक। अर्थिक वाजार जा जाना प्रवादिक स्थानिक। सूमिन-कारकत राज्य अर्थ मानिक। स्थानक । सूमिन-कारकत राज्य अर्थ मानिक। स्थानक । सूमिन-कारकत राज्य अर्थ मानिक। स्थानक । स्थान-कारकत राज्य अर्थ मानिक। स्थानक । स्थान-कारकत स्थानक । स्याक । स्थानक ।

إِنَّ اللَّهُ يُدْخِلُ الَّذِينَ أَمَنُوا وَعَمِلُوا الصُّلِحُتِ جَنَّتِ تَجْرَى مِنْ تَحْتِهَا الْأَنَّهُمُ طِ وَالَّذِيْنَ كَفُرُوا يِتُمَتَّعُونَ فِي الدُّنيا وَيَأْكُلُونَ كَمَا تَأْكُلُ الْاَنْعَامُ ايُ ر مر مروم و مروم مروم مروم مروم و مروم مروم و مروم وَلاَ يَلْتَفِيتُونَ إِلَى الْأَخِرَةِ وَالنَّارُ مَثْوًى لُهُمْ . مَنْزِلُ وَمَقَامُ وَمَصِيرٌ .

أَهْلُهَا هِيَ اشَدُّ قُوَّةً مِّنْ قَرْيَتِكُ مَكَّةً أَيْ أَهْلِهَا النَّبِيُّ أَخْرَجُتُكُ } رُوْعِيَ لَفْظُ قَرْيَةِ الْفَلَكُلْهُمْ رُوْعِيَ مَعْنَى قَرْيَةٍ ألأولى فَلا نَاصِر لَهُم . مِنْ إهْلَاكِنَا .

١٤. أَفَمَنْ كَانَ عَلَى بَيَّنَةٍ حُجَّةٍ وَبُرْهَانِ مِّنْ رَّيَهُ وَهُمُ الْمُؤْمِنُونَ كُمَنْ رُيَّنَ لَهُ سُوَّا عَمَلِهِ فَرَاهُ حَسَنًا وَهُمْ كُفَّارُ مَكَّةَ وَاتَّبَعُوْآ اَهْ وَأَءَهُمْ . فِي عِبَادَةِ أَلْأُونَانِ أَيْ لَا مُمَاثَلَةً بَيْنَهُا.

الْمُشْتَيرِكَةُ بَيْنَ دَاخِلِيْهَا مُبْتَدَأً خَبُرُهُ فِيهَا أَنْهُرُ مِنْ مُاء غَيْرِ أُسِنٍ عِبِالْمَدِّ وَالْفَصْرِ كَضَارِبِ وَخَذِرِ أَى غَبُرُ مُتَغَبِّر ببخلافٍ مَاءِ الدُّنْيَا فَيَنتَغَبَّرُ لِعَارِض وَانْهُكُرُ مِّنْ لُبُنِ لَكُمْ يَتَغَيَّرُ طَعْمُهُ } بِخِلَافِ لَبَن الدُّنيا لِخُرُوجِه مِنَ الضُّروع.

#### অনুবাদ :

- ১ ১২. যারা ঈমান আনে ও সংকর্ম করে আল্লাহ তাদেরকে দাখিল করবেন জান্লাতে, যার নিম্নদেশে নদী প্রবাহিত: কিন্তু যারা কুফরি করে তারা ভোগ বিলাসে মত্ত থাকে পথিবীতে এবং জন্ত-জানোয়ারের মতো উদর পর্তি করে। অর্থাৎ তাদের পেট ও যৌনাঙ্গের কামনা বাসনা ছাডা আর কিছুই নেই এবং তারা আখিরাতের প্রতি ক্রক্ষেপই করে না। আর জাহান্লামই তাদের নিবাস। অর্থাৎ বাড়ি, অবস্থানস্থল ও প্রত্যাবর্তনস্থল।
- ে ১৩. <u>আরো কত শক্তিশালী জনপদ ছিল</u> এর দারা উদ্দেশ্য رُكَمَا بِينَ وَكُمْ مِسِنْ فَسَرَيْمٍ أَرْبِيدُ بِسِهَا হলো জনপদের অধিবাসীরা আপনার জনপদ হতে মক্কা তথা তার অধিবাসীদের থেকে। যে জনপদ হতে আপনাকে বিতাড়িত করেছে তা অপেক্ষা اَخْرُكُمْنُكُ এর মধ্যে 🖂 🔁 শব্দের রেয়ায়েত করা হয়েছে, আমি তাদেরকে ধ্বংস করেছি প্রথম 🚅 -এর অর্থের প্রতি লক্ষ্য করা হয়েছে। এবং তাদেরকে সাহায্যকারী কেউ ছিল না। আমার ধ্বংস হতে।
  - ১৪. যে তার প্রতিপালকের পক্ষ থেকে সুস্পষ্ট প্রমাণের উপর প্রতিষ্ঠিত আর তারা হলো মুমিনগণ ৷ সে কি তার ন্যায় যার নিকট নিজের মন্দকর্মগুলো শোভন প্রতীয়মান হয়। ফলে সে তাকে উত্তম মনে করে আর তারা হলো মঞ্চার কাফেররা। এবং যারা নিজ খেয়াল-খুশির অনুসর্ণ করে? মূর্তিগুলোর উপাসনা করে অর্থাৎ তাদের উভয়ের মাঝে কোনো মিল নেই।
- ১٥ ١٥ يوفَهُ الْجَنْةِ النَّبِي وُعِدَ الْمُتَّقُونَ ط ١٥ مَثَلُ أَيْ صِفَهُ الْجَنْةِ النَّبِي وُعِدَ الْمُتَّقُونَ ط তার দৃষ্টান্ত যা তাতে প্রবেশকারীদের মধ্যে মুশতারিক এটা মুবতাদা আর তার খবর হচ্ছে তাতে আছে নির্মল পানির নহর 🛴 শৃদ্টি মদসহ ও মদবিহীন উভয়রপেই পঠিত। যেমন خَارَبُ এবং خَذَرُ অর্থাৎ অপরিবর্তনশীল। পৃথিবীর পানির বিপরীত কেননা তা যে কোনো কারণেই পরিবর্তন হয়ে যায়। আছে দুধের নহর, যার স্বাদ অপরিবর্তনীয় পৃথিবীর দুধের বিপরীত তা স্তন থেকে বের হওয়ার কারণে।

وَأَنْهُا كُو مَنْ خَصْرٍ لَّكُرَّةِ لَيَذِيكَذِةِ لِلشِّرِينِينَ ، خَتْ الدُّنْسَا فَانَّهَا كَدْيُهَ الشُّرُب وَأَنْهُرُ مِّنْ عَسَل مُنْصَفَّى طَابِخَلَافِ عَسَلِ الدُّنْيَا فَإِنَّهُ لِنَحُرُوجِهِ مِنْ بُطُون النَّحُل يُخَالِطُهُ الشُّمُعُ وَغَيْرُهُ وَلَهُمْ فِيْهَا أَصْنَافٌ مِنْ كُلُ الشَّمَرٰتِ وَمَغْفِرَهُ مِنْ رَّبِّهِمْ ط فَهُوَ رَاضٍ عَنْهُمْ مَعَ إِحْسَانِهِ اِلْيُهِمْ بِمَا ذُكِرُ بِخِلَافِ سَيِّدِ الْعَيِيثِدِ فِي الدُّنْيَا فَائَّهُ قَدُ يَكُونُ مُعَ إِحْسَانِهِ إِلَيْهِمْ سَاخِطًا عَلَيْهِمْ كُمَنْ هُوَ خَالِدٌ فِي النَّارِ خَبُرُ مُبِتِّكُواْ مُفَكَّر أَيُّ أَمَنْ هُو فِي هٰذَا النَّعِيْمِ وَسُفُوا مَاَّءً حَمِيْمًا أَيْ شَدِيدَ الْحَرَارَةِ فَقَطَّعَ امْعًا عَهُمْ أَيْ مَصَارِينَهُمْ فَخَرَجَتْ مِنْ أَدْبَارِهِمْ وَهُوَ جَمْعُ مِعَدًا بِالْفَصِيرِ وَٱلِيفُهُ عِسَوَضٌ عَسَنْ بِسَاءٍ لِفُولِهِمْ مَعْيَانًا.

رَّ وَمِنْهُمْ آَيُ الْكُفَّارُ مَّنْ يَسْتَحِعُ إِلَيْكَ عَ فِي عَنْ وَمُهُ الْمُنَافِغُونَ فَيَى خَطْبَةِ الْجُمُعَةِ وَهُمُ الْمُنَافِغُونَ خَتَى إِذَا خَرَجُوا مِنْ عِنْدِكَ قَالُوا لِلَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ لِعُلَمَاءِ الصَّحَابَةِ مِنْهُمْ إِنْنُ مَسْعُودٍ وَابِينُ عَبَّاسٍ إِسْتِهَ وَابُهُ وَسُهُمْ وَسُخُوا الْعِلْمَ مَسْعُودٍ وَابِينُ عَبَّاسٍ إِسْتِهَ وَابْهُمُ وَسُحُوبَهُمُ مَاذَا قَالُ أَنِفًا عَد بِالْمَلَةِ وَالْعَلَى عَلَى عَلَى عَلَيْهِمُ وَالْعَلَيْفِهُمْ وَالْعَلَيْفِهُمْ اللّهُ عَلَى قُلُونِهِمْ اللّهُ عَلَى قُلُونِهِمْ إِلْفَاقِ وَالْمَعُولُ آهُوا الْمُلْ عَلَى قُلُونِهِمْ إِلْفَاقِ وَالْمَعُولُ آهُوا الْمُلُونِ فِي النّهُ عَلَى قُلُونِهِمْ إِلْفَاقِ وَالْمَعُولُ آهُوا الْمُؤْمِونَ وَالْبَعُولُ آهُوا آهُوا آهُمَ وَى النّهُ فَالِي فِي النّهُ فَاقِ وَى النّهُ فَالِي وَى النّهُ فَالِي فِي النّهُ فَالِي فَالْمُ عَلَى قُلُونِهِمْ إِلَانَا عَلَى قُلُونِهِمْ إِلَيْهُ اللّهُ عَلَى قُلُونِهِمْ إِلَيْهُ فَا وَالْعَلَى اللّهُ عَلَى قُلُونُهِمْ إِلَيْهُ فَالِي الْهُمُ اللّهُ عَلَى قُلُونُ فِي إِلْمُ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنِيمُ إِلَيْهُ فَالْمُؤْمِنَ وَالْبَعُوا آهُوا الْمُؤْمِنَ وَالْبَعُونَ آهُوا الْمُؤْمِنَ وَالْمُؤْمِنِهُمْ وَالْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ وَالْمُؤْمِنَ وَالْمُؤْمُ آهُولُ الْمُؤْمِنِيمُ اللّهُ عَلَى قُلُونُ وَالْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنِيمُ اللّهُ عَلَى قَالِمُ الْمُؤْمِنِيمُ اللّهُ عَلَى قُلُونُ اللّهُ عَلَى الْمُؤْمِنَا الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنِيمُ اللّهُ عَلَى الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَا الْمُؤْمِنِهُمْ الْمُؤْمِنِيمُ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنِيمُ الْمُؤْمِنِيمُ الْمُؤْمِنَا الْمُؤْمِنَا الْمُؤْمِنِهُمْ الْمُؤْمِنَا الْمُؤْمِنِيمُ الْمُؤْمِنَا الْمُؤْمِنِيمُ الْمِؤْمِنَا الْمُؤْمِنِهُمْ الْمُؤْمِنِيمُ الْمُؤْمِنَا الْمُؤْمِنِهُمُ الْمُؤْمِنِيمُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَا الْمُؤْمِنِيمُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ ال

আছে পানকারীদের জন্য সুস্কাদু সুব্ধার নহর পথিবীর মদের বিপরীত। কেননা তা পানকালে দুর্গন্ধ অনুভত হয়। আর আছে পরিশোধিত সধুর নহর। পৃথিবীর মধুর বিপরীত। কেননা এটা মধু মক্ষিকার পেট হতে বের হওয়ার কারণে তাতে চর্বি ইত্যাদির সংমিশ্রণ থাকে। এবং সেখায় ভাদের জন্য থাকবে বিবিধ ফলমল আর তাদের প্রতিপালকের পক্ষ থেকে ক্ষমা তাদের প্রতি উল্লিখিত অনুগ্রহ করার পরও তাদের প্রতি সম্ভষ্ট থাকবেন। পৃথিবীর দাসদের সদারদের বিপরীত। কেননা পৃথিবীর মনিবরা অনুগ্রহ করার সাথে সাথে তাদের প্রতি অসন্তষ্টও হন + মুম্ভাকীগণ কি ভাদের ন্যায় যারা জাহান্লামে স্থায়ী হবে এটা উহা মবতাদার খবর অর্থাৎ النَّعِيْدِ مُونِينَ هُذَا النَّعِيْدِ عُومِ مِنْ النَّعِيْدِ عُمْدًا النَّعِيْدِ عَامَ عَالَمُ اللَّهُ ব্যক্তি ঐ নিয়ামতের মধ্যে হবে সে কি ঐ ব্যক্তির মতো হবে, যে সর্বদা আওনে থাকরে। এবং যাদেরকে পান করতে দেওয়া হবে ফুটন্ত পানি। অর্থাৎ খুবই গরম য তাদের নাডিভঁডি ছিন্ন ভিন্ন করে দিবে । অর্থাৎ নাডিভঁডি তাদের পায়খানার রাস্তা দিয়ে বেরিয়ে যাবে। আর শব্দি ক্রিমদ্বিহীনা -এর বহুবচন ; এর আলিফটি ১८ -এর পরিবর্তে এসেছে। দ্বিবচনে 🕉 🕰 থা তাদের উক্তিকে সমর্থন করে।

১৭ তাদের মধ্যে কতেক অর্থাৎ কাফেরদের আপনার কথা
শ্রবণ করে জুমার খুতবায়, আর তারা হলো
মুনাফিকরা। অতঃপর আপনার নিকট হতে বের হয়ে
যায়, যারা জ্ঞানপ্রাপ্ত তাদেরকে বলে বিজ্ঞ সাহাবায়ে
কেরাম কে ঠাট্টা-বিদ্দেপের স্বরে বলে তন্যুধ্যে হয়রত
ইবনে মাসউদ ও ইবনে আব্বাস (রা.)-ও অন্তর্ভ্জঃ
এই মাত্র তিনি কি বললেন।

ইমাত্র তিনি কি বললেন।

বিশ্বনিই আন্সরণ করে

বিশ্বনির করে দিয়েছেন কুফরের মাধ্যমে এবং
তারা নিজেদের খেয়াল-খুশিরই অনুসরণ করে

নেম্পকের ক্ষেত্রে।

. وَالَّذِينَ اهْتَكُوا وَهُمُ الْمُوْمِئُونَ زَادُهُمُ اللهُ هُدًى وَاللَّهِمُ تَقُولُهُمْ وَالْهَمُهُمْ مَا يَتُمُونَ بِهِ النَّارِ .

فَهَلْ يَنْظُرُونَ مَا يَنْتَظِرُونَ أَيْ كُفّارُ مَكَّة إِلَّا السَّاعَة أَنْ تَاتِيهُمْ بَدُلُ إشْتِمَالٍ مِنَ السَّاعَةِ أَيْ لَيْسَ أَلاَمُرُ إِلَّا أَنْ تَأْتِيهُمْ بَغِنَةً عِ فَجَأَةً فَفَد جَاءً أَشْرَاطُهَا عِ عَلَامَاتُهَا مِنْهَا بِغِنْةُ النَّبِي تَشْرَاطُها عَ عَلَامَاتُهَا مِنْهَا بِغِنْهُ النَّيْ عَضَّةً وَانْشِقَاقُ الْقَصَرِ وَالدُّخَانُ فَاتَى فَهُمْ إِذَا جَاءَتُهُمُ السَّاعَةُ ذِكْرِيهُمْ تَذُكُرُهُمْ أَيْ إِذَا جَاءَتُهُمُ السَّاعَةُ ذِكْرِيهُمْ تَذُكُرُهُمْ أَيْ

فَاعَدُمُ أَنَّهُ لَا اللهُ اللهُ أَنَّ فَيْ إِلَى اللهُ أَنَّ فَيْ بَا الْمَعْمَدُ عَلَى عِلْمِ لِلْ يَلْلِكُ الشَّافِعُ فِي الْمِقَامَةِ وَاسْتَغَفِّرُ لِلْفَتِيكَ لِأَخْلِهِ قِبْلُ لَهُ فَلِكُ مَعْ عِصْمَتِهِ لِتَسْتَدَنَّ بِهِ أَمْتُهُ وَقَدْ فَكُمَّ عَصْمَتُهُ وَقَدْ اللهُ عَلَيْهِ وَمَسْلُكُم قَالَ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَمَسْلُكُم وَاللهُ وَمَسْلُكُم وَاللهُ وَمِنْ اللهُ وَمِنْ اللهُ وَمَنْ اللهُ عَلَيْهُ مِنْ اللهُ عَلَيْهُ وَاللهُ وَمَنْ اللهُ عَلَيْهُ مِنْ اللهُ عَلَيْهُ مِنْ اللهُ وَمِنْ فَاللهُ وَمَنْ اللهُ وَاللهُ وَمَنْ اللهُ وَمَالِكُمْ وَاللّهُ وَاللّهُ وَمِنْ مَنْ اللهُ وَمَنْ اللهُ وَمِنْ اللهُ وَمَنْ اللهُ وَمِنْ اللهُ وَمِنْ اللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَمِنْ اللهُ وَمَنْ اللهُ وَمِنْ اللهُ وَمِنْ اللّهُ وَمُنْ اللّهُ وَمُنْ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَالْمُ وَاللّهُ وَل

১৫ ১৭. <u>ষারা সং পথ অবলম্বন করে</u> তারই হলো মুমিন সম্প্রদায় । <u>আল্লাহ তাদের সংপথে চলার শক্তি বৃদ্ধি করে দেন এবং তাদেরকে মৃত্যুকী হওয়ার <u>শক্তিদান করেন।</u> অর্থাৎ এমন জিনিসের ইলহাম/শক্তিদান করেন যার মাধ্যমে সে জাহান্নাম থেকে নিরাপদ থাকে।</u>

১১ তারা মঞ্চার কাফেররা কি কেবল এ জন্যই অপেশা করছে যে, কিয়ামত তাদের নিকট এনে পুডুক আক্ষিকভাবে করিছে। তার নিকট এনে পুডুক হয়েছে। অর্থাৎ বিশ্বাস করার কোনো সুরত অবশিষ্ট থাকল না; কিছু এটা যে, তাদের নিকট একস্মাৎ কিয়ামত এসে যাবে। কিয়ামতের লক্ষণসমূহ তো এসেই পড়েছে। অর্থাৎ তার নিদর্শনগুলো। তন্মধ্য হতে মহনবী ত্র ধরায় প্রেরিত হওয়া, চল্র বিদীর্প হওয়া এবং ধোঁয়া নির্গত হওয়া। ক্রিয়মত এসে পড়লে তারা উপদেশ গ্রহণ করবে কেমন করে। অর্থাৎ উপদেশ তাদেরকে উপকৃত করবে না।

📢 ১৯. সুতরাং জেনে রাখুন, আল্লাহ ব্যতীত কোনো ইলাহ নেই অর্থাৎ হে মুহামদ 🚐 ! আপনি সেই জ্ঞানের উপর অবিচল থাকুন যা কিয়ামতের দিন কল্যাপকর ও উপকারী হবে। এবং ক্ষমা প্রার্থনা করুন আপনার ক্রটি-বিচ্যুতির জন্য। রাসুল 🚟 নিষ্পাপ হওয়া সত্ত্বেও তাঁকে ক্ষমা প্রার্থনা করতে বলা হয়েছে। যাতে করে তাঁর উমতেরা তাঁর অনুসরণ করতে পারে বিজার রাস্লুলাহ 🚃 আল্লাহর এ নির্দেশ পালনও করেছেন। রাসূলুল্লাহ 🚃 বলেন, প্রত্যহ ১০০ বার আল্লাহর নিকট ক্ষমা প্রার্থনা করি। ইন্তিগফার পড়ি। এবং মমিন নর নারীদের নির্দেশ দেওয়ার মধ্যে উন্মতের সন্মান নিহিত রয়েছে। আল্লাহ তা আলা সম্যক অবগত আছেন তোমাদের গতিবিধি সম্পর্কে দিনের বেলায় তোমাদের কাজ-কর্মের জন্য। এবং তোমাদের অবস্থান সম্বন্ধে । রাতে তোমাদের শরনস্থল সম্পর্কে। অর্থাৎ তিনি তোমাদের সকল অবস্থান সম্পর্কে অবগত। এর মধ্যে হতে কোনো ক্সিনিসই গোপন নয়। কাজেই তাঁকে ভয় করতে থাকো। আর এই সম্বোধন মুমিন ও গায়তে মুমিন সকলের জন্যই প্রযোজ্য।

#### তাহকীক ও তারকীব

खें- ठिकाना, निर्घ मिन अवझान कतात जारण : فَوَلُهُ مَثُوى اللَّهُ وَاللَّهُ مَثُوى اللَّهُ مُثُوى اللَّهُ مُثُولًا ﴿ وَاللَّالُ مُثُولًا لَهُمْ مُثَالِغًا وَ अठा भूतठाना ७ अवत भिटा

এবং ঠুঁ। ঘারা গঠিত/ মুরাক্লাব হয়েছে। کُمْ خَبُرِيَّة । এবং ঠুঁ। ঘারা গঠিত/ মুরাক্লাব হয়েছে। ইওয়ার কারণে كَمْ خَبُرِيَّة وَكُمْ كَاكُنُّ وَكَامِيًّا مِنْ وَالْمُ عَالَمُونَّمُ وَالْمُوَالِّمُ وَالْمُونَّمِّ وَالْمُونَّمِّ وَالْمُونَّمِّ وَالْمُونَّمِ وَالْمُؤْمِّ وَالْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُومِ وَالْمُؤْمِ وَالِمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْ

وه. أَهْلَكُنَا هُمْ عَلَى عَلَيْدَ عَلَيْكَ عَلَيْكَ عَلَيْكَ عَلَى السَّدِّ الْخَرَجَعْكَ প্ৰতি লক্ষ্য করে - أَخْرَجَعْكَ عَلَى السَّدِّ الْخَرَابُ هِلَى السَّدِّ الْخَرَابُ عَلَى السَّدِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

এর যমীরের মধ্যে । فَوَلُهُ الْفُرُوتَةُ প্রতি লক্ষ্য করে اَفْرَهُمُنْكُ এবি ঘমীর وَوَلَهُ الْفُرُوتِيَّةُ अजा হয়েছে। কিঠীয় كُنْرُةُ وَهُمَّةً وَاللهُ وَمَا كُنْرُةً وَهُمَّةً وَمُولِّهُ وَاللهُ وَمُؤْلِّهُ وَمُؤْلِّهُ وَمُؤْلِّهُ وَمُؤْلِّهُ وَمُؤْلِمُ اللهُ وَمُؤْلِّهُ وَمُؤْلِمُ اللهُ وَمُؤْلِمُ وَمُؤْلِمُ اللهُ اللهُ وَمُؤْلِمُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّ واللهُ واللهُ واللهُ اللهُ اللهُ واللهُ اللهُ واللهُ واللهُ واللهُ واللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ واللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُو

প্রস্ন : এখানে غَائِدٌ টা হলো জ্মলা। আর যখন জ্মলা খবর হয় তখন তাতে একটি غَائِدٌ আবশ্যক হয়। আর এখানে কোনো غَائِدُ নেই।

উত্তর : যখন خَبَرُ عَبُن মুবতাদা হয় তখন عَانِدٌ আবশ্যক হয় না। আর এখানে এরপই হয়েছে।

ا হতে মাসদার أَنِّدُ هَوْلُهُ أَسُنِ عَلَى كَانَ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى ا كَنَّدُ عَنْلُ مَنْلُ وَهَا اللهِ الله عَمْ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ الله

فِيْهَا उरारह । के كَاتُنَّ वर्षारह । के كَاتُنَّ वर्षारह عَبَرَ مُقَدَّمُ عَدَدِهُ वर्षारह اللهُمْ عَلَيْهُا وَيُهَا उरारह اللهُمُ عَلَيْهُ वरारह اللهُمُ عَلَيْهُ अंडारह । এবং كَاتُنَ الْمُحَدِّدُ अंडारह । এবং كَنْتُمَلِّ

এই বাক্যটি বৃদ্ধিকরণ দ্বারা উদ্দেশ্য হলো নিম্নোক উহ্য প্রশ্নের উত্তর প্রদান করা-

প্রশ্ন: আল্লাহর বাণী - مَنْهُورٌ وَمَنْهُورٌ وَمَنْهُورٌ وَمَنْهُورٌ وَمَنْهُورٌ وَمَنْهُورٌ وَمَنْهُورٌ وَمَن জান্নাতীগণ বিভিন্ন ধরনের ফলমূল প্রাপ্ত হবেন অনুক্রপভাবে ক্ষমাও জান্নাতে প্রাপ্ত হবেন, অথচ ক্ষমা জান্নাতে প্রবেশের প্রেই হওয়া উচিত।

উত্তর: ক্ষমা দারা এখানে সতুষ্টি উদ্দেশ্য, যা জানাতে অর্জিত হবে :

أَشَنْ هُوَ نِينَ مُذَا النَّعِيْمِ - अो केंद्रा यूवडामात थवत, यूकामित (त.) शीय डेकि مَنْ هُوَ خَالِدٌ فِي السَّارِ बाता किंद्र यूवडामात श्रीक हेनिक करतहरून।

এর বহুবচন, এর শেষের اَلَوْلُهُ ٱلْمُعُنَّا হতে পরিবর্তিত হয়ে এসেছে। غُمُولُهُ ٱلْمُعُنَّا وَ কননা তার একবচন হলো مِمَّا الْمُؤْمِنُ وَمَعْ المَّالُونِ عَلَى الْمُعْمَى عَمْ اللهِ عَمْ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَمْ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَمْ

आत مِضْرَانُ वा उह्ताम्त तक्ताम्त, अर्थार . عَنُولُـهُ مَصَارِيْنَ आ مِضْرَانُ . عَنُولُـهُ مَصَارِيْنَ आत आत مِضْرَانُ वा उह्ताम्त तक्ताम्त . عَصْرِيْنُ का उह्ताम्त क्षिणे का अर्था . عَصَارِيْنُ वा उह्ताम्त व्या क्ष خَرِّحًا النَّهِ ﴿ عَلَيْهُ ۗ لَا يَسْوَجُمُ النَّهِ ﴿ عَلَيْهُ لَا يَسْوَجُمُ النَّهِ ﴿ عَلَيْهُ لَا يَسْوَجُمُ النَّهِ ﴿ وَالنَّهُ لَا يَسْوَجُمُ النَّهِ ﴿ عَلَيْهُ لَا يَسْوَا لَهُ اللَّهُ ال

جُسْلَه विना وَذَا جَّا مَنْهُمُ السَّاعَةُ عَلَيْهُمْ आत مُبْتَدَا مُرَحَّرُ रहा وَكَرَاهُمْ هَاत خَبَرَمُعُكُمْ العَلَّا عَقُولُهُ فَاكْسَى لَهُمْ وَذَا جَاءَتُهُمُ السَّاعَةُ فَكَبْتُ يَتَذَكَّرُونَ -रहा दर्शान श्वाता हु। व्हाता हुना مُغْتِرِضَهُ النَّاعَةُ

रला जात थवत । أَلَذْ بِنَ طَبَعَ اللَّهُ عَلَى تُلُوبِهِمْ अणे रला मूवजाना, आत

र्ला তाর খবর। وَادْمُمْ रिला प्रकाम : فَعُولُهُ وَالَّذِيْنَ الْمُتَّدُّوا

- هُرُطُّ اللهِ: عَوْلُهُ ٱشْرَاطُهَا - এর বহুবচন (مَارَ यवत) अर्थ - आलाभल, निमर्गन, विरु

बं । أَمُ وَاللَّهُ وَاعَلَمُ اللَّهُ لَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ لَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّه اللَّهُ عَامُ اللَّهُ لَا اللَّهُ لَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ لَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ لَا اللَّهُ اللّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

জার কেউ কেউ وَاللّٰهُ لَيَعْضِسَكَ अथवा السَّعَفْنِرِ اللّٰهُ النَّبُ अथवा وَاللّٰهَ النَّبُ अववा وَاللّهَ السَّفَهْرُ لِذَنَّابِكُ مَرْفَ وَهَ अववा إللهُ اللّهُ اللّهِ مَا مَعْمَ مَرْفَةً وَاللّهُ مَرْفِينَانَ وَاللّهُ وَهُمَّا اللّهُ مَا اللّهُ مَاللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ

### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

পূর্ববর্তী আয়াতে মুমিন ও কাফেরদের দূনিয়ার অবস্থা বর্ণিত হয়েছে, আর আলোচ্য আয়াতে উভয়ের আথিরাতের অবস্থা বর্ণিত হয়েছে। ইবলাদ হয়েছে–

إِنَّ اللَّهَ يَهْخِلُ النَّذِينَ أَمَنُوا وعَمِلُوا الصَّلِحْتِ جَنَّتٍ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الْاَنْهُرُ وَالَّذِينَ كَفَرُوا يَتَمَتَّعُونَ وَيَاكُلُونَ كَمَا تَأْكُلُ الْاَنْعَامُ.

অর্থাং যারা এ ক্ষণস্থায়ী জগতে আল্লাহ পাকের প্রতি, তাঁর রাসূল 🚃 -এর প্রতি এবং তাঁর মহান বাণী পবিত্র কুরআনের প্রতি ঈমান আনে, আল্লাহ পাকের প্রতি পূর্ণ আত্মসমর্পণ করে জীবন যাপন করে এবং ঈমান মোতাবেক সং কাজ করে তথা পরকালীন চিরস্থায়ী জীবনের সম্বল সংগ্রহ করে, আল্লাহ পাক তাদেরকে এমন বেহেশতে বাস করার তাওফীক দান করবেন, যাতে রয়েছে মনোরম উদ্যান, বার তলদেশে নির্বরমালা প্রবাহিত রয়েছে এবং যাতে রয়েছে আল্লাহ পাকের অনত্ত অসীম নিয়ামত, যা কেউ পৃথিবীতে দেখেনি, যার কথাও শ্রবণ করেনি এবং পৃথিবীতে কেউ কল্পনাও করেনি।

পক্ষান্তরে যারা কান্দের, যারা আল্লাহ পাকের অবাধ্য অকৃতজ্ঞ, যারা সর্বদা পাপাচারে লিপ্ত থাকে এবং তোগ-বিলাসে মত্ত, যারা চতুম্পদ জন্তুর ন্যায় পানাহার করে খাদ্যদ্রব্যের প্রতি তাদের লোভ সীমাহীন, যিনি ব্রিজিক দাতা, যিনি স্রষ্টা ও পালনকর্তা, তাঁর ব্যাপারে তাদের গাঞ্চলত অপরিসীম, কখনো তারা তাঁর প্রতি কৃতজ্ঞতা প্রকাশ করে না, আর এ সত্যও উপলব্ধি করে না যে, আল্লাহ পাকের অনন্ত অসীম নিয়ামত তারা অহরহ ভোগ করছে এবং তাদের ভয়াবহ পরিণতি সম্পর্কেও তারা চিন্তিত হয় না।

తাৰাতিৰ কথা চিত্ৰাও করেনি; জন্তুর ন্যায় পানাহারই ছিল তাদের কাম্য, দূনিয়ার সম্পদ বৃদ্ধিই ছিল তাদের জীবনের তথা আধিরাতের কথা চিত্তাও করেনি; জন্তুর ন্যায় পানাহারই ছিল তাদের কাম্য, দূনিয়ার সম্পদ বৃদ্ধিই ছিল তাদের জীবনের একমাত্র শক্ষ্য। তোগ-বিলাসে মত্ত থাকাই ছিল তাদের বৈশিষ্ট্য। এমনি অবস্থায় তাদের পরিণতি কত শোচনীয় হতে পারে ডা সহজেই অনুমেয়। আর সে পরিণতিই হলো দোজখের কঠোর কঠিন শান্তি। এ শান্তি হবে চিরস্থায়ী।

কে সন্বোধন করেছেন, হে রাসুল। মক্কাবাসী আপনার প্রতি এবং আপনার সাহাবায়ে কেরামের প্রতি চরম জুলুম অত্যাচার করেছে এবং তাদের কুলুম অত্যাচারে করেছে এবং তাদের কুলুম অত্যাচারে করেছে এবং তাদের কুলুম অত্যাচারে করেছে এবং তাদের জুলুম অত্যাচারে কারণেই আপনাকে মক্কা থেকে হিজরত করতে হয়েছে; কিছু তারা জানে না যে, তাদের চেয়ে অধিকতর শক্তিশালী অনেক জনপদের অধিবাসীকে আমি তাদের নাফরমানির কারণে ধ্বংস করে দিয়েছি, আর তখন কেউ তাদের সাহায্যকারী ছিল না। অতএব মন্ধার কাফেরদের ভয় করা উচিত, যে কোনো সময় তাদের তরাত্বি ঘটতে পারে।

আনাত মুমিন ও কান্দেরের পার্থক; আনোচ্য আনাত মুমিন ও কান্দেরের পার্থক; আনোচ্য আনাত মুমিন ও কান্দেরের পার্থক; আনোচ্য আনাত মুমিন ও কান্দেরের মধার্থকা সুন্দান্ত ভাষায় বর্গিত হয়েছে। মুমিন আরাহ পাকের প্রতি পরিপূর্থ নিম্বাস স্থাপন করে, আরাহ পাকের পক থেকে প্রেরিত দরিলাক স্থানিত পর সুরুজিত বাকে, প্রিরুলনী — এর বেদারেকের আলোকের করিবন যাপন করে; মুমিনের অভিভাবক সর্বশক্তিমান আরাহ পাক, তিনিই তার সাহায়্কারারী এবং মুমিন মুম্বই আল্লাহ পাকের প্রতিই ভারসা রাখে। পর্কাভারে যারা কান্দের, তারা আলাহ পাকের অনপ্র অসীম নিয়ামত ভোগ করেও তার অবাধ্য অভ্যুক্ত হয়। করনো এ বিধয়ে সচেতন হয় না থে, কে তাকে দান করেছেন এ জীবন এবং জীবনের যথাসবঁহ।

বস্তুত কাফেররা দাতাকে বিশৃত হয়, অথচ তাঁর দান নিয়ে ব্যস্ত মুখ থাকে, তদুপরি সর্বদা আল্লাহ পাকের অরাধ্যতায় তথা পাপাচারে লিঙা থাকে, ঐ পাপাচার তাদের নিকট বড়ই মধুর, মনোমুখকর এবং শোভনীয় মনে হয় , অথচ তার পরিণাম হয় ভয়াবহ :

জ্যাপর। করা করে বিশিষ্ট্য হলো এই, তারা তাদের প্রবৃত্তির দাসত্ত্ব করে এবং নিজেদের ধেরাল-খুশী ম্রাজ্যবেক্ জীর্ন্ বাপন করে, ভাল-মন্দের পার্থক্য করে না, মন যা চায় তাই করে, যিনি পৃষ্টি করেছেন, যিনি গালন-পালন করেছেন, যার অনন্ড অসীম নিয়ামত অহরহ আমরা ভোগ করে থাকি। কাফেররা তার কোনো ইচ্ছা ও মর্জির প্রতি পার্কা রাঘে না। আধুনিককালে মানুষের জীবনধারার প্রতি দৃষ্টিপাত করলে পবিক্র কুরআনের এ বর্ণনা বাস্তব রূপে সক্ষ্য করা যায়। মরমী কবি তাই বলেছেন لكان مين الم مين الله مي

''কাফেরের পরিচয় হলো এই যে, সে পৃথিবীতেই নিজেকে হারিয়ে ফেলে, আর মুমিনের পরিচয় হলো এই যে, পৃথিবী তারই মাঝে হারিয়ে যায়"।

জান্ধাতুল কেরদাউদের জন্যে দোয়া করা চাই: আল্লামা ইবনে কাসীর (র.) অন্য একখানি হাদীসের উদ্ধৃতি দিয়েছেন বে.
প্রিয়নবী ক্রেইবশাদ করেছেন, যথন তোমরা আল্লাহ পাকের নিকট আরজি পেশ কর, তথন অবশাই জান্লাতুল কেরদাউদের
জন্যে আরজি পেশ করবে, কেননা এটি সর্বেটিয়ে এবং সর্বেচিক তার স্থান। আর জান্নাতুল কেরদাউম থেকেই নহরস্কার
অবাহিত হয় ৷ আর তার উপরই আল্লাহ পাকের আরশ রয়েছে। তারারানীতে রয়েছে, হযরত লাকীত ইবনে আমের যথন
একটি প্রতিনিধি দলে এদেছিলেন, তথন প্রিয়নবী ক্রেটি কিন জানতে চাইলেন, জান্নাতে কি কি রয়েছে; প্রিয়নবী
ক্রেটীয় থাকে বিজন্ন মধুর নহর, পবিত্র সুরার নহর, এমন সুরা, যাতে নেশা নেই। দুধের নহর, যে দুধের স্থাদ সর্বলা
অপরিরক্ষীয় থাকে এবং স্বচ্ছ পানির নহর, যার পানি কখনো বিকৃত হয় না। নাতাক্ষীরে ইবনে কাসীর (উপ্.) শারা ২৬, পৃ. ৩০।

ইয়া قَوْلُهُ وَلَهُمُ فِينَهَا مِنْ كُلِّ السَّمَّرَاتِ : ইযরত আন্দুরাহ ইবনে আকাস (রা.) বলেছেন, দুনিয়াতে এমন কোনো ফল নেই, র্যা জান্নাতে নেই মিষ্ট হোক বা টক । -হিবনে আবি হাতেম, ইবনুল মুন্যির|

হয়রত আপুদ্রাহ ইবনে আব্রাস (রা.) আরো বলেছেন, জান্নাতে যে ফল রয়েছে, দুনিয়াতে গুধু তার নামই আছে (জান্নাতী ফলের স্থাদ এবং এর বৈশিষ্ট্য দুনিয়ার ফলে নেই! –|ইবনে জারীর, ইবনে আবি হাতেম|

হয়রত ছাওবান (রা.) বর্ণনা করেন, প্রিয়নবী 🚃 ইরশাদ করেছেন, জান্নাতী ব্যক্তি যখনই বৃক্ষ থেকে ফল ছিড়বে, সঙ্গে সঙ্গে তার স্থলে আরেকটি ফল গাছে সংযুক্ত হয়ে যাবে।

্র এই সমন্ত নিয়ামতের উপর বাড়তি নিয়ামত্ হলো আল্লাহ পাক জান্নাতবাসীদেরকে মাফ করে দেবেন। জান্নাতবাসীপে তাঁর সন্তুষ্টি লাভে ধনা হবেন। এরপর কখনো আল্লাহ পাক ডাদের প্রতি অসন্তুষ্ট হবেন না। দুনিয়ার মুনিবরা কখনো কর্মচারীদের উপর সন্তুষ্ট হয়, আবার কখনো থাকে অসন্তুষ্ট; কিন্তু আল্লাহ পাক জান্নাতবাসীদের প্রতি কখনো অসন্তুষ্ট হবেন না।

সংবৃদ্ধিত নি ইবুদ্ধিত নি শান করতে দেওয়া হবে, যা তাদের নাড়ী-উ্ডিকে ছিন্ন-ভিন্ন করে ফেলবে। জানুতীগণ কথনো দোজখীদের নায় হবে না। যেমন অন্য আয়াতে আল্লাহ পাক ইবুদ্দি করেছেন-ভিন্ন করে ফেলবে। আনুতীগণ কথনো দোজখীদের নায় হবে না। যেমন অন্য আয়াতে আল্লাহ পাক ইবুদ্দি করেছেন-ভিন্ন করেছেন নি কর্মন করেছেন-ভিন্ন করেছেন করেছেন-ভিন্ন করেছেন-ভিন্ন করেছেন-ভিন্ন করেছেন-ভিন্ন করেছেন-ভিন্ন করেছেন-ভিন্ন করেছেন করেছেন-ভিন্ন করেছেন করেছেন-ভিন্ন করেছেন-ভিন্ন করেছেন-ভিন্ন করেছেন-ভিন্ন করেছেন-ভিন্ন করেছেন করেছেন-ভিন্ন করেছেন কর

: قَوْلُهُ وَمِنْهُمْ مَّنْ يَسْتَمِعُ إِلَيْكَ ....... عَلَى قُلُونِهِمْ وَاتَّبَعُوا أَهْوَاءُهُمْ

পূর্ববর্তী আয়াতের সাথে সম্পর্ক: পূর্ববর্তী আয়াতে প্রথমত মুমিনদের জন্যে জান্নাতে সংরক্ষিত নিয়ামতের উল্লেখ রয়েছে, আর এ আয়াতে মুনাফিকদের অবস্থা বর্ণিত হয়েছে।

শানে নযুল: ইবনুল মুনজির ইবনে জোরায়েজের সূত্রে বর্ণনা করেছেন, হযরত রাসূলে কারীম -এব নিকট মুমিন এবং মুনাফিক সকলেই একত্র হতো, তিনি যা ইরশাদ করতেন, মুমিনগণ মনযোগ সহকারে তা প্রবণ করতেন এবং শ্বরণ রাখতেন। পক্ষান্তরে, মুনাফিকরা প্রবণ করতো ঠিকই, কিন্তু শ্বরণ রাখতো না। যখন রাসূলে কারীম - এর দরবার থেকে তারা বের হয়ে আসত, তখন তারা মুমিনগণকে জিজ্ঞাসা করতো, রাসুলুল্লাহ - এখন কী বলছিলেনং তখন এ আয়াত নাজিল হয়। ইবশাদ হয়েছে- المُبْكَ حَتَى إِذَا خَرْجُوا مِنْ عِنْدِكُ قَالُواْ لِلْلَذِينَ أُونُو الْمِلْمَ مَاذًا قَالَ الْكَ

অর্থাৎ এমন কিছু লোক রয়েছে, যারা হয়রত রাসূলে কারীম 🏬 -এর মজলিসে উপস্থিত হয়, প্রকাশো মনে হয় যে তারা তাঁর কথা মনযোগ সহকারেই শ্রবণ করে, কিছু প্রকৃত অবস্থা এই যে, তারা আদৌ তাঁর কথায় মন দেয় না, মজলিস থেকে বের হওয়ার পরই তারা সাহারায়ে কেরামকে জিচ্চদা করে, এই মাত্র তিনি কী বলেছিলেন? এর দ্বারা তারা হয়তো বোঝাতে চায়, আমরা তাঁর মজলিসে হাজির হলেও তাঁর কথা মনেযোগ সহকারে শ্রবণ করি না, অর্থাৎ তাঁর কথায় আমরা থুব একটা ওকত্ব দেই না। মুনাফিকদের এ ধৃষ্টতার কারণেই আল্লাহ পাক তাদের অন্তরকে মোহরান্ধিত করেছেন। ইরশাদ হয়েছে-

أُولِينَكَ الَّذِينَ طَبَعُ اللَّهُ عَلَى قُلُونِهِمْ وَاتَّبِعُوا أَهُوَّا مُدُّمْ.

"এরাই সে সব লোক, আল্লাহ পাক যাদের অন্তরকে মোঁহরান্ধিত করে দিয়েছেন। এরাই তাদের প্রবৃত্তির অনুসরণ করে চলছে। এ আয়াতে মুনাফিকদের নির্দ্ধিতা ও দুর্ভাগ্যের বিবরণ রয়েছে। হযরত রাসূলে কারীম ==== -এর দরবারে হাজির হওয়া সত্ত্বেও তারা মনযোগ সহকারে তার কথা শ্রবণ করতো না এবং তার হেদায়েত মেনে নিত না। কেননা ভারা ছিল নির্বোধ এবং হতভাগা।

ত্র পর্বাছ ও হেলারে বৃদ্ধি করে দেন এবং তাকওয়া পরহেজগারী অবলয়নের তাওঞ্চীক দান করেন।" তারা হেলায়েতের উপর অটল অবিচল থাকে, তাই তাদের সভজা, সত্যবাদিভাসহ যারতীয় গুণাবলি উত্তরোত্তর বৃদ্ধি পেতে থাকে। সর্বাদ তাদের সম্প্র্যুথ হেলায়েতের পথ উন্মুক্ত হতে থাকে। মুমিনদের প্রতি এটি হয় আল্লাহ পাকের মহান দান যে, তারা আল্লাহ পাকের ম্বেম মোডাবেক আমল করার তাওফ্টীক লাভ করে। অথবা এর অর্থ হলো, আল্লাহ পাক তাদেরকৈ দোজধ থেকে আম্বর্মকা করার পথ-নির্দেশ দিয়ে থাকেন।

সাঈদ ইবনে জোবায়ের (র.) আলোচা বাক্যাংশের অর্থ বলেছেন যে, আল্লাহ পাক তাদেরকে তাদের পরহেজগারীর ছওয়াব দান করবেন। –[ডাফসীরে মাযহারী খ. ১০, পু. ১৮১]

শেষর অর্থ- আলামত, লক্ষণ। কাত্রামূলীয়িন ক্রা-এর আঁকির্ডাবই কিয়ামতের প্রাথমিক ক্ষমণ। কোত্রামূলীয়েন হৈ উন্নি ই কিয়ামতের প্রাথমিক ক্ষমণ। কোত্রাম তার্বা বাজ করে ইন্সিত করা মুক্তেয়াকৈ কুরুআন আত্রামত বিকাষ বারা বাজ করে ইন্সিত করা হয়েছে, এটাও কিয়ামতের অন্যতম ক্রমণ প্রাথমিক আলামত কুরুআন অবতরর্গের সময় প্রকাশ পেয়েছিন। অন্যান্য আলামত ক্রমান অবতরর্গের সময় প্রকাশ পেয়েছিন। অন্যান্য আলামত ক্রমান অবতর্গের সময় প্রকাশ পেয়েছিন। অন্যান্য আলামত ক্রমান অবতর্গের সময় প্রকাশ পেয়েছিন। অন্যান্য আলামত স্বায় ক্রমান ক্রমণ্ড উন্নে বিক্রমণ্ড ক্রমণ্ড বিষয়িক বালি আছে যে, তিনি রাস্কুরাহ ক্রমণ্ড এর কাছে ওনেছেন নিয়েলত বিষয়কলো কিয়ামতের আলামত— জ্ঞানচর্চা উঠে যাবে। অজ্ঞানতা বেড়ে যাবে। ব্যক্তিচারের প্রসার হবে। মদাপান বেড়ে

যাবে। পুরুষের সংখ্যা কমে যাবে এবং নারীর সংখ্যা বেড়ে যাবে; এমন কি পঞ্চাশ জন নারীর ভরণ-পোষণ একজন পুরুষ করবে। এক রেওয়ায়েতে আছে, ইলম.হ্রাস পাবে এবং মূর্ণতা ছড়িয়ে পড়বে। -[বুখারী, মুসলিম]

হথরত আবৃ হ্রায়রা (রা.)-এর রেওয়ায়েতে রাসৃলুরাই বেলন, যখন যুদ্ধনর মালকে ব্যক্তিগত সম্পদ মনে করা হবে এবং আমানতকে যুদ্ধন্তর মাল সাবান্ত করা হবে [অর্থাৎ হালাল মনে করে থেয়ে ফেলবে] জাকাতকে জরিমানা মনে করা হবে, [অর্থাৎ তা আদায় করতে কৃষ্ঠিত হবে] ইলমে-দীন পার্থিব স্বার্থের জনা অর্জন করা হবে, পুরুষ তার ব্রীর আনুগতা ও জননীর অবাধ্যতা করতে তঞ্চ করবে এবং বৃদ্ধুকে নিকটে রাখবে ও পিতাকে দূরে সরিয়ে দেবে, মসজিদসমূহে ইইলোল তব্দ হবে, পাপাচারী ব্যক্তি কওমের নেতা হয়ে যাবে, ইলিনত বাজি জাতির প্রতিনিধিত্ব করবে, অত্যাচারের তয়ে দুই লোকদের সম্মান করা হবে, গায়িকা নারীদের গানবাদ্য ব্যাপক হয়ে যাবে। বাদ্যযন্ত্রের প্রসার ঘটবে, মদ্য পান করা হবে এবং উমতের সর্বশেষ লোকেরা তাদের পূর্ববর্তীদের প্রতি অভিসম্পাত করতে থাকবে, তখন ভোমরা নিম্মোক্ত বিষয়ত্বাের অপেক্ষা করো: একটি রক্তিম ঝড়ের, ভূমিকম্পোর, মানুষের মাটিতে পুঁতে যাওয়ার আকার-আকৃতি বিকৃত হয়ে যাওয়ার, আকাশ থেকে প্রন্তর বর্ষণের এবং কিয়ামতের অন্যান্য আলামতের, যেগুলোর একের পর এক এভাবে প্রকাশ পাবে, যেমন মৃতির মালা ছিড়ে গেলে দানাত্বলো একটি করে মাটিতে প্রস্বে প্রস্বান্ধ এক এভাবে প্রকাশ পাবে, যেমন মৃতির মালা ছিড়ে গেলে দানাত্বলো একটি করে মাটিতে প্রস্বান্ধ প্রামাত্তর প্রস্বান্ধ একটি করে মাটিতে প্রস্বান্ধ প্রক্র বর্ষণের

আনাত অয়াত তালিত আনা কেন আনাত আয়াতে রাস্ভুৱাহ — কে সম্বোধন করে বলা হয়েছে : "আপনি জেনে রাধুন, আল্লাহ ব্যুতীত অনা কেউ ইবাদতের যোগা নয়।" বলা বাহুলা, প্রত্যেক মুমিন মুসলমানও একথা জানে, প্রণাম্বরুল শিরোমণি একথা জানবেন না কেনং এমতাবস্থায় এই জ্ঞান অর্জনের নির্দেশ দানের অর্থ হয় এর উপর দৃঢ় ও অটল থাকা, না হয় তদনুযায়ী আমল করা ৷ ইমাম কুরতুরী (র.) বর্ণনা করেন, সুফিয়ান ইবনে উয়াইনাকে কেউ ইলমের প্রেট্ড সম্পর্কে প্রশ্ন করলে তিনি উত্তরে বললেন, তুমি কি কুরআনের এই বাণী প্রবণ করিনি— আর্ বিট্রান্ত কেউ ইলমের পর আমলের নির্দেশ রয়েছে ৷ অন্যাত্র রয়েছে— বিট্রান্ত করিনি— আরা বলা হয়েছে লক্ষান্ত লা বালের করা হয়েছে লক্ষান্ত রয়েছে লক্ষান্ত রয়েছে লক্ষান্ত রয়েছে লক্ষান্ত রয়েছে লক্ষান্ত রয়াহল আরাবেলা হয়েছে আরা বলা হয়েছে আরা বলা হয়েছে আরা বলা হয়েছে লক্ষান্ত এম বলা রয়েছে আরাতের রামুলুরাহ আ বিদ পূর্ব থেকে একথা জানতেন, কিছু উদ্দেশ্য তদনুযায়ী আমল করা ৷ এ কারণেই এরপর বিশ্বীত হওয়ার সম্ভাবনা ছিল না, কিছু প্রশাষরণণ ভনাহ থেকে পবিত্র হওয়ার সার্বান্ত আরাতের আইনে ইজতিহাদী ভুল ভনাহ নয়; বরং এই ভুলেরও ছওয়াব পাওয়া যায় ৷ কিছু প্রশাষরণণ তনাহ থেকে পবিত্র হওয়ার পাওয়া যায় ৷ কিছু প্রশাষরণণে এই ভুলেরও ছওয়াব পাওয়া যায় ৷ যেমন সুরা আরাসায় রাসুলুরাহ — কে লক্ষা করে অবতীর্ণ কঠোর সতর্কবাদী এই ইজতিয়ানী ভুলেরই একটি দুষ্টাভ ৷ সুরা আবাসায় এর বিস্তারির বিরব আনতেরে যে, সেই ইজতিহাদী ভুল যদিও ভনাহ ছিল না: বরং এবও এক ছওয়াব পাওয়ার ওয়াদা ছিল; কিছু রাসুলুরাহ — এর উচ্চমর্যাদার পরিপ্রেক্ষিত সেই ভুলকে পছ্ম করা হয়নি ৷ আলেন চাত আয়াতে এমনি ধরনের ওলাহ বোধানো যেতে পারে।

বিশেষ জ্ঞাতব্য: হ্যরত আবৃ বকর সিন্ধীক (রা.)-এর এক রেওয়ায়েতে রাসুলুৱাহ 🚃 বলেন, তোমরা বেশি পরিমাণে 'লা-ইলাহা ইল্লাল্লাহ' পাঠ কর এবং ইস্তিগফার তথা ক্ষমা প্রার্থনা কর। ইবলীস বলে, আমি মানুষকে গুনাহে লিঙ করে ধ্বংস করেছি, প্রত্যুত্তরে তারা আমাকে কালেমা 'লা-ইলাহা ইল্লাল্লাহ' পাঠ করে ধ্বংস করেছে। এই অবস্থা দেখে আমি তাদেরকে এমন অসার কল্পনার অনুসারী করে দিয়েছি, যা তারা সংকাজ মনে করে সম্পন্ন করে (যেমন সাধারণ বিদ আতসমূহের অবস্থা তদ্ধপর্ই)। এতে করে তাদের তওবা করারও তাওফীক হয় না।

. ٢. وَيَقُولُ الَّذِينَ أَمَنُوا طَلَبًا لِلْجِهَادِ لَوْلاَ هَلَّا نُزَّلَتْ سُورَةً ع فِيهَا ذِكْرُ الْجهَاد فَإِذَا أُنْزِلَتُ سُورَةً مُنْحَكَمَةً أَى لَمْ يَنْسَعْ مِنْهَا شَنَّ وَدُكِر فِينها الْقِتَالُ أَيُّ طَلُبُهُ رَايْتَ الَّذِيْنَ فِي قُلُوْبِهِمْ مَّرَضُ أَى شُكُّ وَهُمُ الْمُنَافِقُونَ يَنْظُرُونَ إِلَيْكَ نَظُرُ الْمَغْشِيِّي عَلَيْهِ مِنَ الْمَوْتِ ط خُوْفًا مِنْهُ وَكُرَاهِبَةً لَهُ أَيْ فَهُمْ يَخَافُونَ مِنَ الْقِتَالِ

طَاعَةً وَقُولًا مُعْرِوفٌ بند أيُّ حسن لك فَإِذَا عَزُمُ الْأَمْرُ بن أَى فَرَضَ الْقِتَالُ فَلُو صَدَقُوا اللَّهَ فِي الْإِيْمَانِ وَالطَّاعَةِ لَكَانَ خَيْرًا لَهُمْ وَجُمَلَةً لَوْ جُوابُ إِذَا.

وَيَكُرُهُونَهُ فَأُولِي لَهُمْ ج مُبِتَّدَأً خَبُرهُ .

وَفِيهِ اِلْتِفَاتُ عَنِ الْغَيْبَةِ إِلَى الْخِطَابِ أَيْ لَعَلَّكُمْ إِنْ تَوَلَّيْتُمْ أَعْرَضْتُمْ عَبِن الْإِينَانِ أَنْ تُفْسِدُوا فِي الْأَرْضِ وَتُفَطِّعُواً أرحامكم أي تُعُودُوا إلى امر الجاهِليةِ مِنَ الْبَغْي وَالْقَتْل -

. أُولَيْنِكَ أَى الْمُفْسِدُونَ الْكَذِينَ لَعَسَهُمُ اللُّهُ فَاصَمُّهُمْ عَنْ إِسْتِمَاعِ الْعَقِ وَأَعْمَى أَبْصَارَهُمْ عَنْ طَرِيقِ الْهِدَايَةِ.

অনবাদ :

২০ মুমিনগণ বলে, জিহাদ কামনা করে একটি সূরা অবতীর্ণ হয় না কেন? যাতে জিহাদ অনুমোদনের উল্লেখ থাকবে। অতঃপর যদি দ্বার্থহীন কোনো সূরা অবতীর্ণ হয় যার থেকে কোনো কিছু রহিত হয়নি। এবং তাতে যুদ্ধের কোনো নির্দেশ থাকে। অর্থাৎ জিহাদের কামনা উল্লেখ থাকে আপনি দেখবেন যাদের অন্তরে ব্যাধি রয়েছে অর্থাৎ সন্দেহ রয়েছে, আর তারা হলো মুনাফিকরা। তারা মৃত্যু ভয়ে বিহবল মানুষের মতো আপনার দিকে তাকাচ্ছে ৷ মৃত্যু থেকে ভীত হয়ে এবং এটাকে অপছন্দ করে। অর্থাৎ তারা জিহাদকে ভয় করে এবং সেটাকে অপছন্দ করে। শোচনীয় পরিণাম তাদের জন্য। এটা হলো মুবতাদা। তার चेवत रुला [পরবর্তী বাক্যের] طَاعَةً وَقُولً مُعْرِونً

২১. আনুগতা ও ন্যায়সঙ্গত বাক্য তাদের জন্য উত্তম ছিল। অর্থাৎ তাদের জন্য আপনার আনুগত্য স্বীকার করা ও আপনার সাথে ভালো কথা বলা উত্তম ছিল। সতরাং সিদ্ধান্ত চড়ান্ত হলে অর্থাৎ জিহাদ ফরজ করে দেওয়া হয়েছে ৷ যদি তারা আল্লাহর প্রতি প্রদত্ত অঙ্গীকার পুরণ করত। সমান এবং আনুগত্যের ব্যাপারে। তবে তাদের জন্য এটা অবশ্যই মঙ্গলজনক राजा ا الله عَدَدُ الله عَدَدُ الله عَدَدُ الله عَدَدُ عَدَا عَدَدُ عَدَالًا عَدَدُ عَدَالًا الله عَدَدُ الله عَدِيدُ الله عَدَيدُ الل

२۲ عند قَمَّ بِكُسْرِ السِّيْنِ وَفَتْحِهَا ٢٢ عَسَيْتُمْ بِكُسْرِ السِّيْنِ وَفَتْحِهَا ٢٢ عَسَيْتُمْ بِكُسْرِ السِّيْنِ وَفَتْحِهَا বর্ণটি যবর ও যের উভয়ভাবেই بينن الْتِغَاتُ এতে غَاضُر হতে خَاصُر এর দিকে وَلَتِغَاثُ করা হয়েছে। আর مَنْ عَنْ عَالَى عَالَمُ عَلَيْكُمْ অর্থাৎ <del>সু</del>মান থেকে ফিরে যেতে। পৃথিবীতে বিপর্যয় সৃষ্টি করবে এবং আত্মীয়তার বন্ধন ছিন্ন করবে। অর্থাৎ তোমরা জাহিলী যুগের কর্মকাণ্ড তথা হত্যা ও লুষ্ঠনে ফিরে থেতে।

> ۲۳ ২৩. এদেরকেই বিশৃঙ্খলা সৃষ্টিকারীদেরকেই <u>আল্লাহ</u> তা'আলা লা'নত করেন, আর করেন বধির সত্য শ্রবণ করা থেকে। ও দৃষ্টিশক্তিহীন হেদায়েতের পথ থেকে।

٢٤ ২৪. তবে কি এরা কুরআন সংক্ষে অভিনিবেশ সহকারে أَفَلاَ يَتَدَبُّرُونَ الْقُرْانَ فَيَعْرِفُونَ الْحَقُّ أَمْ بِـُلُ عَـُلُى قُـلُوبٍ لَهُمْ اقْنَفَالُهَا فِـلاَ

. إِنَّ الَّذِينَ ارْتَكُوا بِالنِّنفَاقِ عَلْى أَدْبَارِهِمْ مِنْ بَعُدِمُا تَبَيِّنَ لُهُمُ الْهُلُقِ لِا الشَّيْطِنُ سُولُ زَيَّنَ لَهُمْ ط وَأُمِلِي لَهُمْ. بِضَيِّمَ أُوَّلِهِ وَبِفَتَنْجِهِ وَاللَّامِ وَالْمُعْلِى السُّيطَانَ ا بِإِرَادَتِهِ تَعَالَى فَهُوَ الْمُصِلُّ لَهُمْ .

كَرَهُوا مَا نَزُّلُ اللَّهُ أَيَّ لِللَّهُ مَنْ رِكِينَ سَنُنطِينُعُنكُمْ فِئْ بَعَنضِ الْأَمْرِجِ أَمْرِ السُعَاوَنَةِ عَلْى عَدَاوَةِ النَّبِيِّ عَلَّا وَتَثْبِينِطِ النَّاسِ عَنِ الْجِهَادِ مُعَهُ قَالُوا ذَٰلِكَ سِرَّافَا ظُهُرَهُ اللَّهُ تَعَالَى وَاللَّهُ يَعْكُمُ إِسْرَارُهُمْ - بِفَتْحِ الْهُمَزَةِ جَمْعُ سِرّ و بكسرها مصدر .

يَضْرِبُونَ حَالً مِنَ الْمَلْئِكَةِ وَجُوهُهُمْ وَأَدْبُارَهُمْ . ظُهُورَهُمْ بِمَقَامِعَ مِنْ جَديْدٍ . हुँ अर्थ कि विकास करात करा है कि अर्थ के कि अर्थ के अ

بِأَنَّهُمُ اتَّبِعُوا مَا أَسْخَطَ اللَّهُ وَكُرِهُ } رِضْوَانَهُ أَي الْعَمَلُ بِمَا يَرْضِيهِ فَاحْبَطَ أعمالهم. <u>চিন্তা করে না?</u> ফলে তারা হককে জানত। নাকি তার্দের অন্তর তালাবন্ধ ফলে তারা তা অনুধাবন করতে

Yo ২৫. যারা নিজেদের নিকট সংপথ ব্যক্ত হওয়ার পর তা পরিত্যাগ করে নিফাকের দারা শয়তান তাদের কর্মকে শোভন করে দেখায় এবং এবং তাদেরকে মিথ্যা আশা দেয় । ুর্নার বর্ণের হাম্যাটি পোল ও যবরের সাথে পঠিত রয়েছে। আঁল্লাহর ইচ্ছা সাপেকে মিথ্যা আশাদানকারী হচ্ছে শয়তান, আর সে তো মানুষকে পথভ্ৰষ্টকাবী।

र २७ فيلك أي إضلالهُم بانهُم قالوا للذين الذين الله ما بانهُم قالوا للذين যা অবতীর্ণ করেছেন তা যারা অপছন করে তাদেরকে তারা বলে। অর্থাৎ মুশরিকদেরকে আমরা কোনো কোনো বিষয়ে তোমাদের আনুগতা করব ভেষাৎ নবীর বিরোধিতায় তোমাদেরকে সাহাযা করার ব্যাপারে এবং মানুষকে মহানবী 🚞 -এর সাথে জিহাদে গমন করা থেকে বিরুত রাখার ব্যাপারে । এ কথা মুনাফিকরা গোপনভাবে বলেছিল; কিন্তু আল্লাহ তা'আলা তা প্রকাশ করে দিলেন আল্লাহ তাদের ্গোপন অভিসন্ধি অবগত আছেন। 🖒 🕮 শব্দটির হামযাটি যবরযুক্ত হলে এটা 🚣 -এর বহুবচন হবে। আর যদি হামযাটি যেরযুক্ত হয় তবে তা মাসদার হবে।

. ٢٧ २٩. <u>قَعْبَ مُ الْمُلْنَكُ أَ</u> ٢٧ كان فَكَيْفَ حَالُهُمْ إِذَا تَوَفَّتُهُمُ الْمُلْنَكُ أَ ফেরেশতাগণ আঘাত করতে করতে প্রাণ হরণ করবেন এটা (نَامُ اللَّهُ عَرْمُ عَلَى اللَّهُ عَرْمُ عَلَى اللَّهُ عَرْمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى ا মুখমগুলে ও পৃষ্ঠদেশে তাদের পিঠে লোহাড় হাতুড়ি দিয়ে ৷

> জন্য যে, তারা অনুসরণ করে যা আল্লাহর অসন্তোষ জন্মায় এবং তার সম্ভষ্টিকে অপ্রিয় গণ্য করে অর্থাৎ ঐ আমল দারা যা ভাকে সম্ভইকারী। তিনি এদের কর্ম নিক্ষল করে দিকে।

#### ভাহকীক ও তারকীব

ত্র অর্থাৎ দুর্বল ক্রমানের কিন্তু يَّ كَانَ الأُولَى بِهِمْ طَاعَةُ اللَّهِ وَطَاعَةُ رُسُولِ لَدٌ -अत অর্থাৎ দুর্বল ক্রমানের অধিকারী ও মুনাফিকদের জন্য আল্লাহ ও তার রাসুলে আনুগত্য করাই শ্রেয় ছিল। এটা হযরত আতা (রা.) হযরত ইবনে আব্বাস (রা.)-এর সূত্রে বর্ণনা করেছেন।

আবার কেউ কেউ رَبْل के - رَبْل (থকে مُشَنَّثُ মেনেছেন, এর অর্থ হলো ধ্বংস ও বিনাশ সাধন, তথন এ বাক্যটি দুর্বল ঈমানের অধিকারী ও মুনাফিকদের জন্য বদদোমা ও ধমকি স্বরূপ হবে এবং أَرْبُلُ لُهُمْ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ مَ বাক্য আরম্ভ হবে। مَا اللَّهُ وَالْمُورُّ فَاللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلِيَّا اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْمُ الللَّهُ اللللْمُلْمُ اللللْمُل

- अत मरधा जिनिए जातकीत कराज शारत । येथा - قَوْلُهُ فَأُولُمِي لَهُمْ

- ১. که হলো মুবভাদা مُعَامَدُ وَتُمَوُّلُ عَمُووُکُ । তার کُمْمَرُوُکُ আর کُمْمَرُوُکُ । তার করে । মুফাসসির (а.) এ ভারকীবই পছন্দ করেছেন ।
- الْهَلَاكُ أَوْلَى لَهُمْ اَى أَقُرِبُ لَهُمْ وَأَحَقُّ لَهُمْ حَرَاهُمْ عَرَاهُ وَأَحَقُّ لَهُمْ عَ
- ও. وَالْهُمْ হলো মুবতাদা, আর لُهُمْ তার খবর, উহ্য ইবারত হলো يُولُى لَهُمْ; এটাকে আবুল বাকা (র.) পছন্দ করেছেন। —[ই বাবুল কুরআন]
- रख़रह اِسْنَاد مُجَارِيَّ अर्थार यथन : **عَنُولُـهُ فَسِادً**ا عَكُرُمُ **الْأُمْلُ** ( कथा करामत शका देवीन करत रकनन । वथारन : **عَنُولُـهُ فَسِادً**ا عَكُرُمُ **الْأُمْلُ** ( कमन مُعَدِّ : مُعَاجِب عَرُمُ - عَالِم عَرْمُ - عَلَيْمُ - عَلَيْمُ - صَاحِب عَرُمُ - صَاحِب عَرْمُ - عَالَم
- অর্থাত কেলে মাথী। এই তিন্দুনিক কিল্লানিক কি
- এর কিকে সম্বন্ধ করে এদিকে ইঙ্গিত করা ইয়েছে যে, এখানে اَفَعَالُ । আৰু কিকে সম্বন্ধ করে এদিকে ইঙ্গিত করা ইয়েছে যে, এখানে اَفَعَالُ আরা প্রচলিত তালা উদ্দেশ্য ময়; বরং বিশেষ ধরনের অদুশ্য তালা উদ্দেশ্য যা مِنْ اَعْمَالُهُ এর জন্য সমীচীম হবে। যেমন তাওফীক বা সামর্থ্য দূরীভূত হয়ে যাওয়া, চিন্তা-ভাবনার যোগ্যত নিঃশেষ হয়ে যাওয়া ইত্যাদি । মুকাসসির (র.) نَا يُنْهُمُونَ দ্বারা এই অদুশ্য তালা অর্থাৎ বুঝার যোগ্যতা হরণ হওয়ার প্রতি ইঙ্গিত করেছেন।
- এতে দৃটি কেরাত রয়েছে। যথা-
- ১. হামযাতে পেশ এবং 🂢 -এ যের . ্র তে যবর অর্থাৎ হৈরেছে।
- ২. অপর কেরাতে يَاء সাকিনের সাথে مُضَارِعُ مُغُرُون তথা أَمْلِي صُفارة जाकिনের সাথে يَاء
- অর্থ- তাদেরকে আমি দীর্ঘাশা দিব। সে সময় এর أَسْرِي كَلُهُ হবে শয়তান। আর তাদেরকে অবকাশ দিয়েছি এবং চিল দিয়েছি- এই সুরতে يُعْرُ হবেন আল্লাহ।

এ ইবারতের দারা একটি উহ্য প্রশ্নের জবাব দেওয়া হয়েছে। ﴿ فَوْلُهُ الْمُمْلِي الشَّيْطَانُ بِارَادَتِهِ تَعَالَيْ প্রস্না অবকাশ দেওয়া আল্লাহর কাজ, কাজেই শয়তানের দিকে এর নিসবত করা তো ঠিক নয়:

উত্তর, ঢিল এর অবকাশ দেওয়া তো বাস্তবিক পক্ষে আল্লাহর কাজ। কিন্তু إنْسَنَادُ سَجَارِيُّ নিসবত করে দেওয়া হয়েছে। কেননা তার ওয়াসওয়াসার মাধ্যমেই এটা হয়ে থাকে।

مَسَيِّبً हाला पुरुणाना आह بِأَنَّهُمْ فَالْوا عِرْقَالُهُ : فَوْلُمُ ذَالِكَ : فَوْلُمُ ذَالِكَ

হলো মুনাফিক ও ইহদিদের মাঝে হয়েছে; মুশারিক ও মুনাফিকের মাঝে হয়নি। যেন হয় যেন এই কথারাতা বলা ও প্রবণ করা মুনাফিক ও ইহদিদের মাঝে হয়েছে; মুশারিক ও মুনাফিকের মাঝে হয়নি। যেমনটি আল্লামা মহল্লী (র.) পছন্দ করেছেন। এটা مَنْفُ فَالُمْ वা লিখনীর পদম্মলন করা হবে। -[হাশিয়ায়ে জালালাইন]

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

যখন অতিষ্ঠ এবং তাদের জীবন দূর্বিষহ হয়ে উঠে, তথন তাঁরা আকাক্ষা করতেন যে, যদি পবিত্র কুরআনের এমন কোনো সুরা নাজিল হতো, যাতে জিহাদের আদেশ থাকত, তাহলে কাম্ফেরদের মোকাবেলা করার একটা ব্যবস্থা হতো, কিছু যখন এমন সুরা নাজিল হলো, যাতে জিহাদের আদেশ থাকত, তাহলে কাম্ফেরদের মোকাবেলা করার একটা ব্যবস্থা হতো, কিছু যখন এমন সুরা নাজিল হলো, যাতে জিহাদের আদেশ রয়েছে, তখন মুনাফিকরা মহাবিপদে পড়ল। মানুষের মৃত্যুকালীন সময়ে যে অবস্থা হয় ঠিক সে অবস্থা দেখা দিল। তাদের উত-সম্ভত্ত হয়ে শক্তিত চিত্তে তারা প্রিয়নবী : এম দিকে তাকাতে লাগল, জিহাদের কথা শ্রবণ করে তাদের হনকম্পন তক্ষ হয়ে গেল এবং হেহারার বর্ণ ফ্যাকাশে হয়ে গেল। তাদের ধ্বংস অনিবার্ধ, তাদের বিপদ আস্ম, তাদের পচ্ছে যা উচিত ছিল, তা হলো, আল্লাহ পাকের প্রতি পূর্ণ আনুগত্য প্রকাশ করা এবং কার্যক্ষেত্রে সে আনুগত্যের প্রমাণ উপস্থাপন করা। যদি তাদের কথায়ে তারা সত্যবাদী হতো তবে তা তাদের জন্যে কল্যাণকর হতো, অর্থাং যদি তারা জিহাদে অংশ নিত, তবে তা তাদের জন্যে ভালো হতো।

অথবা এর অর্থ হলো, যদি তারা তাদের ঈমানের ব্যাপারে আন্তরিক হতো এবং আল্লাহর রাস্বলের অনুসরণেও তারা আন্তরিকতার সঙ্গে এগিয়ে আসত, তবে তা তাদের জন্যে অতি উত্তম হতো। কেননা আল্লাহ পাকের প্রতি আনুগতা প্রকাশে এবং প্রিয়নবী 

এবং প্রিয়নবী 

এবং প্রায়নবার 
এবং শাদিক অর্থ মজনুত ও অনড়। এই আতিধানিক অর্থ কুরআনের প্রত্যেক স্বাই

কিন্তু পরিয়তের পরিভাষায়

ক্রিটিনিক করার তাংপর্য এই যে, সুরা মনসূব ও রহিত না হলেই আমলের সাধ পূর্ব হতে পারে। কতানা র.)

বলেন, যেসব সুরায় ফুর্ক ও জিহাদের বিধানাবলি বিধৃত হয়েছে। সেগুলো সব 'মুহকামাহ' তথা অরহিত। এখানে অসল উদ্দেশ্য জিহাদের নির্দেও ও বারুরে বার্থিকের নির্দেও ও তা বান্তরায়ন। তাই সুরার সাথে মুহকামাহ পদ যুক্ত করে জিহাদের আলোচনার প্রতি ইন্ধিত করা হয়েছে। পরবর্তী আয়াতসমূহে এর সুম্পন্ট উল্লেখ আসহে। —[কুরতুরী]

। আসমায়ীর উক্তি অনুযায়ী এর অর্থ قَارَيَدَمَا بَهْدِيكُ अর্থাৎ তার ধ্বংসের কারণসমূহ আসন্ন। -[কুরতুবী]

ভিত্র করা ভারিত বিজন্ম করেছে। এটা যদিও বাহাত রক্ষাত করেছে করে। ক্রিয়ের লেও পর পর করের হালের করি আভিধানিক দিক দিরে দারের দুটি অর্থ সম্ভবণর। ব্যা – ১. মুখ ফিরিয়ে নেওয়া ও ২. কোনো দলের উপর শাসন ক্ষমতা লাভ করা। আলোচা আয়াতে কেউ কেউ প্রথম অর্থ নিয়েছেন, যা উপরে তাফসীরের সার-সংক্ষেপে লিখিত হয়েছে। আবৃ হাইয়ান (ব.) তাফসীরে বাহরে মুহীতে এই অর্থকেই অ্যাধিকার দান করেছেন। এই অর্থর দিক দিয়ে আয়াতের উদ্দেশ্য এই যে, যদি তোমরা শরিয়তের বিধানাথকা থেকে মুখ ফিরিয়ে নাও [জিহাদের বিধানও এর অন্তর্ভভ] তবে এর প্রতিক্রিয়া হবে এই বে, তোমরা মুর্খতা যুগের প্রাচীন পদ্ধতির অনুসারী হয়ে যাবে, যার অবশাদ্ধারী পরিণতি হক্ষে পৃথিবীতে অনর্থ সৃষ্টি করা ও আত্মাতার করুক ছিলু করা। মুর্খতা যুগের প্রত্যেকটি কাজে এই পরিণতি প্রতাক্ষ করেছে। এক গোল অবা গোলের ইপর হানা দিত এবং হত্যা ও লৃটতরাজ করত। সন্তানকরেক স্বহন্তে জীবত্ত করুবন্ত করত। ইসলাম মুর্খতা যুগের এসক কুম্বথা দূর করার জন্যে ডিছাদের নির্দেশ জারি করেছে। এটা যদিও বাহাত রক্তশাত, কিছু প্রকৃতপক্ষে এর সারম্যর্ম হক্ষে পচা, গলিত অঙ্গকে দেহ থেকে বিচ্ছিন্ন করে দেওয়া, যাতে অবশিষ্ট দেহ নিরাময় ও সুস্থ থাকে। জিহাদের মাধ্যমে ন্যায়, সুবিচার এবং

আখীয়তার বন্ধন সন্মানিত ও সুসংহত হয়। রহুল মা'আনী ও কুরতুবী ইত্যাদি গ্রন্থে ইট্রান্দের অর্থ রাজত্ব ও শাসন ক্ষমতা লাভ করা' নেওয়া হয়েছে। এমতাবস্থায় আয়তের উদ্দেশ্য হবে এই যে, তোমাদের মনোবাঞ্জ্য পূর্ণ হলে অর্থাৎ তোমরা দেশ ও জাতির শাসনক্ষমতা লাভ করলে এর পরিণতি এ ছাড়া কিছুই হবে না যে, তোমরা পৃথিবীতে অনর্থ সৃষ্টি করবে এবং আখীয়তার বন্ধন ছিদ্র করবে।

لَيْسَ الْوَاصِلُ بِالْمَكَافِي وَلَكِنَّ الْوَاصِلَ الَّذِي إِذَا قُطِعَتْ رِحْمَهُ وصَلَهَا.

অর্থাৎ সে ব্যক্তি আত্মীয়ের সাথে সন্থাবহারকারী নয়, যে কেবল প্রতিদানের সমান সদ্মবহার করে; বরং সেই সদ্মবহারকারী, যে অপর পক্ষ থেকে সম্পর্ক ছিন্ন করলেও সদ্মবহার অব্যাহত রাখে। –[ইবনে কাসীর]

শ্রিক করে এবং আত্মীয়ভার বন্ধন ছিন্ন করে, তাদের পৃথিবীতে জনর্থ সৃষ্টি করে এবং আত্মীয়ভার বন্ধন ছিন্ন করে, তাদের প্রতি আল্লাহ অভিসম্পাত করেন।" অর্থাৎ তাদেরকে রহমত থেকে দূরে রাখেন। হ্যরত ফারকে আ্থম (রা.) এই আয়াতদৃষ্টেই উত্মূল ওলাদের বিক্রয় অবৈধ সাব্যন্ত করেন। অর্থাৎ যে মালিকানাধীন বাদির গর্ভ থেকে কোনো সন্তান জন্মগ্রহণ করেছে, তাকে বিক্রয় করলে সন্তানের সাথে তার সম্পর্ক ছিন্ন হবে, যা অভিসম্পাতের কারণ। তাই এরূপ বাঁদি বিক্রয় করা হারাম। –হাকেম

কোনো নির্দিষ্ট ব্যক্তির প্রতি অভিসম্পাতের বিধান এবং এজিদকে অভিসম্পাত করার ব্যাপারে আলোচনা : হযরত ইমাম আহমদ (র.)-এর পুত্র আব্দুল্লাহ পিতাকে এজিদের প্রতি অভিসম্পাত করার অনুমতি সম্পর্কে প্রশ্ন করলে তিনি বললেন, সে ব্যক্তির প্রতি কেন অভিসম্পাত করা হবে না, যার প্রতি আল্লাহ তা'আলা তাঁর কিতাবে অভিসম্পাত করেছেন?

তিনি আলোচ্য আয়াতটি পাঠ করে বললেন, এজিলের চাইতে অধিক আত্মীয়তার বন্ধন ছিনুকারী আর কে হবে, যে রাস্নুল্লাহ

-এর সম্পর্ক ও আত্মীয়তার প্রতিও ক্রক্ষেপ করেনি। কিন্তু অধিকাংশ আলেমের মতে কোনো ব্যক্তির প্রতি অভিসম্পাত
করা বৈধ নয়, যে পর্যন্ত তার কৃষ্ণরের উপর মৃত্যুবরণ করা নিশ্চিতরূপে জানা না যায়। গ্রা, সাধারণ বিশেষণ সহ অভিসম্পাত
করা জায়েজ; যেমন মিথ্যাবাদীর প্রতি আল্লাহর অভিসম্পাত, দৃষ্কৃতিকারীর প্রতি আল্লাহর অভিসম্পাত ইত্যাদি।

- ১. يَشْوِيْل ; এর অর্থ সুশোভিত করা অর্থাৎ মন্দ বিষয় অথবা মন্দকর্মকে কারও দৃষ্টিতে সুন্দর ও সুশোভিত করে দেওয়া :
- ২ ঁটা ; এর অর্থ অবকাশ দেওয়া। উদ্দেশ্য এই যে, শয়তান প্রথমে তো তাদের মন্দ কর্মসমূহকে তাদের দৃষ্টিতে ডাল ও শোজন করে দেখিয়েছে, এরপর তাদেরকে এমন দীর্ঘ আশায় জড়িত করে দিয়েছে, যা পূর্ণ ইওয়ার নয়।

- بَ الَّذِيْنَ فِي قُلُوبِهِمْ مُّرَضُّ أَنَّ لُنْ يَّخْرِجَ اللَّهُ أَضْغَانَهُمْ . يُظْهُرِ أَحْقَادُهُمْ عَلَى النَّبِيِّ وَالْمُوْمِنِينَ .
- لْقَوْلِ أَيْ مَعْنَاهُ إِذَا تَكَلَّمُوا عِنْنَدَكَ بِأَنَّ يَّعَرَّضَوا بِمَا فِيهِ تَهَجَيْنُ امْرِ النَّمُسُلِمِيْنُ وَاللَّهُ يَعْلَمُ أَعْمَالَكُمْ.
- حَتُّني نَعْلَمَ عِلْمُ ظُنُّهُورِ الْمُجَاهِدِينَ مِنْكُمْ وَالصَّبِرِينَ فِي الْجِهَادِ وَغَيْرِهِ وَنَبِلُو نَظْهَرُ أَخْبَارَكُمْ . مِنْ طَاعَتِكُمْ وَعَصِّيانَكُمُّ فِي الْجِهَادِ وَغَيْرُهِ بِالْيَّاءِ وَالنَّوْنِ فِي الْآفَعَالِ التَّلَفَةِ.
- و ٣٢ انَّ الَّذِيْنَ كَفُرُوا وَصَدُّوا عَنْ سَبِيْلِ اللَّهِ عَنْ سَبِيْلِ اللَّهِ ﴿ وَصَدُّوا عَنْ سَبِيْلِ اللَّهِ طَرِيقِ الْحَقِّ وَشَاقَتُوا الرَّسُولَ خَالَفُوهُ مِنْ يَعْد مَا تَبَيَّنَ لِهُمُ الْهُدِّي هُوَ مَعْنَى سُما اللُّه لَدُ يَّضُّوا اللُّهُ شَيْعًا وَسَيْحُيطَ أَعْمَالُهُمْ . يُبْطِلُهَا مِنْ صَدَقَة 
   أنَحُوهَا فَلا يُرَونُ لَهَا فِي الْآخِرَةِ ثُواباً .
   نَزَلَتْ فِي الْمُطِّعِمِيْنَ مِنْ اَصْحَابِ بَدْدٍ أوْ فِي قُرَبْظُةً وَالنَّضَير .

# অনবাদ :

- 🐧 ২৯ যাদের অন্তরে ব্যাধি আছে, তারা কি মনে করে যে, আল্লাহ কখনো তাদের বিদেষ ভাব প্রকাশ করে দিবেন না। নবী করীম 🚟 ও মমিনদের র্যাপারে তাদের শত্রুতাকে প্রকাশ করে দিকেন না
- . ﴿ وَلَوْ نَشَاءُ لاَرَيْنَكُهُمْ عَرَّفْنَاكُهُمْ . ﴿ وَلَوْ نَشَاءُ لاَرَيْنَكُهُمْ عَرَّفْنَاكُهُمْ দিতাম। তাদের সকলের ব্যাপারে আপনাকে জানিয়ে আনা হয়েছে ৷ ফলে আপনি তাদেরকে লক্ষণ দেখে তাদরেকে চিনে ফেলতে পারতেন। আপনি অবশাই তাদেরকে চিনতে পারবেন ুঁটা উহ্য কসমের জন্য। তার পরবর্তী অংশ হলো جَوَابْ فَكُمْ কথার ভঙ্গিতে অর্থাৎ যখন তারা আপনার সাথে কথা বলে তখন এমনভাবে কটাক্ষ পাত করে যাতে মুসলমানদের ব্যাপারে ঘৃণা হয়। আল্লাহ ভোমাদের কর্ম সম্পর্কে অবগত :
  - ৮১৩১, আমি অবশাই তোমাদেরকে পরীক্ষা করব হাচাই বাছাই করব জিহাদ ইত্যাদির মাধ্যমে। যতক্ষণ না আমি জেনে নেই অর্থাৎ প্রকাশ করে দেই তোমাদের মধ্যে জিহাদকারী ও ধৈর্যশীল কেং জিহাদ ইত্যাদির ক্ষেত্রে এবং আমি তোমাদের ব্যাপারে পরীক্ষা করি জিহাদ ইত্যাদির ক্ষেত্রে কে আনুগত্যশীল আর কে নাফরমান : উপরিউক্ত তিনটি ফে'লই 🗘 এবং 🎎 দারা উভযরপেই পঠিত বয়েছে।
    - নিবৃত্ত করে সত্য পথ থেকে এবং রাসুলের বিরোধিতা করে নিজেদের নিকট পথের দিশা ব্যক্ত হওয়ার পর এর অর্থ এটাই। তারা আল্লাহর কোনোই ক্ষতি করতে পারবে না : তিনি তো তাদের কর্ম বার্থ করে দিবেন। তাদের দান সদকা ইত্যাদিকে নিষ্ফল করে দিবেন। ফলে তারা পরকালে এর কোনো প্রতিদান প্রাপ্ত হবে না বিআলোচ্য আয়াতটি আসহাবে বদর অথবা বনু কুরায়যা এবং বনু ন্যীরকে অনু দানকারীদের সম্পর্কে অবতীর্ণ হয়েছে।

وأطيبغوا الترسول ولآ تبطلكوا اَعْمَالَكُمْ . بالمُعَاصِي مَثَلاً .

اللَّهِ طَرِيْقِهِ وَهُوَ اللَّهُدَى ثُمَّ مَاتُواْ وَهُمَّ كُفَّارٌ فَكُنْ يَغْفَرَ اللَّهُ لَهُمْ. نَزَلَتْ فِي أَصْحَابِ الْقَلِيْبِ.

. فَلَا تُهِنُّوا تَضْغُفُوا وَتَدْعُوا الَّي السُّلْم و بفَتْع السِّيْن وَكَسْرِهَا أَيْ الصُّلْجِ مَعَ الْكُنَّارِ إِذَا لَقِينُتُمُوُّهُمْ وَٱنْتُكُمُ الْأَعْلَوْنَ وَحَذِف مِسنَّهُ وَاوَ لامِ المفعيل الْاغْمَاكُ بَيْوْنَ الْيَقَاهِرُونَ وَاللَّهُ مَعَكُمْ بِالْعَوْنَ وَالنَّصْرِ وَلَنْ يُتِرَكُمُ يَنْقُصُكُمْ أَعْمَالَكُمْ . أَيْ ثُوَابِهَا .

. ٣٦ نَعْمَا النَّحَيْرُةُ الذُّنْيَا أَيْ ٱلأَشْبَ غَالُ ٣٦. انَّمْا الْحَيْرُةُ الذُّنْيَا أَيْ ٱلأَشْبَ غَالُ فَيْهَا لَعِبُ وَلَهُذُ وَانْ تَوْمِنُواْ وَتَتَّقُواْ اللُّهُ وَذُلِكَ مِنْ أَصُورالْأَخِرَةُ يُوْتِكُم ٱجُنُوزَكُمْ وَلَا يَسْنَالُكُمْ اَمْوَالَكُمْ جَميْعَهَا بَلِ الزِّكُوةَ الْمَقْرُوضَةَ فِيهَا .

طُلَبِهَا تَبِيخَلُوا وَيُخْرِجُ الْبُخُلُ أَضْغَانَكُمْ لِدِيْنِ الْاسْلَامِ .

তে কু ৩৩. হে মুমিনগণ! তোমরা আল্লাহর আনুপ্তা কর এবং يَاكِتُهَا الَّذِيْنَ أَمَنَوْاً أَطْسِعُوا اللُّه রাস্লের আনুগত্য কর্ আর তোমাদের কর্ম বিনষ্ট করো না। অবাধ্যাচরণের মাধ্যমে। যেমন-

७४. انَّ الَّذَيْـنَ كَـفَـرُواْ وَصَـّدُوا عَـنْ سَبِبِيْ নিবৃত্ত করে আর তা হলো হেদায়েতের পথ। অতঃপর কাফের অবস্থায় মৃত্যুবরণ করে, আল্লাহ তাদেরকে <u>কিছুতেই</u> ক্ষমা করবেন না। এ আয়াত কৃপবাসীদের সম্পর্কে অবতীর্ণ হয়েছে ।

> ৩৫. সুতরাং তোমরা হীনবল হয়ো না এবং সন্ধির প্রস্তাব করো ना। اَسَيْنُ नकि वर्त यह ७ यदह উভয়ই হতে পারে। অর্থাৎ যখন তোমরা কাফেরদের সাথে সাক্ষাৎ করতে তখন সন্ধির প্রস্তাব করো না তোমরাই প্রবল أعَلَى -এর ﴿ مَا الْعَلَى - কালিমার أَرْ -কে ফেলে দেওয়া হয়েছে। অর্থাৎ তোমরাই বিজয়ী ও প্রভাবশালী থাকবে। আল্লাহ তোমাদের সঙ্গে রয়েছে অর্থাৎ তাঁর সাহায্য-সহযোগিতা ৷ তিনি কখনো ক্ষুণ্ল ু করবেন না কমিয়ে দিবেন না তোমাদের কর্মফুল প্রতিদান/ ছওয়াব।

ক্রীডা-কৌতৃক, যদি তোমরা ঈমান আন এবং তাকওয়া অবলম্বন কর আল্লাহকে ভয় কর। এটাই হলো পরকালের কাজ। আল্লাহ তোমাদেরকে তোমাদের পুরস্কার দিবেন এবং তিনি তোমাদের ধন-সম্পদ চান না তবে তনুধ্য হতে জাকাতের ফরজ পবিমাণ চান ।

ज्ञां हुए ७९ हिन का ठाइँत ७ क्षाना है . أن يُستَلَكُمُوهَا فَيُحْفَكُمُ بُبَالَعُ فِي তোমাদের উপর চাপ দিলে অর্থাৎ তার চাওয়ার মধ্যে মুবালগা করলে তোমরা কার্পণ্য করবে এবং তখন তিনি ভোমাদের বিদেষভাব প্রকাশ করে দিবেন এবং কার্পণ্য দীন ইসলামের জন্য তোমাদের অসভট্টি প্রকাশ করে দিবে :

سَبِيْلِ اللَّهِ مَا فُرضَ عَلَيْكُمْ فَمِنْكُ مَنْ بَبَنْخَلْ ج وَمَنْ بَبَنْخَلْ فَانِتُمَا يَنْخَأُ عَنْ نَفْسِهِ م يُقَالُ بَخِلَ عَلَيْهِ وَعَنْهُ وَاللَّهُ الْغَنِينَ عَنْ نَفْقَتِكُمْ وَأَنْتُمُ ٱلْفُقُراآءَ عِ إِلَيْهِ وَإِنْ تَتَولُواْ عَنْ طَاعَتِهِ يَسْتَبْدِلْ قَوْمًا غَيْرَكُمْ أَيْ يَجْعَلْهُمْ بَدَلَكُمْ ثُمَّ لَا يَكُنونُوْاً آمْشَالَكُمْ. فِي التُّنُولَم، عَنْ طَاعَتِه بَىلْ مُطيعينَ لَهُ

ব্যয় করতে বলা হচ্ছে যা তোমাদের উপর ফরজ করা হয়েছে। তোমাদের অনেকে কৃপণতা করছে, যারা কার্পণ্য করে তারা তো কার্পণ্য নিজেদেরই প্রতি। বলা হয় ﴿ عَلَيْهُ وَعَنْهُ আল্লাহ অভাবমুক্ত ভোমাদের ব্যয় করা থেকে <u>এবং</u> তোমরা অভাব্যস্ত তাঁর প্রতিঃ যদি তোমরা বিমুখ হও তাঁর আনুগত্য করা হতে <u>তিনি</u> অন্য জাতিকে তোমাদের স্থলাভিষিক্ত করবেন। অর্থাৎ তাদেরকে করবেন তোমাদের পরিবর্তে তারা তোমাদের মতো হবে না আনুগত্য হতে মুখ ফিরিয়ে নেওয়া থেকে, বরং তারা আল্লাহ তা'আলার আনুগত্যশীল হবে।

### তাহকীক ও তারকীব

बिंग की الَّذِينَ आत , كِلْ أَحْسَبُ الْمُنَافِقُونَ अर्थार مُنْقَطَعَهُ वि राला أَمْ अ्यार : قَوْلُمَهُ أَمْ حَسبَ النَّذِينَ المنج প্রসাহ ত্রি কুট ত্রি দুর্ন কুট নি কুট কুট এর সাথে মিলে مَسِبَ এর চিকুট আর কুট কুট কুট কুট কুট কুট কুট কুট प्रमीर्त्त नान रतना जात छेरा مُخَنَّفَتْ عَن الْمُفَقِّلَةِ إِنَّ अर्थार्ट्स जात है अर्थार्त का प्रमान करना जात है अर्थार्ट्स अर्थार्स अर्थार्ट्स अर्थार्स अर्याप्स अर्थार्स अर्थार्स अर्थार्स अर्थार्म अर्थार्स अर्थार्स अर्थार्स अर्

। এउ वह्रहान; अर्थ- ऋषी, घृणा, शांशन शक्का ضَغَنْ اللَّهُ : فَلَوْ لُـهُ أَضْ فَالَكُ

रायरह। जात यि مُتَعَدَّى بِدُوْمَغُعُولُ केंक्या। व कातलि رُويْتُ بَصَرِي प्राता رُويَتْ व्राता : غَوْلُهُ كَرَيْسُناكَهُمْ - এর দুই মাফর্ডিল। -[ই'রাবুল কুরআন] كَهُمْ उराला كَهُمْ उराला أَرَيْنَا كَالْمِيْ আবার কেউ কেউ رُويَةٌ عُلْمَيَّةٌ पाता عَرَفْنَا अवात किউ কেউ وَوَيَةٌ عُلْمَيَّةٌ पाता وُويِّتُ عُلْم अमित्करें देकिं करतरहन । आत مُعَرِّنَتُ वार्ता अमन مُعَرِّنَتْ उप्तना या ठाक्य मिथात मराजा दरा ।

यि ४५ - এत जनाव : سَامُ अध्यात - نَلُعَرَفَتُهُمُ वो इता : فَالَمُ وَتَعَالَمُهُمُ وَاللَّهُ عَرَبَفَاكُهُمٌ তাকিদের জন্য তাকরার/ পুনঃপুনঃ উল্লেখ করা হয়েছে। আর ناء হলো عُناطَفُة

। এর জবাবের উপর প্রবিষ্ট হয়েছে: قَوْلُهُ وَلَتَـعُـرِفَنَّهُمْ : قَوْلُهُ وَلَتَـعُـرِفَنَّهُمْ

-এর দৃটি অর্থ রয়েছে। यथा- يُحِنُ ﴿ উল্লিখিত يَحُنُ النَّقَوْلِ अे कें कें कें

أَخَطَأُ فَي أَلاَعْرَاب . ﴿
 أَخَطَأُ فَي أَلاَعْرَاب . ﴿

এবং অপ্রকাশ্য অর্থ নীচুতা ও হীনতা বুঝায়, আর বক্তা অপ্রকাশ্য অর্থ উদ্দেশ্য করে থাকে। অথবা বাক্যকে এমনভাবে উচ্চারণ/উদ্দেশ্য করা যে, তাতে তার অর্থে পরিবর্তন এসে যায় এবং সন্মানের স্থলে দুর্নাম হয়ে যায়। যেমন– মুনাফিকরা রাসুল 😅 -কে সম্বোধন করতে গিয়ে 🗓 ্র-এর স্থলে 🚉 ্র বলত। 🚉 ্র-এর অর্থ হলো আমাদের প্রতি দৃষ্টি नित्कल करून! जात نَاسُكُمُ -এর অর্থ হলো- আমাদের রাখাল। ज्यारा عُلَيْكُمُ -এর স্থল وَأَعَيْثُ مَا تَعَالَى مَا مَا السَّامُ مُلَّاكُمُ السَّامُ الس অর্থাৎ তোমাদের মৃত্যু হোক, ধ্বংস হোক!

وَاحِدُ অয়ের মধো - فِعُل 40 يَبْلُو ً. ७ يَعْلُمُ . ২ وَلَيْبَلُونَكُمُ . তিনটি হলো ১ فِعْل 50 : قَوْلُهُ فِي الْافْعَالِ النَّسَلاكِ - عَنْعُ مُتَكَلِّمْ 8 के अशाह क्रं के के अशाह के अशाह

এর সীগাহ রূপ উভয়ভাবেই পাঠ করা যায়। এবং مَثَافَدُ يَا اللهِ এবং قَوْلُهُ شَاقُوا এবং مِثَافَدُ وَيَعْرُهُ عَالِبُ क्रिक مَثَافِدًا وَيَعْرُهُ عَالِبُ क्रिक مَاضِدًا آفَهُ : قَوْلُهُ شَاقُواْ

षाता উদেশ্য হলো পরকালে তাদের আমলকে নিঃশেষ করে দেওয়া। আর আমল দ্বারা সেই আমল উদ্দেশ্য যাকে পরিভাষায় আমল মনে করা হয়। যেমন– আত্মীয়তার সম্পর্ক স্থাপন, গরিব, মিসকিন ও

মুসাফিরকে সাহায্য করা, কুধার্তকে খাদ্য দান করা ইত্যাদি। مُطْعِيبٌ অখানে مُطْعِيبٌ রারা সে সুকল মুশরিকরা উদ্দেশ্য, যারা বদর যুদ্ধের সময় কাফের সৈন্যদের খানাপিনা ভূঁথা ব্যয়ভার নিজেদের পক্ষ থেঁকে ব্যবস্থা করেছিল।

त्रेर्ट भूगतिकरम्त : فَلَيْبُ राथशात ताज्व 🕮 निरंठ भूगतिकरम्त : فَوْلُهُ أَصْحَابُ الْقَلِيْب লাঁশ ফেলার নির্দেশ দিয়েছিলেন :

े क्यांश राजाता हिष्णव्हाता हरहा ना, मूर्वल हरहा ना। أَ فَ اللَّهُ مَرْط اللَّهُ فَلَا تَعَمُنُوا : अर्थाश राजाता हिष्णव्हाता हरहा ना, मूर्वल हरहा ना। أَوَّا النَّامُ وَذَا النَّامُ فَاللَّا لَعُلَّا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّالَاللَّالِي اللَّهُ اللَّاللَّالَاللَّاللَّالَالَالِلْمُ اللَّالَالِلْمُلْلِلللَّالِيلُولُلْلِلْلَاللَّالِيلُو والاخرة فكأ تهنوا

हें। उथात हो। अर्थार عَمَدِلاَّ مَنْصُوبُ इखप्तात कातर حَالِيَّهُ वाकार حَالِيَّهُ وَالْمَثَمُّ الْأَعْلَقُونُ ( अर्था عَالِيَّةُ عَالِيُّهُ عَلَيْهُ वाकार عَا وَارُّ अर्था أَعْلَمُونُ وَهَمَّا اَعْلَمُونُ ; غَالِبُرُنَ بِالسَّبِيْبِ وَالنَّحَيِّةِ أَخِرَ الأَمْرِ श्रतो পরিবর্তন করে দেওয়া اَلِيْكٌ कार्जा पुर्वित वर्ष यतत इउग्नात कार्ता اَلِيْكٌ कार्ज हैं। अथम وَازُ वेहनकरनंत أَلِيْكُ कार्ज हों रख़ि ; विमें وَالْقَامُرُونَ القَامُرُونَ रख़ि । अर्थ राता أَعَلُونَ अराह । अराह । करा أَغَلُبُونَ القَامُرُونَ নোসবায় أَلَظُاهُرُونَ -এর স্থলে الظَّاهُرُونَ উল্লেখ রয়েছে।

عَمَّلُمُ حَالِيَهُ الْآلِيَّ : فَوْلُـهُ وَاللَّهُ مَعَكُمُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ مَعَكُمُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ مَعَكُمُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عِلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَ عَلَيْهُ عَ থেকে অৰ্থ হলো কোনো ব্যাপারে মুবালাগা করা, মূলসহ উপড়ে ফেলা। এটা থেকেই فَوْلُهُ فَيُحْفِيْكُ ু তথা গোঁফকে ভালোভাঁবে পরিষার করা। এখানে প্রার্থনার ক্ষেত্রে মুবালাগা করা উদ্দেশ্য إخْفَاءُ الشَّارِب

। इतक् लाना छेरा : قُولُـهُ इत्ना मूनाना । रतक् صَرَفُ تَنْبِيْهُ रत्ना मूनाना : قُولُـهُ هَا ٱلنُّتُ स्राज्य मुकानित (त.) প্রকাশ করে দিয়েছেন । تَدْعُون हराला جُمْلَة بَدَانيَّة ; خَبَرُ मूराज्य بَدْعُون मूराज्य मारव वर श्वात मारव ं छश نُتُّ यि بُخْل ,य हेतातराज साधारम व कथा वर्णना कता छिप्तभा (य, بُخْلَ عَلَيْهِ وَعَنْهُ লোভ-লালসার অর্থকে অন্তর্ভুক্ত করে তবে তা عَلَيْ এর মাধ্যমে مُتَعَدَّى হয়ে থাকে। আর যখন أَسَلُ এর অর্থকে অন্তর্ভুক্ত করে তখন এটা عُنُ দারা مُتَعَدَّى হয়।

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

ه وَ خِنْنُ পৰটি أَضْغَانُ : قَوْلُهُ آمْ حَسِبَ الَّذِيْنَ فِيْ قُلُوبِهِمْ مَرَضَ أَنْ لَنْ يُخْرِجَ اللَّهُ أَضْغَانَهُمْ বহুবচন। এর অর্থ- গোপন শত্রুতা ও বিদ্বেষ। মুর্নাফিকরা নিজেদেরকে মুসলমান বলে দাবি করত এবং বাহ্যত রাস্লুল্লাহ 🕮 -এর প্রতি মহব্বত প্রকাশ করত; কিন্তু অন্তরে শত্রুতা ও বিদ্বেষ পোষণ করত। আলোচ্য আয়াতে তাদের সম্পর্কে বলা হয়েছে যে, তারা আল্লাহ রাব্দুল আলামীনকে আলিমূল গায়েব জানা সত্ত্বেও এ ব্যাপারে কেন নিশ্তিন্ত যে, আল্লাহ তা'আলা তাদের অন্তরের গোপন ভেদ ও বিদেষকে মানুষের সামনে প্রকাশ করে দেবেন নাং ইবনে কাসীর (র.) বলেন, আল্লাহ তা আলা সূরা বারাআতে তাদের ক্রিয়া-কর্মের পরিচয় বলে দিয়েছেন, যা দ্বারা বোঝা যায় যে, কারা মুনাফিক। এ কারণেই সূর। বারাআতকে সূরা ফাযিহা অর্থাৎ অপমানকারী সূরাও বলা হয়। কেননা এই সূরা মুনাফিকদের বিশেষ আলামত প্রকাশ

करत निराह । عَوْلُهُ وَلَوْ نَشَاءُ لاَرَيْنَاكُهُمْ فَلِعَرَفِتَهُمْ بِسِيْمَاهُمُ : عَوْلُهُ وَلَوْ نَشَاءُ لاَرَيْنَاكُهُمْ فَلِعَرَفِتَهُمْ بِسِيْمَاهُمُ মুনাফিকদের দৈখিয়ে দিতে পারি এবং তাদের এমন আকার-আকৃতি বলে দিতে পারি, যা দ্বারা আপনি প্রত্যেক মুনাফিককে ব্যক্তিগতভাবে চিনতে পারতেন। এখানে 🧘 অব্যয়ের মাধ্যমে বিষয়বস্তুটি বর্ণিত হয়েছে। এতে ব্যাকরণিক নিয়ম অনুযায়ী আয়াতের অর্থ এই দাঁড়ায় যে, আমি ইচ্ছা করলে প্রত্যেক মুনাফিককে ব্যক্তিগতভাবে চিহ্নিত করে আপনাকে বলে দিতাম:

কিন্তু রহসা ও উপযোগিতাবলত আমার সহনশীলতা গুণের কারণে তাদেরকে এভাবে লাঞ্ছিত করা পছন্দ করিনি, যাতে এই বিধি প্রতিষ্ঠিত থাকে যে, প্রত্যেক বিষয়কে বাহ্যিক অর্থে বোঝাতে হবে এবং অন্তরণত অবস্থা ও গোপন বিষয়াদিকে আল্লাহ তা'আলার নিকট সোপর্দ করতে হবে। তবে আমি আপনাকে এমন অন্তর্গৃষ্টি দিয়েছি যে, আপনি মুনফিকদেরকে তাদের কথাবার্তার ভঙ্গি ছারা চিনে নিতে পারবেন। শইবনে কাসীর!

হয়রত ওসমান গনী (রা.) বলেন, যে ব্যক্তি কোনো বিষয় জন্তরে গোপন করে, আল্লাহ তা'আলা তার চেহারা ও অনিচ্ছাপ্রসূত কথা দ্বারা তা প্রকাশ করে দেন। অর্থাৎ কথাবার্তার সময় তার মূখ থেকে এমন বাকা বের হয়ে যায়, যার ফলে তার মনের তেদ প্রকাশ হয়ে পড়ে। এমনি এক হানীদে বলা হয়েছে, যে ব্যক্তি অন্তরে কোনো বিষয় গোপন করে, আল্লাহ তা'আলা তার সন্তার উপর সেই বিষয়ের চাদার ফেলে দেন। বিষয়টি তালো হলে তা প্রকাশ না হয়ে পারে না এবং মন্দ হলেও প্রকাশ না হয়ে পারে না এবং মন্দ হলেও প্রকাশ না হয়ে পারে না এবং মন্দ হলেও প্রকাশ না হয়ে পারে না । কোনো কোনো হাদীদে আরো বলা হয়েছে যে, একদল মুনাফিকের ব্যক্তিগত পরিচয়ও রাস্লুল্লাহ ক্রেন্ড কে দেওয়া হাছেল। মুদনাদে আহম্যদে ওকবা ইবনে আমারের হাদীদে আছে যে, রান্তুল্লাহ ক্রিণ জন মুনাফিকের নাম বলে বলে তাদেরকে মজনিস থেকে উঠিয়ে দেন। হাদীদে তাদের নাম গণনা করা হয়েছে। –িইবনে কাসীর। মানিক ক্রিয়াক সম্পাক্তির ক্রিয়াক সম্পাক্তির ক্রাম বলে বলে তাদেরকে মজনিস থেকে উঠিয়ে দেন। হাদীদে তাদের নাম গণনা করা হয়েছে। –িইবনে কাসীর। আল্লাহ তা আলা তো সৃষ্টির আদিকাল থেকে প্রত্যোক ব্যক্তির তির তার বান্তবিভিবিক ও ঘটনা ভিত্তিক জ্ঞান হয়ে যাওয়া। –িইবনে কাসীর।

আনোচা আয়াতও মুনাফিক এবং ইহুদি বনী কোরায়যা ও কিন্দু আনোচা আয়াতও মুনাফিক এবং ইহুদি বনী কোরায়যা ও বনী নাজীর সন্দর্শকে অবতীর্গ হয়েছে। ইয়রত ইবনে আবাস (রা.) বলেন, এই আয়াত সেসব মুনাফিকের সন্দর্শকে নাজিল হয়েছে, যারা বদর যুদ্ধের সময় কুরাইশ-কাফরদেরকে সাহায্য করেছে এবং তাদের বারজন লোক সমগ্র কুরাইশ বাহিনীর পানাহারের দায়িত্ গ্রহণ করেছে। প্রতাহ একজন লোক গোটা কাফের বাহিনীর পানাহারের বাবস্থা করেছ। প্রতাহ একজন লোক গোটা কাফের বাহিনীর পানাহারের বাবস্থা করেছ।

فَوْلُتُ وَسَنَّحَيْطُ أَعْمَالُهُمْ : এখানে 'কর্ম বিনষ্ট' করার অর্থ এরূপও হতে পারে যে, ইসলামের বিরুদ্ধে তাদের প্রচিষ্টাকে সফল হতে দেবেন না: বরং বার্থ করে দেবেন। এরূপ অর্থও হতে পারে যে, কৃষ্ণর ও নিফাকের কারণে তাদের সংকর্মসমূহ যেমন– সদকা, খ্যুরাত ইত্যাদি সব নিচ্চল হয়ে যাবে; গ্রহণযোগা হবে না।

وَالَّوْا اَوْمُوا اَ আসল কাকেনো বাতিল করা এক প্রকার কুফরের কারণে প্রকাশ পায়, যা উপরের আয়াতে الله দিয়া ব্যক্ত করা হয়েছে। আসল কাফেরের কোনো আমল কুফরের কারণে প্রহণযোগ্যই হয় না। ইসলাম গ্রহণ করার পর যে ব্যক্তি ইসলামকে আগ করে মুরতাদ তথা কাফের হয়ে যায়, তার ইসলামকালীন সংকর্ম যদিও গ্রহণযোগ্য ছিল; কিন্তু তার কুফর ও ধর্মত্যাগ সেনব কর্মকেও নিচ্চল করে দেয়।

আমল বাতিল করার দিতীয় প্রকার এই যে, কোনো কোনো সংকর্মের জন্য অন্য সংকর্ম করা শর্ত। যে ব্যক্তি এই শর্ত পূরণ করে না, সে তার সংকর্মও বিনষ্ট করে দেয়। উদাহরণত প্রত্যেক সংকর্ম কবুল হওয়ার শর্ত এই যে, তা খাঁটিভাবে আক্লাইর জন্য হতে হবে, তাতে রিয়া তথা লোক দেখানো ভাব এবং নাম-যশের উদ্দেশ্য থাকতে পারবে না! কুরআন পাকে বলা अज्यव वना रासाह : اَلاَ لَلَّهِ الدِّينُ الْخَالِصُ - अताव वना रासाह : وَمَا ٱمُرُواْ إِلَّا لِيَعْبُدُوا اللَّهَ مُخْلَصِيْنَ لَهُ الدَّيْنَ সংকর্ম রিয়া ও নাম-যশের উদ্দেশ্যে করা হয়, তা আল্লাহর কাছে বাতিল হয়ে যাবে। এমনিভাবে সদকা-খায়রাড সম্পর্কে कूत्रज्ञान পारक वला शरहारू بِالْمُنَّ رَالْاَذِي अर्था९ जन्धरहत वज़ारे करत ज्ञथवा गतिवरक कर्षे फिरा ভোমাদের সদকা-খয়রাতকে বাতিল করে। না। এতে বোঝা গেল যে, অনুগ্রহের বড়াই করলে অথবা গরিবকে কষ্ট দিলে সদক। বাতিল হয়ে যায় ৷ হয়রত হাসান বসরীর উক্তির অর্থ তাই হতে পারে, যা তিনি এই আয়াতের তাফসীরে বলেছেন যে. তোমরা তোমাদের সংকর্মসমূহকে গুনাহের মাধ্যমে বাতিল করো না । যেমন ইবনে জুরায়েজ (র.) বলেন- بالرِّبَاء والسُّنيَة মুকাতিল (র.) প্রমুখ বলেন- 🛴 কেননা আহলে সুনুত দলের ঐকমতো কুফর ও শিরক ছাড়া কোনো কবীরা গুনাইও এমন নেই, যা মুমিনদের সংকর্ম বাঁতির্ল করে দেয়। উদাহরণত কেউ চুরি করল এবং সে নিয়মিত নামাজি ও রোজাদার এমতাবস্থায় তাকে বলা হবে না যে, তোমার নামাজ রোজা বাতিল হয়ে গেছে, এওলোর কাজা কর: অতএব, সেসব গুনাহ দ্বারাই সংকর্ম বাতিল হয়, যেগুলো না করা সংকর্ম কবুল হওয়ার শর্ত। যেমন রিয়া ও নাম-যশের উদ্দেশ্যে করা। এরূপ উদ্দেশ্যে না করটো প্রত্যেক সৎকর্ম কবুল হওয়ার জন্য শর্ত। এটাও সম্ভবপর যে, হয়রত হাসান বসরীর উক্তির অর্থ সৎকর্মের বরকত থেকে বঞ্চিত হওয়া হবে এবং স্বয়ং সৎকর্ম বিনষ্ট হওয়া হবে না। এমতাবস্থায় এটা সকল গুনাহের ক্ষেত্রেই শর্ত হবে যার আমলে ওনাহের প্রাধান্য থাকবে, তার অল্প সংকর্মেও আজান থেকে রক্ষা করার মতো বরকত থাকবে না: বরং 🕫 নিয়মানুযায়ী গুনাহের শান্তি ভোগ করবে; কিন্তু পরিমাণে ঈমানের বরকতে শান্তি ভোগ করার পর মুক্তি পাবে।

আমল বাতিল করার তৃতীয় প্রকার এই যে, কোনো সং কর্ম শুরু করার পর ইচ্ছাকৃতভাবে তা ফাসেদ করে দেওয়া। এটাও আলোচ্য আয়াতের নিষেধাজ্ঞার আথতাভূক এবং নাজায়েজ। ইমাম আবু হানীফা (র.)—এর মাণয়বা তাই। তিনি বলেন, যে সংকর্ম প্রথমে ফরজ অথবা ওয়াজিব ছিল না; কিন্তু কেউ তা শুরু করে দিলে সেই সংকর্ম পূর্ব করা আলোচা আয়াতেদ্ধি ফরজ হয়ে যাবে। কেউ এরপ আমল শুরু করে বিনা ওরুরে ছেড়ে দিলে সেই সংকর্ম পূর্ব করা আলোচাল সে গুনাহগার হবে এবং তা কাজা করাও ওয়াজিব হবে। ইমাম শাফেয়ী (র.)—এর মতে শুনাহগারও হবে না এবং তা কাজাও করতে হবে না। কারব প্রথমে যখন এই আমল ফরজ অথবা ওয়াজিব ছিল না, তখন পরেও তা ফরজ ও ওয়াজিব হবে না। কিন্তু হানাফীদের মতে আয়াতের ভাষা ব্যাপক। এতে ফরজ, ওয়াজিব, নফল ইত্যাদি সব আমল বিদ্যমান।

্র এই তিপুর্বে বর্ণিত হয়েছে। পুনরুলুর্থের এক কারণ এই যে, প্রথম আয়াতে কাকেরদের পার্থিব ক্ষতি বর্ণিত হয়়েছে এবং এই আয়াতে পারলৌকিক ক্ষতি বর্ণিন করা উদ্দেশ। দ্বিতীয় কারণ এরপও হতে পারে যে, প্রথম আয়াতে সাধারণ কাচেরদের বর্ণনা ছিল, যারো পরে মুসলমান হয়ে গিয়েছিল। তাদের মধ্যে তারাও শামিল ছিল, যারা পরে মুসলমান হয়ে গিয়েছিল। তাদের সম্পর্কে বলা হয়েছিল যে, তারা কাচ্চের অবস্থায় যেমন সংকর্ম করেছিল, তা সবই নিক্ষল হয়েছে। মুসলমান হওয়ার পরও সেওলোর ছওয়াব পারে না। আলোচ্য আয়াতে বিশেষভাবে এমন কাচ্ছেরদের সম্পর্কে আলোচনা করা হয়েছে, যারা মৃত্যু পর্যন্ত কুফর ও শিরককে আঁকড়ে রেখেছিল। তাদের বিধান এই যে, পরকালে কিছুতেই তাদেরকৈ ক্ষমা করা হবে না।

ప్రే ప్రస్తున్న జిల్లు ప్రస్తాన్ని ప్రస్తున్న జిల్లు ప్రస్తి ప్రస్తున్న జిల్లు ప్రస్తాన్ని జిల్లు ప్రస్తాన్ని ప ইপিত করা হয়েছে যে, দুনিয়াতে যে কোনো কষ্ট ভোগ কর, তার বিরাট প্রতিদান পরকালে পাবে। অতএব কষ্ট করলেও মুমিন অক্তকার্য নয়।

হাসংগাৰ কাৰ্য হৈছে পাৰে। এতে নিজের জাবনে প্রতি আসকি, পরিবার-পরিজনের আসকি এং টাকা-কড়ির আসকি সবই দাখিল। এই আয়াতে বলা হয়েছে যে, এসব বন্ধু সর্বাবস্থায় নিঃশেষ ও ধ্বংপ্রাপ্ত হবে। এগুলোকে আপাতত বাঁচিয়ে রাখলেও অন্য সময় এগুলো হাতছড়ো হয়ে যাবে। তাই এসব ধ্বংগশীল ও অস্থায়ী বন্ধুর মহক্বতেক পরকালের স্থায়ী অক্ষয় নিয়ামতের মহক্বতের উপর প্রধানা দিয়ো না। বিত্ত বাহাক কর্ম কুরমানেই জাকাত ও সদকার বিধান এবং আল্লাহ তা'আলা তোমাদের কাছে তোমাদের কামেশেল চান না। কিন্তু সমগ্র কুরমানেই জাকাত ও সদকার বিধান এবং আল্লাহর পথে বায় করার অসংখ্য বর্ণনা এসেছে। বয়ং এই আয়াতের পরবর্তী আয়াতেই আল্লাহর পথে বায় করার অসংখ্য বর্ণনা এসেছে। বয়ং এই আয়াতের পরবর্তী আয়াতেই আল্লাহর পথে বায় করার তাগিদ বর্ণিত হচ্ছে। তাই বাহাত উভয় আয়াতের মধ্যে বিপরীতা রয়েছে বলে মনে হয়। এ কারণে কেউ কেউ বলেন বিধান এবং ভ্রেছে আল্লাহ তা'আলা তোমাদের ধনসম্পদ তোমাদের কাছ থেকে নিজের কোনো উপকারের জন্য চান না; বরং তোমাদেরই উপকারের জন্য চান। এই আয়াতের পথে বায় করার কা কারণ এই যে, পরকালে তোমার হুওয়াবের প্রতি সর্বাধিক মুখাপেন্ধী হবে। তবন এই বায় তোমানেরই কাছে লাগবে এবং সেখানে তোমাদেরক কছে নিজের জন্য করে। এর নজীর হচ্ছে এই আয়াত নই কারে কারো মতে আলোচ্য আয়াতের অর্থ এই যে, বলে সমন্ত ধনসম্পদ চাওয়া বোঝানো হয়েছে। এটা ইবনে উয়ায়নার উলি। — বিক্রন্থকী। আয়াতের অর্থ এই যে, ভ্রায়নার উলি। — বিক্রন্থকী। — বিক্রাহনী কিলে। — বিক্রন্থকী। — বিক্রাহন বিক্রায়নার উলি। — — বিক্রন্থকী। — বিক্রাহনী কিলে। — বিক্রাহনী কিলে। — বিক্রাহনী কিলে। — বিক্রাহনী — বিক্রাহনী নিলে। — বিক্রন্থনী — বিক্রাহনী কিলে। — বিক্রাহনী — বিক্রাহনী — বিক্রাহনী — বিক্রাহনী কিলে। — বিক্রাহনী — বিক্

পরবর্তী আয়াত এই অর্থের প্রতি ইঙ্গিত করে, যাতে বলা হয়েছে— কর্মান নির্মাণ করি নির্মাণ করি প্রতা প্রথম প্রতা বিশ্ব আরাতের মর্ম সবার মতে এই যে, আল্লাহ তোমাদের কাছে তোমাদের কাছে করের করেবা করিবা করেবা করিবা করেবা এই আয়াতের মর্ম সবার মতে এই যে, আল্লাহ তোমাদের কাছে তোমাদের কাছে তোমাদের কাছে তোমাদের কাছে তোমাদের করেবা এমন কি, তা আদায় করার সময় মনের এই অপ্রিয় ভার প্রকাশ হয়ে পড়ত। সারকথা এই যে, প্রথম আয়াতে মির্মাণ করেবা তাই বোঝানো হয়েছে, যা ছিতীয় আয়াতে মির্মাণ করেবা করেবা বাবালো হয়েছে, ভাতম আয়াতের উদ্দেশা এই যে, আল্লাহ তা আলা তোমাদের প্রতি জাকাত, ওশর ইত্যাদি যেসব আর্থিক ফরজ কাজ আরোপ করেছেন, প্রথমত সেওলা বর্ষাং তোমাদেরই উপকারার্থে করেছেন। আল্লাহ তা আলার কোনো উপকার নেই। ছিতীয়ত আল্লাহ তা আলা এসব ফরজ কাজের ক্ষেণাবশত অল্ল পরিমাণ অংশই ফরজ করেছেন। ফলে একে বোঝা মনে করা উক্তাণ এবং ১০ ভাগের এক ভাগ এবং ১০ ভাগের এক ভাগ অথবা ২০ ভাগের একভাগ এবং ১০ ভাগের এক ভাগ অথবা ২০ ভাগের একভাগ এবং ১০ ভাগের একটা আলা তোমাদের সমস্ত ধনসম্পদ চারনি। সমস্ত ধনসম্পদ চাইলে তা স্বভাবতই অপ্রিয় ও বোঝা মনে হতে পারত। তাই এই অল্ল পরিমাণ অংশ সমুইটিতে আদায় করা তোমাদের অবশ্য কর্বা।

ভূলেও গোপন ব্যৱহাত বোঝানো হয়েছে। অর্থাৎ সমন্ত ধন-সম্পদ ব্যয় করে দেওয়া মানুষের কাছে স্বভাবতই অপ্রিয় ঠেকে, যা সে প্রকাশ করতে না চাইলেও আদায় করার সময় টালবাহানা ইত্যাদির মাধ্যমে প্রকাশ হয়েই পড়ে। আয়াতের সারমর্ম এই যে, যদি আয়াহ তা আলা তোমাদের কাছে সমস্ত ধন-সম্পদ চাইতেন, তবে তোমরা কার্পণ্য করতে। কুপণতার কারণে যে অপ্রিয় তার তোমাদের অত্তরে থাকত, তা অবশাই প্রকাশ হয়ে পড়ত। তাই তিনি তোমাদের ধনসম্পদের মধ্য থেকে সামাল্য একটি অংশ তোমাদের উপর ফরজ করেছেন। কিছু তোমরা তাতেও কুপণতা তব্ধ করছো। শেষ আয়াতে এ কথাই এতাবে বর্গিত হয়েছে— ইন্ট্রান্ত ক্রিটি তার্মাদের কেন্ত না ক্রিছ অহাব আরার পথে বায় করার দাওয়াত পেওয়া হলে তোমাদের কেউ কেউ এতে কুপণতা করে। এরপর বলা হয়েদের কিছু অংশ আয়ারর পথে বায় করার দাওয়াত পেওয়া হলে তোমাদের কেউ কেউ এতে কুপণতা করে। এরপর বলা হয়েছে ক্রিটিট্র অর্টিট্র তার্ভিত ক্রেটিট্র অর্টিট্র তারি করে। করিব এতে কুপণতা করে এতে ক্রমার কোনো ক্রেটিট্র করি করে। করিব এতে বাল করে সে পরকালের ছওয়ার থেকে বঞ্জিত হয় এবং করজ তরক করা শান্তির যোগ্য হয় । অভঃপর এই কথাটিই আরো শ্রেট করে বলা হয়েছে—

় এই আয়াতে আলা কিনি নিনি নিনি নিনি কিন্তু কিন্ত

হয়রত হাসান বসরী (র.) বলেন, অন্য জাতি বলে অনারব জাতি বোঝানো হয়েছে। হয়রত ইকরিমা (রা.) বলেন, এখানে পারসিক ও রোমক জাতি বোঝানো হয়েছে। হয়রত আবু হ্বায়রা (রা.) থেকে বণিত আছে, রাস্নুরাহ াধ্যার খন সাহাবায়ে কেরামের সামনে এই আয়াত তেলাওয়াত করলেন, তথন তারা আরজ করলেন, ইয়া রাস্নারাহ াদ্যা তারা কেনা জাতি, যাদেরকে আমাদের ছলে আনা হবে, অতঃপর তারা আমাদের মতো পরিয়তের বিধানাবলির প্রতি বিমুখ হবে নাঃ রাস্নুরাহ আমাদের মজলিসে উপস্থিত হয়রত সালমান ফারসী (রা.)-এর উঞ্চতে হাত মেরে বললেন, সে এবং তার জাতি। যদি সত্য ধর্ম সর্ভার্যবিজ্ঞাক বাক্ত । বিধানাব মানুষ পৌছতে পারে না। তবে পারস্যের কিছু সংখ্যক লোক সেখানেও পৌছে সত্য ধর্ম হাসিল করত এবং তা যেনে চলত। –িতরমিখী, হাকেম, মাযহারী।

শ্যায়থ জানালুন্দীন সৃষ্টী ইমাম আৰু হানীফা (র.)-এর প্রশংসায় লিখিত গ্রন্থে বলেন, আলোচ্য আয়াতে ইমাম আৰু হানীফা (র.) ৫ তার সহচরদেরকে বোঝানো হয়েছে। কেননা তারা পারস্য-সন্তান। কোনো দলই জ্ঞানের সেই স্তরে পৌছেনি, যেখানে আরু হানীফা (র.) ৫ তার সহচরণণ পৌছেছেন। –[তাফসীরে মাযহারীর প্রান্ত-টীকা]

# সূরা ফাত্হ : سُوْرَةُ الْفَتْح

স্বার নামকরণের কারণ : কুরআন মাজিদের ৪৮ নং সুরার নাম হলো সুরা ফাত্র। نَنْعَ ا ফাত্র। শন্দের অর্থ হলো উনুক করা ও বিজয়। আলোচা সূরার প্রথম আয়াত الله المحتوية (নিক্য় আমি আপনাকে প্রকাশ) বিজয় দান করেছি। এর মধ্যস্থা ক্রিয়া ভাতহান। অর্থ বিজয়। আলোহ তা আলা অর আয়াতে স্বীয় নবী হযরত মুহাম্ম و এর জন্য সুম্পষ্ট বিজয়ের ঘোষণা দিয়েছেন। আলাহ তা আলা হুদায়বিয়ার সন্ধির মাধ্যমে নবী করীম ভা ও মুসলমানদেরকে এ বিজয় দান করেছেন। উক্ত সুরায় বিরাট অংশ জুড়ে হুদায়বিয়ার সন্ধির উপর আলোকপাত করেছেন। ঘেহেতু এ আলোচনার মধ্যে বিজয়। শব্দি বিজয়। শব্দি বিজয়। শব্দি বিজয়। শব্দি বিজয়। করা হয়েছে। অপি বিশ্ব দারা এর নামকরণ করা হয়েছে, তথাপি এ সুরায় আলোচিত বিষয়াদির জন্য এটা যথার্থ শিরোনাম হওয়ার দাবিদার।

স্রাটির ফজিলত ও আমল : আলোচ্য স্রাটির বহু ফজিলত রয়েছে, তন্মধ্য হতে কয়েকটি উল্লেখ করা হলো–

- ১. হুলায়বিয়া নামক স্থানে মহানবী ক্রাইশ কর্তৃক বাধার সম্মুখীন হলে হথরত সুহাইল ইবনে আমরের মধ্যস্থতায় সন্ধি করত মদীনায় প্রত্যাবকালে আলোচ। সূরা ফাত্হ অবতীর্ণ হয়। সূরাটি রজনীতে নাজিল হয়। প্রভাতে মহানবী সাহাবায়ে কেরামের উদ্দেশ্যে ইরশাদ করেন— অদ্যাকার রজনীতে আমার উপর এমন একটি সূরা অবতীর্ণ হয়েছে— অদ্যাকার রজনীতে আমার উপর এমন একটি সূরা অবতীর্ণ হয়েছে— "اَنْ عَنْدُمْنَا لَكُ نُفْعَا لَيْفُونُا لَكُوْ يَعْنَا لَكُ نُفْعًا لَكُوْ يُعْنَا لَكُ نُفْعًا لَكُوْ يَعْنَا لَكُ نُفْعًا لَكُوْ يَعْنَا لَكُوْ يُعْنَا لَكُوْ يَعْنَا لَكُوْ يَعْنَا لَكُوْ يَعْنَا لَكُوْ يَعْنَا لَكُو يَعْنَا لَكُوْ يَعْنَا لَا تَعْنَا لَكُونَا لَعْنَا لَكُونَا لَمْ يَعْنَا لَا يَعْنَا لَكُوْ يَعْنَا لَا يَعْنَا لَكُونَا لَهُ يَعْنَا لَكُونَا لَهُ يَعْنَا لَا يَعْنَا لَا يَعْنَا لَكُونَا الْمَاقِعَ لَا عَلَيْكُونَا لَا يَعْنَا لَكُونَا لَكُونَا وَالْمَعْلَى الْعَلَالَ لَا يَعْنَا لَكُونَا لَكُونَا لَكُونَا لَكُونَا لَعْنَا لَا يَعْنَا لَكُونَا لَعْنَا لَكُونَا لَكُونَا لَكُونَا لَكُونَا لَكُونَا لَكُونَا لَكُونَا لَكُونَا لَكُونَا لَعْنَا لَكُونَا لِكُونَا لَكُونَا لِكُونَا لَكُونَا لِكُونَا لَكُونَا لَكُو
- ২. তর্ক-বিতর্ক, ঝগড়া-বিবাদ ও যুদ্ধের সময় এ স্গাটি লিখে নিজের কাছে সংরক্ষিত রাখলে নিরাপদে থাকা যায় এবং বিজয় সহজসাধা হয় :
- ৩. নৌকায় আরোহণ করার সময় এ সূরা তেলাওয়াতে সমুদ্রে নিমচ্জিত হওয়া থেকে নিরাপত্তা লাভ হয়ে থাকে।
- ৪. রমজান শরীক্ষের চাঁদ দেখার সময় তিনবার এ স্রাটি তেলাওয়াত করলে গোটা বছর যাবত রুজি-রোজগার সুপ্রশস্ত ও সুপ্রসন্ন হয়ে থাকে :

স্বপ্লের ডাবীর : যে ব্যক্তি স্বপ্লে সূর্য় ফাতহ পাঠ করতে দেখে, আল্লাহ পাক তাকে আর্থিক স্বচ্ছলতা দান করবেন। দুনিয়া-আখিরাত উভয় জাহানের সাফল্য দান করবেন।

সুরাটি নাজিল হওয়ার সময়: বিভিন্ন সহীহ হাদীস দ্বারা প্রমাণিত যে, হুদায়বিয়ার সন্ধি সমাপ্তির পর নবী করীম 🚃 হর্মরত সাহাবায়ে কেরামকে সঙ্গে করে মদীনায় প্রত্যাবর্তন করছিলেন, পথিমধ্যে রজনীকালে সূরাটি নাজিল হয়। সূরাটির প্রথম হতে শেষ পর্যন্ত হুদায়বিয়ার সন্ধির বিভিন্ন দিক সম্পর্কে আলোকপাত করা হয়েছে।

হিজরি ষষ্ঠ সনের যুলকাদ মাসে রাসূল কর্মানে দেখতে পেলেন যে, তিনি ওমরা পালন করছেন। স্বপ্লের বিষয়টি শ্রবণ করে সাহাবারে কেরাম ওমরা পালনার্থে অধীর হয়ে উঠলেন। সূত্রাং প্রায় দেড় সহস্র সাহাবীদের সঙ্গে করে ওমরা ব্রত পালনার্থে নবী করীম ক্রাম মঞ্জাভিমুখে রওয়ানা হলেন। মহানবী করাম অবগত হলেন যে, মঞ্জার কুরাইশরা মঞ্জায় প্রবেশে বাধা দান করবে, কাজেই নবী করীম সাহাবারে কেরামদের সঙ্গে করে যুলহুলায়ফা' নামক স্থানে অবস্থান করলেন। মঞ্জার মুশরিকদেরকে ব্যাপারটি বুঝানো পূর্বক তাদের সাথে সমঝোতা করার জন্য নবী করীম হুযরত ওসমান (রা.)-কে মঞ্জায় প্রেরণ করলেন। কিন্তু তিনি বিফল হয়ে প্রত্যাবর্তন করেন।

এরপর কুরাইশদের পক্ষ হতে একাধিক দৃত এসেও ব্যাপারটির সূরাহা করতে পারেনি। সমস্যা জিইয়ে থাকল। পরিশেষে সূহাইল ইবনে আমরের মাধ্যমে সন্ধি স্থাপিত হয়। কিন্তু সন্ধির অধিকাংশ শর্তাবলিই বাহ্যিক দৃষ্টিতে মুসলমানদের স্বার্থের বিপরীতে ছিল। বাহ্যত মনে হঙ্গিল নবী করীম ক্রিম অনেকটা নতি স্বীকার করেই মুশরিকদের সাথে এক অসম চৃক্তিতে আবদ্ধ হলেন।

সাহাবায়ে কেরাম— যাঁরা জীবনবাজি রেখে যুদ্ধ করার জন্য স্বেচ্ছায় স্বতঃকূর্তভাবে যুলহুলাইফার বাবলা গাছের নিচে নবী করীম

-এর হাতে হাত রেখে বায় আত করে প্রতিশ্রুতিবদ্ধ হয়েছিলেন, তাঁরা ক্ষোডে অভিমানে জুলছিলেন। এভাবে
নতজানু হয়ে সদ্ধি করা অপেক্ষা যুলহুলাইফার ময়দানে জীবন বিসর্জন দেওয়া যেন তাদের নিকট শ্রেয় মনে হয়েছিল। হয়রত
প্রমর (রা.-এর নাায় দু একজন তেজস্বী ও প্রতিভাবান সাহাবী নবী করীম

-এর সাথে এ নিয়ে তর্কে লিঙ হয়েছিলেন।
কিন্তু এতে যে, কি হিকমত লুক্কায়িত ছিল, বাহ্যিক পরাজয়ের অভান্তরে যে এক মহাবিজয় নিহিত ছিল, তা আল্লাহ ও তদীয়

রাসূল 🏬 এরই ভালো জানা ছিল। কাজেই সাহাবীগণের সকল মান-অভিমানকে উপেকা করে আল্লাহর রাসূল আল্লাহর ইসিতে অনুত্রপ শর্তাবলি মেনে নিয়েই সন্ধি করতে সম্মত হলেন।

সে বছর আর ওমরা পালন করা সম্ভব হলো না। সদ্ধির শর্তানুযায়ী নবী করীম 

 যুগছলাইফাতেই সাহাবীগণসহ ইহরাম

 ডেঙ্গে ফেলেন। হাদীর পতগুলোকে সেবানেই জবাই করেন। ক্ষোভে-জডিমানে হতাশ মর্মাহত সাহাবীদেরকে নিয়ে তিনি

 মদীনার উদ্দেশ্যে রওয়ানা হন। পথিমধ্যে মক্কা ও মদীনার মধ্যবতী কুরাউল গাইম' নামক এলাকার আসফান নামক স্থানে

 রজনীকালে আলোচা সৃব্যাটি সম্পূর্ব নাজিল হয়। নবী করীম 

 উর্বাদি করলেন- "আন্য ব্রুলির ত্রুলির ত্রুলির করিন করিম

 রজনীকে ব্রেলে যেটা সৃর্ব যাতে উদিত হয়েছে, তা অপেক্ষা আমার নিকট অধিকতর প্রিয়। অভঃপর তিনি সৃরাটি

 তলাওয়াত করে সাহাবীগণকে তনালেন। অপর এক বর্ণনায় রয়েছে যে, নবী করীম

 রজনীতে এমন একটি সূরা নাজিল হয়েছে, যা আমার নিকট দুনিয়া ও তন্যধান্থিত সবকিছ্ হতে প্রিয়।" এরপর তিনি সূরা

 ফাত্র -এর ওক হতে পড়া আরম্ভ করলেন।

ঐতিহাসিক পটভূমি: আলোচ্য স্রাটি যে মহান ঘটনাটিকে কেন্দ্র করে নাজিল হয়েছিল তা ইতিহাসে হুদায়বিয়ার সন্ধি নামে ব্যাত। হিজবি ষষ্ঠ সনে মঞ্চার অদূরে নবী করীম 🏥 ও কাফেরদের মধ্যে এ ঐতিহাসিক চুক্তি স্বান্ধরিত হয়। এ মহান ঐতিহাসিক সন্ধির পর্তাবলি যদিও অসম ছিল এবং আপাতঃদৃষ্টিতে কুরাইশদেরই পক্ষে তথাপি মূলত এর দ্বারাই মুসলমানদের বিশ্ব বিজয়ের ভিত্তি স্থাপিত হয়েছিল।

মহানবী ে ও মুহাজির সাহাবীগণ (রা.) মন্ধা হতে হিজরত করে মদীনায় আসার পর দেখতে না দেখতে প্রায় ছয়টি বংসর অতিবাহিত হয়ে গোন। এ দীর্ঘ সময়ের মধ্যে তাঁরা এমনকি আনসারী সাহাবীগণও মন্ধায় বায়তুল্লাহর জিয়ারতে গমন করতে পারেননি। ষষ্ঠ হিজরির জুলকা'দাহ মাসে মহানবী ক্রি বুপুযোগে দেখলেন যে, তিনি সাহাবীগণসহ মন্ধা মুয়াজ্জামায় গিয়ে বায়তুল্লাহর জিয়ারত করেছেন। নবীর স্বপ্ন ওই হিসেবে বিবেচিত হয়ে থাকে। কাজেই নবী করীম ক্রি এ স্বপ্নও নিছক কোনো স্বপ্ন ছিল না বরং এটা ছিল ওহীর নামান্তর। মূলত আল্লাহ তা আলারই ইঙ্গিত।

প্রিয়নবী — এর পক্ষে এ ইন্ধিত বাস্তবায়িত করা কোনোক্রমেই সম্ভবপর বলে মনে হচ্ছিল না। কুরাইশ মুশরিকরা দীর্ঘ ছয়টি বংসর যাবং মুসলমানদের জন্য আল্লাহর ঘরের পথ রুদ্ধ করে রেখেছিল। এই দীর্ঘ সময়ে তারা মুসলমানদেরকে হজ বা ওমরাহ পালনের জন্য মঞ্চায় যেতে দেয়নি। এখানে তারা স্বয়ং রাস্কাল করীম — কে সাহাবীদের দলবলসহ মঞ্চা শরীকে প্রেলা করার অনুমতি দেবে, তা কি করে অখান করা যেতে পারে? ওমরার নিয়ত করে এবং ইহরাম বঁধে সামাজ সাজ-সরঞ্জাম সহকারে বের হওয়া তো যুদ্ধের যোখণা দেওয়ারই নামাজর ছিল। আর নিতান্ত নিরক্ত অবস্থায় যাওয়া তো নিজের ও সঙ্গী-সাথীদের প্রাণের জন্য কঠিন বিপদ টেনে আনা ছাড়া অন্য কোনো পরিণতি হতে পারে বল মনে করা যায় না। এহেন অবস্থায় আল্লাহ তা ইন্দিত কি করে বাস্তবায়িত করা সম্ভব হতে পারে তা করে বাধণম্য হচ্ছিল না।

চৌদশত সাহাবী রাস্লে কারীম 😳 -এর নেতৃত্বে এ কঠিন শঙ্কামায় বিপদ সংকুল সফরে যাওয়ার জন্য প্রস্তুত হলেন। যষ্ট হিজরির জ্বলগ'দাহ মাসের ওকতে এ কাফেলা মদীনা হতে থাত্রা করল। যুলহুলাইফা নামক স্থানে পৌছে সকলেই ওমরার ইহরাম বাধানেন। কুরবানি করার উদ্দেশ্যে সন্তরটি উট সঙ্গে নিলেন। উটগুলোর গণায় তথা ভুববানির জনা নির্দিষ্ট জবু হওয়ার চিহ্ন স্বরূপ বিশি বিধে দেওয়া হলো। জিনিসপত্রের মধ্যে এক একথানি তরবারিও সঙ্গে নেওয়া হলো। এটা কোনো বেআইনী কাজ ছিল না; বরং তথনকার সময় আরবের প্রচলিত নিয়মে বায়তুল্লাহ জিয়ারতকারীদের জন্য এটার পুরোপ্তি অনুমতি ছিল। এটা ছাড়া অনা কোনো সমরান্ত সঙ্গে নেওয়া হরানি। অতঃপর এ কাফেলা 'লাকাইকা' ধ্বনি উচ্চারণ করতে করতে বায়তুল্লাহর দিকে থাত্রা ওব্দ করল।

এ সময় মক্কা ও মদীনার মধ্যে যে ধরনের ও যে রূপের সম্পর্ক ছিল, তা আরবের প্রতিটি লোকই জানত। বিগত বৎসরই পঞ্চম হিজরি সনের শাওয়াল মাসে— আরবের সমগ্র গোত্র-সম্প্রদায়ওলো সম্মিলিত শক্তি নিয়ে মদীনার উপর আক্রমণ করেছিল। যার ফলম্রুতিতে 'আহজাব' যুদ্ধ সংঘটিত হয়েছিল। এ কারণে নবী করীম 🚉 যথন জনতার এতবড় একটি কাফেলা নিয়ে তাঁদের সকলেরই রক্ত-পিপাসু দুশমনদের ঘরের দিকে রওয়ানা হলেন, তখন এ আশ্চর্য ধরনের অতিযাত্রার দিকে আরবের সকলের দৃষ্টি নিবদ্ধ হলো। অবশা লোকেরা এটাও লক্ষা করল যে, এ কাফেলা লড়াই করার জন্য নয়; বরং হারাম মাসে ইহরাম ব্রেধ কুরবানির উট সঙ্গে নিয়ে সম্পূর্ণ নিরম্ভ হয়ে আল্লাহর ঘরের দিকে অগ্রসর হচ্ছে।

নবী করীম 🚟 -এর এ অর্থযাত্রায় কুরাইশরা ভীষণভাবে উদ্বিগ্ন হয়ে পড়ল। জুলকাদ মাস ছিল হারাম মাসসমূহের একটি। যুগ যুগ ধরে আরবের লোকেরা এ মাসগুলোকে হজ ও জিয়ারত করার জন্য সংরক্ষিত এবং অত্যন্ত সম্মানিত মাস মনে করে আসছে : এ মাসসমূহে যে কোনো কাফেলাই ইহরাম বেঁধে হজ বা ওমরাহ পালন করার উদ্দেশ্যে যাত্রা করেছে, এর প্রতিরোধ করার অধিকার কারো ছিল না : এমনকি কোনো গোত্রের সাথে কোনো কাফেলার লোকদের প্রাণের দুশমনী থাকলেও আরবের সর্বসমর্থিত বিধান অনুযায়ী তার এলাকা দিয়ে তাদেরকে অতিক্রম করতে বাধা দান করতে পারে না। এ কারণে কুরাইশ বংশের লোকেরা বিশেষ দুর্ভাবনার শিকার হলো। তারা মনে করল, মদীনার এ কাফেলার উপর আক্রমণ চালিয়ে তাদের মঞ্চা শরীফে প্রবেশ করতে না দিলে সমগ্র আরব জ্বডে সে জন্য কঠিন প্রতিবাদের ঝড উঠবে। আরবের প্রত্যেকটি লোকই এ কাজটি অন্যায় ও নিগৃহীত বলে আখ্যায়িত করবে। সমগ্র আরবের গোত্রসমূহ মনে করতে শুরু করবে- আমরা বুঝি আল্লাহর ঘরের একছত্রে মালিক হতে চাচ্ছি। প্রত্যেক গোত্রই চিন্তা করবে– ভবিষ্যতে কোনো গোত্রকে হজ ও ওমরা পালন করতে দেওয়া না দেওয়া বৃঝি আমাদের ইচ্ছার উপর নির্ভর করবে। আমরা যার উপর বিরাগভাজন হবো, তাকে বায়তুল্লাহর জিয়ারত করতে তেমনি বাধা প্রদান করব, যেমন- আজ এ জিয়ারত ইচ্ছুক লোকদেরকে বাধা দিচ্ছি। এটা তো একটি বড় ভ্রান্ত পদক্ষেপ হবে। সমস্ত আরব জনতা আমাদের প্রতি বীতশ্রদ্ধ ও বিমুখ হয়ে পড়বে। কিন্তু আমরা যদি মুহাম্মদকে এতবড একটা কাফেলা সমভিব্যাহারে বিনা বাধায় আমাদের শহরে প্রবেশ করার সুযোগ দেই তা হলে সারা দেশে আমাদের আর কোনো প্রভাব-প্রতিপত্তি এবং আধিপত্য অবশিষ্ট থাকবে না। লোকেরা মনে করবে, আমরা মহাম্মদের ব্যাপারে ভীত সন্তুক্ত হয়ে পড়েছি। মূলত এটা ছিল কুরাইশদের জন্য মস্তবড় সমস্যা। তারা এতে কিংকর্তব্যবিমৃত হয়ে পড়েছিল। শেষ পর্যন্ত তাদের জাহেলিয়াতের আত্মসন্মানবোধ ও বিদ্বেষই বিজয়ী হয়ে পড়ল। তারা নিজেদের নাক উঁচু রাখার জন্যই সিদ্ধান্ত গ্রহণ করল যে, কোনোক্রমেই এ কাফেলাকে তারা তাদের শহরে প্রবেশ করতে দেবে না:

নবী করীম ক্রাম বনু কা'আবের এক ব্যক্তিকে পূর্বেই সংবাদদাতা হিসেবে প্রেরণ করেছিলেন। কুরাইশদের মনোভাব, ইচ্ছা, তৎপরতা ও গতিবিধি সম্পর্কে জেনে রাসূলে কারীম ক্রাম করেছিত করানোই ছিল তাঁর দায়িত। নবী করীম ব্যবন উসন্থান, মিক্কা মদীনার মধ্যবর্তী একটি স্থান, মদীনা হতে উটের গাড়িতে দু' দিনের পথা পৌছলেন, তখন সেই লোকটি এসে সংবাদ দিল যে, কুরাইশদের লোকেরা পূর্ণ প্রস্তুতি নিয়ে মিক্কার বাইরে উসফানের পথো খী তাওয়া' নামক স্থানে এসে পোঁছে গেছে। আর খালেদ ইবনে ওয়ালিদকে সৈন্যে সুসজ্জিত দুই শত উটের গাড়িসহ ভিসহান হতে মক্কার দিকে আট মাইল দূরতে অবস্থিত। 'কুরাউল গাইম' নামক স্থানের দিকে আগে ভাগে গাঠের দিয়েছে। নবী করীম ক্রাম এর এক কাফেলার সাথে গায়ে পড়ে তর্ক-বিতর্কের পরিবেশ সৃষ্টি করে তালেরকে উত্তেজিত করে তালাই ছিল তাদের উদ্দেশ্য। আর যুদ্ধ সংঘটিত হলে যেন সারা দেশে রটিয়ে দেওয়া যায় যে, এ লোকেরা আসলেই করের উদ্দেশ্যে এসেছিল। যদিও ওমরা করার বাহানা করেছিল। ধেকা দেওয়ার উদ্দেশ্যেই মূলত তারা ইহরাম বেঁধে রয়েছিল।

প্রাপ্ত সংবাদের ভিত্তিতে নবী করীম 🚃 সফরের পথ পরিবর্তন করে দিলেন। সাহাবীগণসহ তিনি অত্যন্ত বন্ধুর দূরতিক্রমা পথ পাড়ি দিয়ে বিশেষ কষ্ট স্বীকার করে হৃদয়েবিয়া নামক স্থানে উপস্থিত হলেন। এ স্থানটি হারামের বিস্তীর্ণ এলাকার সীমান্তে অবস্থিত।

এ স্থানে বনু খুজাআ গোত্রের সরদার বুদায়েল ইবনে ওরকাহ তাঁর গোত্রের কয়েকজন সঙ্গীসহ নবী করীম —— এর নিকট উপস্থিত হলেন। তিনি নবী করীম —— -কে জিজ্ঞেস করলেন, কি উদ্দেশ্যে আপনি এসেছেন; নবী করীম —— উত্তর দিলেন, আমরা কারো সাথে যুদ্ধ করার উদ্দেশ্যে আসিনি। বায়ভুত্তাহর জিয়ারত ও তার তওয়াফ করাই একমাত্র আমাদের উদ্দেশ্য। তারা এ কথাওলো কুরাইশ সর্দারদের নিকট পৌছে দিল এবং হারাম শরীফের জিয়ারত করতে ইচ্ছুক এ কাফেলাকে বাধা না দেওয়ার জন্য তাদেরকে পরামর্শ দিল। কিন্তু কুরাইশ সর্দারর তাদের একগ্রমেমী জিদ ও সিদ্ধান্ত পরিবর্তন করতে রাজি হলো না। তারা কুরাইশদের মিত্র গোত্র সমষ্টি আহবীশ সর্দার হলাইছ ইবনে আলকামাহকে নবী করীম —— এর নিকট

দূতদের পরম্পর আসা-যাওয়া এবং মতবিনিময়ের এ ধারাবাহিকতা চলতে থাকল। এ সময়ে কুরাইশরা চূপে চূপে নবী করীম

এর ক্যাম্পের উপর আক্রমণ চালিয়ে সাহাবীগণকে উত্তেজিত করে তুলত। কোনো না কোনোভাবে এমন কোনো কাজ করতে তাদেরকে বাধা করতে চেষ্টা করতে থাকে, যাতে লড়াই বাধানোর পরিস্থিতি ঘটে। তারা এ ষড়যন্তের ধারাবাহিকতা বহলে রাখে; কিন্তু প্রতিবারই সাহাবীগণের ধর্ম এবং নবী করীম

এর বৃদ্ধিমন্তা, কৌশল তাদের সমন্ত কলাকৌশল ও ষড়যন্ত্রপূলক কার্যক্রম বার্থ করে নিল। একবার ভাদের চরিরীন প্রকাশ জন লোক রাত্রিবেলায় এসে মুসলমানদের তাবুর করে প্রস্তুর বর্ষণ করতে তব্ধ করল। সাহাবীগণ তাদেরকে শ্লেকতার করে নবী করীম

তাদেরকে মুক্ত করেল। নবী
করীম

তাদেরকে মুক্ত করে দিলেন। অন্য এক সময় 'তানমীম' মঞ্জার হারাম সীমার বাইরে অবস্থিত একটি স্থান দিক
হতে আশি জন লোক এসে ঠিক ফজরেরর সময় মুসলমানদের উপর অতর্কিত আক্রমণ করে বসল। তারাও সাহাবীগণের হাতে
বন্দী হলো। কিন্তু নবী করীম

অবশেষে নবী করীম হার্ছ বয়ং হয়রত ওসমান (রা.)-কে দূত বানিয়ে মঞ্কায় পাঠালেন। তাঁর মাধ্যমে কুরাইশ সর্দারদেরকে বলে দিলেন যে, আমি যুদ্ধ করার উদ্দেশ্যে আসিনি। জিয়ারত ও তওয়াফের উদ্দেশ্যে কুরবানির জন্তুসহ এসেছি। আমরা তওয়াফ ও কুরবানি সম্পাদন করে ফিরে যাব। কিন্তু তারা এতে সম্মত হলো না। উপরস্তু তারা হয়রত ওসমান (রা.)-কে আটক করে রাখণ।

এ সময় মুসলমানদের মধ্যে গুজর ছড়িয়ে পড়ল যে, হযরত গুসমান (রা.) শহীদ হয়েছেন। তিনি প্রত্যাবর্তন না করণ্য মুসলমানরা এটাকে সতা বলে বিশ্বাস করলেন। বন্ধুত এটা ছিল একটি কঠিন সংকটময় মুস্ত । অধিক সহ্য করার এবং ছলচাপ বলে থাকার সময় ছিল না। মিক্কায় প্রবেশ করার ব্যাপারটি ছিল সম্পূর্ণ ভিনুতর)। এর জন্য শক্তি প্রয়োগ প্রাথিত ছিল না। কর্বি বিষয়টি যথন দৃত হত্যা পর্যন্ত গড়িয়েছে তখন মুসলিম জনতার যুদ্ধের জন্য প্রস্তুত হওয়া ছাড়া উপায়ার ছিল না। এজনা নবী করীম ক্রেট্র তাল ক্রাইটিলের একতা করে তাদের নিকট হতে এ কথার উপর বাহ আত গ্রহণ করলেন থে, "অতঃপর আমরা এ স্থান হতে মৃত্যু পর্যন্তও পশ্চানপদ হবো না। অবস্থার নাজুকতা লক্ষ্য করলে সহজেই বুঝতে পারা যায় যে, এটা কোনো নগণ্য ধরনের বায় আত ছিল না। মুসলমান ছিল মাত্র চৌদশত জন, সঙ্গে যুদ্ধের সাজ-সরঞ্জাম বা অন্ত-শন্ত ছিল লা। এ সময় তারা নিজেদের আবাসস্থল হতে আড়াইশত মাইল দূরে মক্কার উপকণ্ঠে উপস্থিত ছিলেন। যেখনে শক্রপন্ধ পূর্ণ শক্তিক তাঁদের উপর অভি সহজেই আক্রমণ করতে পারে। আর আশ-পাশ হতে নিজেদের মিত্র ও সাক্ষার করেতে পারে। আর আশ-পাশ হতে নিজেদের মিত্র ও সংক্রাই আক্রমণ করতে পারে। আর বাশ-পাশ হতে নিজেদের মিত্র ও সংক্রাই সমস্ত কাচ্ছেন ই নবী করীম ক্রাইন করে যানে গ্রন্থত প্রত্বত থাকার জন্য বায় আত একজন ব্যক্তি ছাড়া সমস্ত কাচ্ছেন ই নবী করীম ক্রাই এই হলে। মন্ত প্রস্তুত থাকার জন্য বায় আত এবক করতে এক বিশুও কুষ্ঠিত হলে। মাত্র তাদের সমানী নিষ্ঠা ও ঐকান্তিকভা এবং আল্লাহর পথে আজাদান করতে প্রস্তুত থাকার অধিক শাষ্ট ও অকাট্য প্রমাণ এট

অপেক্ষা আর কি হতে পারে? বস্তুত এ বায় আত 'বাইয়াতে রেদওয়ান' তথা আল্লাহর সপ্তোষ লাভের উদ্দেশ্যে আত্মদানমূলক শপথ ও অঙ্গীকার নামে ইসলামের ইতিহাসে স্বর্গাক্ষরে লিপিবদ্ধ রয়েছে এবং তা চিরদিনই ইতিহাসে ভাস্বর হয়ে থাকবে।

পরবর্তীতে জানা গেল যে, হযরত ওসমান (রা.)-এর শহীদ হওয়ার সংবাদ ভুল ছিল। তিনি নিজেই স্ব-শরীরে ফিরে আসলেন। এদিকে কুরাইশদের পক্ষ হতে সুহাইল ইবনে আমরের নেতৃত্বে একটি প্রতিনিধি দল সন্ধির ব্যাপারে আলোচনার জন্য নবী করীম — এর ক্যাম্পে উপস্থিত হলো। নবী করীম — ও তার সঙ্গী-সাধীদেরকে মক্কায় প্রবেশ করতেই দেওয়া হবে না— এরূপ জিল ও একওয়েমী মনোভাব তারা পরিত্যাগ করেছিল। অবশ্য নিজেদের নাক উঁচু রাখার জন্য তারা বারংবার ওধু বলতে লাগল, আপনি এ বৎসর ফিরে যান। আগামী বৎসর আসতে পারেন। দীর্ঘ আলাপ-আলোচনার পর নিম্নলিখিত শর্তাবনির ভিত্তিতে সন্ধি চুক্তি স্থাপিত হলো—

- দশ বৎসর যাবৎ উভয়ের মধ্যে যুদ্ধবিগ্রহ বন্ধ থাকবে। এক দল অপর দলের বিরুদ্ধে গোপনে বা প্রকাশ্যে কোনো প্রকার তৎপরতা চালাবে না।
- ৩. আরবের গোত্রসমূহ উপরিউক্ত পক্ষদ্বয়ের যে কোনো একটির সাথে মিত্রতা স্থাপন করতে পারবে।
- ৪. মুহাম্মদ ক্রে এ বংসর ফিরে যাবেন এবং আগামী বংসর ওমরা পালন করার উদ্দেশ্যে আগমন করে তিন দিন মক্কায় অবস্থান করতে পারবেন। তবে অন্ত্র-শব্রের মধ্যে মাত্র একখানা করে তরবারি নিয়ে আসতে পারবেন। এতদ্যতীত অন্য কোনো যুদ্ধ-সরঞ্জাম সঙ্গে আনতে পারবেন না। এ তিন দিনের জন্য মক্কাবাসীরা তাদের জন্য শহর খালি করে দেবে। যেন কোনোরূপ সংঘাত হওয়ার আশংকা না থাকে। কিন্তু তারা এখান হতে ফিরে যাওয়ার সময় কোনো এক ব্যক্তিকেও সঙ্গে করে নিয়ে যেতে পারবেন না।

যে সময় এ সন্ধি চুজির শর্তসমূহ ঠিক করা হচ্ছিল, তখন মুসলমানদের সমগ্র বাহিনী উদ্বিগু ও অদ্বির হয়ে পড়েছিল। যে সব কল্যাণকর দিকের উপর দৃষ্টি রেখে নবী করীম এ শর্তসমূহ যেনে নিয়েছিলেন, অন্য কারো দৃষ্টি সেই সুদূরপ্রসারী লক্ষ্যের উপর নিবন্ধ ছিল না। ফলে এই সন্ধির পরিণতিতে যে মহান কল্যাণ সাধিত হতে যাচ্ছিল, তা কেউই অনুধাবন করতে পারছিলেন না। কাফের কুরাইশগণ এ শর্তসমূহকে নিজেদের সাফলা মনে করে আত্মপ্রশান্তি লাভ করেছিল। কিন্তু মুসলমানদের মনে প্রশ্ন জেগেছিল— আমরা দুর্বল দেখে এই অপমানকর শর্তসমূহ মেনে নেব কেনঃ হযরত ওমর ফারুক (রা.)-এর ন্যায় একজন সুন্ধান্দী ও দূরদৃষ্টি সম্পান্ন জননেতার অবস্থাও সীমাহীন উদ্বেগজনক ছিল। তিনি বলতে লাগলেন, ইসলাম কবুল করার পর আমার দিলে কথনো কোনো রূপ সংশয় মাথাচাড়া দেয়নি। কিন্তু এ সময় আমিও তা হতে রক্ষা পেলাম না। তিনি অদ্বির হয়ে হযরত আবৃ বকর (রা.)-এর নিকট উপস্থিত হয়ে বললেন, বৌ করীম কর্তিক ক্রাণ্ড নানা কি মুসলমান নই। তারা কি মুশারিক নয়ণ তা হলে আমরা আমাদের দীনের বাাপারে এ অপমান ও লাঞ্জনা মাথা পেতে নেব কেনঃ হযরত আবৃ বকর (রা.) বললেন, হে ওমর: তিনি স্ভিই আল্লাহর রাসূল। আল্লাহ কথনো তাকে বিপথগামী করবেন না। এটা তনে তিনি আর ধর্য ধারণ করতে পারলেন না। তিনি নবী করীম এ এপুণ্ডলো করলেন। তিনিও তাঁকে ঠিক সেই জবাবই দিলেন— যা দিয়েছিলেন হযরত আবৃ বকর (রা.)।

আলোচ্য সন্ধি চুক্তির দুটি বিষয় লোকদের মনে সর্বাধিক ব্যাকুলতার সৃষ্টি করেছিল। এর একটি হলো দুই নম্বর শর্ত। লোকদের মতে এটা সুস্পষ্টরূপে সমতা ভঙ্গকারী শর্ত। মন্ধা হতে পালিয়ে আসা লোককে যদি আমরা ফিরিয়ে দিতে বাধ্য হই তা হলে মদীনা হতে পালিয়ে আসা লোককে তারা ফিরিয়ে দেবে না কেন্ নবী করীম 

া বিষয়ে বলনে, আমাদের নিকট হতে যাবা, তারা কি আমাদের কোন কালে অসাবে। আল্লাহ তা'আলা তাদেরকে আমাদের হতে দূরে রাশুন, এতেই তো মঙ্গল। আর তাদের নিকট হতে যারা পালিয়ে আমাদের নিকট আসবে, আমরা যদি তাদেরকে ভিরিয়ে দেই তা হলে আল্লাহ তা'আলা তাদের মুক্তি ও নিকৃতির বিকল্প কোনো পথ সৃষ্টি করে দেবেন।

তা ছাড়া চতুর্থ শর্তটিও লোকেরা সন্তুষ্ট চিত্তে মেনে নিতে পারেনি। মুসলমানরা মনে করতেছিলেন যে, এই শর্তটি মেনে নেওয়ার অর্থ হলো আমরা সমন্ত আরবদের সমুদ্রে বার্থ মনোরথ হয়ে ফিরে যাছি। এতদ্বাতীত আরো একটি প্রশু উব্রভাবে দেখা দিয়েছিল। নবী করীম হার্ম পুরে দেখিছিলেন যে, আরম মন্তব্যায় করায় করে । অথচ বাস্তবে আমারা তওয়াফ না করে ছিরে বাওয়ার পর্ত মেনে নিছি। নবী করীম হার্ম লোকদেরকে বুঝাদেন, এ বংসরাই তওয়াফ করা হবে। ম্বপ্লে তা তো স্পষ্ট করে দেখানো হয়নি। সন্ধির শর্তানুযায়ী এ বংসর না হলেও আগামী বংসর তো ইনশাআল্লাহ তওয়াফ করা হবেই।

সিছি চুক্তি স্বান্ধরিত হওয়ার পর নবী করীম সমবেত সাহাবীগণকৈ বললেন, এখনই কুরবানি করে মাথা মুধন করে ফেন এবং ইরবাম খুলে ফেন । কিন্তু একজনও নিজ স্থান হতে নড়নেন না। নবী করীম পরপর তিনবার এ নির্দেশ প্রদান করনেন। কিন্তু সাহাবায়ে কেরাম (রা.) এ সময় যে দুঃখ-বেদনা, হতাশা ও অন্তর্জুলার সুগজীর সমুদ্রে নিমজ্জিত হয়েছিলেন, তাতে একজন লোকের পক্ষেও স্বীয় স্থান হতে এতটুকু নড়াচড়া করাও সম্বরণার হলো না। অখন চনবী করীম সাহাবীগণকে কোনো কাজের নির্দেশ দিয়েছিলেন আর তারা তা পালন করার জন্য সঙ্গে সঙ্গেই সক্রিয় হয়ে উঠেননি, এমনটি রাসুলে করীম বাব্দি করিম বাব্দি করীম বাব্দি করীম বাব্দি করীম বাব্দি করিম এর প্রকাশ করার জন্য না। এ দীর্ঘ সময়ের মধ্যে এরূপ বিশ্বরুক্ত ঘটনার আর কথনো উদ্রেক হয়েন। এতদ দর্শনে নবী করীম বাব্দি করিম হয়ের মধ্যে এরূপ বিশ্বরুক্ত ইয়ে সালামা (রা.)-এর নির্কট তার এ দুঃখ ও ক্ষোভের কথা প্রকাশ করলেন। তিনি তার ক্যান্সে পোটিছ উত্থল মুমিনীন হয়রত উম্বে সালামা (রা.)-এর নির্কট তার এ দুঃখ ও ক্ষোভের কথা প্রকাশ করলেন। হয়বত উমে সালামা (রা.) নিরেদন করলেন, আপনি নিজে গিমে চুপ চাপ আপনার উটটি জবাই করে ফেলুন এবং ক্ষোত্র বাক্ষে আপনার মাথা মুধন করে কেনুন। এর পর সাহাবীগণি নিজেরাই অগ্রসর হয়ে আপনার পদায় অসুসরণ করনে। তারা বুকে নেবে যে, যা কিছু কয়সালা হয়ে গেছে তা আর পবিরতিত হওয়ার মতো নয়। কার্যত হলোও তানই। রাসুলে কারীম বান্ধে এত সময় বান্ধ স্থান করল, চুল কর্তন করাল এবং ইহলাম ভেচ্স ফেলল; কিন্তু এতদসত্ত্বেও তাদের হন্য যেন ফুর্টে হির্দ্ধে, হতাশা ও দুঃখ-ক্ষেতে তাদের কলিজাটা যেন ফেটে গিমেছিল।

অতঃপর এ কাফেলা হুদায়বিয়ার সন্ধিকে নিজেদের ব্যর্থতা ও অপমান-লাঞ্চনার চূড়ান্ত প্রতীক মনে করে মদীনার দিকে প্রত্যাবর্তন করেছিল তখন মঞ্চা হতে প্রায় পঁচিশ মাইল দূরত্বে অবস্থিত যাজনান নামক স্থানে। মতান্তরে কুরাউল গাইম নামক স্থানে। এ সুরাটি নাজিল হলো। এতে মুসলমাল জনতাকে বলা হয়েছে যে, তোমরা এ সন্ধিকে নিজের পরাজয় মনে করনেও আসলে এটাই তোমাদের মহাবিজয়। এ সুরা নাজিল হওয়ার পর নবী করীম া সাম সমস্ত মুসলিম জনতাকে একত্র করে এবং বলন, আজ আমার উপর এমন একটা জিনিস অবতীর্ণ হয়েছে যা আমার নিকট সম্মা দূনিয়া ও তন্মধ্যস্থ স্বকিছুর তুলনায় অধিক মূল্যবান। এরপর তিনি তেলাওয়াত করে তনিয়ে দিলেন এবং বিশেষ করে হয়রত ওমর (রা.)-কে ডেকে তা তনালেন। কেননা হুলায়বিয়ার সন্ধির কারণে তিনিই সর্বাধিক দুঃখিত ও মর্মাহত হয়েছিলেন।

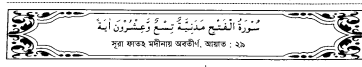
দ্বমানদারগণ আল্লাহ তা'আলার এ মহাবাণী গুনে সন্তুই হয়েছিলেন। পরবর্তীতে অল্পকালের মধ্যেই যখন এ সন্ধির কল্যাণ এক একটা করে প্রকাশ হতে গুরু করল তখন এ সন্ধি যে বাস্তবিকই ইসলাম ও মুসলিমদের জন্য এক মহা বিজয় ছিল তাতে কারো বিন্দুমাত্র সন্দেহ থাকল না। এ সন্ধির কতিপয় কল্যাণকর বিষয়গুলো নিমে উদ্ধৃত হলো–

- ২. মুসলমানদের জন্য আল্লাহর ঘর জিয়ারতের অধিকার মেনে নিয়ে কুরাইশরা যেন আপনা আপনি এটাও স্বীকার করে নিল যে, ইপলাম ধর্ম বহির্ভূত কোনো ব্যবস্থার নাম নয়। তখনও পর্যন্ত যদিও তারা এটাই মনে করে আসছিল; বরং তা আরবে অর্বান্থত ও প্রচলিত ধর্মসমূহের মধ্যে একটি এবং অন্যান্য ধর্মপরায়ণদের নায় হক্ত ও এয়রা অনুষ্ঠানাদি পালন করার অধিকার মুসলমানদেরও রয়েছে। কুরাইশদের এ যাবতকালীন মিথ্যা প্রচারণার ফলে আরববাসীদের মনে ইসলামের বিরুদ্ধে যেই ঘূলা ও বিষ্ণেষ্ঠ জেগে উঠেছিল এ সন্ধি চুক্তির ফলে তা,হ্রাসপ্রাপ্ত হলো।

- ৩. কুরাইশদের পক্ষ হতে যুদ্ধ বন্ধ হওয়ার পর নবী করীম ক্রি ইসলাম অধিকৃত ও প্রভাবাধীন অঞ্চলে ইসলামি রাষ্ট্রকে দৃঢ়ভাবে প্রতিষ্ঠিত করের মুসলমান সমাজকে একটি পূর্ণাঙ্গ সভাতা ও সংকৃতির মর্যাদায় উন্নীত করার অবাধ সুযোগ লাভ করেন। বস্তুত এটা ছিল আল্লাহ তা আলার দেওয়া একটি বড় নিয়ামত। সুরা মায়েদার ভৃতীয় আয়াতে এ নিয়ামত সম্পর্কেই আল্লাহ তা আলা ইরশাদ করেছেন— আজ আমি তোমাদের দীনকে তোমাদের জন্য পরিপূর্ণ করে দিলাম। আমার নিয়ামত তোমাদের প্রতি সম্পূর্ণ করে দিলাম। এবং ইসলামকে তোমাদের দীন হিসেবে মনোনীত করে নিলাম।
- ৪. সুনীর্ঘ দশ বৎসরকাল যুদ্ধ বন্ধ হওয়ার চুক্তি ইওয়ায় মুসলমানরা পূর্ণ নিরাপত্তা ও নিকয়তা লাভ করলেন। এর ফলে তারা আরবের সর্বাধিক ও সর্বাঞ্চলে বিস্তৃতি লাভ করত অবাধে ইসলাম প্রচার করার সুযোগ পেলেন। হলায়বিয়ার সদ্ধি চুক্তি স্বাক্ষরিত হওয়ার পূর্বে উনিশ বৎসরে যত সংখ্যক লোক ইসলাম গ্রহণ করেছিল, এর পর মাত্র দু বৎসরে তার অনেক বেশি সংখ্যক লোক ইসলামের সুশীতল ছায়াতলে আশ্রয় গ্রহণ করে। হলায়বিয়ার সদ্ধিকালে নবী করীম ত্রাক্র নথা করি সংখ্যক লোক ইসলামের সুশীতল ছায়াতলে আশ্রয় গ্রহণ করে। হলায়বিয়ার সদ্ধিকালে নবী করীম ত্রাক্র সঞ্জী ছিলেন মাত্র চৌদ্দশত জন মুসলমান। আর এর মাত্র দুই বৎসর পরই কুরাইশদের চুক্তিতঙ্গের ফলে নবী করীম ত্রাক্র যথন মঞ্জার উপর চড়াও হলেন, তখন দশ হাজার লোক তার অনুগত বাহিনীর অন্তর্ভুক্ত ছিল। হলায়বিয়ার সদ্ধির ফলেই এটা সম্ভবপর হয়েছিল।
- ৫. কুরাইশদের সাথে সন্ধি হয়ে যাওয়ায় মদীনায় ইসলামি রাষ্ট্র দক্ষিণ দিক [মকা] হতে সম্পূর্ণ নিশ্চিত্ততা লাভ করল। এতে বড় একটি ফায়দা সাধিত হলো যে, মুসলিমগণ উত্তর আরব ও মধ্য আরবের সমস্ত বিরোধী গোত্রগুলাকে অতি সহজেই অধীন করে নিতে সক্ষম হলো। হৃদায়বিয়ার সন্ধি চুক্তি স্বাক্ষরিত হওয়ার পর মাত্র তিনটি মাসই অতিবাহিত হয়েছিল। এর য়ধ্যেই ইহুদিদের শক্তিকেন্দ্র খায়রর জয় হয়ে গেল। অতঃপর ফাদাক, ওয়াদীউল কুরা, তাইমা ও তাবুকের ইহুদি জনবসতিসমূহ ইসলামি রাষ্ট্রের অধীনে এসে গেল। এ ছাড়া মধ্য আরবের যেসব গোত্র ইহুদি ও কুরাইশদের সাথে জোটবন্ধ হয়েছিল তারাও একে একে মুসলমানদের অধীনতা পাশে বন্দী হয়ে গেল। এভাবেই হলায়বিয়ার সন্ধি মাত্র দৃটি বৎসরের মধ্যেই সমগ্র আরবের শক্তির ভারসায়্য এমনভাবে বদলিয়ে দিল য়ে, কুরাইশ ও মুশরিকদের শক্তি চাপা পড়ে গেল এবং ইসলামের সর্বাত্বক বিজয় অবধারিত হয়ে পড়ল।

মূলত মুসলমানরা যে সন্ধিকে নিজেদের ব্যর্থতা এবং অপমানজনক মনে করত এবং কুরাইশরা নিজেদের চরম সাফলা ও সন্মান মনে করত তার বিপুল কল্যাণময় অবদানসমূহ উল্লিখিতভাবে ছিল। উক্ত সন্ধিতে যে বিষয়টি সর্বাধিক দুঃসহ ও বেদনাদায়ক ছিল এবং যেটাকে-কুরাইশরা স্বীয় মর্যাদা ও বিজয়ের হেতু বলে ধারণা পোষণ করত তাহলো মন্ধা হতে প্রাণে বেঁচে মদীনায় পলায়নকারী লোকদেরকে কুরাইশদের হাতে সোপর্দ করার এবং মন্ধায় যাওয়া লোকদেরকে ফিরিয়ে না দেওয়ার শর্ত।

কিছু মূলত বিষয়টি ছিল- মানুষ ভাবে একটা, আর হয় তার বিপরীতটার মতো অর্থাৎ স্বল্পকালের মধ্যেই এ অসম শর্তাট কুরাইশদের সম্পূর্ণ স্বার্থবিরোধী প্রমাণিত হলো। সদ্ধির অল্প কিছুদিন পরই মঞ্জা হতে আবৃ বসীর নামক একজন মুসলমান কুরাইশদের বনীশালা হতে মুক্ত হয়ে পালিয়ে মদীনায় উপস্থিত হন। নবী করীম সদ্ধির শর্তানুযায়ী তাঁকে কুরাইশদের হাতে তুলে দিলেন। হযরত আবৃ বসীর (রা.)-কে মঞ্জায় ফিরিয়ে নেওয়ার জন্য যেসব লোক এসেছিল মঞ্জায় যাওয়ার পথে তিনি তাদের একজনকে হত্যাপূর্বক পালিয়ে লোহিত সাগরের মরু অঞ্চলে গিয়ে গোপন আন্তানা গাড়লেন। তাঁর অবস্থানহুলের পাশ দিয়ে কুরাইশদের ব্যবসায়ী কাফেলা সিরিয়া যাতায়াত করত। পরবর্তীতে যে কোনো মুসলামনই কুরাইশদের ছোবল হতে পালিয়ে যেতে সক্ষম হতো সে-ই হযরত আবৃ বাসীরের আন্তানায় গিয়ে ভিড়ত। ধীরে ধীরে তাদের সংখ্যা সন্তরে গিয়ে পৌছল। তাঁরা সুযোগমতো কুরাইশদের ব্যবসায়ী কাফেলার উপর আক্রমন চালিয়ে লুটপাট করতে তরু করেন। তাঁরা যেতে স্মদিনার ইসলামি সরকার হতে বিচ্ছিন্ন ছিলেন সেহেতু নবী করীম — এর উপর এর দায়-দায়িত্ব বর্তালো না। এ বিপদের মাকাবিলা করতে না পেরে পরিশেষে কুরাইশরা নিজেরাই নবী করীম — এর নিকট এ শর্তটি বাতিলের অনুরোধ জানাল। অবশেষে হ্যরত আবৃ বাসীর (রা.) এবং তাঁর সহযোগীরা নস্মুবৃত্তি পরিহার করে মদীনায় চলে আসলেন। এরপেই এ অসম চক্তির তির অবসান হয়।



#### بسم اللَّهِ الرَّحْمُنِ الرَّحِيْمِ পরম করুণাময় ও দয়ালু আল্লাহর নামে শুরু করছি

#### অনুবাদ :

- े . ﴿ ﴿ إِنَّا فَتَحْنَا لَكَ قَضَيْنَا بِفَتْحِ مَكَّةَ وَغَيْرِهَا مَا اللَّهُ فَضَيْنَا بِفَتْحِ مَكَّةَ وَغَيْرِهَا ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّ الْمُسْتَقْبِلَ عَنْوَةً بِجِهَادِكَ فَتَحًا مُّبِيْنًا
- ليَغْفَرُ لَكَ الثُّلُهُ بِجِهَادِكَ مَا تَقَدُّمُ مِنْ ذَنَّبِكَ وَمَا تَاخُّرُ مِنْهُ لِتَرْغَبُ أُمَّتُكَ فِي الْجِهَادِ وَهُوَ مُزَوَّلُ لِعِصْمَةِ ٱلآنْبِياءِ عَلَيْهِمُ الصَّلُوةُ وَالسَّلَامُ بِالدَّلِيسُلِ الْعَقَلِيِّ الْقَاطِعِ مِنَ الذَّنوُبُ وَاللَّامُ لِلْعَلَّةِ الْغَائِيَّةِ فَمَدْخُولُهَا مُسَيَّدُ لَا سَبَبُ وَيُتِّمُّ بِالْفَتْعِ الْمَذْكُورِ نعْمَتُهُ إِنْعَامَهُ عَلَيْكَ وَيَهْدِيَكَ بِهِ صَرَاطًا طَرِيْقًا مُسْتَقَيْمًا يُثَبِّتَكَ عَلَيْه وَهُو ديْنُ ٱلاسْلَام .
- ण<u>्जात आतार वा आना आभगाक प्राराण कतरक ठान</u> क. <u>وَيَنْصُرَكَ اللَّهُ بِهِ نَصْرًا عَزِيْزًا ـ نَصْرًا ذَا عِزُ</u> لاَ ذلُّ مَعَدً ـ
- قُلُوب الْمُوْمِينِينَ لِيبَزْدَادُواْ ايْمَانًا مَسَعَ ايْمَانِهَمْ ط بِشَرَائِعِ الدِّيْنِ كُلَّمَا نَزَلَ وَاحِدَةً مِنْهَا أَمَنُواْ بِهَا وَمِنْهَا الْجِهَادُ وَلِلُّه جُنُودٌ السَّمُوْت وَالْأَرْضَ ط فَلَوْ أَراَدَ نَصَرَ دِيْنِهِ بِغَبْرِكُمَّ لِفعُل وَكَانَ اللَّهُ عَلَيْمًا بِخَلْقِهِ خَكَيْمًا فِي صُنعه أَى لَمْ بَزَلْ مُتَّصفًا بِذُلكَ.

- দান করেছি। আমি আপনার জন্যে মক্কা বিজয় এবং অন্যান্য বিজয়ের সিদ্ধান্ত করে রেখেছি যা আপনি ভবিষ্যতে আপনার জিহাদের সাধনা ও ক্রেশের মাধ্যমে সৃষ্টি করবেন। সুস্পষ্ট বিজয় সুস্পষ্ট ও প্রকাশ্য [বিজয়] :
- ্প ২. [হে রাসূল!] আল্লাহ তা'আলা যেন আপনাকে ক্ষমা করে দেন আপনার জিহাদের মাধ্যমে আপনার অতীত ও ভবিষ্যতের ক্রটিসমহ ক্ষমা করে দেন যাতে করে আপনি আপনার উত্মতকে জিহাদের প্রতি উদ্বদ্ধ করতে পারেন : নবীগণের নিম্পাপ হওয়া অকাটা আকলী দলিল দারা প্রমাণিত হয়েছে। সেহেত অত্র আয়াতের তাবীল [সমাধানমূলক ব্যাখ্যা] করা হবে। 🕽 বর্ণটি এখানে [আয়াতে] হকুমের উদ্দেশ্যে তার কারণ বর্ণনার জন্য ব্যবহৃত হয়েছে। সূতরাং এটা 🚅 -এর উপর দাখিল হয়েছে ; 🚅 -এর উপর নয় ৷ এবং তিনি পূর্ণ করে দেন ৷ উল্লিখিত বিজয়ের মাধ্যমে তাঁর নিয়ামত- তাঁর নিয়ামত প্রদান- আপনার প্রতি এবং আপনাকে দেখাতে পারেন তা দারা এমন পথ - রাস্তা, যেটা সহজ-সরল অর্থাৎ তার উপর আপনাকে প্রতিষ্ঠিত রাখতে পারে। আর তা হলো দীন ইসলাম।
  - দ্বারা- পূর্ণ শক্তিতে সাহায্য সম্মানসমৃদ্ধ সাহায্য যাতে সামানাতম অপমান নেই লাঞ্জনা নেই।।
- যেন তাদের ঈমানের সঙ্গে আরো ঈমান বন্ধি পায়, দীনের বিধানাবলি সম্পর্কে ৷ তা এভাবে যে, যখনই কোনো বিধান নাজিল হয়েছে তখনই তারা তার প্রতি ঈমান এনেছেন। আর ঐসর বিধান সমষ্টির অন্যতম হলো জিহাদ। ভমঞ্চ এবং নভোমগুলের বাহিনীসমূহ আল্লাহ তা আলার জন্যই সত্রাং তিনি তোমাদের ব্যতীত অন্য কারো দারা তাঁর দীনকে সাহায্য করার ইচ্ছা করলে তা তিনি অবশাই করতে পারেন। আর আল্লাহ তা আলা মহাজ্ঞানী- তাঁর সষ্টিকলায় প্রজ্ঞাময় - তাঁর শিল্পকার্যে, অর্থাৎ সর্বদাই তিনি এসব গুণে গুণান্তিত থাকেন।

# তাহকীক ও তারকীব

धाता कदात উद्मिगा रत्ना এकि : فَعُولُهُ إِنَّا فَتَحَمَّا لَكَ فَتَحًّا صَبِينًا ﴿ وَاللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَبِينًا كَ فَتَحًّا صَبِينًا كَ وَتَعَالَمُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَّهُ وَاللَّهُ وَاللّ

সংশয় : غَنْعُ বা বিজয় দ্বারা উদ্দেশ্য হলো মক্কা বিজয় আর মক্কা বিজয় সর্বসন্মাতিক্রমে ৮ম হিজারিতে হয়েছে। আর এই সূরা হলায়বিয়া থেকে প্রত্যাবর্তনকালে كَرَاعِ ٱلْفَكْتِمِ যা মক্কা থেকে ২৫ কিলোমিটার দূরত্বে অথবা কারো মতে كَرَاعِ ٱلْفَكْتِمِ गाমক হানে ৬৯ হিজারিতে অবতীর্ণ হয়েছে, এখন সংশয় হলো যে, ৮ম হিজারিতে সংঘটিতব্য ঘটনাকে ৬৯ হিজারিতে এই তথা মাধীর সীগাহ দ্বারা কেন ব্যক্ত করা হলো।

নিরসন: মুফাসসিরগণ এই সংশয়ের তিনটি জবাব দিয়েছেন। যথা~

- ১. প্রথম জবাব তো সেটাই যার দিকে আল্লামা মহল্লী (র.) نَتَخْتَا এর তাফসীর نَشَرَبُنَ দ্বারা করে সেদিকে ইঙ্গিত করেছেন। এই জবাবের সার হলো فَنْ দ্বারা উদ্দেশ্য হলো فَيُنْ الأَرَّلِ তথা আলমে আযদের ফয়সালা অর্থাৎ الله المَّارِّلِ আর أَنْ المَارِّلِ আর فَي الأَرْلِ আর فَي الأَرْلِ الله المَّارِّلِ اللهُ المَّارِّلِ اللهُ المَارِّلِ اللهُ اللهُ
- ২. দ্বিতীয় জবাব হচ্ছে মক্কা বিজয় হওয়াটা সুনিন্চিত হওয়ার কারণে মাযীর শব্দ দ্বারা ব্যক্ত করা হয়েছে। কেননা যা ঘটা সুনিন্চিত হয় তাকে মাযীর শব্দ দ্বারা ব্যক্ত করা হয়। এই সুরতে মাযীর শব্দ দ্বারা ব্যক্ত করাটা মাযাযী হবে এবং এটা الصُّورُ وَمُنْخَ فِي الصُّورُ وَمُنْخَ فِي الصُّورُ
- ৩. তৃতীয় জবাব হলো মূলত হুদায়বিয়ার সন্ধিই হলো বিজয়। কেননা হুদায়বিয়ার সন্ধিই মক্কা বিজয় ও অন্যান্য বিজয়ের কারণ হয়েছিল। মহানবী 🊃 -ও হুদায়বিয়ার সন্ধিকেই مَنْتُ مُنِينٌ বা সুস্পষ্ট বিজয় বলেছেন।
- নামক স্থানে যখন এই সূরা অবতীর্ণ হলো তখন তিনি সাহাবায়ে কেরামকে তেলাওয়াত করে তনালেন, সে সময় হযরত ওমর (রা.) বললেন, হে আল্লাহর রাসূল এটাও কি فَنَحَ مُبِينَ ؛ নবী করীম কলেনে, সেই সন্তার শপথ। যার হাতে আমার প্রাণ, এটাই مُبِيِّنَ ﴿ يُعَامُ مُبِينَا وَالْمَاكِمَ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّال
- হ এর অর্থ হলো-জোর জবরদপ্তি করে নিয়ে নেওয়া, তরবারির মাধ্যমে অর্জন করা। এভাবে মক্কা বিজয় হয়েছে বলে ইমাম আযম (র.) ও ইমাম মালেক (র.) অভিমত প্রকাশ করেছেন। কিন্তু ইমাম শাক্ষেয়ী (র.) বলেন যে, সন্ধির মাধ্যমে মক্কা বিজয় হয়েছে।
- এর তাফসীর بَرِّنَ (এর তাফসীর بَرِّنَ) আর্থ হয়েছে مُبِيِّنَ । قَوْلَمُ وَيَقْتَا অর্থ নয় । مُبِيِّنَ অর্থ হয়েছে مُبِيِّنَ (এই مُبِيِّنَ عَلَيْ اللهِ عَلَيْهِ عَلِيهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلِيهِ عَلَيْهِ عَلِيهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلِيهِ عَلَيْهِ عَلِيهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلْهِ عَلَيْهِ ع
- الْمُسْتَغَيِّلُ वाठीठ तसरह; उपने : बें वाठीठ तसरह; उपने الْمُسْتَغَيِّلُ वाठीठ तसरह; उपने الْمُسْتَغَيِّلُ مَ مَنْتُمُ الْمُسْتَغَيِّلُ वाठीठ तसरह; उपने الْمُسْتَغَيِّلُ वाठीठ तसरह; उपने الْمُسْتَغَيِّلُ مَا الْمُسْتَغَيِّلُ
- এর সাপে । এ বাক্য বৃদ্ধিকরণ দারা একটি উহ্য প্রশ্নের জবাব দেওয়া উদ্দেশ্য । এবাক্য বৃদ্ধিকরণ দারা একটি উহ্য প্রশ্নের জবাব দেওয়া উদ্দেশ্য । এম শ : قَنْعُ مَكَمُ ' এর সম্পর্ক বা নিসবত আল্লাহ তা'আলা নিজের দিকে করেছেন, আর مَنْفِرَتُ -এর সম্পর্ক রাস্ল -এর পবিত্র সন্তার সাথে করা হয়েছে । এর অর্থ হলো মক্কা বিজয় যা আল্লাহ তা'আলার কর্ম এটা রাস্ল -এর ভিন্ন এর ইল্লত, আর এটা ঠিক নয় । কেননা একজনের কর্ম অন্যের জন্য ইল্লত হতে পারে না । কাজেই মক্কা বিজয়ের উপর রাস্ল -এর ভিন্ন এর ভ্রেমিটা সঠিক নয় । এ প্রশ্নের সমাধানকল্লেই মুক্সাসনির (র.) بجهاول বৃদ্ধি করেছেন ।

উত্তর: উত্তরের সার হলো অনুস্রান্থ এর সম্পর্ক মন্ধা বিজয়ের সাথে। অর্থ হলো– মন্ধা বিজয় তো আল্লাহ দিয়েছেন; কিছু এর প্রকাশ্য কারণ ও মাধ্যম হলো আপনার জিহাদ করা। এ পদ্ধতিতে স্বরং তার ফে'ল তার মাগফেরাতের ইল্লত হলো, আল্লাহ তা'আলার নয়। আর এটা বৈধ। কাজেই এখন কোনো প্রশ্ন অবশিষ্ট থাকে না। এটাও একটি উহ্য প্রদের সমাধান। প্রশ্ন হলো নবীগণ মাসুম তথা নিম্পাপ হয়ে থাকেন, এরপর রাস্ন : قُــوُلُــهُ هُـوَ مُـؤُولُ مَا اللهِ এর মাগফেরাত তথা গুনাহসমূহ ক্ষমা করার কি অর্থ হতে পারে?

উত্তর : উত্তর হলো এতে ব্যাখ্যার অবকাশ রয়েছে-

- ১, প্রথমত এই সম্বোধন যদিও রাসূল (ক্রা) -কে করা হয়েছে; কিন্তু এর ঘারা উদ্দেশ্য হলো উন্মতে মুহাম্মানী। যাতে করে তারা জিবাদে আয়বী হয়।
- ৩. ভূতীয়ন্ত অথবা مُغْمِرُتُ দ্বারা উদ্দেশ্য হলো পর্দা। অর্থ হলো আপনার এবং আপনার থেকে ভনাহ প্রকাশ পাওয়ার মাঝে পর্মা দ্বারা আবরণ দিয়ে দিব যাতে করে আপনার থেকে ভনাহ প্রকাশ না পেতে পারে।
- এটা জিহাদের উপর মাগফেরাত مُرِّتَّبٌ হওয়ার ইন্নত। অর্থাৎ জিহাদের উপর মাগফেরাত : هَوْلُهُ لِـتَـرْغَبَ ٱمُتَّتَك عرب হওয়ার কারণে আপনার উমত জিহাদের উপর আগ্রাহান্তিত হবে।

- अत जाजरु रता। يَغْنِرُ -এत जिल : فَوُلَهُ وَيُسَمَّ

َ عُوْلُهُ يُكُمِّنُكُ وَ এটার বৃদ্ধিকরণ দারা একটি প্রশ্নের জবাব দেওয়া উদ্দেশ্য। প্রশ্ন হলো তিনি তো সূচনালগ্ন থেকেই হেদায়েঁতপ্রাপ্ত ছিলেন। এরপরও তাঁর সম্পর্কে مُسَمِّنَا مُسْمَنِّيْتَا কনার উদ্দেশ্য কিং

উত্তর : জবাবের মূলকথা হলো হেদায়েত দ্বারা উদ্দেশ্য হলো হেদায়েতের উপর স্থায়িত্ব লাভ করা।

-এর नग्र । এ আর এবানে - مُنْصُرُ : की।ও একটি উহ্য প্রশ্নের উত্তর, প্রশ্ন হলো عَرَيْرُ को।ও এক निषक : نُصَرَ : -এর সিফত হয়েছে । مَا مُعَامِّدُ अत সিফত হয়েছে ।

উত্তরের সারহলো عَبِرُنْد এটা وَعَمِيْل এর ওজনে । আর عَبِيْن -এর ওখনটা নিসবত বর্ণনা করার জন্যও আসে । ঘেমন غَرِيْن [আমি তাকে ফিসকের দিকে নিসবত করেছি বা আমি তাকে ফাসেক বলেছি ।] এমনিভাবে এখানেও عَرِيْن হলে عَرِيْن ই عَرَيْنَ اللّهِ عَرِيْنِ اللّهِ اللّهِ عَرِيْنَ إِنْ اللّهِ اللّهِ عَرْقَالُ وَرَّعَيْزُ اللّهِ عَرْ

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

পূর্ববর্তী স্বার সাথে সম্পর্ক : পূর্ববর্তী স্বায় কাফেরদের বিরুদ্ধে জিহাদের কথা ছিল, জিহাদের প্রেক্টিতে মুনাফিকরা মুসলমানদের বিরুদ্ধে যে বড়যন্তে লিণ্ড ছিল, প্রসন্ধক্রমে তারও উরেখ করা হয়েছে, অবশেষে তাদের বার্থতার কথাও ঘোষণা করা হয়েছে। আর আলোচা সুরায় মুসলমানদের বিজয়ের সুসংবাদ রয়েছে। প্রকৃত মুমিনদের তণাবলির উল্লেখ রয়েছে মুমিনদের ইখলাস, তাগা-ভিতিফা, ধর্ম ও সহনশীলতা, আল্লাহ তা'আলার প্রতি আনুগাতা এবং প্রিয়নবী 
ব্রুদ্ধি এবং মহান বিজয় দান করেছেন, তার উপ্লেখ রয়েছে। একখানি হাদীসে রয়েছে, হয়রত জিবরাঈল (আ.) যবন এ সুরা নিয়ে অবতরণ করেন, তথন তিনি হয়বত রাসুলে কারীম 
ব্রুদ্ধি এবং মহান বিজয় দান করেছেন, তার উপ্লেখ রয়েছে। একখানি হাদীসে রয়েছে, হয়রত জিবরাঈল (আ.) যবন এ সুরা নিয়ে অবতরণ করেন, তথন তিনি হয়বত রাসুলে কারীম 
ব্রুদ্ধি এবং মহান বিজয় দান করেছেন, তার উপ্লেখ রয়েছে। একখানি হাদীসে রয়েছে হারত জিবরাঈল (আ.) যবন এ বিশ্ববর্তী 
ব্রুদ্ধিত যুসলমানগণকে বিজয়ের সুসংবাদের জনো মোবারকবাদ দান করেন।

যেহেতু কাফেরদের সঙ্গে মঞ্জার অদূরে অবস্থিত হদায়বিয়া নামক স্থানে শান্তি-চুক্তি সম্পাদিত হয়, আল্লাহ তা'আলা এ শান্তি চুক্তিকেই 'প্রকাশ্য বিজয়' বলে অভিহিত করেছেন। আর এ সূরায় সে ঐতিহাসিক মহান বিজয়ের সুসংখাদ রয়েছে, তাই এর নামকরণ করা হয়েছে– 'সূরাতুল ফাত্ই'। 'ফাত্ই' শব্দের অর্থই হলো বিজয়।

এখানে আরো একটি বিষয় বিশেষভাবে প্রণিধানযোগ্য, যদিও মক্কা বিজয় হয় এ ঘটনার দু'বছর পর, কিন্তু কাফেরদের সঙ্গে যে শান্তি-চুক্তি হয়েছিল, তা-ই মক্কা বিজয়ের কারণ হয়েছে। আর এজন্যেই আলোচ্য সূরায় হুদায়বিয়ার সন্ধিকে সুস্পষ্ট বিজয় বলে আখ্যায়িত করা হয়েছে। দ্বিতীয়ত সাহাবায়ে কেরাম প্রিয়নবী —— এর প্রতি যে মহক্বত এবং আনুগতাের পরিচয় দিয়েছেন এবং আল্লাহর রাহে প্রাণশ জিহাদের শপথ গ্রহণ করেছেন, তজ্জনাে আল্লাহ তা'আলা সাহাবায়ে কেরামের প্রতি তার সন্তুষ্টির কথাও ঘােষণা করেছেন এ সূরায়।

উপরোক্ত্রিষিত ৪টি আয়াতের শানে মুন্দ : হযরত কাতাদা (র.) বলেন, হযরত আনাস (রা.) ওঁদের নিকট বর্ণনা করেছেন । নি করীম আ যখন হুদায়বিয়ার সিদ্ধিচ্জি সমাপন করার পর মদীনায় ফিরে যাচ্ছিলেন তথন দৈ এই টি হতে দুইত পর্যন্ত নাজিল হয়েছিল। বাহ্যিক দৃষ্টিতে অসম চুক্তিতে সম্মত হওয়ার কারণে নবী করীম আ এর সাথে সাহাবীগণ যথেষ্ট মান-অভিমান ও ক্ষোভ প্রকাশ করেছিলেন। যদিও নবী করীম আ এর প্রতি আনুগত্য প্রকাশ করে শেষ পর্যন্ত সাহাবীগণ হুদায়বিয়াতেই ইহরাম ভেঙ্গেছিলেন এবং কুরবানি করেছিলেন। তথাপি তাদের অন্তর্জ্জালা এতটুকু প্রশমিত হয়নি। সুতরাং আয়াতসমূহ নাজিল হওয়ার পর নবী করীম আ সাহাবীগণকে একত্র করে তনিয়ে দিলেন যাতে তারা মানসিক শান্তি লাভ করল– তাদের অন্তর্জ্বরের ক্ষোভ ও দুঃখ মুছে গেল।

হধরত মুকাতিল ইবনে সুলায়মান (র.) হতে বর্ণিত আছে যে, যখন আল্লাহর বাণী - "بَعْنَالُ بِيْ رَلَا بِكُمْ" নাজিল হলো তখন মুনাফিক ও মুশারিকরা খুব আনন্দিত হলো। তারা কটুক্তি করে বলতে শুরু করল, যে লোক তার নিজের এবং তার সাহাবীদের ব্যাপারে কি আচরণ করা হবে, তার কোনো হদীস দিতে পারে না, আমরা কিভাবে তার অনুসরণ করতে পারি? এ সময় নুবী করীম হুলায়বিয়া হতে প্রত্যাবর্তনকালে নাজিল হয় - إِنَّا نَتَحْنَالُكُ تَنْتُمْ كُبُيْنًا النّ

-[ফাতহুল কাদীর, কুরতবী]

হয়রত আতা (রা.) বলেন, হয়রত ইবনে আব্বাস (রা.) বর্ণনা করেছেন যে, যখন আয়াতে কারীমা— رَمَا لَرْنِي مَا لَهُ بِي مَا لَهُ بِي الْمَارُ بِي مَا لَهُ إِنْ بِكُمْ إِلَا بِكُمْ إِلَى إِلَا بِكُمْ إِلَى إِلَى إِلَى اللهُ عَلَى إِلَا بِكُمْ إِلَى اللهُ عَلَى الله

উদ্রিখিত আয়াতসমূহের সাথে সংশ্রিষ্ট ঘটনা বা হুদায়বিয়ার কাহিনী: আলোচা আয়াতসমূহের সাথে সংশ্রিষ্ট ঘটনা হলো-'সোলহে হুদায়বিয়াহ' বা হুদায়বিয়ার সন্ধি। সুরার আলোচনার প্রারম্ভে উক্ত ঘটনার মোটামূটি আলোচনা করেছি। এখানে উল্লিখিত আয়াতসমূহের মর্মার্থ অনুধানার্থে পুনরায় বিস্তারিতভাবে তা উল্লেখ করা হলো।

নবী করীম 🚐 -এর মদীনায় হিজরতের পর দীর্ঘ পাঁচটি বৎসর মন্ধার মুশরিকদের বিরোধিতার কারণে রাসূলুরাহ 🚎 ও তদীয় সাহাবীরা মন্ধায় সফর করতে পারেননি। ফলে বায়তুরাহর জিয়ারতে তাঁরা ধন্য হতে পারেননি প্রায় অর্থ যুগ পর্যন্ত। মনে বড় বাাকুলতা, মুসলমান হয়েও আ্রাহর গৃহের জিয়ারত নসিব হচ্ছে না।

ধিজরতের ষষ্ঠ বর্ধে প্রিয়নবী হাণ স্বপ্নে দেখলেন যে, তিনি পবিত্র কা'বা শরীফের তওয়াফ এবং সাফা মারওয়ার মধ্যে দাদী করছেন, অর্থাং তিনি ওমরাহ পালন করছেন। অবশা ধ্বপ্নে দিন তারিখের কোনো উল্লেখ ছিল না। এর কিছুদিন পরই তিনি টোদ্দা সাহাবায়ে কেরামকে সঙ্গে নিয়ে ওমরার উদ্দেশা মন্ধা শরীফে রওয়ানা হন। মন্ধাবাসী এ সংবাদ পেয়ে সিদ্ধান্ত নি যে, প্রিয়নবী ও তাঁর সাহাবায়ে কেরামকে তারা মন্ধা শরীফে প্রবেশ করতে দেবে না। যদিও পৃথিবীর কোনো মানুষকে তারা হন্ধ ও ওমরাহ পালনে বাধা দিত না এবং এটাও তারা স্বীকার করত যে, হন্ধ ও ওমরার ব্যাপারে বাধা দেওয়ার কোনো অধিকার তাদের নেই। কিন্তু ইসলাম ও মুসলমানদের প্রতি তাদের যে বিছেষ ছিল, তার কারণেই তারা এমন সিদ্ধান্তে পৌছল।

হযরত রাসূলে কারীম 🊃 ষষ্ঠ হিজরির রজব মাস মোতাবেক মার্চ, ৬২৮ খ্রিস্টাব্দে এ সফর করেন। তথন মুশরিকদের হাতেই ছিল মকা শরীফের নিয়ন্ত্রণ।

ইমাম আহমদ বুখারী, আবদ ইবনে হুমাইদ, আবৃ দাউদ এবং নাসায়ী (র.) প্রমুখ ইমাম জুহরী (র.)-এর সূত্রে বর্ণনা করেছেন যে, হযরত রাসুদে কারীম 🚃 হুদায়বিয়া রওয়ানা হওয়ার পূর্বে গোসল সম্পন্ন করেছেন এবং চাদর ও বৃদ্ধি পরিধান করেছেন, এরপর 'কাসওয়া' নামক উদ্ভীর উপর আরোহণ করেছেন। উম্মূল মু'মিনীন হযরত উম্মে সালামা (রা.)-কে সঙ্গে নিয়েছেন, উম্মে মানীয় আসমা বিনতে আমর, উম্মে আমারা আশহালীয়া প্রমুখও সঙ্গে ছিলেন। মুহাজির ও আনসারগণ এবং অন্যান্য আরব গোত্রেরও কিছু লোক তাঁর সঙ্গী হয়েছিলেন। যেহেতু হযরত রাসূলুরাহ 🚃 স্বপ্নে দেখেছিলেন যে, তিনি ওমরা করছেন, সেজনো মুসলমানদের বিজয় সম্পর্কে কারো মনেই কোনো সন্দেহ ছিল না, তবে সাহাবায়ে কেরামের নিকট তরবারি ব্যতীত অন্যকোনো অন্তশন্ত ছিল না আর তা-ও খাপে ভরা ছিল। হজুর 🚎 কুরবানির জন্যে কিছু পত পূর্বেই প্রেরণ করেছিলেন। ৬ষ্ঠ হিজরিতে সোমবার দিন তিনি মদীনা শরীফ থেকে রওয়ানা হন, দ্বি-প্রহরে 'যুলহুলায়ফা' নামক স্থানে পৌছে জোহরের নামাজ আদায় করেন। কুরবানির জন্যে সন্তরটি উট নির্দিষ্ট ছিল, মুসলমানদের সঙ্গে দু'টি অশ্বও ছিল। হয়রত রাসূলে কারীম 🚃 হযরত বশির ইবনে সৃফিয়ান (রা.) নামক সাহাবীকে কুরাইশদের গতিবিধি লক্ষ্য করার জন্যে পূর্বেই প্রেরণ করেছিলেন এবং ওব্বাদ ইবনে বিশরকে বিশ জন অশ্বারোহী সঙ্গে দিয়ে অগ্রবর্তী দল হিসেবে প্রেরণ করেছেন, এ দলের অধিনায়ক ছিলেন সা'দ ইবনে জায়েদ আশহালী (রা.)। হজুর 🚃 এরপর দু' রাকাআত নামান্ত আদায় করেন এবং 'যুলহোলায়ফার' মসজিদের সমুখ থেকে তিনি উদ্ভীর উপর আরোহণ করেন, তখন তিনি ওমরার ইহরাম বেঁধেছেন, যেন কারো মনে এ আশস্কা না থাকে যে, তিনি যুদ্ধের জন্যে মকা শরীফ গমন করছেন; বরং সকলেই উপলব্ধি করতে পারে যে, কাবা শরীফের জিয়ারতের উদ্দেশ্যেই তিনি এ সফর করছেন। হযরত রাসূলে কারীম 🚃 "লাব্বাইক আল্লাহমা লাব্বাইক" পাঠ করেন, তার ইহরাম দেখে হযরত উমে সালামা (রা.)-সহ অন্যান্য সাহাবায়ে কেরামও ইহরাম বাঁধেন। অবশ্য কিছু সংখ্য সাহাবায়ে কেরাম 'জুহফা' নামক স্থানে ইহরাম বেঁধেছেন। হজুর 🚎 'বয়দা' নামক স্থান দিয়ে সমুধে অগ্রসর হন।

পথিমধ্যে বনু বকর, মোজায়না এবং জুহায়না নামক গোত্তের আবাসস্থল ছিল। তিনি তাদেরকেও ওমরার সফরে রওয়ানা হওয়ার আহ্বান জানান, কিত্তু তারা নিজেদের আর্থিক কাজ-কর্মে ব্যস্ত ছিল এবং একে অন্যকে তারা বলন, মুহামদ আমাদেরকে এমন লোকদের সঙ্গে লড়াই করতে বলছিলেন, যারা অন্ত-শন্ত্র এবং যানবাহনের দিক থেকে সম্পূর্ণ প্রস্তুত। মুহামদ ক্রিত এবং তাঁর সাথীগণ তাদের মুখের গ্রামে পরিণত হবেন, মুহামদ ক্রিত এবং তাঁর সাথীগণ আর কখনো ফিরে আসবেন না, এরা বড় অসহায়, তাদের নিকট অস্ত্র-শন্ত্রও নেই।

রাস্লে কারীম ৄ যথন 'জুহফা' নামক স্থানে পৌছেন, তখন তিনি একটি বৃক্ষের নীচে অবতরণ করার আদেশ প্রদান করেন, এরপর তিনি লোকদেরকে সম্বোধন করে ইরশাদ করেন, ''আমি তোমাদের অগ্রবর্তী হতে চাই, আর তোমাদের জন্যে দু'টি জিনিস রেখে যাব− ১, আল্লাহর কিতা। ২, আল্লাহর নবীর আদর্শ, যদি তোমরা এ দু'টি জিনিস আঁকড়ে ধরে থাক, তবে কখনো পথন্টই হবে না।"

এদিকে মঞ্জার কাফেররা যথন এ সংবাদ পেল যে, হযরত রাস্লে কারীম বিধ্যানা হয়েছেন, তখন তারা একত্র হয়ে পরামর্শ করল এবং বলল, "মুহাখদ বিধ্যানা প্রমার জনো সৈন্যবাহিনীসহ আমাদের নিকট আসতে চান, আর্বের লোকের তনবে, মুহাখদ বিধ্যানা করেব প্রায়ের অবানের এখানে এনে গেছেন, অধচ তার সব্দে আমাদের মুন্নর রুষেহে, এতে সকলেই আমাদের দুর্বকতা সম্পর্কে জাঁচ করতে পারবে, আমরা তা হতে দেব না।" এরপার দুশ অস্বাহেরীকে তারা হছুব বিদ্যান এইণ করেবার জনো "কোরাউল গমীম" নামক স্থানে এরেব করল, এদের অধিনায়ক ছিল খালেদ ইবনে ওয়ালিদ তিনি তথনও ইসলাম এহণ করেনানী, খালেদ আর্বের আরো ক্রেকটি গোরের লোকজন নিয়ে রওয়ানা হয় এবং বনু সাকীফ গোরের লোকেরাও তার সঙ্গে যোগ দেয়। এতাবে সকলে "বালদাহ" নামক স্থানে পৌছে অবস্থান নেয়, তারা একঠিত হয়ে রাস্লে কারীম বিদ্যান প্রতির স্বাহের করতে দেবে না। ওপ্তার বৃত্তির জনো তারা দেব বিক্তিকে প্রবিশ্বাকরত দেবে না। ওপ্তার বৃত্তির জনো তারা দেব বিক্তিকে পাহাডের উপর মোতায়েন করে, তাদের একজন আরেরজনকে উক্তেহব্যের বলতো, "মুহাখদ ব্যায়ন করিব করেতে দেবা বিক্তিক ত্রীয় বাজিকে একথা বলতো, এতাবে কুরাইশরা হয়রও রাস্লেল কারীম ব্যান প্রতির বাজিক বিধ্যান্য করেবিধি সম্পর্কে অবগত হতো।

রাসূলুল্লাহ 
বিশ্বর ইবনে সৃথিয়ানকে গোয়েন্দা কর্মে নিযুক্ত করেছিলেন, তিনি মঞ্চা থেকে প্রত্যাবর্তন করেন এবং 
'গাদীকল আশতাত' নামক স্থানে হয়বত রাসূলে কারীম 
া এর নরবারে হাজির হয়ে আরম্ভ করেন, 'আপনার রওয়ানা
হওয়ার কথা কুরাইশারা জেনে ফেলেছে, তারা এখন 'জীতুওয়া' নামক স্থানে অবস্থান করছে, আর সকলে শপথ করে এ সংকছ
করেছে যে, রাসূলুল্লাহ 
া কে কখনো মঞ্জা শরীফে প্রবেশ করেতে দেবে না, আর এ উদ্দেশ্যেই খালেদ ইবনে ওয়ালিদকে
পুরেই 'কোরাউল গামীমে' প্রেরণ করেছে। একথা শ্রবণ করে প্রিয়নবী 
ইরশাদ করলেনঃ 'অতাজ আক্ষেপ হয় কুরাইশের
অবস্থা দেখে, যুদ্ধ যেন তাদেরকে পেয়ে বসেছে, আমাকে যদি আরবদের বাপারে তারা কোনো প্রকার বাধা না দিত, তবে
তাদের কী ক্ষতি হতো। যদি আরবরা আমার বিরুদ্ধে বিজয় লাভ করতো, তবে তাদের উদ্দেশ্যই সফল হতো, আর যদি

আল্লাহ তা'আলা আমাকে বিজয় দান করেন, তবে তারা আমাদের দলে প্রবেশ করতো এবং আমাদের সংখ্যা বৃদ্ধি করতো। যদি তারা এমন না-ও করতো, অর্থাৎ মুসলমানদের দলে প্রবেশ না করতো, তবে শক্তি থাকলে তারা দুশমনদের বিরুদ্ধে যুদ্ধ করতো, কুরাইশদের ধারণা কিঃ আল্লাহর শপথ। আমি দীন ইসলামের জন্যে তাদের সাথে সর্বদা জিহাদ করতে থাকর, যে পর্যন্ত না আল্লাহ তা'আলা এ দীনকৈ সুপ্রতিষ্ঠিত করেন।" এরপর রাসুলুরাহ শুদ্ধা স্থান মাথে দাড়িয়ে সর্বপ্রথম আল্লাহ তা'আলার হামদ ও ছানা পাঠ করলেন এবং ইরশাদ করলেনঃ হে মুসলমানগণ। আমাকে পরামর্শ দাঙ, তোমাদের রী অভিমতা আমি কি এদের সন্তান-সন্তুতির দিকে দৃষ্টিপাত করবো এবং তাদেরকে ধরে ফেলবো? অথবা নীরব হয়ে বন্ধে থাকবো, যদি তারা আমাদের মোঝোবিলায় আসে, তবে কিছু লোকের জীবনাবসান ঘটবে, অর্থাৎ তাদের একদল নিহত হবে, অথবা তোমাদের যদি এ মত হয় যে, আমরা কাবা শরীফের জিয়ারতের জন্যেই এসেছি, যদি কেউ আমাদেরকে বাধা দেয়, তবে আমরা তার সন্তে লড়াই করো। হযরত আবু বকর (রা.) তখন বললেন, ইয়া রাসুলাল্লাহ শুদ্ধা আপিনিকারা শরীফের উদ্দেশ্যেই রওয়ানা হয়েছেন, কারো সঙ্গে যুক্ত করা আপনার অভিপ্রেত ছিল না, অতএব আমরা কাবা শরীফের কিন্তু বিক্তি প্রিক্তির কিন্তু বিক্তিব (রা.)-এর এ মত সমর্থন করলেন।

নবী করীম 🚃 প্রায় দেড় সহস্র সাহাবীসহ ওমরার উদ্দেশ্যে রওয়ানা হলেন। পথিমধ্যে জানতে পারলেন যে, মক্কার লোকেরা তাঁদেরকে মক্কা প্রবেশে বাধা দান করবে। কাজেই তিনি সাধারণ পরিচিত পথ পরিহার করত বন্ধুর পথ পাড়ি দিয়ে মক্কার অদ্রে 'যুলহুলায়ফা' নামক স্থানে গিয়ে পৌছলেন। তথায় তাঁর উন্ত্রী বসে পড়ল। তিনি সেথানেই সাহাবায়ে কেরামসহ অবস্থান নিলেন।

কুরাইশদের পক্ষ হতে বিভিন্ন গোত্রের কতিপয় নেতা হযরত মুহাত্মদ হাত্র নিকট কথাবার্তা বলার জন্য আসল। তাদের
মধ্যে বুদায়েল ইবনে ওয়ারাকাহ খোজায়ী, হুলাইস ইবনে আলকামাহ ও ওরওয়া ইবনে মাসউদ সাকাফী অন্যতম। মুহাত্মদ
হাত্র -কে মদীনায় ফিরে যেতে প্রস্তুত করানোই ছিল তাদেরকে পাঠানোর লক্ষ্য। নবী করীম হাত্র তাদেরকে বলে দিলেন যে,
আমরা যুদ্ধবিশ্বহ করার জন্য আসিনি। বায়তুল্লাহর জিয়ারত করাই আমাদের একমাত্র উদ্দেশ্য।

দূতগণ কুরাইশদেরকে মুসলমানদের সদৃদ্দেশ্যের কথা জানিয়ে বৃঝিয়ে তনিয়ে সিদ্ধান্ত নেওয়ার পরামর্শ দিলেন। কিছু কুরাইশরা তাদের দাবিতে অটল রইল- তারা কিছুতেই মুসলমানদেরকে বায়তৃল্লাহর জিয়ারত করতে দেবে না, মঞ্জায় প্রবেশ করতে দেবে না।

এবার নবী করীম 🌉 তাঁর পক্ষ হতে হযরত ওসমান (রা.)-কে দৃত হিসেবে মক্কার নেতাদের নিকট পাঠালেন। উদ্দেশ্য ছিল নবী করীম 🚃 ও তাঁর সাধী-সঙ্গীগণ যে তথু বায়তৃল্লাহর জিয়ারত তথা ওমরা পালন করার জন্যই এসেছেন তা মক্কার মুশরিক নেতাদেরকে জানিয়ে দেওয়া।

এ দিকে সংবাদ পাওয়া গেল যে, মন্ধার মুশরিকরা হযরত ওসমান (রা.)-কে শহীদ করে ফেলেছে। এটা গুনে মুসলমানগণ অত্যন্ত ব্যথিত হলেন। নবী করীম ক্রম সমন্ত সাহাবীগণকে একত্র করে বিষয়টি জানালেন এবং তাদের নিকট হতে জিহাদের বায়'আত গ্রহণ করলেন। নবী করীম ব্রাম এবং তাতে হাত রেখে সাহাবীগণ ওয়াদা করলেন, জীবনের বিনিময়ে হলেও তাঁরা ওসমান হত্যার প্রতিশোধ নিয়েই ছাড়বেন। একেই বলা হয় 'বাইয়াতে রিদওয়ান'।

এ দিকে মুশরিকরা দ্' দু' বার মুসলমানদের উপর গোপনে অতর্কিত হামলা করে। একবার চল্লিশ-পঞ্চাশ জনের এক দল মুশরিক রাঝিবেলায় মুসলমানদের তাঁবুর উপর পাথর নিক্ষেপ করতে শব্দ করলে তারা মুসলমানদের হাতে বন্দী হয়ে গেল। নবী করীম — তাদেরকে মুক্ত করে দেন। পুনরায় আশিজন মুশরিক একদিন ভোরে মুসলমানদের উপর আক্রমণ চালায়; কিছু তারাও মুসলমানদের হাতে ধরা পড়ে যায়। নবী করীম — তাদেরকেও মুক্ত করে দিলেন। পরবর্তীতে সংবাদ আসল দে, হয়রত ওসমান (রা.) জীবিত আছেন এবং মুশরিকরা তাঁকে ছেড়ে দিল।

পরিশেষে কুরাইশরা সৃহাইল ইবনে আমরকে সদ্ধির ইচ্ছায় নবী করীম — এর নিকট পাঠাল। সুহাইল ইবনে আমর নবী করীম — এর নিকট সদ্ধির প্রস্তাব পেশ করল। রাস্লুরাহ — এর নিকট সদ্ধির প্রস্তাব পেশ করল। রাস্লুরাহ — এর নির্দেশ হযরত আলী (রা.) সদ্ধির চুক্তিপত্র লেখা আরম্ভ করলেন। প্রথমেই লেখা হলো— কৈন্তু সুহাইল এতে আপত্তি জানাল। তার কথানুযায়ী লেখা হলো— তারপর হযরত আলী (রা.) নিখলেন, মুহামানুর রাস্লুরাহ ও মক্কার কুরাইশনের মধ্যে এ ক্রিসম্পাদিত হচ্ছে। কিন্তু সুহাইল ইবনে আমর এতেও প্রতিবাদ জানাল। নে বলল, আমরা যদি মুহামান — কে আলুরাহর রাস্লুরাহ তার লে তার সাথে আমানের ঘদ্দ কিসের। বরং 'মুহামানুর রাস্লুরাহ'র' পরিবর্তে 'মুহামান ইবনে আলুরাহ লেখার কিন্তে হবে। নবী করীম — হযরত আলী (রা.)-কে মুহামানুর রাস্লুরাহ -এর পরিবর্তে মুহামান ইবনে আলুরাহ লেখার নির্দেশ দিলেন। কিন্তু হযরত আলী (রা.) এতে অপারণতা প্রকাশ করলেন। হযরত উসাইদ ইবনে হজায়ের (রা.) ও সাদ

ইবনে মুয়ান্ত (রা.)-এর ন্যায় রাসূল প্রেমিক সাহাবীগণও এতে প্রবলভাবে আপত্তি জ্ঞানালেন। নবী করীম 🚃 বললেন, আমি আল্লাহর রাসূল এটা যেমন সত্য আমি যে আন্দুল্লাহ মুছে তদস্থলে মুহাখন ইবনে আন্দুল্লাহ লিখে দিলেন। তখন রাসূলুল্লাহ 🚃 সন্ধিপত্রটি নিজের হাতে নিলেন এবং নিরক্ষর হওয়া এবং লেখার অভ্যাস না থাকা সত্ত্বেও স্বহত্তে এ কথাওলো লিখে দিলেন-

خَفَا مَا فَطَى مُحَمَّدُ بُنُّ عَبَدِ اللَّهِ وَمُهَبِّلُ بُنُ عَمْرِهِ أَحَلَهَا عَلَىٰ وَضِعِ الْحَرْبِ عَنِ النَّاسِ عَشَرَ سِنِيتَنَ يَأْمَنُ فِيْهِ النَّاسُ وَنَكُفَّ بَمُضُهُمْ عَنْ يُعْفِي -

অর্থাৎ, এ চুক্তি মুহাখদ ইবনে আবুল্লাহ ও সুহাইল ইবনে আমর দশ বছর পর্যন্ত 'যুদ্ধ নয়' সম্পর্কে সম্পাদন করেছেন। এ সময়ের মধ্যে সবাই নিরাপদ থাকবে এবং একে অপরের বিরুদ্ধে যুদ্ধ করা থেকে বিরত থাকবে।

#### সন্ধির প্রধান প্রধান শর্তাবলি ছিল নিম্নরূপ :

- দশ বছর যাবৎ এ চ্ক্তি বলবৎ থাকরে। এর মধ্যে কেউ কারো উপর আক্রমণ করবে না, একের জীবন ও সম্পদ অপরের নিকট নিরাপত্তা লাভ করবে।
- ২, মক্কা হতে কেউ পালিয়ে মদীনায় চলে গেলে তাকে ফেরত দিতে হবে।
- ৩. মদীনা হতে পালিয়ে কেউ মক্কা গেলে তাকে ফেরড দেওয়া হবে না।
- ৪. মুসলমানগণ এবারের মতো ওমরা পালন না করে ফিরে যাবে। আগামী বছর তারা ওমরা পালনে আসবে। আর তখন শুধু তিন দিনের জন্য তারা মক্কায় অবস্থান করবে। এ সময় মক্কার লোকজন বাইরে অবস্থান করবে।
- ৫. আরবের অন্যান্য গোত্রসমূহ মুসলমান ও কুরাইশদের মধ্য হতে যে-কোনো দলের সাথে জোটবদ্ধ হতে পারবে।

শান্তির প্রত্যাশায় এবং দূরদৃষ্টি সম্পন্ন হওয়ার কারণে নবী করীম হা চাপিয়ে দেওয়া উক্ত শর্তাবলি মেনে নিয়েই সন্ধি করতে সন্মত হলেন। কিন্তু সাহাবীগণ এতে অতিশয় মর্মাহত হলেন। এমন অনাকাঞ্চিত চুক্তি সম্পন্ন হওয়ার পর নবী করীম হার্য যখন সাহাবীদেরকে যুলচুলাইফা তেই ইহরাম ভেঙ্গে ফেলার এবং হাদীর জন্তুর কুরবানি করার নির্দেশ দিলেন তখন মনের ক্ষোতে সাহাবীগণ হন্তুরের হা কার্য সাড়া দিলেন না। হযরত উম্মে সালামা (রা.)-এর পরামর্শে নবী করীম হার্য নিজের ইহরাম ভেঙ্গে ফেললেন। তা দেখে সাহাবীগণও নবী করীম হার্য এর অনুসরণ করলেন।

অতঃপর সাহাবীগণসহ মহানবী মদীনার দিকে প্রত্যাবর্তন করেন। পথিমধ্যে আল্লাহ তা আলা সূরা ফাত্হ নাজিল করত বিশ্বাদ বেদনায় মর্মাহত মুসলমানদেরকে সান্ত্বনা দান করেন এবং এ সন্ধির গুরুত্ব ও প্রভাব সম্পর্কে ভাদেরকে অবহিত করেন। আদি করেন এবং এ সন্ধির গুরুত্ব ও প্রভাব সম্পর্কে ভাদেরকে অবহিত করেন। আদি করত আল্লাহ তা আলা রাস্ল করে কিলাই হুদায়বিয়ার সন্ধির উপর মন্তব্য পেশ করত আল্লাহ তা আলা রাস্ল করেছন কে লক্ষ্য করে ইরশাদ করেছেন- হে নবী! আমি নিঃসন্দেহে আপনাকে এক সুম্পষ্ট ও প্রকাশ্য বিজয় দান করেছি। মন্ধা বিজয় ও অপরাপর জিহাদের বাগাপারে আমি আপনারে বিজয়ের ফয়সালা করে রেখেছি। যাতে এ জিহাদের অসিলায় আমি আপনার বিজয়ের ফয়সালা করে রেখেছি। যাতে এ জিহাদের অসিলায় আমি আপনার বিজয়ের ফয়সালা করে রেখেছি। যাতে এ জিহাদের অসিলায় আমি আপনার বিজয়ের নিয়ামকে ধন্য করতে পারি এবং সহজ-সঠিক পথ তথা দীন ইসলামের উপর আপনাকে প্রতিষ্ঠিত রাখতে পারি। আপনাকে বিজয়ের নিয়ামকে ধন্য করতে পারি এবং সহজ-সঠিক পথ তথা দীন ইসলামের উপর আপনাকে

হদায়বিয়ার সন্ধি বাহ্যিক দৃষ্টিতে পরাজয় ও লাঞ্চ্নাকর সন্ধি বলে প্রতীয়মান হয়। সন্ধির শর্তাবলির দিকে দৃষ্টি দিলে আপাতঃদৃষ্টিতে মনে হয় এর সবটাই কাফের-মুশরিকদের পক্ষে গিয়েছে। সুতরাং হযরত ওমর (রা.) ও অপরাপর বহু সাহাবী সন্ধির শর্তাবলির বাহ্যিক দিক দর্শনে অতান্ত ক্ষুব্ধ ও মর্মাহত হয়েছেন। তাদের যুক্তি হলো এতটা আত্মসমর্পিত হয়ে সন্ধি করার ওি প্রয়োজন ছিলং তরবারীর মাধ্যমে ফয়সালা করা হয়নি কেনং কিন্তু নবী করীম ক্রাম পরগায়রী দৃরদৃষ্টি সন্ধির সেই ওভ ফলাফলের প্রতি নিবদ্ধ ছিল যা অন্যদের চোখে ধরা পড়েনি। আল্লাহ তা'আলা নবী করীম ক্রাম এর অত্তরকে বিপদাপদ সহা করার উপযোগী ও সকল প্রকার বিরূপ প্রতিকূল পরিবেশকে মেনে নেওয়ার যোগ্য করে সৃষ্টি করেছিলেন। আল্লাহ তা'আলার উপর অসম্ভর রকম তাওয়াঙ্কুলপূর্ণ প্রবন্ধ এবং দূনিয়ার প্রতি অমুখাপেন্সীতা নেহায়েত অপছন্দনীয় ও অনাকাক্ষিত অবস্থাকেও স্বাগতম জানানোর দুর্লত মন-মানসিকতা তার মধ্যে সৃষ্টি করেছিলেন।

এজনাই তো সেদিন তিনি বলেছিলেন, কুরাইশরা আজ শান্তির বিনিময়ে আমার নিকট যা চাইবে আমি তা তাদেরকে দেব। সূতরাং শান্তির বিনিময়ে সেদিন মুশরিকরা যত অবাঞ্জিত শর্তই জুড়ে দিয়েছে নবী করীম ক্রিম পূর্ণ ধৈর্যের সাথে তা বরণ করে নিয়েছেন এবং সাহাবীগণকে সান্ত্রনা দিয়েছেন। অভঃপর আল্লাহ তা আলা এটাকে তথা সুশান্ট বিজয়' বলে আখ্যায়িত করেছেন। সাহাবীগণ আশুর্যনিত হয়ে আরজ করলেন, হে আল্লাহর রাসূল্য এটা কি বিজয়। শুজুর ক্রিব জনাব দিলেন অবশাই এটা আমাদের জন্য এক অবশান্তারী মহাবিজয়।

्धत होता कि वृकाता रहाहरू : উक आग्राट्य وَيَّلُ فَيَحُمُ اللهِ वाता कि वृकाता रहाहरू : उक आग्राट्य فَيَحُمُ مُبِينًا وَهُمَ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُ مُبِينًا وَهُمَ اللّهُ عَلَيْكُ مُبِينًا وَهُمَ اللّهُ عَلَيْكُ مُبِينًا وَهُمَ اللّهُ عَلَيْكُ مُبِينًا وَهُمُ اللّهُ عَلَيْكُ مُبْكِنًا وَاللّهُ عَلَيْكُ مُبْكُونًا وَاللّهُ عَلَيْكُ مُبْكُونًا وَاللّهُ عَلَيْكُ مُنْكُمُ مُنْكُونًا وَاللّهُ عَلَيْكُ مُنْكُمُ وَاللّهُ عَلَيْكُ مُنْكُمُ وَاللّهُ عَلَيْكُ مُنْكُونًا وَاللّهُ عَلَيْكُ مُنْكُمُ وَاللّهُ عَلَيْكُ مُلْكُونًا وَاللّهُ وَاللّهُ عَلَيْكُ مُنْكُمُ مُنْكُونًا وَاللّهُ عَلَيْكُ مُنْكُمُ وَاللّهُ عَلَيْكُ مُنْكُمُ مُنْكُمُ وَاللّهُ عَلَيْكُ مُنْكُمُ مُنْكُمُ مُنْكُونًا وَاللّهُ عَلَيْكُ مُنْكُمُ عَلَيْكُ مُنْكُمُ وَاللّهُ عَلَيْكُمُ مُنْكُمُ مُنْكُمُ مُنْكُمُ مُنْكُمُ وَاللّهُ عَلَيْكُمُ واللّهُ عَلَيْكُمُ مُنْكُمُ وَاللّهُ عَلَيْكُمُ مُنْكُمُ وَاللّهُ عَلَيْكُمُ مُنْكُمُ مُنْكُمُ مُنْكُمُ وَاللّهُ عَلَيْكُمُ وَاللّهُ عَلَيْكُمُ مُنْكُمُ وَاللّهُ عَلَيْكُمُ مُنْكُمُ وَاللّهُ عَلَّاكُمُ وَاللّهُ عَلَيْكُمُ وَاللّهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ وَالَّهُ عَلَيْكُمُ وَاللّهُ عَلَيْكُمُ وَاللّهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُ وَاللّهُ عَلَيْكُمُ وَاللّهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ وَاللّهُ عَلَّهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ وَاللّهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ مُعِلّمُ وَاللّهُ عَلَّاكُمُ عَلَّا عَلَيْكُمُ عَلّمُ عَلَ

- উক্ত বিজয় দারা মঞ্চা বিজয়কে বুঝানো হয়েছে।
- ২. হুদায়বিয়ার সন্ধি।
- ু অন্যান্য মতবাদের উপর ইসলামি জীবন ব্যবস্থার বিজয়।
- 3. এটা দারা অন্যান্য জাতির উপর মুসলমানদের বিজয়কে বুঝানো হয়েছে।
- হদায়বিয়ার পরবর্তী সকল বিজয়।
- এটা দারা রোম বিজয় উদ্দেশ্য।
- 1. এটা দারা খায়বর বিজয় উদ্দেশ্য।

ইমাম রায়ী (র.)-সহ অধিকাংশ মুফাসসিরগণ দ্বিতীয় মতটিকে প্রাধান্য দিয়েছেন। কেননা সর্বসন্মতভাবে অত্র আয়াতখানা দোয়বিয়া হতে প্রত্যাবর্তনকালে হুদায়বিয়ার সম্পর্কে নাজিল হয়েছে। আর বাহাত হুদায়বিয়ার সন্ধিকে বিজয় বলা যদিও একট্ বমানান মনে হয় তথাপি গভীর ও সৃক্ষ দৃষ্টির আলোকে বিচার-বিশ্লেষণ করলে দেখা যায় যে, এটাকে বিজয় হিসেবে মাথ্যায়িত করা সম্পূর্ণ যুক্তিযুক্ত।

যেরত মাজমা ইবনে হারেসিয়া আনসারী (রা.) বর্ণনা করেন, আমরা হুদায়বিয়া থেকে 'কোরাউল গামীম' নামক স্থানে পৌঁছে দবি, হযরত রাসূলে কারীম হ্রু পূর্বেই সেখানে পৌঁছে গেছেন। অনেক লোক তাঁর চার পার্ম্বে সমবেত, ভিনি তথন এ মায়াত পাঠ করে শোনালেন। একজন সাহাবী আরজ করলেন, এটিই কি বিজয়? হযরত রাসূলে কারীম হ্রু ইরশাদ দরলেন, শপথ সেই আল্লাহ তা'আলার, যাঁর হাতে রয়েছে আমার প্রাণ, নিঃসন্দেহে এটিই হলো সুম্পষ্ট বিজয়।

যেরত আবু বকর (রা.) এ প্রসঙ্গে বলেছেন, ইসলামে হুদায়বিয়ার সন্ধির চেয়ে বড় কোনো বিজয় হয়নি। আল্লামা বগভী (র.) যেরত বারা (রা.)-এর সূত্রেও এ বর্ণনার উদ্ধৃতি দিয়েছেন।

্দায়বিয়ার সন্ধি কিরূপে সুস্পষ্ট বিজয় হতে পারে? : অত স্বার 'ঐতিহাসিক পটভূমি' এর আলোচনায় এ ব্যাপারে আমরা বশ্দ আলোকপাত করেছি। এখানে সংক্ষিপ্তাকারে এ বিষয়ে কিছু উল্লেখ করা হলো-

দোঘবিষায় "জিহাদের বায় আত" গ্রহণ এবং মুশরিকদের সাথে যতসামান্য বৃষা-পড়া ও সাহাবীগণের ঐক্য রাসূল 
এর প্রতি তাদের আনুগত্য ও সাহসী ভূমিকা প্রদর্শনে মুশরিক কুরাইশরা ভীত-সন্তুপ্ত হয়ে সন্ধির জন্য ঝুঁকে পড়েছিল। নবী
ফরীম 
— এর নিচিত্ত ও অবিচল মনোভাব, দশ বৎসরের জন্য নিরাপত্তার গ্যারাটি নির্বিদ্ধে মুসলমানদেরকে প্রশিক্ষণ
নওয়ার সুযোগ করে দেয় 
— যা মহাবিজয়ের ভিত্তি রকান করেছিল। এ সন্ধির মাধ্যমেই দুশমনদের অন্তরে ইসলাম ও
মুসলমানদের চারিত্রিক ও আধ্যাত্মিক শক্তি এবং নবী করীম
—— এর মহত্ত্বের প্রভাব তাদের অন্তরে দাগ কেটেছিল 
যার
ফলশ্রুতিতে দুই বৎসরের মধ্যে মঞ্জা মোয়াজ্জ্মা বিজয় হয়েছিল।

বুতরাং মুসলমান ও অমুসলমানদের পারস্পরিক মেলামেশা ও অকপট সংমিশ্রণের ফলে আপনা আপনি ইসলামের প্রতি তাদের আকর্ষণ বৃদ্ধি পেল। খালেদ ইবনে ওয়ালীদ (রা.) আমর ইবনুল আস (রা.) প্রমুখ প্রখ্যাত ব্যক্তিগণ এই সময় ইসলাম হবণ করেছেন। এ সময় এতবেশি লোক ইসলামে দীক্ষিত হয়েছে যা পূর্বে দেখা যায়নি। এটা ছিল অন্তরের বিজয়– আর প্রকৃত বিজয় তো এটাই।

মন্ধা মোয়াজ্ঞমা সদা-সর্বদার জন্য দারুল ইসলাম হয়ে গেছে। হুদায়বিয়ার সন্ধির সময় সাহাবীগণের উপস্থিতির সংখ্যা ছিল ঘাত্র দেড় হাজার অথচ কেবল দুই বছরের মাথায় মন্ধা বিজয়ের সময় তাঁদের সংখ্যা দশ হাজারে দাঁড়াল। অপরদিকে খায়বর বিজয়ের মাধ্যমে ইসলামের ছিতীয় প্রাণকেন্দ্র মদীনা আরো সুদৃঢ় হয়।

মাটকথা, উক্ত সন্ধি এভাবে সমস্ত বিজয়ের বুনিয়ান ও সোনালী অধ্যায়ের সৃষ্টি করে। আর এ ধারায় জ্ঞান-বিজ্ঞান এবং আধ্যাত্মিক জগতের বরকতময় বিজয়ের যেই দার উন্মৃত হয়েছে– এ আয়াতে দেনিকেই ইশারা করা হয়েছে। সুভরাং বুপারী শরীকে হয়রত আনাস (রা.) হতে বর্ণিত আছে, তিনি "بُقُاتُ مُنْكُمُا لَكُوْنَا لَكُوْنِا لَكُوْنِا لَكُوْنَا لَكُونَا لَكُوْنَا لَكُونَا لَكُونِ لَكُونَا لِكُونَا لَكُونَا لِكُونَا لَكُونَا لِلْكُونَا لَكُونَا لِ

অধবা কথাটিকে এভাবে বলা যায়, 'ফাত্ই' শব্দটির আভিধানিক অর্থ হলো, কোনো বন্ধ জিনিসকে উন্তুক্ত করা বা কোনো বাধাকে অপসারিত করা, কাফেরদের নিকট ইসলামের পয়গাম পৌছানোর পথে যে বাধা ছিল, তা হ্দায়বিয়ার সন্ধির মাধ্যমে অপসারিত হয়েছে।

কোনো কোনো তব্জ্ঞানী বলেছেন, 'ফাত্হ' -এর অর্থ হলো, চূড়ান্ত ফয়সালা করা। এমন অবস্থায় আলোচ্য আয়াতের অর্থ হবে, আমি চূড়ান্ত ফয়সালা দিয়েছি যে, (হে রাসূল!) আপনি আগামী বছর মঞ্জায় প্রবেশ করবেন।

হযরত জাবের (রা.) বলেছেন- আমরা হুদায়বিয়ার বিজয় ব্যতীত মক্কা বিজয়ের কল্পনাই করতাম না :

হযরত ফাররা (রা.) বলেছেন– তোমরা মক্কা বিজয়কেই চ্ড়ান্ত বিজয় ধরে নিয়েছ : বাস্তবিকই মক্কা বিজয় একটি বিজয়ই ছিল, কিন্তু আমরা হুদায়বিয়ায় অনুষ্ঠিত বাইয়াতে রেদওয়ানকে বিজয় মনে করি।

ইমাম শা'বী (র.) লিখেছেন, এটি হুলায়বিয়ার সন্ধিই ছিল, যা হযরত রাস্লে কারীম 🚐 -এর পূর্বাপর সকল ফ্রেটি মার্জনার কারণ হয়েছে। এমনিভাবে এ হুনায়বিয়ার সন্ধির কারণেই খায়বর বিজয় সম্ভব হয়েছে, এরপর মুসলমানদের বিজয়ের ধারা অব্যাহত রয়েছে।

ইমাম জুহরী (র.) বলেছেন, হুদায়বিয়ার সন্ধির চেয়ে বড় কোনো বিজয় হয়নি। কেননা এ সন্ধির কারণেই মুশরিকরা মুসলমানদের সঙ্গে মেলামেশার সুযোগ পেয়েছে। মুসলমানদের সাথে কথা বলার এবং ইসলামি আচরণ লক্ষ্য করার একটা বাবস্তা হয়েছে। ফলে তিন বছরের মধ্যে বহু মুশরিক মুসলমান ইয়েছে।

তাফসীরকার যাহ্হাক (র.) বলেছেন, হুদায়বিয়ার সন্ধি যুদ্ধ ব্যতীতই সুস্পষ্ট বিজয়ে পরিণত হয়েছে। মূলত এ সন্ধিই বিজয়ের এক অবিচ্ছেদ্য অঙ্গরূপে পরিগণিত।

এখানে একথাও বিশেষভাবে প্রণিধানযোগ্য যে, সপ্তম হিজরিতে মুসলমানগণকে আল্লাহ তা'আলা খায়বরের বিজয় দান করেন, আর হুদায়বিয়ার সন্ধি মোভাবেক সপ্তম হিজরিতে জিলকুদ মানে হুজুর — সাহাবায়ে কেরামকে নিয়ে ওমরা করেন এবং নিরাপদে, নির্বিদ্ধে মদীনা মোনাওয়ারা প্রভাবেক করেন। মন্ধার কাফেররা হুদায়বিয়ার সন্ধির শর্ত ভঙ্গ করে, তাই অষ্টম হিজরির রমজান মানে হথরত রাসূলে করাম — দশ হাজার স.হাবায়ে কেরামকে সঙ্গে নিয়ে মঞ্কাভিমুখে অভিযান করেন। আল্লাহ তা'আলা মুসলমানগণকে এ অভিযানে বিজয় লাতের সৌভাগ্য প্রদান করেন।

উক্ত আয়াতে উল্লিখিত নিয়ামতসমূহ : আল্লাহ তা আলা অত্র আয়াতে নবী করীম 🚎 -কে চারটি মহা নিয়ামত দানের উল্লেখ করেছেন-

১. হ্যরত রাস্লে কারীম : যেহেতু সময় সৃষ্টিকাণতের মধ্যে সর্বোন্তম, সর্বোক্ষ এবং সর্বশ্রেষ্ঠ মর্যাদার অধিকারী, তাই তার এ উচ্চ মর্যাদার প্রেক্ষিতে সারা জীবনে যদি কোনো ক্রেটি-বিচ্যুতি হয়ে থাকে বা ভবিষ্যতে হয় তবে তা আল্লাহ তা আলা কয়য় করে দিয়েছেন বলে এ আয়াতে ঘোষণা করা হয়েছে।

এতে কোনো সন্দেহ নেই যে, নবীগণ নিষ্পাপ, নিষ্কলংক, কিন্তু মানুষ হিসেবে যদি কোনো অনিষ্মাকৃত ক্রণ্টি-বিচ্চুতি হয়েও থাকে, তার জন্যে আল্লাহ পাক পূর্বাহেন্ট ক্রমা ঘোষণা করলেন যে, আপনার পূর্বাপর সকল ক্রণ্টি ক্রমা করা হলো, দুনিয়া বা আধিরাতে কথনো এ সম্পর্কে জিজ্ঞাসাবাদ করা হবে না।

হাদীস দারীফে রয়েছে, কিয়ামতের দিবসের ভয়াবহ অবস্থায় যখন মানুষ আদি পিতা হযরত আদম (আ.)-এর নিকট সুপারিশের জন্যে হাজির হবে, তখন তিনি তাঁর দ্বারা যে ভুল হয়েছিল, তা শ্বরণ করত আল্লাহ তা'আলার দরবারে সুপারিশ করতে অপারগতা পেশ করবেন। তিনি বলবেন- বি তি তি অধি "আজকের এ কঠিন দিনে আল্লাহ তা'আলার মহান দরবারে সুপারিশ করার যোগ্য আমি নই"। এমনিভাবে অন্যান্য নবী রাসুলগণের নিকটও মানুষ যাবে, তারাও একই জবার দেবেন। অবশেষে মানুষ এ আবেদন নিয়ে হাজির হবে হয়রত ঈসা (আ.)-এর নিকট, তিনি প্রথমত সুপারিশ করার ব্যাপারে নিজের অপারগতা পেশ করবেন, এরপর পরামর্শ দেবেন যে, তোমবা হয়রত মুহাম্ম ক্রা -এর নিকট হাজির হও, তিনি এমন মহান ব্যক্তি, যার পূর্বপির সকল ক্রটি ক্ষমা করা হয়েছে। এর বিবরণ বুখারী শরীকে এভাবে রয়েছে–

' وَلَكِنِ اثْتُوا مُحَمَّدًا مُنْ عَبْدًا غَفَرَ اللَّهُ لَهَ مَا تَقَدُّمَ مِنْ ذَنْبِهِ وَمَا تَاخُّرُ -

"অর্থাৎ বরং তোমরা সকলে হযরত মুহাম্মদ 🚃 -এর নিকট গমন কর, তিনি আল্লাহর তা'আলার এমন বান্দা, যাঁর পূর্বাপর সমস্ত ক্রটি-বিচ্চুতি মহান আল্লাহ তা'আলা ক্রমা করে দিয়েছেন।" -[বুখারী শরীফ, পূ. ১১০৮]

হযরত ঈসা (আ.)-এর এ পরামর্শের ভাৎপর্য হলো, কিয়ামতের এ কঠিন দিনে শাফাআত করার যোগ্য একমাত্র ব্যক্তি হলেন হযরত মুহাম্মন : । কেননা তিনি এমন এক ব্যক্তি, যার আগের এবং পরের সমস্ত ক্রটি আল্লাহ ডাম্মানা মাফ করে দিয়েছেন। ব্যক্তিগতভাবে কোনো বিষয়ে তাঁর জবাবদিহী করার কিছুই নেই। তাই তিনি নিঃশন্ধ চিত্তে সমর্থ মানবজাতির জন্যে আজ সুপারিশ করতে পারবেন। এজন্যেই প্রিয়নবী : ইরশাদ করেছেন- الله ক্রিটেন করতে পারবেন। এজন্যেই প্রিয়নবী

"কিয়ামতের দিন। আমিই সর্বপ্রথম সুপারিশ করবো এবং আমার সুপারিশই সর্বপ্রথম গ্রহণ করা হবে।।"

এর দারা একথা প্রমাণিত হয় যে, কিয়ামতের দিন প্রিয়নবী 🚅 ইবেন সর্বাধিক সন্থানিত ব্যক্তি, আর আলোচ্য আয়াতে এ বিষয়েরই সুসংবাদ রয়েছে। ইরশাদ হচ্ছে- مَرْمُوْنِكُ صُرَافًا مُسْتَنْفِينًا পথে পরিচালিত করবেন, আল্লাহ তা'আলা আপনাকে "সীরাতুল মুক্তাকীম" বা সরল-সঠিক পথ দান করবেন। এতে কোনো অস্পষ্টতা নেই, ভূল-ভ্রান্তির কোনো আশব্ধা নেই। যে পথে চললে মানুষ জীবনকে সার্থক সুন্দর এবং সফলকাম করতে পারে, সে জীবন বিধানই আল্লাহ তা'আলা আপনাকে দান করবেন।

আর (হে রাসূল!) আল্লাহ তা'আলা আপনাকে পূর্ণ শক্তিকে সাহায্য করতে চান । ফলে আপনার বিজয় এবং সাফল্য সুনিষ্ঠিত হবে এবং দলে দলে লোক আপনার প্রতি ঈমান আনবে, আর এজন্যেই আল্লাহ তা'আলা ইরশাদ করেছেন–

إِذَا جُاءَ نَصْرُ اللَّهِ وَالْفَتْحُ ...... إِنَّهُ كَانَ تُوَابًا -

অর্থাৎ "যখন আসবে আল্লাহ তা'আলার সাহায্য এবং বিজয় আর আপনি মানুষকে দলে দলে আল্লাহর দীনে প্রবেশ করতে দেখবেন, এখন আপনি আপনার প্রতিপালকের প্রশংসাসহ তাঁর পবিত্রতা ও মহিমা ঘোষণা করুন এবং তাঁর নিকট ক্ষমা প্রার্থনা করুন, নিশ্বয় তিনি তওবা গ্রহণকারী।"

বকুত পবিত্র কুবআনের এ ঘোষণা অক্ষরে অক্ষরে বান্তবায়িত হয়েছিল, প্রিয়নবী — এর যুগে অর্থাৎ বিদায় হজের মুহূর্তে তিনি এক শক্ষ ছাবিশশ হাজার সাহাবায়ে কেরামের উদ্দেশ্যে ভাষণ দান করেছিলেন, অথচ যখন মন্ধা শরীফ থেকে হিজরত করেন, তখন তাঁর একমাত্র সঙ্গী ছিলেন হয়রত আবু বকর (রা.)। এর মাত্র আট বছর পর দশ হাজার সাহাবায়ে কেরাম নিয়ে তিনি মন্ধা বিজয় করেছিলেন, আর মাত্র দু'বছর পর ঐতিহাসিক আরাফার ময়দানে বিদায় হজের ভাষণ দিয়েছিলেন। অতএব দশ বছরের ব্যবধানে অতি জন্ধ সংখ্যক থেকে একলক্ষ ছাবিশ হাজার সাহাবায়ে কেরাম সমর্বত হয়েছিলেন, যা সম্বব হয় আল্লাহ ভা আলার সাহায়ের বরকতে। হুদায়বিয়ার সন্ধির পরই খায়বর এবং মন্ধা বিজয় হলো, এরপর হুনাইন এবং তায়েফও মুসনমানদের করতলগত হয়। পরবর্তীতে হেজাজ, নাজদ, ইয়েমেন এক কথায় সমর্য্য আরবে ইসলামের বিজয় পতাকা উজ্জীন হয়। এর পাশাপাশি রাসূলে কারীম — হুদায়বিয়ার সন্ধির পর তদানীন্তন পৃথিবীর রাষ্ট্রনায়কদের কাছে ইসলাম গ্রহণের আহ্বান জানিয়ে পত্র প্ররণ করেন। পারস্য রাজ্য, রোমক সম্রাট এবং মিশরের রাজা মোকাওকাসসহ অনেকের কাছে প্রিয়নবী — এব পত্র ধোলাফায়ে রাশেনীনের যুগে ইরান, সিরিয়া, ইরাক, মিশরসহ অন্যান্য বহু দেশ সুসনমানদের আয়ন্তাখীন হয়। এভাবে আল্লাহ তা'আলা সমর্থ বিশ্বের এক বিরাট অংশে ইসলামি হকুমত কামেন করার তাওফীক দান করেন। এটিও ছিল আল্লাহ তা'আলার নিয়ামত পরিপূর্ণ করার, তাঁর সাহায্য করার এবং সম্বল-সঠিক পথে পরিচালিত করার প্রতিশ্রতির বান্তবায়ন।

কোনো কোনো মুফাসসির উল্লেখ করেছেন এর সহজ ব্যাখ্যা হলো, বিজয় হলো মানুষের ইসলাম গ্রহণের সবব। আর এটা ছওয়াবের আধিক্য এবং আন্তাহর প্রিয়পাত্র হওয়ার কারণ [সবব]। এদিকে এটা হলো মাগফিরাতের কারণ। আর কারণের কারণও কারণ হয়ে থাকে। সূতরাং এভাবে বিজয় মাগফিরাতের সবব বা কারণ হয়েছে।

ইমাম রাযী (র.) এর ব্যাখ্যায় লিখেছেন-

- এর মাধ্যমে লোকদেরকে এ কথা জানিয়ে দেওয়া উদ্দেশ্য যে, নবী করীম = -এর কোনো ভূল-ক্রণি থাকলে তা ক্ষমা
  করে দেওয়া হলো- তিনি সম্পূর্ণ মাসুম-নিম্পাপ।
- মका विकासक भाषाम वास्त्रज्ञाक्त कक कता जबन कराहि । आत वक कराजा भागिकतार्यक जवन । वक कतरण गिरम नवी
   कत्रीभ क्लिक कावास लामा करतरहन- أَرَنْكُ مُفَكِّراً وَثَنْبًا مُفْكِراً وَثَنْبًا مُفْكِيرًا وَثَنْبًا مُعْلَيْنًا مُعْلَى اللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ عَلَيْهِ وَلَمْ مُعْلَيْنًا مُعْلَى اللَّهِ عَلَيْهِ الللَّهِ عَلَيْهِ وَمُعْلَى اللَّهِ عَلَيْنَا اللَّهُمْ وَاللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ وَلَيْكُوا وَاللَّهُ عَلَيْهِ عَلِيهِ عَلَيْهِ عَلَيْه

অর্থাৎ হে আল্লাহ। এ হজকে ডুমি কবুল করে নাও, এ প্রচেষ্টাকে ডুমি গ্রহণ করে নাও এবং এর দ্বারা গুনাহ মাফ করে দাও।

৩. মঞ্জা বিশ্বয়ের মাধামে বায়তৃক্সাহকে মূর্তিপূজার অপবিত্রতা হতে হেফাজত করা হয়েছে আর তা মানুষের গুনাই হতে পবিত্র ইওয়ার কারণ হয়েছে।

ৰাস্বস্থাহ -এর তো কোনো ওনাহ নেই, সুতরাং তাঁর ওনাহ মাকের কি অর্থ হতে পারে? : আল্লাহ তা'আলা ইরশাদ করেন - يَفَعَنُمُ اللّٰهُ مَا نَفَعَتُمُ مِنْ ذَبْتِكَ رَمَا نَاخَرُ আতে আল্লাহ তা'আলা আপনার পূর্বাপর তুল-ক্রটিসমূহ কমা করে দিতে পারেন। কিছু এটা তো জানা কথা যে, নবী করীম ক্রিছ ছিলেন নিম্পাপ, তাঁর কোনো ওনাহ ছিল না। সূতরাং তাঁর ওনাহ কমা করে দেওয়ার কি অর্থ হতে পারে?

মুকাসসিরগণ এর একাধিক জবাব দিয়েছেন। নিম্নে তার কয়েকটি উল্লেখ করা হলো–

- ১. এ ছলে কোনো ব্যাপারে উত্তম পদ্ম পরিহার করাকে গুনাহ বলা হয়েছে।
- ২. এখানে গুনাহ ছারা মুমিনদের গুনাই উদ্দেশ্য।

- ত. গুনাহের দ্বারা সুগীরা গুনাহ উদ্দেশ্য। কেননা ক্ষেত্রবিশেষে অধিয়ায়ে কেরাম (আ.) হতে সুগীরা গুনাহ সংঘটিত হতে পারে। مَنْ الْمُ الْمُرْدَرِ مَتَانِنَاتُ لِلْمُكَّالِبُكُنَّ عَلَيْكُ । পারে। مَنْ الْمُكَالِّدُ الْمُرْدَرِ مَتِنَاتُ لَاكْمَارِ مَتَّانِاتُ الْمُكَالِّدِينَاتُ لِلْمُكَالِّدِينَاتُ لِلْمُكَالِّذِينَاتُ لِلْمُكَلِّذِينَاتُ لِلْمُكَالِّذِينَاتُ لِلْمُكَالِّذِينَاتُ لِلْمُكَلِّذِينَاتُ لِلْمُكَالِّذِينَاتُ لِلْمُكَالِّذِينَاتُ لِلْمُكَالِّذِينَاتُ لِلْمُكَالِّذِينَاتُ لِلْمُكَالِّذِينَاتُ لِلْمُكَالِّذِينِينَاتُ لِلْمُعِلَّذِينَاتُ لِلْمُعَلِّذِينَاتِهِ لِلْمُعِلَّذِينَاتِهِ لِلْمُعِلَّالِكِينَاتِينَاتِينَاتِهِ لِلْمُعِلَّالِكِينَاتِهِ لِمَالِكُ لِلْمُعَلِّذِينَاتِينَالِكُ لِمِنْ لِلْمُعِلَّالِينَالِكِينَاتِينَالِكِينَالِينَالِكِينَاتِينَالِكِينَالِينَالِكِينَالِكِينَاتِينَالِكِينَاتِينَاتِهِ لِلْمُعِلَّالِكِينَاتِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِكِينَاتِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِي
- ৪. কেউ কেউ বলেছেন- পূর্বের গুনাহ দারা হযরত আদম ও হাওয়া (আ.)-এর বিচ্যুতি এবং পরবর্তী গুনাহ দারা উমতের গুনাহ উদ্দেশ্য।
- ে অথবা এখানে মাগফিরাতের অর্থ হলো নবী করীম 🚐 -এর নিম্পাপ হওয়ার ঘোষণা দেওয়া :
- ৬, এর সর্বোত্তম ব্যাখ্যা হলো, َمُغْفِرُةُ এর অর্থ হলো পর্না (অন্তরায়) অর্থাৎ তনাহ ও বান্দার মাঝখানে অন্তরায় (রাগা) সৃষ্টি করে দেওয়া। অথবা, তনাহ ও শান্তির মধ্যে পর্দা (অন্তরায়) সৃষ্টি করে দেওয়া। প্রথমোক্ত অর্থটি আহিয়ায়ে কেরাম (আ.) এর জন্য প্রযোজ্য এবং শেষোক্ত অর্থটি ঈমানদারগণ ও অলিগণের জন্য প্রযোজ্য।

উদ্ধিতিত আয়াত নবী করীম 🎫 হুদায়বিয়া হতে প্রত্যাবর্তনের পথে নাজিপ হুঁমেছে। আর মকা বিজয় হ্যেছে ৮ম ফ্রিজরিতে সুতরাং মাজীর সীগাহ্ ব্যবহার করত কিডাবে এ বিজয় ঘারা মকা বিজয় উদ্দেশ্য হতে পারে? :

আল্লাহ তা'আলা ইরশাদ করেছেন" اَنَّ تَنْعَنَّا لَكُ تَكُمَّا لَكُ نَعْمًا لَكُوْ وَهُمْ । "(হে নবী।) আমি নিচয় আপনাকে সুস্টাই বিজয় দান করেছে।"
কেউ কেউ বলেছেন— এখানে "نَّنَّحُ حُسِّرَة -এর ছারা মঞ্জা বিজয়কে বুখানো বয়েছে। কিন্তু প্রশু হলো এ আয়াতখানা নাজিল
হয়েছে নবী করীম আই কুদায়বিয়ার সন্ধি সমাপনাত্তে মদীনা মুনাওয়ারায় প্রত্যাবর্তনের পথে ষষ্ঠ হিজরির জিলকাদ মাসে।
আর মঞ্জা বিজয় হয়েছে অষ্টম হিজরির রমজান মাসে। সুতরাং যদি আয়াতে উল্লিখিত বিজয় দারা মঞ্জা বিজয় উদ্দেশ্য হয় তা
হলে "نَنْتُنْ" মাজীর সীগাহ ব্যবহার করা হলো কিভাবে?

মুফাসসিরগণ এর বিভিন্ন জবাব দিয়েছেন-

- ১. এ স্থলে مَاضِي -এর সীগাহ -এর অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে।
- عناصة المنتقبة العالم المنتقبة العالم العال
- অনেক সময় আল্লাহ তাঁ আলা সন্দেহাতীত হওয়ার কারণে দৃঢ়তা বুঝানোর জন্য ভবিষ্যতের বিষয়াবলিকে
  অতীতকালজ্ঞাপক সীগাহর মাধামে উপত্থাপন করে থাকেন। এ বিষয়টিও তন্মধ্যে একটি। অর্থাৎ আপনি যে মক্কা বিজয়
  লাভ করবেন এতে বিশ্বমাত্র সন্দেহের অবকাশ নেই। যেন তা আপনার জন্য বিজয় হয়ে গিয়েছে।

ম**ৰা** যুক্ষের মাধ্যমে বিজয় হয়েছে নাকি সন্ধির মাধ্যমে? : পবিত্র মকা নগরী যুক্ষের মাধ্যমে বিজয় হয়েছে না সন্ধির মাধ্যমে এ ব্যাপারে মুসলিম মনীষী ও ঐতিহাসিকগণের মধ্যে মতপার্থক্য রয়েছে। এ বিচারে–

ইমাম আবু হানীফা (র.) ও একদল মনীষীর মতে মকা মোয়াজ্জমাহ যুদ্ধের মাধ্যমে জোরপূর্বক বিজিত হয়েছে। তাদের দলিল-

- নবী করীম হার্ক্ত মঞ্জা বিজয়ের সময় বিশিষ্ট সাহাবী হয়রত খালেদ ইবনে ওয়ালীদ (রা.)-কে নির্দেশ দিয়েছিলেন য়ে.
  য়ারাই বাধ্য দিতে আসবে তাদেরকে হত্যা করবে। সূতরাং মঞ্জার নিয় এলাকায় প্রবেশকালে বাধার সম্মুখীন হয়ে তিনি বহ
  মুশরিককে হত্যা করেছেন।
- ইতিহাস হতে জানা যায় যে, মঞ্জা বিজয়ের সময় ইকরিমা ইবনে আবী জাহলের নেতৃত্বে কয়েকজন মুশারক য়ৃবক
  মুসলমানদেরকে বাধা দান করেছে এবং অসতর্কভাবে ঘোরাফেরাকারী দুজন মুসলমানকে তারা হত্যাও করেছিল।
- ইতিহাসের কোথাও উল্লেখ নেই যে, মক্কা বিজয়ের সময় মক্কাবাসীদের সাথে নবী করীম
   এর কোনো প্রকার সদ্ধি ও সমঝোতা হয়েছিল।

ইমাম শাফেয়ী (র.) ও একদল মনীষীর মতে, মক্কা যুদ্ধের মাধ্যমে জোরপূর্বক বিজয় হয়নি; বরং সন্ধি ও সমঝোতার মাধ্যমে তা মুসলমানদের দখলে এসেছে। তাদের দলিল হলো নিদ্ধেণ্-

- ১. আল্লাহ তা'আলা ইরশাদ করেছেন النخ گُنُّ أَيْدَيُكُمُ النخ আল্লাহ সেই পবিত্র সন্তা, যিনি মুশরিকদের হাতকে তোমাদের হতে বিরত রেখেছেন। অর্থাৎ তোমানে একে অপরকে আক্রমণ করতে পারনি ।
- मका विकासत পর মুশরিকদের বন্দী করা হয়নি।
- ৩. মক্কার মুশরিকদের সম্পদ গনিমত হিসেবে গণ্য করা হয়নি :

উপরোষ্ট্রিভিত মতধ্যের মাঝে সমন্ত্রয়: উপরিউক্ত পরম্পর বিরোধী মতহয়ের মধ্যে সমন্ত্র্য করতে গিয়ে বলেছেন যে, মক্কার আংশিক যুদ্ধের মাধ্যমে জোরপূর্বক বিজয় হয়েছে এবং অপরাংশ সন্ধির মাধ্যমে অধিকৃত হয়েছে। নূতরাং 'বুআইতীত' নামক কিতাবে উল্লেখ আছে যে, ইযরত খালেদ (রা.) মক্কার নিম্নভাগ যুদ্ধের মাধ্যমে জোরপূর্বক দখল করেছেন। অপরদিকে মক্কার উপরিভাগ সন্ধির মাধ্যমে জয় করে নিয়েছেন। আর এ সময় নবী করীম 🚃 মক্কায় প্রবেশ করেছেন।

ঐতিহাসিক দৃষ্টিকোণ হতে উপরিউক্ত বক্তব্যকেই অধিকতর শক্তিশালী বলে মনে হয় :

এর দুটি : رَيَنْصُرَكَ اللّٰهُ نَصْرًا عَزِيزًا -আল্লাইরশাদ করেছেন : فَوْلُهُ وَيَنْصُرَكَ اللّٰهُ نَصْرًا عَزِيزًا -অধ হতে পারে-

- আল্লাহ তা'আলা তোমাকে প্রবল পরাক্রান্ত সাহায্য দান করেন।
- ৩. আল্লাহ তা আলা আপনাকে দৃষ্টান্তহীন সাহায্য দান করেন। এ অর্থের দৃষ্টিতে এর তাৎপর্য হলো, যে জিনিস বাহাত একটি সন্ধিচ্নিত মাত্র- আর তাও যথেষ্ট নতি স্বীকার করে গ্রহণ করা একটি সন্ধিপত্র, তাই এক সময় এটি চূড়ান্ত বিজয়ে পরিণত হবে। কাউকে সাহায্য-সহযোগিতা দানের জন্য এমন আশ্চর্যজনক পত্ত্বা খুব কম লোকই গ্রহণ করেছে।

बकि रामुद्र निव्नमत : ब्रथात्न बकि श्रश्न राता, عَرِيْرُ नकिए عَرِيْرُ । विकु बर्यात शास्त्र, बर्णा शास्त्र, बर्णा स्व ना । किलु बर्यात्न किछाद تَصَرُّا عَرْيُرُا रना शताः

এর জবাবে এই যে, وَزُنْ এর وَرُنْ اللهِ -এর وَرَنْ اللهِ -এর وَرَنْ اللهِ -এর জবাবে এই যে, وَرَنْ اللهِ -এর দিকে সম্পর্কিত হবে আকে। সুতরাং وَرَنْ عَزِيْرًا -এর দিকে সম্পর্কিত হবে না।

يَّ الْذَكُ السَّحَيْثَةُ ....... اِيْمَانَا هُمَ السَّمَانِهُمْ : ইরশাদ হচ্ছে- সেই আল্লাহ ক্ষমন্দারগণের অন্তরসমূহে প্রশান্তি নাজিল করেছেন। যাতে তাদের পূর্বেকার ঈমানের সাথে আরো ঈমান সংযুক্ত হয়। তাদের ঈমানী শক্তি বেডে যায়।

্ৰএর অর্থ এবং হুদায়বিয়ায় ঈমানদারগণের উপর এর প্রভাব : আলোচ্য আয়াতে مَكِيْتُ শদটি ব্যাপক অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে। এর দৃটি প্রভাব রয়েছে–

- জেহাদের বায়'আত গ্রহণ করার সয়য় জিহাদের জন্য প্রতিজ্ঞাবদ্ধ হওয়। পরবর্তী আয়াত "عَانْزُلُ السَّحِيْنَة " -এর য়৻য়
  এর উল্লেখ করা হয়েছে।
- ২. কাফেরদের অনর্থক জিদ সন্ত্রেও নবী করীম 🚃 অসম চ্জিতে লিগু হওয়ার পরও সাহাবীগণের শান্ত থাকা। পরবর্তী আয়াত– "فَأَنْرُكُ اللَّهُ سَكِيْتَتَ عَلَىٰ رَسُولِية" অর মধ্যে উল্লেখ করা হয়েছে।

আর যেহেতু প্রথমত জিহাদের জন্য অগ্রসর হওয়া এবং পরে জিহাদ হতে বিরত থাকা নবী করীম 🏥 -এর সন্তুষ্টিতেই হয়েছে- সেহেতু এতে নবী করীম 🚃 -এর আনুগত্য প্রকাশ পেয়েছে। আর তাঁর প্রতিটি আনুপত্যেই ঈমানের নূর বৃদ্ধি পেয়ে থাকে, কাজেই এতেও সাহাবীগণের ঈমানে প্রবৃদ্ধি ঘটেছে।

আলোচ্য আয়াতে সাহাবায়ে কেরামের এমন কারামতের কথা উল্লেখ করা হয়েছে যেগুলো তাঁদের বৈশিষ্ট্য ছিল। আল্লাহ তা'আলা ইরশাদ করেছেন যে, তিনি মুসলমানদের অন্তরে এক প্রকার প্রশান্তি নাজিল করেন, ফলে প্রিয়নবী 🎫 -এর নির্দেশ পালনে তাঁরা সম্পূর্ণ অবিচল থাকেন এবং এভাবে আল্লাহর রাহে জান-মালের কুরবানি পেশ করার সুযোগ লাভ করেন।

যেহেতৃ বাহ্যিক দৃষ্টিতে হুদায়বিয়ার সন্ধির শর্তগুলো কাফেরদের অনুকূলে মনে হচ্ছিল, মুসলমানদের ধারণা হয়েছিল যে, এটি দুর্বলের সন্ধি, কিন্তু প্রিয়নবী ——এর সৃদূরপ্রসারী দৃষ্টি ছিল এসবের পরিণামের প্রতি, তাই তিনি সাহাবায়ে কেরামকে সবর অবলম্বনের এবং সংযত থাকার উপদেশ দিলেন। তখন মুসলমানদের মনে শান্তি এবং সান্ত্বনার ভাব সৃষ্টি হলো। প্রিয়নবী ——এর কথায় হয়রত ওমর (রা.)-সহ অন্যান্য সাহাবায়ে কেরামের উত্তেজনা প্রশমিত হলো, প্রিয়নবী ——এর প্রতি তাদের এ নজিরবিহীন আনুগত্য তাদের সমান বৃদ্ধির কারণ হলো। কেননা প্রিয়নবী ——এর অনুকরণের বরকতে মুমিনের কলবে নূর সৃষ্টি হয়, তার কলব নূরানী হয়, ফলে সমান বৃদ্ধি পায়। হয়রত আনাস (রা.) বর্ণিত হাদীস বুখারী শরীফ, মুসলিম শরীফ ও তিরমিষী শরীফে সংকলিত হয়েছে। তিনি বলেছেন, হুদায়বিয়া থেকে প্রত্যাবর্তনকালে সাহাবায়ে কেরামের মন আহত ছিল.

তথন এ সুরার প্রথম আয়াত নাজিস হলো, আল্লাহ তা আলা হুদায়বিয়ার সন্ধিকে সুস্পন্ট বিজয় বলে আখ্যায়িত করলেন, আর হুজুর 🏬 তথন বললেন, এ পৃথিবীর সবকিছু থেকে আমার নিকট এ আয়াতসমূহ অধিক প্রিয়।

প্রিয়নবী 🚃 এ আয়াতসমূহ তেলাওয়াত করনেন, সাহাবায়ে কেরাম জিল্ডেস করনেন, ইয়া রাসুলাল্লাহ 🚞 ! এটিই কি বিজয়া তিনি ইরশাদ করনেন, ইয়া অবশাই । বর্ণিত আছে যে, ঐ সময় টি প্রেকে টি প্রকাশে করনেন, ইয়া অবশাই । বর্ণিত আছে যে, ঐ সময় টি প্রকাশের করনেন, ইয়া অবশাই । আলোচ্য আয়াতে টি প্রকাশের করিবে মানব মনে এক প্রকার শান্তি এবং সান্তুনা আনে, সে সান্তুনাকেই এ আয়াতে টি প্রকাশের হায়েছে।

আল্পাহ তা'আলার প্রতি মুসলমানদের পূর্ণ বিশ্বাস, আস্থা এবং একীন পূর্বেই ছিল, এ ঘটনার কারণে তাঁদের ঈমান আরো বৃদ্ধি পায়। আর এ ঘটনায় এমন নতুন কিছু বিষয় যোগ হয়েছে, যা ঈমান ও একীনের মাত্রাকে আরো বৃদ্ধি করেছে। এ বাাখাা করেছেন তফসীরকারক যাহহাক (র.)।

ঈমান বৃদ্ধি হওয়ার অর্থ কি? : আরাহ তা আলা ইরশাদ করেছেন ﴿ الْمَانُ مَّ مَ إِلَّمَانُ مَّ مَ الْمَانُونَ مَ الْمَانُونَ وَالْوَا الْمَانُونَ وَالْمَانُونَ وَالْمَانُونُ وَالْمَانُونُ وَالْمَانُونُ وَالْمَانُونُ وَالْمَانُونَ وَالْمَانُونُ وَالْمَالُونُ وَالْمَانُونُ وَالْمَالُونُ وَالْمَالُونُ وَالْمَانُونُ وَالْمَانُونُ وَالْمَانُونُ وَالْمَانُونُ وَالْمَالُونُ وَالْمَانُونُ وَالْمَالُونُ وَلِمَالُونُ وَالْمَالُونُ وَالْمَالِمُونُ وَالْمَالُونُ وَالْمَالُونُ وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمَالُونُ وَالْمِالُونُ وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمَالِمُونُ وَالْمِنْ وَالْمِنْفِي وَلِمُونُ وَالْمِنْ وَالْمِنُونُ وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمِنْفُونُ وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمُونُ وَالْمُونُ وَالْمُونُونُ وَالْمُونُ وَ

আর কালবী (র.) বলেছেন, ঈমান বৃদ্ধির একটি ঘটনা হুদায়বিয়াতে ঘটেছিল। আল্লাহ তা'আলা তাঁর রাস্ল 🎫 -এর স্বপুকে সতা করে দেখিয়েছেন।

হযরত আপুল্লাহ ইবনে আববাস (রা.) বলেছেন, আল্লাহ তা আলা প্রিয়নবী 🏥 নক প্রেরণ করেছেন তাওহীদের প্রতি সাক্ষ্য প্রদানের জন্যে এবং মানুষকে তাওহীদের প্রতি বিশ্বাস স্থাপন করেছে তথা ঈমান এনেছে, তখন নামাজ ফরজ হওয়ার কথা ঘোষণা করা হয়েছে। এরপর পর্যায়ক্রমে জাকাত, রোজা, হজ এবং এরপর জিহাদ ফরজ হওয়ার কথা ঘোষণা করা হয়েছে। এভাবে দীনকে পরিপূর্ণ করা হয়েছে। প্রতিদিন ওহীর মাধ্যমে নতুন নতুন বিধান আসত, লোকেরা তা মেনে নিত, এভাবে তাদের ঈমান উত্তরোত্তর বৃদ্ধি পেতো।

এটাই হলো আল্লাহ তা আলার বাণী— "لِيَزْدُرُوا لِيَسَانًا مُعَلِّمُا وَالْمَانِمُ" - এর মর্মার্থ। অর্থাৎ আল্লাহ ও তদীয় রাস্লের প্রতি ঈমান এহেণের সাথে সাথে তারা দীনের বিধানাবলির প্রতিও ঈমান এনেছেন। যখনই কোনো বিধান নাজিল হয়েছে তখনই তার উপর ঈমান এনেছেন। এতাবেই তাঁদের ঈমান ক্রমশ বৃদ্ধি পেতে লাগল।

হযরত ইবনে আব্বাস (রা.) বলেছেন, তাদের ঈমান বৃদ্ধিকরণের অর্থ হলো আল্লাহ-জীতির সাথে আরো আল্লাহজীতি যুক্ত করা।

কেউ কেউ বলেছেন, ঈমান বৃদ্ধির অর্থ হলো, ঈমানের নূর বা আলো বৃদ্ধি পাওয়। وَاللّٰهُ سَبْعَانَهُ وَنَعَالَىٰ اَعْلُمُ اللهِ اللهُ مَا اللهُ عَلَيْهُ وَلِللّٰهِ جُنُودُ السَّمْوَات ...... عَلِيْمًا حَكِيْمًا صَكِيْمًا अवाद আসমান জমিনের সৈন্যবাহিনী আল্লাহ তা আলারই, আল্লাহ মহাজ্ঞানী, প্রজ্ঞাময়।

এ কথার তাৎপর্য হলো, কেউ যেন একথা মনে না করে যে, মুসলমানগণের দূর্বলতার কারণেই হুদারবিয়ার সন্ধি স্বাক্ষরিত হয়েছে। আসমান জমিনের সমস্ত সৈন্যবাহিনী আল্লাহ পাকেরই, তাই কোনো প্রকার দূর্বপতার কারণে এ চুক্তি সম্পাদিত হয়নি: বরং হুদারবিয়ার সন্ধি ছিল হিকমতপূর্ণ, তাৎপর্যবহ, বিশেষ হিকমতের কারণেই আল্লাহ তা'আলা হুদারবিয়ার সন্ধি সম্পাদনের বাবস্থা করেছেন।

আল্লাহ তা'আলা ইচ্ছা করলে তাঁর কোনো ফেরেশতাকে প্রেরণ করে নিজেই মঞ্জাবাসীকে ধ্বংস করে দিতে পারতেন; কিছু আল্লাহ তা'আলা তাঁর হিকমতের কারণে মুমিনদেরকে জিহাদের আদেশ দিয়েছেন, যেন মুমিনগগ জিহাদের হওয়াব লাভ করতে পারেন এবং কাফেরদেরকেও হঠাৎ ধ্বংস না করে ঈমান আনয়নের সুযোগ দেওয়া হয়েছে;

- بالبحهاد المؤمنين والمؤمنت حتت تَجْرِيْ مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهُرُ خُلديْ فَسْهَا وَيُكَلِّهُمْ عَنْهُمْ سَيِّاٰتِهِمْ طَوَكَانَ ذُلِكَ عنْدُ اللَّهِ فَوْزًا عَظِيمًا ـ
- وَالْمُشْرِكِيْنَ وَالْمُشْرِكُتِ الطَّالَيْتِ. باللُّه ظَنُّ السَّوْءِ ط بِفَتْح السِّيْن وَضَمَّهَا فِي الْمَوَاضِعِ الثَّكُنَّةِ ظُنُّواْ أَنَّهُ لاَ يَنْصُرُ مُحَمَّدًا صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَالْمُؤْمِنِيْنَ عَلَيْهِمْ دَأَتْرَةُ السَّوْءِ ج بالذِّلِ وَالْعَلَابِ وَعَضِبَ اللَّهُ عَلَيْهِمُ وَلَعَنَهُمْ أَبِعَدَهُمْ وَأَعَدُّ لَهُمْ جَهَنَّمَ م وَسَاءَتُ مُصِيرًا مَرْحِعًا .
- ٧ ٩. আকাশমওল ও জমিনের সমন্ত বাহিনী আল্লাহর اللُّهُ عَزِيْزًا فِيْ مُلْكِهِ حَكَيْمًا . فِيْ صُنْعِهِ أَيْ لَمْ يَزَلُ مُتَّصِفًا بِذُلِكَ.

#### অনুবাদ :

- गमिह المَدْخُونَ مَسْعُدُونَ مَعْدُونَ مَا ١٥٠ المُدْخِلَ مُسَعَدِّقُ مَعَدُون إِي أَمَّ المَّ উহ্য ফেলের সাথে مُتَعَلَّبٌ হয়েছে। অর্থাৎ 🛴 बाहार जा जाना जिराएनत بالحياد لتدخل الخ নির্দেশ দিয়েছেন যাতে প্রবেশ করাতে পারেন সমানদার নর-নারীদেরকে এমন জানাতে যার পাদদেশ দিয়ে নহরসমূহ প্রবহমান, তথায় তারা চিরকাল থাকবে ৷ আর যেন তাদের পাপরাশি মোচন করে দিতে পারেন। এটা আল্লাহ তা'আলার কাছে মহা সাফলা।
  - 🌂 ৬, আর যেন শান্তি দিতে পারেন মুনাফিক নারী-পুরুষ ও মুশরিক নারী-পুরুষদেরকে, যারা আল্লাহ তা আলার ব্যাপারে মন্দ ধারণা পোষণ করে। 🚈 🗐 শব্দটির সীন অক্ষরটি তিন স্থানেই যবর এবং পেশ উভয়ভাবে পড়া যেতে পারে। অর্থাৎ তারা ধারণা করেছিল যে, আল্লাহ তা'আলা নবী করীম === -কে এবং ঈমানদারগণকে সাহায্য করবেন না া বস্তুত তাদের উপরই অমঙ্গল চক্র [নিপতিত হবে] লাঞ্জনা এবং শাস্তির। আর আল্লাহর ক্রোধ তাদের উপর এবং আল্লাহ তাদের উপর অভিশাপ দিয়েছেন তাদেরকে স্বীয় রহমত হতে দূরে সরিয়ে দিয়েছেন। তাদের জন্য প্রস্তুত করে রেখেছেন জাহানাম। আর তা কতইনা নিক্ট আবাসস্থল-প্রত্যাবর্তনস্থল ।
    - [করায়তো। আর আল্লাহ তা'আলা মহাপরাক্রমশালী তাঁর রাজতে মহাকৌশলী তাঁর কার্যে সর্বদাই তিনি এ সকল গুণ ধারণ করে আছেন :

#### তাহকীক ও তারকীব

"যাতে "لَيَدْخَلَ الْسَوْمَنيْنَ وَالْسُوْمِنَاتِ الخ" -আল্লাহ তা'আলা ইরশাদ করেছেন : **قَوْلُـهُ لَسَدُخُلُ الْسُمُ** আল্লাহ তা'আলা ঈমানদার নর-নারীগণকে জান্রাতে প্রবশে করাতে পারেন :"

অত্র আয়াতে "لِيَدْخُلُ এর اللّهُ এর اللّهُ কলপর্কে মৃফাসসিরগণের বিভিন্ন মতামত রয়েছে। নিমে কতিপর মতামত উল্লেখ করা হলো~

- مُتَعَلِّقُ এর সাথে يَكَ فَتَعَنَّا ﴿ وَلِيُدْخِلَ क्षर्वतात পর لِيَزْوَادُواْ এর সাথে لِيَّا فَتَعَنَّا ﴿ جَ عَلَيْنَ الْعَالَيْنَ الْعَالَمِينَا ﴾ ولِيدُخِلَ कराह إِنَّا فَتَعَنَّا ﴾ وليدُخِلَ कराह إِنَّا فَتَعَنَّا ﴿
- কিছু সংখ্যক মুকাসসিরের মতে, نَعُلِنَ وَ إِينَ وَالْ لِيَزْوَاوُوا وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَى ال عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّ عَلَى اللَّهُ عَلَى ال اللَّهُ عَلَى اللّ
- काता काता मराठ, لَيَصُرَلُ मलि لِيُدُخِلُ (क'लित जार्थ) مَنَصُرُكُ मलि لِيُدُخِلُ के किल्या فَصَوْرَتُ के किल्या فَصَوْرَتُ के ضَوْرَتُ के ضَوْرَتُ के किल्या مَسُورَتُ के किल्या مَسُورَتُ के किल्या مَسُورَتُ के किल्या क
- عَلَيْهِمْ دَانِّرَةُ आन्नार ठा जाना यूनांकिक ७ यूगंतिकरमत वा।পाति हैतगान करतिह्नन وَالْمَوْرُوُ السَّسُوءِ अमारिक ७ यूगंतिकरमत डेंपतंह जिन्हां रहा। अस्ति अस्ति के प्रानितिक ७ यूगंतिकरमत डेंपतंह स्वामिक ७ यूगंतिकरमत
- مَارِزَ -এর আভিধানিক অর্থ হলো– এমন রেখা যা একটি কেন্দ্রকে পরিবেষ্টন করে থাকে [বৃত্তা। অতঃপর এমন বিপদ ও মদিবতের অর্থে তা ব্যবহার হতে লাগল যা বিপদগ্রন্তকে চতুর্দিক হতে ঘিরে ফেলে। অর্থাৎ মুনাফিক ও মুশরিক মুসলমানদের উপর যে বিপদ আপতিত হওয়ার আশা করেছিল তা শেষ পর্যন্ত ভাদের উপর এসে পড়ল। –কিমানাইন।
- আয়াতে سَوْء এর বিভিন্ন কেরাত এবং তদনুযায়ী তার অর্থগত পার্থক্য : আল্লাহ তা'আলার বাণী عَلَيْهِمْ دَابِّرَهُ السَّنُوءَ এর মধ্যস্থিত مَنْو، عنو، مالاتورة بالمُعْرَدُةُ السَّنُوءَ السَّرُةِ السَّنُوءَ عنوا بالمُعْرَدِينَ عنوا المُعْرَدِينَ عنوا المُعْرَدُينَ عنوا المُعْرَدِينَ عنوا المُعْرَدِينَ عنوا المُعْرَدِينَ عنوا المُعْرَدِينَ عنوا المُعْرَدُينَ عنوا المُعْرَدِينَ عنوا المُعْرَدُينَ عنوا المُعْرَدُينَ عنوا المُعْرَدُينَ عنوا المُعْرَدُينَ عنوا المُعْرَ
- এ. এর সীন অক্ষরটি পেশ বিশিষ্ট হবে। এটা আবু আমর এবং ইবনে কাছীরের কেুরাত। এমতাবস্থায় এর অর্থ হবে আজাব, পরাজয় এবং মন।
- ২. 🚅 -এর সীন অক্ষরটি যবরযোগে হবে। এটা অধিকাংশ ক্বারীগণের কেরাত।
  - এ অবস্থায় এর অর্থ হবে- নিন্দা ও তিরকার। আল্লামা জামাখণরী (র.) বলেছেন যে, প্রথমোক্ত অবস্থায় এর মর্থ হবে ধ্বংস। আর শেষোক্ত অবস্থায় এর অর্থ হবে অত্যন্ত অপছন্দনীয় কথাবার্তা।
- এর কেরাত উল্লেখ করতে গিয়ে জালাপাইনের মুসান্নিফ আল্লামা জালালুদীন মহন্তী (র.) উল্লেখ করেছেন যে, يَغَنَّ والسَّنَّةُ السَّنَّةُ السَّنَّةُ عَلَيْكَ السَّنَّةُ وَالْمَا السَّنَّةُ السَّنَّةُ السَّنَّةُ अर्थाए जिन ज्ञात्में और अक्षति यदत এবং পেশ উজয়যোগে পড়া জায়েজ হবে। এখানে তিন স্থান' এর ছারা তিনি বস্তুত নিম্নোক তিনটি স্থানের দিকে ইঙ্গিত করেছেন। ১. هُنَّ السَّنَّةُ دُنْ وَالْمِرُةُ السَّنْوُءِ لَا السَّنَّةُ وَالْمُرَةُ السَّنْوُءِ لَا الْسَنَّةُ وَالْمَرُةُ السَّنْوَءَ لَا السَّنَّةُ وَالْمَرُةُ السَّنْوَءَ لَا الْمَالِمُ وَالْمَالُمُ السَّنَّةُ وَالْمَالُمُ وَالْمَالُمُ وَالْمَالُمُ السَّنَّةُ وَالْمَالُمُ السَّنَّةُ وَالْمَالُمُ السَّنَّةُ وَالْمَالُمُ السَّنَّةُ السَّنَّةُ وَالْمَالُمُ السَّنَّةُ وَالْمَالُمُ السَّنَّةُ وَالْمَالُمُ السَّنَّةُ وَالْمَالُمُ السَّنَّةُ وَالْمَالُمُ السَّنَالَةُ وَالْمَالُمُ السَّنَّةُ السَّنَّةُ وَالْمَالُمُ السَّنَانُ السَّنَّةُ وَالْمَالُمُ وَالْمَالُمُ وَالْمَالُمُ وَالْمَلْمُ السَّنَانُ وَالْمُؤْلِقُ السَّنَانُ وَالْمَلْمُ السَّنَانُ وَالْمَالُمُ وَالْمَلْمُ وَالْمَالُمُ وَالْمَلْمُ وَالْمَلْمُ السَّنِيْمُ السَّنِيْمُ وَالْمَلْمُ وَالْمَلْمُ وَالْمَلْمُ وَالْمَلْمُ وَالْمَالُمُ وَالْمَالُمُ وَالْمَالُمُ وَالْمُلْمُ وَالْمَالُمُ وَالْمَالُمُ وَالْمَالُمُ وَالْمَالُمُ وَالْمُلْمُ وَالْمُلْمُ وَالْمُلْمُ وَالْمُلْمُ وَالْمُلْمُ وَالْمُلْمُ وَالْمُلْمُ وَالْمِلْمُ وَالْمُلْمُ وَالْمُلْمُ وَالْمُلْمُ وَالْمُلْمُ وَالْمُلْ

মুহাঙ্কিকগণ (র.) বলেছেন, এদের মধ্যে প্রথম ও তৃতীয় অবস্থায় সাতজন কারী সর্বসন্ধতভাবে ॐ শব্দটির সীন অক্ষরটিকে যবরযোগে পড়েছেন। কাজেই উক্ত দুই অবস্থায় আর পেশের সম্ভাবনা থাকে না। সুক্তরাং মুসান্নিফ (র.)-এর বক্তব্যে যে কিছুটা শিথিলতা হয়ে গেছে তা শ্লষ্ট।

### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

भारा नुष्ण : এकाधिक সনদে वर्षिত হয়েছে যে, नवी कदीय हाई সাহাবীগণকে " 
बेंबी केंद्रेयं केंद्रेय

তথানে সমানের প্রবৃদ্ধির ফলাফলকে ভিন্ন ভিদ্দমায় উল্লেখ করা হয়েছে। অর্থাৎ এভাবে ঈমানদারণণকে সম্মানের সাথে জান্নাতে প্রবেশ করানো এবং মন্দ ও দুর্বলতা হতে তাদেরকে পুতঃপবিত্রকরণ উদ্দেশ্য। হাদীস শরীফে এসেছে হদায়বিয়ায় জিহাদের বাইয়াতে অংশগ্রহণকারী কেউই জাহানুামী হবে না।

আলাহ তা আলা এজন্য জিহাদের নির্দেশ দিয়েছেন যাতে এব বদৌলতৈ মুসলিম নর-নারীগণকে জান্নতের স্থায়ী শান্তি ও সুখ দান করতে পারেন, তাদের সমস্ত পাপ ও দুঃখ মোচন করে দিতে পারেন। আর আল্লাহর নিকট ঈমানদারগণের এ প্রাপ্তি মহা সফলতা হিসেবে চিহ্নিত ও বিবেচিত।

আয়াতে ইমানদার মহিলাগণের উল্লেখের কারণ : কুরআন মাজীদে আল্লাহ তা'আলা ইমানদার লোকদের জন্য তভ প্রতিফলের কথা সাধারণত [নারী ও পুরুষের জন্য] সমষ্টিগতভাবে উল্লেখ করে থাকেন। পুরুষ ও মহিলাদের প্রাণ্য তভফলের কথা পৃথক পৃথকভাবে উল্লেখ করা হয়নি। কিন্তু গুটিকতেক স্থানে বিশেষ কারণে মুসলিম নর-নারীর তভ ফলের উল্লেখ পৃথক পৃথকভাবে করা হয়েছে। এ স্থানটি সেগুলোর মধ্যে একটি। অথচ যেই হুদায়বিয়াকে কেন্দ্র করে এ তভসংবাদ ঘোষণা করা হয়েছে সে হুদায়বিয়ার ঘটনায় মুসলিম রমণীগণ উপস্থিত ছিলেন না। এর বিশেষত্ব ও কারণ উল্লেখ করতে গিয়ে মুফাসসিরগণ বলেছেন-

প্রথমত মর্যাদা ও শুভফল প্রাপ্তি নির্ভর করে আনুগত্যের উপর। চাই তা হুদায়বিয়ার ব্যাপারে হোক কিংবা অন্য কোনো ব্যাপারে হোক– আর এর মধ্যে নারী ও পুরুষ উভয় অন্তর্ভুক রয়েছে।

দ্বিতীয়ত উক্ত ব্যাপকতার মধ্যে মহিলাদের জন্য সাত্ত্বনা রয়েছে। তারা হুদায়বিয়ায় অংশগ্রহণকারীদের ফজিলতের কথা শ্রবণ করত মনঃকুণ্র হবে না।

যা হোক ফজিলত যথন আনুগত্যের কারণে শিরধার্য হয়ে থাকে তখন নারীরা তাদের সংশ্লিষ্ট বিধানাবলি পালন করত ওড সংবাদ ও মর্যাদার অধিকারী হতে পারবে। কেননা নারী পুরুষ কারো পরিশ্রমই বৃথা যায় না।

তাছাড়া হাদীস শরীকে রয়েছে, উক্ত হুদায়বিয়ার সকরে হয়রত উম্মে সালামা (রা.) নবী করীম 🚟 -এর সফর-সঙ্গিনী ছিলেন। আর অন্তরের দিক দিয়ে তো সকল মুসলিম মহিলাই মুসলামনদের সাথে ছিল।

এতদ্বাতীত মুসলিম মহিলাগণ নিজেদের স্বামী, পুত্র, ভাই ও পিতাকে এ বিপদসংকূল যাত্রা হতে বিরুত রাখা এবং কান্নাকটি ও বিলাপ করে তাদের সাহস-হিম্মতকে ভেঙ্গে দেওয়ার পরিবর্তে তাদের সাহস বৃদ্ধি করেছিলেন। তারা সেই লোকদের ঘর-বাড়ি, ধন-সম্পদ ও মান-সম্বান ইত্যাদি সংরক্ষণ করে তাদেরকে নিচিত করে রেখেছিলেন। তারা কাফের ও মুনাফিকদের আক্রমণের আশঙ্কা অনুধাবন করেও মদীনার ঘর-বাড়িতে বসে রয়েছিলেন। সৃতরাং এ জন্যই ঘরে বসে থেকেও তারা জিহাদের শুভফল লাভে তাঁদের পুরুষদের সঙ্গে সমানভাবে শরিক হয়েছেন।

সূতরাং এ সন্দেহ নিরসন হয়ে গেল যে, ঈমানদার রমণীগণ ঘরে বসে থেকেও জিহাদের মর্যাদা লাভ করবেন কিনা?

জান্নাতে প্রবেশের পূর্বে ইমানদারদের পাপ মোচন হরে থাকে; কিন্তু এখানে পরে উল্লেখ করা হয়েছে কেন? : আরাহ তা আলা ইরশাদ করেছেন ﴿ مَعْنَيْ وَالْمَوْمِنِيْنَ وَالْمَوْمِيْنَ وَالْمُوفِيِّةِ وَمِنْ وَمِنْ وَالْمُوفِيِّةِ وَمِنْ وَالْمُوفِيِّةِ وَمِنْ وَالْمُوفِيِّةِ وَمِنْ وَالْمُوفِيِّةِ وَمِيْمِيْنَ وَالْمُوفِيِّةِ وَمِنْ وَالْمُوفِيِّةِ وَمِنْ وَالْمُوفِيِّةِ وَالْمُوفِيِّةِ وَالْمُوفِيِّةِ وَمِنْ وَمِنْ وَالْمُوفِيِّةِ وَمِنْ وَمِنْ وَمِنْ وَمِنْ وَمِنْ وَمِنْ وَالْمُوفِيِّةِ وَمِنْ وَمِيْ وَمِنْ وَ

- ২. এখানে ঈমানদারগণকে জান্নাতে প্রবেশ করানো হলো মুখ্য বিষয়। আর তাদের পাপ মোচন করে দেওয়া হলো গৌণ ও পরোক্ষ বিষয়। এ জনাই জান্নাতে প্রবেশ করানোর ব্যাপারকে পূর্বে উল্লেখ করা হয়েছে এবং পাপ মোচনের বিষয়কে পরে উল্লেখ করা হয়েছে। তারতীবের প্রতি শুরুত্ব দেওয়া হয়নি।
- ৩. এখানে تَكُفِيْرُ سَيِّنَاتُ -এর অর্থ হলো জান্নাতীগণকে সন্মান ও ইজ্জতের পোশাক পরানো। আর তা জান্নাতের প্রবেশের পরই হবে :
- এর অর্থ হলো জান্নাতীগণ হতে মানবীয় দোষ-ক্রটি দূর করে তাদেরকে ফেরেশতার তগে গুণান্বিত করা । আর তা জান্নাতে প্রবেশ করানোর পরই করা হবে ।

जाद्यार ठा जाला है स्थानमां कारणं काल्लार अदरण এवः जारणं : बेंولُهُ وَكَانَ ذَالِكَ عِنْدَ السُّلِمِ فَوْزًا عَظِيْمًا अनार सारकत উल्लंभ कंत्रज्ञः हैतनीम कर्त्तरह्न त्यं, जाह्यहर्त मृष्टिर्फ अंगे विताग्रे नाम्कां उक्कां विकास ।

জান্নতে প্রবেশকে শুনু তথা মহাবিজয় আখ্যায়িত করায় সেই আনাড়ী, সৃষ্টী ও মান্তান দরবেশদের মতবাদ দ্রান্ত প্রমাণিত হয়েছে যারা জান্নাত তলবকারীদেরকে নিকৃষ্ট মনে করে থাকে। কেননা যেহেতু আল্লাহ তা'আলার দৃষ্টিতে এটা মহাসাফল্য সেহেতু বান্তাবিক পক্ষেই এটা মহা সফলতা। যারা আল্লাহ তা'আলা কর্তৃক নির্ধারিত সফলতা অর্জনকারী তারাই সত্যিকারভাবে সফলকাম। আর হুদায়বিয়ার সন্ধির মাধ্যমে ঈমানদারগণ যা লাভ করেছিলেন তা দর্শনে সত্যিই তারা অত্যত্ত আনন্দিত হয়ে পড়েছিলেন। সূতরাং নবী করীম কর্ত্তা তালিকত হয়ে পড়েছিলেন। সূতরাং নবী করীম ক্রিম করেছেলেন এটা তো আপনাকে প্রদান করা হয়েছে, আমাদের জন্য কি রয়েছে? এর জবাবে আলোচ্য আয়াত নাজিল হয়েছে। মুমিনগণের জান্নাতবাসী হওয়া এবং তাদের তনাহের পঙ্কিলতা বিমোচন হওয়ার ঘোষণা দেওয়া হয়েছে– আর বলা হয়েছে, এটা সাধারণ কোনো জিনিস নয়– এটা হলো এক বিরাট পাওনা ও মহাসফলতা।

আ আয়াতে আল্লাহ তা'আলা মুনাফিক ও মুশরিক নর-নারীদের ইহকালীন ও পরকালীন শান্তি ও ভয়াবর্হ পরিণতির বিষয় উল্লেখ করেছেন। ইরশাদ হচ্ছে–

আর আল্লাহ তা'আলা (এজন্য জিহাদের হকুম নাজিল করেছেন) যাতে তিনি মুনাফিক ও মুশরিক নর-নারীদের শান্তির বাব হা করতে পারেন। এ মুনাফিক ও মুশরিকরা আল্লাহর ব্যাপারে কু-ধারণা পোষণ করে। এ কু-ধারণার কারণে তাদেরকে লাঞ্জিত হতে হবে। আজাব ভোগ করতে হবে। তাদের উপর রয়েছে আল্লাহর ক্রোধ ও অভিশাপ। আল্লাহ তা'আলা তাদের জন্য জাহান্নামকে প্রক্তুত রেখেছেন, কতইনা নিকৃষ্ট স্থান এ জাহান্নামন যেথায় তারা চিরকাল থাকবে।

ইডঃপূর্বে ঈমানদারদের নিয়ামতরাজির উল্লেখ করা হয়েছে। আর এখানে মুনাফিক ও মুশরিকদের শান্তি ও দুর্গতির উল্লেখ করা হয়েছে। প্রশংসাস্থলে হওয়ার কারণে ঈমানদারদের উপর ইতঃপূর্বে সাকীনাহ বা প্রশান্তি নাজিল হওয়ার যে ঘোষণা দেওয়া হয়েছিল তা তাদের জনাই নির্ধারিত হবে। কাজেই মুনাফিক ও মুশরিকরা যে এটা হতে বঞ্চিত হতো, তা নিঃসন্দেহেই বলা চলে।

সুতরাং উক্ত হুদায়বিয়ার সন্ধি চুক্তির মাধ্যমে একদিকে যেমন– ইসলামের শিকড় মজবুত হয়েছে এবং ইসলামি বিজয়সমূহের দ্বার উন্মোচিত হয়েছে, তেমনি অপরদিকে এর দরুন কাফের ও মুনাফিকদের উপর বিপদাপদের পাহাড় ভেঙ্গে পড়েছে এবং তাদের শান্তি অত্যাসনু হয়ে পড়েছে।

বর্ণিত আছে যে, মুমিনগণ যখন হুদায়বিয়ার সন্ধির পর আল্লাহ তা'আলা ও তাঁর রাসূল — এর প্রতি পূর্ণ আনুগতা প্রকাশ করেন, তখন মুনাফির ও মুশরিকরা মুসলমানেদের প্রতি বিদ্ধুপ করতে লাগলো এবং আল্লাহ তা'আলার শানে অতান্ত মন্দ ধারণা পোষণ করন, যেমন তারা বনতে তঞ্চ করন, আল্লাহ তা'আলা তাঁর রাসূল — এবং মুমিনদেরকে সাহায্য করকেন । বিদ্ধুলি করেনে। কুনাফিক বনল, হুযরত রাসূলুরাহ — মনীনা শরীফে নিরাপদে ফিরে আসতে পারকেন না। অথবা মন্দ ধারণার অর্থ হলো, তারা আল্লাহ তা'আলার সঙ্গে অনা, অনেক কিছুকে শরিক মনে করতো।

সূতরাং মদীনা হতে যাত্রা করার সময় নবী 🚃 -এর সাথে একমাত্র জাদ ইবনে কায়েস ব্যতীত অন্য কোনো মুনাফিক ছিল না : অন্যরা সকলেই বিভিন্ন অজ্বহাত দেখিয়ে সরে পড়েছিল। তাদের ধারণা ছিল যুদ্ধ তো অবশ্যই হবে এবং মুসলিমরা কোনোমতেই জীবিত সহীহ সালামতে ফিরে আসতে পারবে না। আর বাহ্যিকভাবে দেখতে গেলে অবস্থা অনেকটা এক্রপই ছিল। কেননা মুসলমানরা স্বীয় দেশ মদীনা হতে দূরে ছিল। যুদ্ধান্ত্র ছিল তাদের হাতে অতি নগণ্য। অপরদিকে মুশরিকরা ছিল তাদের নিজেদের দেশে। তাছাড়া শুধু যে কুরাইশরা তাদের বিরুদ্ধে ছিল তা নয়; বরং গোটা মক্কাই ছিল তাদের প্রতিপক্ষ দুশমন। এমতাবস্থায় মুনাফিকরা তাবল যে, কেন নিজেদেরকে তারা নিশ্চিত ধ্বংসের মুখে ঠেলে দিতে যাবে?

অপরদিকে কাফেররা ভাবল যদিও বাহ্যত মুসলমানরা ওমরা পালন করতে আসছে; কিন্তু তাদের উদ্দেশ্য হলো ওমরার ছলনায় মন্ধা দখল করে নেওয়া। মুনাফিক ও মুশরিকদের এ ছিল কুধারণা। আয়াতে কারীমায় -এর ছারা এদিকেই ইঙ্গিত করা হয়েছে।

মুনাফিক ও কাফেররা ধারণা করেছিল যে, মুসলমানদের উপর বিপদ আসন্ন, কিন্তু আল্লাহ তা'আলার তরফ থেকে ঘোষণা করা হয়, বিপদ মুসলমানদের জন্যে নয়; বরং মুনাফিক ও কাফিরদের উপরই বিপদ ও ধ্বংসের ঘূর্ণি-চক্র আপতিত হবে, আর তা তাদের মুনাফেকী এবং নাফরমানিরই শান্তি, গুধু তাই নয়; বরং আল্লাহ তা'আলার গজবও তাদের উপর পড়বে এবং আল্লাহ পাকের লা'নতও রয়েছে তাদের প্রতি। আর আখিরাতে হবে তাদের প্রতি কঠিন ও কঠোর শান্তি, কেননা আল্লাহ তা'আলা তাদের জন্যে দোজখ তৈরি করে রেখেছেন, আর তা অতান্ত মন্দ্র আবাসস্থল।

আর যেহেতু কৃষ্ণরির কারণেই তাদেরকে এ শাস্তি দেওয়া হচ্ছে সেহেতু মহিলাদেরকেও তার অন্তর্ভুক্ত করা হয়েছে। কান্দের ও মুনাফিক মহিলারাও যেহেতু তাদের পুরুষদের সহযোগী ও হিতাকাঙ্কী ছিল সেহেতু তাদেরকেও আজাবের উপযোগী সাব্যস্ত করা যথার্থ হয়েছে।

যা হোক কাচ্ছের ও মুনাফিকরা কোনো মতেই তাদের প্রাপ্য শাস্তি হতে নিষ্কৃতি পাবে না। কেননা আল্লাহ তা'আলা শাস্তি দিও চাইলে কে আছে যে, তা হতে রক্ষা করতে পারে?

আলোচ্য আয়াতে মুনাফিক ও কাফেরদের জন্যে চারটি শান্তির কথা ঘোষণা করা হয়েছে। যথা–

- ১. তাদের উপর বিপদাপদের ঘূর্ণিচক্র আপতিত হবে, কখনো এর থেকে তারা রেহাই পাবে না।
- ২. তাদের প্রতি আল্লাহর তা'আলার গজব অবধারিত ৷
- ৩. তারা হবে অভিশপ্ত, রহমত থেকে বঞ্চিত, কোপগ্রস্ত। এ পর্যন্ত দুনিয়ার শান্তির কথা বলা হয়েছে, এরপর আখেরাতের শান্তির কথা ঘোষণা করা হয়েছে।
- 8. আর আল্লাহ তা'আলা তাদের জন্যে দোজখ তৈরি করে রেখেছেন; আর তা অত্যন্ত মন্দ আবাসস্থল।

অবশ্য তিনি প্রাক্ত ও কৌশলীও বটে। সূতরাং এটা তাঁর কৌশলের পরিপস্থি যে, মুহূর্তেই সকল কাম্চেরকে ধ্বংস করে দেবেন। তবে কিছুদিন পর কাম্চেররা নিহত ও বন্দী হয়েছে। আর মুনাফিকরা জীবনতর আফসোস ও হতাশায় ভূগেছিল। কেননা ইসলাম ও মুসলমানগণ দিন দিন শক্তিশালী হয়েছিল। পক্ষান্তরে কাম্চেররা হয়েছিল হীন-দীন। এটা ছিল ইহকালীন শান্তি। আর পরকালের যন্ত্রণাদায়ক আজাবের কথা তো আলাদা।

আলোচ্যাংশের ন্যায় কুরআনে মাজীদের বহু স্থানে মুশরিকদের পূর্বে মুনাফিকদের বিষয়টি উল্লেখ করা হয়েছে। এর কারণ ব্যাখ্যা করতে গিয়ে মুফাসসিরীনে কেরাম উল্লেখ করেন যে, আজাবের ঘোষণার ক্ষেত্রে মুশরিকদের পূর্বে মুনাফিকদের উল্লেখ রয়েছে। কেননা মুশরিকদেরকে সকলেই ইসলামের দুশমন জানে, ইসলামের প্রতি তাদের দুশমনী প্রকাশ্য; কিছু মুনাফিকদের কৃষ্ণরি ও নাফরমানি তারা কখনো প্রকাশ করে না, সর্বদা তারা নিজেদের অবস্থা গোপন রেখে ইসলামের বিরুদ্ধে চক্রান্তে লিও থাকে।

ছিতীয়ত মুনাফিক হলো ইবলিস শয়তানের ন্যায়, ইবলিস যখন মানুষকে প্রতারণা দেওয়ার জন্যে আসে, তখন সে আনৌ একথা প্রকাশ করে না যে, আমি তোমার শক্র: বরং সে বন্ধু বেশেই আসে, এমনিভাবে মুনাফিকরা নিজেদেরকে মুমিন বলে দাবি করতো, প্রকাশ্যে তাদেরকে ইসলামের শক্র মনে করাও কঠিন ছিল, তারা ঈমানদার না হয়েও ঈমানের দাবিদার ছিল। সূতরাং তাদের থেকে সতর্কতা অবলঘন করা তো দ্রের কথা; বরং তাদেরকে পরম বন্ধু তেবে মুসলমানরা যে তাদের নিকট সকল গোপন তথ্য ফাঁস করে দেবে এটাই তো স্বাভাবিক। এ জন্যেই তারা মুসলমানদের অধিক ক্ষতি সাধনে সক্ষম হয়েছে। অতএব, তাদের আজাবও হবে কাফের মুশরিকদের তুলনায় অনেক বেশি। তাই তো আল্লাহ তা'আলা ইরশাদ করেন— ট্রিট্র টেনিইন করেন। অব্যাক্তির তারা মুনাফিকদের স্থান হবে জাহান্নামের সর্বনিম্ন স্করে।

মুশরিক ও মুনাফিকরা আল্লাহ তা আলার কিরূপ ধারণা করত? : আল্লাহ তা আলা ইরণাদ করেছেন َ ٱلطَّانِّينَ بِاللَّهِ طَنَّ আর্থাং মুনাফিক ও মুশরিকরা আল্লাহ তা আলার ব্যাপারে কু-ধারণা পোষণ করে। এখন প্রশ্ন হচ্ছে যে, তারা আল্লাহর ব্যাপারে কিরূপ কু-ধারণা পোষণ করে। এর জবাবে মুফাসসিরণণের অভিমত নিম্ন্ত্রপ

- আল্লামা জালালুদ্দীন মহয়ী (র.) উল্লেখ করেছেন وَالْمُوْمِنِيْنَ وَالْمُوْمِنِيْنَ अर्थार মুনাফিক ও মুনরিকরা ধারণা পোষণ করেছিল যে, আল্লাহ তা'আলা হর্যরত মুহামদ ক্রেড ইমাননারগণের সাহায্য কর্বেন না।
- ৩. ইমাম রায়ী (র.) উল্লেখ করেছেন, মুনাফিক ও মুশরিকদের ধারণা ছিল আল্লাহ তা'আলা তাদেরকে দেখতে পান না এবং তিনি তাদের কার্যকলাপ সম্পর্কে অবগত নন। ইরশাদ হচ্ছে- ﴿ وَلَكُنْ مُنْاتُكُمُ أَنَّ اللَّهُ لاَ يَعْلُمُ كُثِيرًا بِحَالَى تَعْمَلُونَ ' "ববং তোমরা ধারণা করে বসে আছো যে, আল্লাহ তা'আলা ভোমাদের অধিকাংশ কাজকর্ম সম্পর্কে অবহিত নন।"
- ৪. কারো কারো মতে মুশরিকরা ধারণা করত যে, প্রতিমা ও দেব-দেবীদের সাথে আল্লাহ তা আলার যোগসাজশ রয়েছে। আলাহ তা আলা ইরশাদ করেন— أَمْ مُن اللّهُ السَّمَاءَ سَمَّ يَسْتُسُوما أَسْتُمْ وَأَبْالْكُمْ " অথাৎ তোমরা যা ধারণা করেছ তা মোটেই ঠিক নয়; বরং তোমাদের এ প্রতিমাগুলো হলো কিছু নাম মাত্র, যা তোমরা এবং তোমাদের পূর্বপুরুষরা নির্ধারণ করেছ।
- ৬. মুনাটিক ও মুশরিকদের ধারণা ছিল, নবী করীম 🚃 ও মুমিনদেরকে মক্কায় ওমরা পালন করার জন্য প্রবেশ করতে না দেওয়ায় তারা অপমানিত হয়েছে এবং চরমভাবে বার্থ হয়েছে।

মোটকথা, মুশরিক ও মুনাফিকরা বাস্তবতার পরিবর্তে কল্পনা ও ধারণার বশবতী ছিল। আর তাদের উক্ত ধারণা সর্বমূলেই যে খারাপ ও বিশ্রী তা বলাই বাহলা। ইরশাদ হচ্ছে– الطَّنَّ الطَّنَّ بَعْنَوْنَ إِلَّا الطَّنَّ الْطَنَّةَ अर्थाৎ তারা ওধু ধারণা ও অনুমানের অনুসরণ করে |বাস্তবের সাথে তাদের দূরতম সম্পর্কও নেই।|

وَلِلَّهِ جُنُودٌ -शाबार्ष وَلِلَّهِ جَنُودٌ السَّعْرَاتِ الخَّ وَعَالِمَ अाबार्षि शूनकःश्वरत्न कांवर : এখানে আল্লাহ তা'আলা ইবশাদ কৰেছেন وَلَلَّهُ جَنُودٌ السَّعْرَاتِ الخَّ السَّعْمُواتِ وَالْاَرْضِ وَكَانَ اللَّهُ عَرِيْزًا حَكِيْبًا عَكِيْبًا هِوْلَا بَالْمُ عَرِيْزًا حَكِيْبًا ال السَّعْمُواتِ وَالْاَرْضِ وَكَانَ اللَّهُ عَرِيْزًا حَكِيْبًا

উক্ত সূরার প্রারম্ভে ইতঃপূর্বেও প্রায় হু-বহু এরূপ একটি আয়াত রয়েছে। আয়াতদ্বয় শান্দিকভাবে প্রায় এক ও অভিনু হলেও এদের উদ্দেশ্য ও লক্ষ্যের মধ্যে তথাৎ রয়েছে।

সূতরাং প্রথমোক আয়াতের উদ্দেশ্য হলো, মুসলমানদেরকে সু-সংবাদ দেওয়া। অপরদিকে শেষোক আয়াতের উদ্দেশ্য হলো, কাদিরদের পরাজিত ও লাঞ্চিত হওয়ার দুঃসংবাদ প্রদান করা। এজনাই শেষোক আয়াতে حَكِيْتُوا এর সাথে عَرْبُوا وَاللَّهُ عَالِيهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَّا عَلَيْهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَّهُ وَاللَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ وَاللَّهُ عَلَّهُ وَاللَّهُ عَلَّهُ وَاللَّهُ عَلَّهُ وَاللَّهُ عَلَّهُ وَاللَّهُ عَلَّهُ وَاللَّهُ عَلَّهُ عَلّهُ وَاللَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ وَاللَّهُ عَلَّهُ عَلَّا عَلَّهُ عَا عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ

আরাতে - بَدُرُدُ আরাতে কুমানো হরেছে? : আল্লাহ তা'আলা ইরশাদ করেছেন- وَلُلِّهِ جُنُودُ السَّسْوَاتِ وَالْأَرْضِ الخ করেছেন- وَلُلْهِ جُنُودُ السَّسْوَاتِ وَالْأَرْضِ কর্থাৎ ভূ-মওল ও নভোমওলের সকল বাহিনী আল্লাহর অধীনে।

এখানে جُنُوْد বাহিনী দ্বারা কাদেরকে বুঝানো হয়েছে? এ ব্যাপারে মৃফাসসিরীনে কেরামের বক্তব্য নিম্নরূপ-

- এটা দ্বারা আল্লাহ পাকের অসীম শক্তিমত্তার দিকে ইঙ্গিত করা হয়েছে !
- ২. এখানে ﴿ كُنُورُ তথা আকাশমণ্ডল ও ভূমণ্ডলের বাহিনী দ্বারা এতদুভয়ের মধ্যকার ফেরেশতাগণকে বুঝানো হয়েছে।
- ৩. আকাশের ফেরেশতাগণ এবং জমিনের জীব-জন্তু ও জিনদেরকে বুঝানো হয়েছে।

- إِنَّا اَرْسَلْنُكُ شَاهِدًا عَلَى اُمَّتِكَ فِى النَّدَيْدَ الْهَمْ فِى النَّدُنْدِا الْهَمْ فِى النَّدُنْدِا لِهُمْ فِى النَّدُنْدِا لِهُمْ فِى النَّدُنْدِا لِهُمْ فِى النَّدُنْدِا مُنْذِذًا مُخَوِّفًا فِينْهَا مِنْ عَمَلِ سُوْءٍ بِالنَّارِ .
- لِتُوْمِنُوْا بِاللّٰهِ وَرَسُولِهِ بِالْبَاءِ وَالتَّاءِ فِينِهِ وَفِي الشَّلْفَةِ بَعْدَهُ وَتُعَرِّرُوْهُ يننصُرُوهُ وَقُرئَ بِزَايَنِينَ مَعَ الْفَوقَانِيَّةِ وَتُوقِّرُوهُ لا تُعَظِّمُوهُ وَضَمِيْرُهُمَا لِلّٰهِ وَرَسُولِهِ وَتُسَبِّحُوهُ أَيْ السّلّٰمَ بُكُرَةً وَرَسُولِهِ وَتُسَبِّحُوهُ أَيْ السّلْمَ بُكُرَةً
- ١. إِنَّ الَّذِينَ يُبَايِعُونَكَ بَيْعَةَ الرِّضُوانِ بِالْحُدَبِيمِةِ إِنَّمَا يُبَايِعُونَ اللَّهُ وَهُو نَحُو مَنْ يُطِعِ الرَّسُولُ فَقَدَ اَطَاعَ اللَّهُ لَا يُحُو مَنْ يُطِعِ الرَّسُولُ فَقَدَ اَطَاعَ اللَّهُ لَا يُحُوا لِيَّهِ اللَّهِ فَوْقَ الدِيغِيمَ عِ النَّتِيْ بَايَعُوا يَهَا النَّبِي عَنِي اللَّهُ أَى هُو تَعَالَىٰ مُطَّلِعً عَلَىٰ مُبَايعَتِهِمْ فَبُجَازِيهِمْ عَلَيٰهُ مُطَلِعً عَلَىٰ مُبَايعَتِهِمْ فَبُجَازِيهِمْ عَلَيْهُ الْمُبَعِمَةُ فَانِتُها فَيَاتُما فَيَقَ الْبَيعَةُ فَانِتُها فَيَنَّ الْمُبَعِمَةُ فَانْهَا لِيَنْكُنُ بَرْجِعُ وَبَالُ نَقَضِهِ عَلَىٰ نَفْسِهِ عَلَىٰ اللَّهُ وَنَ اَخِدًا وَمَنْ اَوْفَى بِمَا عُهُدَ عَلَيْهُ اللَّهُ وَمَنْ اَوْفَى بِمَا عُهُدَ عَلَيْهُ اللَّهُ وَمَنْ اَوْفَى بِمَا عُهُدَ عَلَيْهُ اللَّهُ وَالنَّذُونِ اَخِرًا فَلَيْهُ إِلَيْنَا فِي النَّاعُ وَالنَّذُونِ اَخِرًا فَلَيْمُ إِلَيْكُونَ اَخْوالَ الْمَالِيَةُ وَالنَّالُ وَالنَّالُونَ اَخْوالَ اللَّهُ وَالْمَالِعَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمَلُهُ وَالْمُولِ الْمُنْ وَالْمَالَةُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُ الْمُعَلِيمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمَالَعِيْهُ اللَّهُ وَالْمَالِعُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمَالِيَةُ وَالْمَالَعُوا الْمُؤْلِكُ وَلَيْ الْمُلْكُ وَلَيْكُونُ الْمُؤْلِعِي الْمُنْفِيمِ وَلَيْكُونُ الْمُؤْلِكُ وَلَا الْمُؤْلِقُ وَالْمُولِ الْمُؤْلِقِيمِ الْمُؤْلِقِ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْل

#### অনুবাদ :

- . A ৮. নিশ্চয় আমি আপনাকে পাঠিয়েছি সাক্ষী হিসেবে আপনার উন্মতের জন্য কিয়ামতের দিন এবং তাদের জন্য সুসংবাদদাতা হিসেবে দুনিয়াতে তাদের জন্য জান্নাতের এবং ভীতি প্রদর্শনকারী দুনিয়ায় অপকর্মকারীদেরকে জাহান্নামের ভয় প্রদর্শনকারী :
  - . যাতে তোমরা আলাহ তা'আলা ও তদীয় রাসুলের প্রতি ঈমান আনতে পার। দুর্নির্বাদিন দুর্নির দদটি এখানে এবং এরপর তিনটি স্থানে ও ও র্ব্বাদিন তারা তাকে সাহায্য করতে পার। তার তাকে সাহায্য করতে পার। আর ক্রিট্রের সাথে পার একংকটি র্ব্বাদিন করতে পার। আর বাতে তোমরা তাকে সম্মান করতে পার ইজ্জাত করতে পার। ক্রিক্রির ক্রিক্রির নাসুল ত্র্বাদিন করতে পার। করতে পার আরুর তাসবীহ দিবিপ্রতা) পাঠ করতে পার আরাহ তা আরি তাসবীহ পিবিপ্রতা) পাঠ করতে পার আর্থাহ তা আলার তা আরীহ সকাল এবং বিকাল সকাল-সদ্ধা।
  - ১০. [হে হাবীব!] নিশ্চয় যারা আপনার নিকট বায়'আত গ্রহণ করে অর্থাৎ হুদায়বিয়ায় বায়'আতে রিদওয়ান [মলত] তারা [যেন] আল্লাহর নিকটই বাইয়াত গ্রহণ করে। ঐি আয়াতের ন্যায়। যেমন আিল্লাহ তা'আলা ইরশাদ করেছেন] যে আল্লাহর রাসলের আনুগত্য করে সে পিরিণামে আল্লাহরই আনুগত্য করে ৷ আল্লাহর হাত তাদের হাতের উপর যেই হাত দ্বারা তারা নবী করীম === -এর নিকট বায়'আত গ্রহণ করেছিল। অর্থাৎ আল্লাহ তা'আলা তাদের বায়'আত সম্পর্কে অবহিত রয়েছেন। সুতরাং তিনি তাদেরকে তার প্রতিদান দেবেন- পুরস্কৃত করবেন। অতঃপর যে ভঙ্গ করবে অর্থাৎ বায়'আত ভঙ্গ করবে– সতরাং সে অবশ্যই ভঙ্গ করবে অর্থাৎ তার বায়'আত ভঙ্গের অতভ ফল প্রত্যাবর্তন করবে। তার নিজের প্রতি। পক্ষান্তরে আল্লাহর সাথে কত প্রতিশ্রুতি যে পুরণ করবে শীঘ্রই আল্লাহ তা'আলা তাকে দান করবেন ্ এবং : - এর সাথে- মহাবিনিময়।

#### তাহকীক ও তারকীব

- अत्र सरधा मू कि त्कताल तरप्रत्रः । यथा - لِمُؤْمِنُرُ अित्रिक शाग्रात्व : فَوَلَكُ لِمُتُوْمِنُوا وَتُعَرِّقُهُ السخ

- ২, ইবনে কাসীর (র.), আবু আমর ও ইবনে মুহাইমিন (র.) প্রমুখ কারীগণ পড়েছেন- يَشُمُ مُذَكِّرٌ غَانِبُ সহ يُرِيُونُونُ হিসেবে। অর্থাৎ যাতে তারা ঈমান আনে।

এতদ পরবর্তী তিনটি শব্দ যথক্রেমে - ﴿ وَيُوكُورُو ﴿ وَيُعَرِّرُوهُ ﴾ ويعرِّرُوهُ بِهِ عَالِمَ اللهِ عَالَمُ عَلَى اللهِ عَلَى ال

হতে تَغَرِيْرُ শন্দাির শেষে تَغَرِّرُوا قَطْبُ مَنْصُرُب مُتَّصِلُ হতে। لَا عَنْمِيْرُوا مُنْ الْمُعَرِّرُوا مُ أَمْرُه : ( त्यांशा श्रञ्जां के उद्धार्थ करताइस्त بَعْدِين عَلَيْهِ के प्राप्त कर्षि हाता वित्रण तावाश के प्रकार के प्रकार بَعْرِيرُ अवश्व हात थारक । स्काना रुके यिन कारता आहाया करत स्त्र त्यन जात्र मुग्ममत्मत्तरक প্রতিহত করে। সুভরাং تَعْرِيرُ गम्मि تَعْرِيرُ । وَمَا عَالِمُ اللّهُ عَالَمُ عَالَمُ عَالَمُ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ الل

শরিয়তের পরিভাষায় تعْزِيرُ এমন শান্তিকে বলে যেঁট। শরিয়ত কর্তৃক নির্ধারিত শান্তি অপেক্ষা কম হয়ে থাকে। তবে কোনো কেরাতে مُرَرُّورُ عُمْزِرُورُ عُمْزُرُورُ عُمْرُورُ عُمْرُورُ عُمْزُرُورُ عُمْزُرُورُ عُمْزُرُورُ اللهِ عَالَم

बर्थाৎ बात यन एजायत وَرُسُيِّعُوهُ بُكُرَةً وَآصِيلًا -जाला हेतनाम करतन : فَوَلُمُ بُكُرَةً وَآصِيلًا अला-प्रका आलावर जानवीर लाठे कत ।

এর অর্থ হলো স্কাল এবং اَصِيْد এর অর্থ সন্ধ্যা। তবে এখানে মুফাস্সিরগণ "সকাল-সন্ধ্যা তাসবীহ পাঠ করা" এর বিভিন্ন অর্থ করেছেন। যথা–

- কেউ কেউ বলেছেন بُكْرة -এর দারা সকালের নামাজ ফিজর। এবং أَصِيبًا -এর দারা অবশিষ্ট চার ওয়াফ নামাজ যোহর,
  আসর, মাগরিব ও ইশার নামাজকে বৃথানো হয়েছে।
- ع. अथवा, এর অর্থ হলো সকাল-সন্ধা الله الله المحمد ولله و المحمد ولله على الله الله الله على الله على الله على المحمد المح
- व्यत मर्पि पृष्टि त्कताण तरहरह । "نَسَنُوْتِبُ" आज्ञारत वानी : قَنُولُهُ فَسَنَوْتِيْهِ
- ১. জমহুর কারীগণের মতে, وَمُعَ مُنَكُلِّمُ ن এর সাথে مُنْكُلِّمُ -এর সীগাহ হবে। অর্থাৎ- আমি তাকে শীঘ্রই দান করব।
- ২. কৃষ্ণার কারীগণ এবং আবু আমর (রা.)-এর মতে- مَنْكُونْ عُالِيْكُ এর সাথে وَاحِدُ مُنْكُونُ عُالِيْكُ এর সীণাহ হবে। অর্থাৎ আল্লাহ শীঘুই তাকে দান করবেন।

### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

শুর্বিক্তী আয়াতে হুদায়বিয়ার সন্ধিকে সুস্পষ্ট বিজয় বলে আখ্যায়িত করার পর চারটি এমন নিয়ামতের উল্লেখ করা হয়েছে, যা হয়রত রাসূলে কারীম 🚐 এর সঙ্গে সম্পর্কিত ছিল। আর এ আয়াতে এমন নিয়ামতের উল্লেখ রয়েছে, যা প্রিয়নবী 🚃 –এর আবির্তাবের মাধ্যমে সমগ্র মানবজাতিকে দান করা হয়েছে।

আলোচ্য আয়াতে আল্লাহ তাআলা প্রিয়নবী 🊃 -কে সম্বোধন করে ইরণাদ করেছেন, হে নবী! আমি আপনাকে প্রেরণ করেছি সমগ্র মানবজাতির কাছে সাক্ষী রূপে এবং মুমিনদের জন্য সুসংবাদদাতা হিসেবে, আর কাক্ষেরদের জন্যে সতর্ককারী হিসেবে, যাতে করে তোমরা আল্লাহ তাআলা ও তার রাস্ল 🚎 -এর প্রতি ঈমান আনমনে কর এবং আল্লাহর রাস্ল ক্র -কে তোমরা সাহায্য কর এবং তাঁকে সম্মান কর, তার উচ্চ মর্যাদার কথা উপলব্ধি কর। আর এ সতাও উপলব্ধি কর যে, তাঁর আন্তিতাবের উদ্দেশ্য হলো ঈমান ও নেক আমলের ৩৩ পরিণতির সুসংবাদ দান করা এবং যারা ঈমান আনে না, নেক আমল করে না, তাদেরকে সতর্ক করা। আর তোমরা যেন সকাল-সন্ধ্যা আল্লাহ তা আলার পবিত্র নামের মহিমা বর্ণনা কর তথা তসবীহ পাঠ কর।

ভাফসীরকারগণ বলেছেন, প্রিয়নবী 🊃 দুনিয়াতেই ঈমান ও নেক আমলের জন্য সুসংবাদ দিয়েছেন, আর কাফেরদেরকে দুনিয়াতেই তিনি ভীতি প্রদর্শন করেছেন, কিন্তু সাক্ষা প্রদানের যে দায়িত্ব তাঁর প্রতি রয়েছে তা তিনি পালন করবেন কিয়ামতের কঠিন দিনে, সেদিন উম্বতের আমল সম্পর্কে প্রিয়নবী 🚃 সাক্ষা প্রদান করবেন। আর প্রিয়নবী 🚃 -কে সাহায্য করার তাৎপর্ব হলো, আল্লাহ তা আলার দ্বীনের সাহায্য করা, দ্বীন ইসলামের প্রচার-প্রসার এবং তা প্রতিষ্ঠায় আন্ধনিয়োগ করা:

হাদীস পরীফে এসেছে যে, কিয়ামতের দিন অন্যান্য নবীর উষতেরা আল্লাহর নিকট ফরিয়াদ করবে, তাদের নিকট কোনো নবী রাসূল আসেননি– কেউই তো আমাদের নিকট আপনার বার্তা পৌছে দেয়নি। কেউই আমাদেরকে সতর্ক করেনি। তথন আল্লাহ তা আলা আদ্বিয়ায়ে কেরাম (আ.)-কে ডেকে জিজ্ঞেস করবেন যে, তাঁরা আল্লাহর পয়গাম কেন লোকদেরকে পৌছান নি। নবীগণ (আ.) বলবেন, আমরা আপনার পয়গাম য়থায়থভাবে পৌছিয়েছি এবং তাদেরকে সতর্ক করে দিয়েছি। কিতু তারা তো আমাদের কথা পোনেনি– আমাদের আনুগতা করেনি। তথন আল্লাহ তা আলা নবীগণের নিকট জানতে চাইবেন যে, তাদের দাবির পক্ষে কোনো সাক্ষ্য প্রমাণ আছে কিনা। তথন আল্লাহ তা আলা নবীগণের নিকট জানতে চাইবেন যে, তাদের দাবির পক্ষে কোনো সাক্ষ্য প্রমাণ আছে কিনা। তথন তাঁরা আবেরী নবী হযরত মুহাম্মদ এর উম্বতগণকে সাক্ষী মানবেন। সূত্রাং উম্মতে মুহাম্মদী আন সাক্ষা দেবেন যে, নবীগণ তাদের কওমের লোকেরাই তাদের দাওয়াত এহণ করেনি। অন্যান্য নবীগণের কওমের লোকেরা এর প্রতিবাদ করে বলবে, উম্মতে মুহাম্মদী আত্রা তা আমাদের বহু পরে দূনিয়ায় আগমন করেছে, তারা এটা কি করে জানল। উত্তরে উম্মতে মুহাম্মদী বলবেন যে, আমরা আমাদের নবী করীম আন এর মাধ্যমে তা জানতে পেরেছি। তথন নবী করীম

আলোচ্য আয়াতের কিন্দুন্ত এর সর্বনাম দ্বারা কাকে উদ্দেশ্য করা হয়েছে? : হয়রত আদুরাই ইবনে আব্রাস (রা.) এবং আরো কয়েকজন সাহাবারে কেরাম বলেছেন, এ বাক্যের সর্বনাম দ্বারা রাসূলে কারীম — -কে উদ্দেশ্য করা হয়েছে। কেননা সাহায্য করা বা তা'মীম করা রাসূলে কারীম — -এর ব্যাপারেই হতে পারে। অবশ্য কোনো কোনো তাফসীরকার বলেছেন, এ সর্বনামগুলো দ্বারা আল্লাহ তা'আলা ও রাসূল — উভয়ই উদ্দেশ্য হতে পারেন। যদি আল্লাহ তা'আলাকে উদ্দেশ্য করা হয় তবে সম্মান করা এবং সাহায্য করার তাৎপর্য হবে দীন ইসলামের প্রতিষ্ঠায় সাহায্য করা। আর যদি প্রিয়নবী — -কে উদ্দেশ্য করা হয় তবে এর অর্থ হবে, তার মহান আদর্শের বাস্তবায়নে কার্যকর ভূমিকা পালন করা। আর আল্লামা জমবশরী (র.) লিখেছেন, সকল সর্বনাম দ্বারাই আল্লাহ তা'আলাকে উদ্দেশ্য করা হয়েছে।

তাফসীরকারণণ একথাও বলেছেন, সকাল-সন্ধ্যা আল্লাহ তা'আলার মহিমা বর্ণনা করার তাৎপর্য হলো, সর্বন্ধণ আল্লাহ তা'আলার জিকিরে তনায় থাকা। কোনো কোনো তাফসীরকার এ কথাও বলেছেন, সকাল-সন্ধ্যা তসবীহ পাঠ করার তাৎপর্য হলো, নামাজ আদায় করা।

चे वाইয়াতের তাৎপর্য: আলোচ্য আয়াতে যে বাইয়াতের কথা বলা হয়েছে, তার অর্থ হলো বিশেষ অঙ্গীকার। ইসলাম বা জিহাদ সম্পর্কে হয়রত রাসূলে কারীম ক্রাক্তর কোনো কোনো সময় সাহাবায়ে কেরাম থেকে বাইয়াত গ্রহণ করতেন এ মর্মে যে, আমরা প্রাণপণ জিহাদ করবো, কখনো কোনো অবস্থাতেই দুশমনের মোকবিলা তথা রণাঙ্গন থেকে পিছপা হরো না।

হদায়বিয়ার সন্ধির পূর্বে হযরত ওসমান (রা.) সম্পর্কে যে খবর ছড়িয়ে পড়েছিল, তার প্রেক্ষিতেই রাসূলে কারীম সাহবায়ে কেরাম থেকে বাইয়াত গ্রহণ করেছিলেন। রাসূলে কারীম — এর দন্তে মোবারকের উপর হাত রেখে তাঁরা অঙ্গীকার করেছিলেন যে, দুশমনের বিরুদ্ধে তাঁরা আমরণ জিহাদ করবেন। সাহাবায়ে কেরামের এ বাইয়াত সম্পর্কে আলোচ্য আয়াতে আল্লাহ তা'আলা ইরশাদ করেছেন, [হে রাসূল!] মুমিনগণ আপনার হাতে হাত রেখে যে অঙ্গীকার করেছিল, প্রকৃতপক্ষে সে অঙ্গীকার তারা আমার সঙ্গেই করেছে। কেননা সে অঙ্গীকার ছিল আল্লাহ তা'আলার আনুগত্য প্রকাশের লক্ষাই। অন্য আয়াতে আল্লাহ তা'আলা ইরশাদ করেছেন।

[যে রাস্লের অনুগত হয়, সে নিক্য় আলাহ তা'আলার প্রতি আনুগত্য প্রকাশ করে।]

এর দ্বারা প্রিয়নবী 🚃 -এর উচ্চতম মর্যাদা প্রমাণিত হয় যে, যারা প্রিয়নবী 🚎 -এর কথা মেনে চলে, তারা প্রকৃতপক্ষে আল্লাহ তা'আলারই কথা মানে, এর চেয়ে উচ্চ মর্যাদা আর কী হতে পারে।

দ্বিতীয়ত বায়'আতের এ প্রথা রাস্ল ﷺ এর অনুসরণেই আজ অব্যাহত রয়েছে। বুজুর্গানে দীনের নিকট যারা আল্লাহ তা'আলার সন্তুষ্টি লাভের উদ্দেশ্যে আত্মসংশোধনের জন্যে হাজির হয়, তাঁরা তাদেরকে এ মর্মে বাইয়াত করেন যে, তারা কর্ধনো আল্লাহ তা'আলার নাফরমানি করবে না, শরিয়ত বিরোধী কাজে অংশ নেবে না।

হুদায়বিয়ায় সাহাবায়ে কেরাম প্রিয়নবী === -এর দন্তে মোবারকে হাত রেখে যে বাইয়াত করেছিলেন, তা ইতিহাসে "বাইয়াতে রিদওয়ান" বলে অভিহিত। এ বাইয়াতকে ওধু যে আল্লাহ তা'আলা তার নিজের সাথে বাইয়াত বলে আখ্যা দিয়েছেন তাই নয়; বরং পরবর্তী আয়াতাংশে একথাও বলেছেন من الله عَنْ الله عَ

ংমরত আব্দুরাহ ইবনে আববাস (রা.) এ কথাটির ব্যাখ্যায় বলেছেন, যারা সেদিন জ্বিহাদের বাইয়াত করেছিদেন, তাদের জন্যে আরাহ তা'আলা পুরস্কারের যে ওয়াদা করেছেন, তা তিনি অবশ্যই পূর্ণ করবেন।

বা আল্লাহর হাত ঘারা উদ্দেশ্য कि? : আল্লাহ তা আলার হাত বলে তার এমনি একটি গুণের উল্লেখ করা হয়েছে যা বর্ণনাতীত. এমনকি কল্পনাতীত।

তাফসীরকার কালবী (ব.) বলেছেন, আলোচ্য আয়াতে بِدُ اللّٰهِ (আল্লাহ তা'আলার হাতা দারা আল্লাহ তা'আলার হেদায়েতের নিয়ামতকে উদ্দেশ্য করা হয়েছে, অর্থাৎ যারা সেদিন প্রিয়নবী ــــــ এব হাতে হাত রেখে জিহাদের জন্যে প্রতিজ্ঞাবদ্ধ হয়েছিলেন, আল্লাহ তা'আলা তাদেরকে হেদায়েতের নিয়ামত দান করেছেন।

ইমাম রাখী (ব.) লিবেছেন, আলোচ্য আয়াতে ১ ﴿ اللَّهِ কণাটির অর্থ হলো ﴿ اللَّهِ عَنْ صُوْلًا لَهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ اللَّهِ عَلَيْهُ مِنْ اللَّهِ عَلَيْهُ مِنْ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهُ مِنْ اللَّهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَيْهُ عَلَّا عَلَيْهُ عَلَّالًا عَلَيْهُ عَلَّالًا عَلَيْهُ عَلَّا عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَّالَّا عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَّاكُمُ عَلَّا عَلَيْهُ عَلَّا عَلَّا عَلَيْهُ عَلَّالَّا عَلَيْهُ عَلَّاكُمُ عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَّا عَلَّا عَلَاهُ عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَاكُمُ عَلَّا عَلَاهُ عَلَّا عَلَاكًا عَلَاهُ عَلّالْمُعَالِمُ عَلَّا عَلَاكُمُ عَلَّاكُمُ عَلَّاكُمُ عَلَّاكُمُ عَ

ইবনে আবি হাতেমে রয়েছে, প্রিয়নবী ক্রা ইরশাদ করেছেন যে ব্যক্তি আন্নাহর রাহে তাঁর সন্তুষ্টি লাভের উদ্দেশ্যে তরবারি ধারণ করেছে, দে যেন আন্নাহ তা আলার নিকট বাইয়াত করেছে, তথা আল্লাহ তা আলার নিকট জিহাদের অঙ্গীকার করেছে। হাদীস শরীফে রয়েছে, হজরে অসওয়াদ সম্পর্কে হয়রত রাসূলে কারীম ক্রা ইরশাদ করেছেন, আল্লাহ তা আলা কিয়ামতের দিন এ পাথরটিকে দাঁড় করাবেন, তার দু'টি চক্ষু থাকবে, যা ঘারা সে দেখবে, আর তার রসনা থাকবে, যা ঘারা সে কথা বলবে, হজরে অসওয়াদকে যে চুম্বন করেছে, তার পক্ষে সে সাক্ষ্য দেবে। আর ঐ চুম্বনকারী মূলত আল্লাহ তা আলার নিকট অঙ্গীকারকারী বিবেচিত হবে। এরপর হয়রত রাসূলে কারীম ক্রা আলোচ্য আয়াতখানা তেলাওয়াত করেন।

্রতান এব অর্থ - ﴿ ﴿ اَلْمِيَا ﴿ -এর আভিধানিক অর্থ হলো বিক্রয় করা। আর পরিভাষায় এমন চুক্তিকে বাইয়াত বলে যা মানুষ নিজের উপর ঈমানের আনুগত্য করার জন্য করে থাকে। সাহাবায়ে কেরাম (রা.) হুদায়বিয়ায় নবী করীম 🚃 -এর নিকট জিহাদের বাইয়াত করেছিলেন।

্রত্র প্রকারভেদ : বাইয়াত দুই প্রকার। যথা-

- ১. কুলুর (বাইয়াতে জিহাদ) : বিশেষ পরিস্থিতিতে যুদ্ধের প্রয়োজনে আমীর বা ইমাম জিহাদের উপর বাইয়াত গ্রহণ
- ২. কোনো ভাল কাজের উপর বাইয়াত (بَعَيْتُ مُلُولْ) সহীহ মুসলিমে এতদসংক্রান্ত বর্ণনায় وَعَلَى الْمُؤْرِ "দ্যাবলি ব্যবহৃত হয়েছে। মাশায়েখে তরীকত এর بَبِنْتُ اِحْسَانْ -ও এর অন্তর্গত। সূরায়ে মুমর্ভাহানার দিতীয় রুকুর আয়াতসমূহের মধ্যেও এর উপর আলোকপাত করা হয়েছে।

হুদায়বিয়ার বায়'আতকে বায়'আতে রিদওয়ান বলার কারণ : হুদায়বিয়ায় সংঘটিত বায়'আতকে বায়'আতে রিদওয়ান (بَيْضَةُ الرَّضُوانُ) বলার দূটি কারণ মুফাস্সিরগণ উল্লেখ করেছেন। যথা–

- এতর্দসংক্রান্ত আল্লাহর বাণী- لَقَدُّ رُضِيَ اللَّهُ النِّح विकास প্রতি ইন্ধিত করা হয়েছে, সেহেত্ এর নামকরণ করা হয়েছে বাইয়াতে রিদওয়ান বা সন্তুষ্টির বাইয়াত।
- ২. উক্ত বাইয়াত যেহেতু আল্লাহ তা'আলার সন্তোষ লাভের উদ্দেশ্যেই সংঘটিত হয়েছিল, সেহেতু এর নাম হয়েছে– أَلْرُضُوانُ - الرَّضُوانُ

বাইয়াতের সময় ইমামের হাতের উপর হাত রাখা জরুরি কিনা?: আল্লাহর বাণী — بَدُ اللّٰهِ وَبُونَ اَيْدِيْهُمْ -এর দারা বাহাত প্রতীয়মান হয় যে, বাইয়াতের সময় ইমামের হাতের উপর হাত রাখা আবশ্যক। কিছুঁ আসলে তা নয়; বরং আনুগতোর প্রতিদ্রুতি গ্রহণ করাই হলো মুখা উদ্দেশ। সূতরাং চিঠিপর আদান প্রদান এবং কারো মাধ্যমেও বাইয়াত গ্রহণ করা যেতে পারে; ববং শায়েঝের বিমামের। নির্দেশনা অনুযায়ী চলাই হলো প্রকৃত বাইয়াত। আনুষ্ঠানিক বাইয়াত জরুরি নয়। অবশ্য বাইয়াতের আনুষ্ঠানিকতার মধ্যেও কিছুটা ফায়েদা রয়েছে- এতে বাইয়াত গ্রহণকারীর উপর ইমামের একটি বিশেষ প্রভাব পতে থাকে।

আমাদের দেশে প্রচলিত বাইয়াতের স্থান : বর্তমানে আমাদের দেশে পীর-মাশায়েখ যে বাইয়াত গ্রহণ করে থাকেন ক্ষেত্র বিশেষে এর যথেষ্ট গুরুত্ব রয়েছে। কিন্তু এর জন্য খাটি তথা শরিয়তের অনুসারী পীর দেখে নিতে হবে। এক শ্রেণির শরিয়ত বিরোধী ভওপীর বাইয়াতের নামে লোকদেরকে নিজের স্বার্থের অসিলা বানিয়ে নেওয়ার এবং মানুমের দীন-ধর্মকে বরবাদ ; করার যে ফদ্দি তৈরি করে রেখেছে শে ব্যাপারে অবশাই সচেতন থাকা দরকার।

বাইয়াতে রেদওয়ান কিসের উপর নেওয়া হয়েছিল? : আল্লাহ তা'আলা ইরশাদ করেছেন– اِنَّ الَّذِيْنَ بِمُا بِعُونَكَ الخ [হে হাবীবং] যারা আপনার নিকট বাইয়াত গ্রহণ করেম.....।"

অত্র আয়াত দ্বারা সে বাইয়াতের দিকে ইঙ্গিত করা হয়েছে যা হুদায়বিয়ায় নবী করীম 🚌 কথিত ওসমান হত্যার প্রতিশোধ নেওয়ার জন্য জিহাদের উপর সাহাবীগণ (রা.) হতে গ্রহণ করেছিলেন :

হযরত সালামা ইবনে আকওয়াহ (ৱা.) হতে বর্ণিত আছে যে, হুদায়বিয়ায় সাহাবীগণ (ৱা.) নবী করীম 🚃 -এর নিকট ملك السَّوْتِ وَالْمَا الْسَوْتِ وَالْمَا الْمِوْتِ وَالْمَا الْمِوْتِ وَالْمَا الْمَوْتِ وَالْمَا الْمَوْتِ وَالْمَا الْمَوْتِ وَالْمَا الْمَوْتِ وَالْمَارِّ وَالْمَالِّ

ইবনে ওমর, মা'কাল ইবনে ইয়াসের ও জাবের ইবনে আলুল্লাহ (রা.) প্রমুখ সাহাবীগণ হতে বর্ণিত আছে যে, হুদায়বিয়ায় সাহাবায়ে কেরাম (রা.) নবী করীম হ্রাম এর নিকট এ কথার উপর বাইয়াত হয়েছেন যে, তাঁরা যুদ্ধের ময়দান হতে পশ্চাদপসারণ করবেন না, পালিয়ে যাবেন না।

মাদাকথা, নবী করীম === এর হাতে হাত রেখে সেই দিন সাহাবায়ে কেরাম (রা.) বজ্ব কঠিন শপথ গ্রহণ করেছেনমঙ্গীকারাবদ্ধ হয়েছেন যে, মুশরিকদের হতে হয়রত ওসমান (রা ) হত্যার প্রতিশোধ না নিয়ে ফিরে যাবেন না। প্রয়োজনে
জীবন দেবেন তবুও পিছ পা হবেন না।

থাইয়াতে রিদওয়ানের ঘটনা : হুদায়বিয়া নামক স্থানে পৌছে নবী করীম ﷺ তাঁর বিশ্বন্ত একজন সাহাবীকে কুরাইশদের নকট পাঠানোর সিদ্ধান্ত নিলেন− যাতে তাঁর ইচ্ছা ও উদ্দেশ্য সম্পর্কে সরাসরি তাদেরকে জানানো যায় এবং তাদের মতামতও জানা যায়।

পুতরাং এ জন্য প্রথমত তিনি হযরত ওমর (রা.)-কে পাঠাতে চাইলেন। কিন্তু হযরত ওমর (রা.) বললেন, ইয়া রাস্লাল্লাহ! 
কুরাইশরা আমার জীবন নাশ করার প্রবল আশঙ্কা রয়েছে। কেননা আমি তাদের কেমন দুশমন তা তারা তালো করেই অবহিত
রয়েছে। তাছাড়া আমার সম্প্রদায় বনু আদী ইবনে কা আবের কেউই বর্তমানে মঞ্কায় নেই। কাজেই তারা যদি আক্রমণ করেই
বসে তা হলে কেউ আমার পক্ষে কথা বলার মতো থাকবে না; বরং আমি আপনাকে এমন একজনের কথা বলব যে,
কুরাইশদের নিকট আমার অপেক্ষা অধিক সমানী ও প্রিয়। তিনি হলেন হযরত ওসমান (রা.)। নবী করীম ﷺ হযরত
ওসমান (রা.)-কে ডাকলেন এবং তাঁকে আবৃ সুফিয়ান ও অন্যান্য কুরাইশ নেতাগণের নিকট পাঠালেন, যাতে তিনি তাদেরকে
জানিয়ে দেন যে, নবী করীম ﷺ ও সাহাবীগণ তথু বায়তৃল্লাহ জিয়ারতের উদ্দেশ্যেই এসেছেন এতদভিন্ন তাদের অন্য
কোনো ইচ্ছা নেই।

হযরত ওসমান (রা.) মক্কার দিকে যাত্রা করলেন। পথে আহ্বান ইবনে সাঈদ ইবনে আস তাঁর সঙ্গী হলেন। হযরত ওসমান (রা.)-কে (রা.) কুরাইশদেরকে নবী করীম === -এর বার্তা পৌছে দিলেন। আবৃ সুফিয়ান ও অন্যান্য নেতারা হ্যরত ওসমান (রা.)-কে বলল, তুমি ইচ্ছা করলে বায়তুল্লাহর জিয়ারত করতে পার। তিনি উত্তর দিলেন, নবী করীম === তওয়াফ না করা পর্যন্ত আমি তওয়াফ করতে পারি না। অতঃপর সংবাদ ছড়িয়ে পেল যে, কুরাইশরা হ্যরত ওসমান (রা.)-কে শহীদ করে ফেলেছে।

নবী করীম 

থবন সংবাদ পেলেন যে, কুরাইশরা হয়রত ওসমান (রা.)-কে হত্যা করেছে, তখন তিনি ইরণাদ করলেনযে, হয়রত ওসমান হত্যার প্রতিশোধ না নিয়ে তিনি এ স্থান ত্যাগ করবেন না। এরপর তিনি সাহাবীগণকে ডেকে একটি
বৃক্ষের নিচে বাইয়াত গ্রহণ করলেন। একেই বাইয়াতে রিদওয়ান বলে। ভাবদ ইরনে কায়েস মুনাফিক ব্যতীত উপস্থিত
সকলেই নবী করীম 

-এর হাতে হাত রেখে বাইয়াত হয়েছেন। নবী করীম তার একটি হাত অপর হাতের উপর
রেখে বলদেন, তা ওসমানের বাইয়াত। এটা হতে হয়রত ওসমান (রা.)-এর উচ্চ মর্যাদা সম্পন্ন হওয়া প্রমাণিত হয়। নবী
করীম 

তারেক কত বেশি স্লেহ করতেন, এ ঘটনা হতে তার কিছুটা অনুমান করা যায়।

এ সূরায় আল্লাহ তা'আলা সাহাবীগণের উক্ত বায়'আতে তাঁদের দৃঢ় মনোবলের প্রশংসা করেছেন :

আল্লাহ তা'আলা কিতাবে বললেন "অর্থাৎ আল্লাহর হাত তাদের হাতের উপর" অথচ আল্লাহ অঙ্গ-প্রত্যঙ্গ হতে পবিত্র : এখন প্রশ্ন হচ্ছে যে, আল্লাহ তা'আলার কোনো হাত নেই। তিনি তো হাত পা ইত্যাদির অঙ্গ-প্রত্যঙ্গ হতে পবিত্র : সূতরাং আল্লাহ তা'আলা কিতাবে বললেন, আল্লাহর হাত তাদের হাতের উপরণ মুজাস্দিরগণ এর বিভিন্ন জ্ববাব দিয়েছেন-

- ১. গ্রন্থকার আল্লামা জালালুন্দীন মহল্লী (র.) বলেছেন, "আল্লাহর হাত তাদের হাতের উপর"-এর অর্থ হলো, আল্লাহ তা আলা তাদের বায়্যাআত সম্পর্কে সম্পূর্ণ অবৃহিত রয়েছেন এবং তাদেরকে এর পূর্ণ বিনিময় ছওয়াব দান করবেন।
- ২. আল্লামা স্তামবুনারী (র.) বলেছেন بَيْنَ اللَّهُ এর ভিত্তিত عَلَيْهُ بِينَ اللَّهِ এর তার্কিদ লেওয়া হয়েছে। নবী করীম ﷺ এর সাথে সাহাবায়ে কেরামের (রা.)-এর চুক্তি ও প্রতিশ্রুতিবদ্ধ হওয়াটা স্বয়ং আল্লাহ তা আলার সাথে প্রতিশ্রুতি বদ্ধ হওয়ার শামিল।
- ৪. কেউ কেউ বলেছেন, এখানে উক্ত বাকাটি রূপকভাবে চুক্তি ও প্রতিশ্রুতির অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে। সুভয়ং হয়রত ইবনে আরাস (রা.) বলেছেন য়ে, يَدُ اللّٰهِ نَوْقَ اَيْدِيْقِمْ -এর অর্থ হলো আরাহ তা আলা যা ওয়ানা করেছেন তা অবশ্যই পূর্ণ করবেন।
- কেউ কেউ বলেছেন, আল্লাহ পাকের হাত রয়েছে, তবে এটা সৃষ্টির হাতের মতো নয়; ববং যেরূপ হাত হওয়া আল্লাহর জন্য শোজনীয় সেরূপ হাতই তাঁর রয়েছে। এর প্রকৃত রূপ আমাদের জানা নেই। رَاللَّهُ أَعْلَمُ ا
- ৬. "وَحْدَةُ الرُّجُودِ" একক সন্তার প্রবন্ধা একদল [বাতিলপদ্বি] সুফী এটাকে প্রকৃত অর্থে ব্যবহার করে থাকেন।

প্রশ্ন : এই পুরস্কারের অঙ্গীকার বায়'আতে রিদওয়ানের সাহাবীদের জন্য নির্দিষ্ট নাকি ব্যাপকঃ

উত্তর: যাদের ব্যাপারে আয়াত অবতীর্ণ হয়েছে তারা তো প্রথম ও بِالنَّبِع মিসদান। অন্যান্যরা যারা তাকে গ্রহণ করেছেন তারা দ্বিতীয় পর্যায়ে بِالنَّبِعِ মিসদান। আর বায় আতে রিদওয়ানের সাহাবীরা নিচিতভাবে ঐ দৌলত পেয়ে গেছেন। তবে অন্যান্যদের ব্যাপারে সুনিচিতভাবে বলা যায় না। কেননা ধর্তব্য তো হয় بُعُمُومُ سَبَرِية ১৯- عُمُومُ سَبِّرِية ।

সংশন্ধ : সামনের আয়াতে : কুর্কিটা কুর

উত্তর : يَحْتُ السَّجَرَةُ -এর কয়েদ -এর رضًا এবং يَحْتُ السَّجَرَةُ : -এর মধ্যে সাধারণভাবে দখল নেই, তধুমাত্র একটি ঘটনার বর্ণনা । যদি ঐ গাছের কোনো শ্রেষ্ঠতু থাকত, তবে সঁকল বায়'আত সেই গাছের নিচেই অনুষ্ঠিত হতো এবং হয়রত ওমর (রা.)-ও সেটা কর্তন করতেন না ।

ফায়েদা : খলিফাগণ ও আউলিয়ায়ে কেরামের বাইয়াত এটার উপর ভিত্তি করেই হয়ে থাকে, তবে খেলাফতের বাইয়াত মাসনূন و مُسَوَّرَتْ आतुन अ مُسَوَّرَتْ आतुन अ مُسَوَّرَتْ अात সৃষ্ণীণণের বয়াত مُشَوَّسَتْ विखातिত জানার জন্য مُسَوَّرَتْ

মাসআলা : বাইয়াত সুনুত। ওয়াজিবও নয়, আবার বিদআতও নয়। হযরত শাঁহ ওয়ালীউল্লাহ (র.) غُرُلُ الْجُعِيْلِ এরপই বলেছেন।

মাসজালা : বায়'জাত একটি অঙ্গীকার যা মুখে স্বীকার করা ও লিখার মাধ্যমে পরিপূর্ণ হয়ে যায় : কিছু মোসাফাহা করা সুনত।
মাসজালা : মহিলাদেরকে মুসাফাহা করার মাধ্যমে বাইয়াত করা জায়েজ নয়, বুখারীতে বর্ণিত রেওয়ায়েতে হয়রত আয়েশা
(রা.) বলেন, মহানবী 🏥 মহিলাদেরকে মৌথিক বাইয়াত করতেন, বায়'আতের উদ্দেশ্যে কথনো তিনি নারীদের হাত স্পর্ণ করেননি।

মাসআলা : বায়'আতকৃতা নারী যদি ছোট ও মাহরামও হয় তবুও তার সাথে মুসাফাহা পরিত্যাগ করাই উত্তম।

المُعَلَّفُونَ مِنَ الْأَعْرَابِ حَوْلَ الْمُخَلِّفُونَ مِنَ الْأَعْرَابِ حَوْلَ لَكَ الْمُخَلِّفُونَ مِنَ الْأَعْرَابِ حَوْلَ الْـمَـدِّينَـةَ أَيُّ الَّـذِيْـنَ خَلَّـفُـهُـهُ اللَّا الىٰ مَكَّةَ خُوفًا مِنْ تَعَرُّض قُرَيْش لَكَ عَامَ الْحُدَيْبِيَة إِذَا رَجَعْتَ مِنْهَا شَغَلَتْنَ أَمْوَالُمِنَا وَاهْلُوْنَا عَمِنِ الْمُخُرُوْجِ مَعَكَ فَاسْتَغْفِرْ لَنَاج اللَّهَ مِنْ تَرْكِ النَّخَرُوج مَعَكَ قَالَ تَعَالَى مُكَذِّبًا لَهُمْ يَقُولُونَ بِأَلْسِنتِهِمْ أَىْ مِنْ طَلَبِ الْاسْتِغْفَارِ وَمَا قَبْلَهُ مَا لَيْسَ فِي تُلُويْهِمْ ط فَهُمْ كَالْإِبُونَ فِيْ إعْتِذَارِهِمْ قُلُ فَمَنْ إِسْتِفْهَامٌ بِمَعْنِي النَّافْي أَيْ لَا أَحَدَ يَّمْلِكُ لَكُمْ مِنَ اللَّهِ شَيْئًا أَنْ أَرَادَ بِكُمْ ضَرًّا بِفَتْحِ الضَّادِ وَضَمَّهَا أَوْ أَرَادَ بِنَكُمْ نَفْعًا دِبَلْ كَانَ اللَّهُ سَمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرًا . أَيْ لَمْ يَزَلُ مُتَّصِفًا

اللِّي أُخَرَ ظَنَنْتُمُ أَنْ لَنْ يَنَنْقَلِبَ الرَّسُولَ وَالْمُوْمِنُونَ إِلَى أَهْلَيْهِمْ أَبِدًا وَزُبُنَ ذَلِكَ فِيْ قُلُوبِكُمْ أَيْ أَنَّهُمْ يَسْتَاصِلُونَ بِالْقَتْلِ فَلاَ بَرْجِعُونَ وَظَنَنْتُمْ ظُنَّ السَّوْءِ رَهُذَا وَغَيْرِهُ وَكُنْتُمْ قَوْمًا بُنُورًا . جَمْعُ بَائِر أَيْ هَالِكِيْنَ عِنْدَ اللَّهِ بِهُذَا الظُّنَّ .

তারা বেদুইনদের মধ্য হতে (অর্থাৎ যারা) মদীনার আশে-পাশে রয়েছে অর্থাৎ যাদেরকে আলাহ তা'আলা আপনার সঙ্গলাভ হতে পিছনে বেখেছেন ল্লায়বিয়ার বৎসর আপনি যখন তাদেরকে আপনার সাথে মক্লাব দিকে তেব হওয়ার আহবান জানিয়েছিলেন এ আশঙ্কায় যে, করাইশরা আপনার পথ অববোধ কবতে পাবে। আপনি যখন তাদের নিকট ফিবে যাবেন মক্লা হতে~ আমাদেবকে বিবত রেখেছে আমাদের পরিবার-পরিজন ও ধন-সম্পদ আপনার সাথে বের হওয়া থেকে সূতরাং আপনি আমাদের জনা ক্ষমা প্রার্থনা করুন। আল্লাহর নিকট আমরা আপনার সাথে বের হতে না পারার দরুন। আল্লাহ তা'আলা তাদেরকে মিথ্যাবাদী সাবাস্ত করে ইরশাদ করছেন, তারা তাদের মুখে (এমন কথা) বলে - ক্ষমা প্রার্থনা ও পর্ববর্তী বক্তব্য - যা তাদের অন্তরে নেই। -সতরাং তাদের এ ওজর [অপারগতা] পেশ কবাব ব্যাপাবে তারা অভ্যাসগতই মিথ্যাবাদী। হে নবী! আপনি বলুন, তাহলে কে আছে এখানে নৈতিবাচক] আথ (নেতিবাচক) অথে হয়েছে অর্থাৎ কেউই নেই যে তোমাদের ব্যাপারে আল্লাহকে প্রতিহত করার ক্ষমতা রাখে? যদি আল্লাহ তা'আলা তোমাদের ক্ষতি করতে চান। এখানে " 🗃 শব্দটি 🗻 অক্ষরে যবরও হতে পারে এবং পেশও হতে পারে অথবা তিনি তোমাদের মঙ্গল করতে চান: বরং তোমাদের কার্যকলাপ সম্পর্কে আল্লাহ পাক সম্পর্ণ অবহিত রয়েছেন। অর্থাৎ আল্লাহ \_\_\_\_\_ তা'আলা সর্বদাই এ গুণে গুণান্বিত।

শদটি উভয় স্থানে এক উদেশ্য হতে ﴿ ١٢ . كَا ۚ فَمِ الْمَوْضَعَيْسُ لِلالْتِ অন্য উদ্দেশ্যের দিকে ধাবিত হওয়ার জন্য ব্যবহৃত হয়েছে তোমরা তো ধারণা করে বসেছিলে যে. রাসল = ও ঈমানদারগণ কখনো তাঁদের পরিবার-পরিজনের নিকট ফিরে আসবে না। আর তোমাদের অন্তরে তাকে আকর্ষণীয় চমৎকার করে দেখানো হয়েছে – অর্থাৎ তারা নিহত হয়ে নির্মল হয়ে যাবে। কাজেই তারা ফিরে আসবে না। আর তোমরা মন্দ-ধারণা পোষণ করেছিলে - এটাও অন্যান্য ধারণা- তোমরা একটি ধ্বংসপ্রাপ্ত জাতি। শব্দট بُائِرُ -এর বহুবচন। অর্থাৎ এ কু-ধারণার কারণে তোমরা আল্লাহর নিকট ধ্বংসশীল।

وَسَنْ لَنَّمْ يُسَوْمِينْ لِيَاللَّهِ وَرَسُولِهِ فَإِنَّا اَعْتَدُنَا لِلْكَفِرِينْ شِعِيْرًا - نَارًا شَدِيْدَةً. وَلِلَّهِ مُلْكُ السَّمُوٰتِ وَالْأَرْضِ ط يَغْفِرُ وَلِلَّا مِنْ يَّشَاءً وَلَا مَنْ يَشَنَاءً وَلَكُونَ لَا يَغْفِرُ لَلْمُ يَرَلْلُ مُتَّلِعًا عَلَى لَمْ يَزَلْ مُتَّصِفًا اللَّهُ غَفُورًا رَّحِيْمًا - أَيْ لَمْ يَزَلْ مُتَّصِفًا بِمَا ذُكر .

. ১৮ ১৩. আর যারা আল্লাহ ও তদীয় রাস্প 🚃 -এর প্রতি

সমান আনবে না, আমি সেই কাফেরদের জন্য প্রস্তৃত

করে রেখেছি− জুলন্ত আত্তন ৷ প্রচণ্ড অগ্নি ৷

#### তাহকীক ও তারকীব

ं अन्नार जा 'আना ইরশাদ করেছেন- عَوْلُ الْمُحَلِّفُونَ مِنَ الْأَعْرَابِ ﴿अन्नार जा 'आना हेतশाদ করেছেন وَمُولُ الْمُدِينَةِ ﴿अवार जा कमितत प्रकामित (त.) तलाह्मन مَوْلُ الْمُدِينَةِ अर्थाश मिनात আশে-পাশে বসবাসকারী বেদুইনর।

মুফাসসিরগণ এর মহল্লে ই'রাব সম্পর্কে দুটি অভিমত ব্যক্ত করেছেন–

- এটা পূর্ববর্তী أَرْعَلُونَا وَ ইত্রার কারণে মহল্লান مَجْرُورُ হবে। অর্থাৎ أَرْعَلُونَا وَ ইত্রার কারণে মহল্লান করে। অর্থাৎ إلله عَمْرُونُ السَّدِينَةِ (মদীনার আলে-পাশে বসবাসকারী) বেদুইনরা।
- वाकााश्मिरि ﴿ مَنْصُوبُ ﴾ स्वात कातल मानमृव ﴿ مَالٌ श्रविकी أَلْإِغْرَابُ वाकााश्मिरि مَوْلُ الْمَديْنَة ﴿

পরে غَرْطٌ مُوَكَّدٌ ( हिक्क प्रकांप्रमित्तत वर्जव "إِذَا رَجَعْتَ مِنْهَا" हिक्क प्रकांप्रमित्तत वर्जव ( عَفُولُهُ إِذَا رَجَعْتَ مِنْهُا ) ( विक्क प्रकांप्रमित्तत वर्जव ) خَرَاءْ مُغَدَّرُهُ صَعَدَّمُ اللهُ कात के के कि कि कारा वरप्रदह ( अथवा, এটা वाका वरस्र वर्जि ) خَرَاءْ مُغَدَّرُهُ مُعَدَّمُ وَفِيهُ कि طُرِقٌ ( الخ عَمَدُ الله عَلَيْ ) अथवा

إِنْ اَرَادَ بِكُمْ ضُرًّا -आन्नार जा'आना देतमाम करत्राहन : فَعُولُـهُ ضَسَّرً

উক্ত আয়াতে উল্লিখিত 🍒 -এর মধ্যে দু'টি কেরাত বিদ্যমান –

- ১. শব্দটির ত অক্ষরটি যবরযোগে। এমতাবস্থায় এটা মাসদার হবে। অর্থ হবে- অনিষ্ট সাধন করা। এটা জমহরের ক্রোত।

#### প্রাসঙ্গিক আন্দোচনা

ভিটেশ ভারত বিশিষ্ঠ লানেনুখুল: বর্ণিত আছে যে, মদীনার আশে-পাশে ণিফার, মৃজুনীয়াহ, জুহাইনাহ, আসলাম, আশজা ও ওয়ায়েল ইত্যাদি বেদুইন গোত্রসমূহ বসবাস করত। নবী করীম হাত ইজিরির জিলকদ মানে যখন মন্ধায় ওমরা পালনের উদ্দেশ্যে যান্ধিলেন তখন তাদেরকেও যাওয়ার জন্য আহ্বান জানিয়েছিলেন। কিছু তারা এ ভয়ে নবী করীম হাত্র-এর পাথ ওমরা পালনের জন্য বের হলো না যে, কুরাইশরা রাস্পুশ্বাই হাত্র-এর পথ অবরোধ করে বসবে এবং মুসলমানদেরকে নির্মল করে দেবে।

পরবর্তীতে নবী করীম 🏯 সাহাবীগণসহ সম্পূর্ণ নিরাপদে ফিরে আসলে তারা বহু ওঞ্জর-আপ**ন্তি করতে ৩৯ করল**। তার জন্য আত্মাহ তা'আলার নিকট ইন্তেগফার করার জন্যে নবী করীম 🚎 -কে অনুরোধ জানাল।

সূতরাং তারা যে এগুলো বলবে, তা তারা মদীনা ফিরে যাওয়ার পূর্বেই হৃদায়বিয়া হতে প্রত্যাবর্তনের পথে এ আয়াতগুলো আল্লাহ তা আলা নাজিল করে নবী করীম ক্রা—কে আগাম জানিয়ে দিয়েছেন। আর এটাও জানিয়ে দিয়েছেন যে, তোমাদের এসব ওজর-আপত্তি অনর্থক ও বেমানান। মূলত কুরাইশদের ভয়েই তারা ওমরাহ পালন করতে যায়নি এবং নবী করীম ক্রা এর সাথে শরিকও হ্যানি।

ত তেওঁ নামবাসী পেছনে রয়ে গিয়েছিল, তারা অহিরেই আপনাকে বলবে, আমাদের ধন-সম্পদ এবং পরিবারবর্গ আমাদেরকে ব্যস্ত রেখেছিল। অতএব, অমাদের জন্য জারা অহিরেই আপনাকে বলবে, আমাদের ধন-সম্পদ এবং পরিবারবর্গ আমাদেরকে ব্যস্ত রেখেছিল। অতএব, অমাদের জন্য জার্থনা করুন, তারা মুখে যা বলে তাদের অন্তরে তা নেই।

আরবের যেসব গোত্র রাসূল 🚐 -এর আহ্বান পাওয়া সত্ত্বেও তাঁর সঙ্গে হুদায়বিয়ার সফরে যায়নি, তাদের সম্পর্কেই এ আয়াতে ইরশাদ হয়েছে যে, তারা এখন রাসূলে কারীম 🚎 -এর নিকট নিজেদের অপারগতা পেশ করবে যে, আর্থিক কাজে ব্যস্ততা এবং পরিবার-পরিজনের প্রতি দায়িতু পালনে মশগুল থাকার কারণেই আমরা ওমরার এ সফরে শরিক হতে পারিনি।

মূলত যেভাবে সাহাবায়ে কেরাম অদম্য উৎসাহ-উদ্দীপনা নিয়ে প্রিয়নবী 🚃 -এর সফর-সঙ্গী হয়েছিলেন, ঠিক তেমনিতাবে দূর্বলিন্তি বেদুইন ব্যক্তিরা ভয়ে এ সফর থেকে বিরতও থাকে। তাদের ধারণা ছিল, এ সফরে যুদ্ধ হবে, আর এ যুদ্ধে মুসলমানদের পরাজয়় অনিবার্য, তাদের এমন ধারণার কারণেই তারা এ সফরে অংশ নেয়নি, এখন যখন প্রিয়নবী 🚃 নিরাপদে মদীনা শরীফে প্রত্যাবর্তন করছেন, তখন তারা কি কি ওজর-আপত্তি তুলে ধরবে, সে সম্পর্কে আল্লাহ তা আলা প্রিয়নবী 🚃 -কে পূর্বেই এ আয়াতের মাধ্যমে অবহিত করেছেন।

মুখাক্রাকুন [পাচাদপদ অবলম্বনকারী] কারা? তারা কি ওজর পেশ করেছিল? : ওমরা পালনের উদ্দেশ্যে মদীনা মুনাওয়ারাহ হতে যাত্রা করার সময় নবী করীম ত্রুত সতর্কতা ও প্রস্তুতির সাথে সাহাবীগণ (রা.)-কে সঙ্গে নিয়েছিলেন। কেননা, তবনাই তিনি সংঘর্ষ বাধার আশংকাবোধ করেছিলেন। এটা দেখে কতিপয় সরলপ্রাণ বেদুইন যাদের অন্তরে তখনো ঈমান দৃঢ়তা লাভ করেনি। তারা পরস্পরে বলতে লাগল যে, দেখ এ যাত্রাকারী মুসলমানগণ কোনো মতেই জীবিত ফিরে আসতে পারবে না। সূতরাং আল্লাহ তা আলা এই লোকদের গোপন তথা উন্দোচন করে নবী করীম ত্রুত ভাষার হতে প্রত্যাবর্তনের পথে তাঁকে সাবধান করে দিলেন। জানিয়ে দিলেন যে, তারা হুদায়বিয়া তাদের অনুপস্থিতির ব্যাপারে অহেতৃক মিথ্যা ওজর-আপত্তি পেশ করবে। তারা কবে, হন্তুর, ঘর-বাড়ি ও পরিবার পরিজনদের ধান্ধায় আমরা সময় করে উঠতে পারিনি। য আমাদের ঘর-সংসার দেখা-তনা করার মতো কেউ ছিল না। এ জন্য আমরা ওমরা পালনে অংশ গ্রহণ করতে পারিনি। য হোক, এতে আমাদের গোন্তারী হয়ে গিয়েছে। আমরা ভজন্য ক্ষমাপ্রাথী।

অথচ বলার সময় তারা নিজেরা জানত যে, তারা যা বলছে তা সর্বাংশে মিথ্যা। আর ইন্তেগফারের দরখান্তও ছিল নিছক অভিনয় মাত্র- সত্যিকারভাবে আন্তরিকতার সাথে ছিল না। কেননা, তারা মূলত এটাকে গুনাহই মনে করে না, কাজেই অন্তরের সাথে লক্ষিত হবে কিভাবে? আর এমতাবস্থায় তওবা কবুল হওয়ার বিষয় তো নিতান্ত হাস্যকর।

মুখাল্লাফুনের ওজর পেশের মোকাবিলায় নবী করীম ্— এর জবাব : ইরশাদ হঙ্ছে- হে হাবীব! আপনি মুনাফিকদের ওজর পেশের জবাবে বলুন যে, মঙ্গল-অমঙ্গল সবই আল্লাহ তা'আলার হাতে- তার সামনে কারো কোনো ক্ষমতা চলে না। সুতরাং তোমাদের মতো বাজে-নীচু লোক রাসূলের সাথী হওয়া তিনি পছল করেননি। আর এখন আমি তোমাদের জন্য ক্ষমা প্রার্থনা করাও তাঁর পছলনীয় নয়। কেননা তোমাদের মিথ্যার পর্দা ফাঁস হয়ে পড়েছে। তোমরা নিজেদের দোষেই হুদায়বিয়ার বরকতও মর্যাদা হতে বঞ্চিত রইলে।

মুখাল্লাফুনের ওজর এইণযোগ্য না ইওয়ার কারণ: মুখাল্লাফুন তথা হুদায়বিয়ায় অংশগ্রহণ হতে বিমুখতা প্রদর্শনকারীরা তাদের ধন-সম্পদ ও সংসারের ঝামেলায় যে ওজর পেশ করেছে তা গ্রহণযোগ্য নয়। কেননা ঘর-সংসার ও মালামালের মঙ্গলামঙ্গল তো একমাত্র আল্লাহ তা আলার আয়রেউই রয়েছে। তিনি চাইলে ঘরের মধ্যে অমঙ্গল হতে পারে, আর তিনি ইচ্ছা করলে ঘরের বাইরেও ক্ষতিমুক্ত রাখতে পারে। তাছাড়া আল্লাহ ও রাসুল — এর সন্তোষ এর মোকাবিলায় ঐসব বস্তুর ব্যাপারে চিন্তা করা কিভাবে ঈমানদারের আলামত হতে পারে। তারা প্রতারণার মাধ্যমে আল্লাহকে ভুলিয়ে ফেলতে চেয়েছে। যেন তারা চেয়েছে যে, দুনিয়াও হাতে থাকুক এবং আল্লাহও সন্তুষ্ট থাকুন। কিন্তু আল্লাহ তোমাদের সবকিছুর ববর রাখেন। ওমায়ায় শরিক না হওয়ার যে কারণ তোমারা বর্ণনা করেছ তা যে, মূলত কোনো ব্যাপারই ছিল না; বরং এর কারণ যে অনাত্র নিহিত রয়েছে তা আল্লাহ তা আলা তালোভাবেই অবগত আছেন। তোমরা তো ধারণা করে বসেছিলে যে, নবী করীম

এবং মুসলিমণণ সহীহ সালামতে ফিরে আসবেন না। আর তোমাদের আন্তরিক কামনাও ছিল এটাই। উক্ত ধারণার বশবতী হয়ে তোমরা তেবেছিলে যে, আল্লাহর রাসূলের সাথে না যাওয়ার মধ্যে তোমাদের জন্য নিরাপত্তা ও কল্যাণ নিহিত রয়েছে। অথচ এটা তোমাদের জন্য ছিল সম্পূর্ণ ক্ষতিকর ও অমঙ্গলজনক।

মুনাফিকদের উপরিউক্ত ওজর গতীরভাবে পর্যালোচনা করলে দেখা যায় যে, এর কয়েকটি দিক রয়েছে। যথা-

- তারা বলেছে আমাদের হাতে সময় ছিল না।
- আমরা সফরে অংশ গ্রহণ করতে চেয়েছিলাম।
- ৩, আমাদের ধারণা ছিল যে, আপনি আমাদের জন্য ইন্তেগফার করলে এ গুনাহের কাফফারাহ হয়ে যাবে।

অথচ বাস্তবিক অবস্থা তা ছিল না। প্রথমোক্ত দৃটি ওজর তো সম্পূর্ণ অবাস্তব ছিল। আর তৃতীয় ধারণাটি এ জন্য বাতিল হবে যে, তারা নবুয়তের উপর আস্থাশীল ছিল না। উপরত্ত ইন্তেগফারের আবেদনেও তারা একনিষ্ঠ ছিল না।

যাহোক, তাদের ওজরকে প্রত্যাখ্যান করা হয়েছে। প্রথমত যদি তাদের ওজর সত্যও হতো তা হলে অকাট্য নির্দেশের মোকাবিলায় তা ছিল অনর্থক। কেননা উক্ত ওজর বাস্তবিক পক্ষে তাদের ভাগ্যকে খণ্ডন করতে পারত না। তথা শরিয়ত যে ক্ষেত্রে প্রয়োজন মনে করেছে বাস্তব ওজরকে কংসতের যোগ্য সাব্যস্ত করেছে। কিন্তু যে ক্ষেত্রে শরিয়ত ওজরের প্রতি ক্রক্ষেপ করেনি: বরং অকাট্যতাবে নির্দেশ দিয়েছে– যেমন এ ক্ষেত্রে এসব ব্যাপারে প্রকৃত ওজরও প্রহণযোগ্য হবে না।

দ্বিতীয়ত তাদের উক্ত ওজর সত্য ও বাস্তব ছিল না; বরং নিছক কাল্পনিক ও মনগড়া ছিল এবং এক ধরনের প্রতারণা ছিল, সূতরাং তা কিভাবে এহণযোগ্য হতে পারে?

কোনো কোনো তাফসীর হতে জানা যায় যে, উক্ত মুনাফিকদের মধ্য হতে এক দল তওবা করত প্রকৃতপক্ষে মুসলমান হয়ে গিয়েছিল।

হুদায়বিয়ায় যারা অংশ গ্রহণ করেনি, এখানে তাদের উল্লেখের কারণ : কুরআনে মাজীদের ভাষা ও বর্ণনা গভীর মনোনিবেশের সাথে দেখলে লক্ষ্য করা যায় যে, আল্লাহ তা আলা ঈমানদারদের পাশাপাশি কাফেরদের, মুখলিসদের নিষ্ঠাবান পাশাপাশি মুনাফিকদের এবং জান্নাতীদের পাশাপাশি জাহান্নামীদের উল্লেখ করেছেন। কেননা, "كَنْجَنْبُ الْأَنْسُ وَالْمُوْمِنَ الْأَنْسُ وَالْمُوْمِنَ الْأَنْسُ وَالْمُوْمِنِينَ الْأَنْسُ وَالْمُوْمِنِينَ الْأَنْسُ وَالْمُوْمِنِينَ الْأَنْسُ وَالْمُؤْمِنِينَ الْمُنْسُ وَالْمُؤْمِنِينَ الْمُنْسُونِ وَالْمُؤْمِنِينَ الْمُنْسُ وَالْمُؤْمِنِينَ الْمُنْسُونِ وَالْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِينَا الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَا اللَّهُ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَا وَالْمُؤْمِنِينَا وَالْمُؤْمِنِينَا وَالْمُؤْمِنِينَا وَالْمُؤْمِنِينَا وَالْمُؤْمِنِينَا وَالْمُؤْمِنِينَا وَالْمُؤْمِنِينَا وَالْمُؤْمِينَا وَالْمُؤْمِنِينَا وَالْمُومِنِينَا وَالْمُؤْمِنِينَا وَالْمُؤْمِنِينَا وَالْمُؤْمِنِينَا وَالْمُؤْمِنِينَا وَالْمُؤْمِنَا وَالْمُؤْمِنِينَا وَالْمُومِينَا وَالْمُؤْمِنِينَا وَالْمُؤْمِنِينَا وَالْمُؤْمِنِينَا وَل

সূতরাং ইতোপূর্বে যেসব মুখলিস ঈমানদারগণ আল্লাহ ও রাসূলের প্রেমের আকর্ষণে হুদায়বিয়ায় অংশগ্রহণ করেছেন, জীবনের মায়া ভুচ্ছ করে বাইয়াতে রিদওয়ানে শরিক হয়েছেন এবং আল্লাহ ও রাসূলের সন্তোষ অর্জনের জন্য নিজের প্রাণকে নিশ্চিত মৃত্যুর মুখে ঠেলে দিতেও বিন্দুমাত্র কুষ্ঠাবোধ করেননি– তাদের আলোচনা করা হয়েছে, প্রশংসা করা হয়েছে, তারা যে আল্লাহ পাকের দরবারে মকবুল ও মর্যাদার পাত্র হয়েছেন তার্র ঘোষণা দেওয়া হয়েছে।

এরপর এখানে যারা হুদায়বিয়ায় অংশ গ্রহণ করেননি— কোনোরপ যুক্তিযুক্ত ওজন না থাকা সন্তেও রাসূলে কারীয় 🚐 এর জাকে সাড়া দেয়নি তাদের অন্তর্জ পরিণতির কথা উল্লেখ করা হয়েছে। বলা হয়েছে যে, এ লোকগুলো হুদায়বিয়ায় অংশ এহণ না করে, তথু যে হুদায়বিয়ার বরকত-রহমত ও মর্যাদাপ্রাপ্তি হতেই বঞ্চিত হয়েছে তা নর; বরং তা হতে বিরত থেকে তারা মুসনমান ও নবী করীয় 🚎 এর সম্পর্কের, কুধারণা, বদ আবিদা পোষণ করেছে, তাঁদের ধ্বংস ও নিপাত কামা করেছে এগং কারী করীয় ক্রায় ফেরার পর তার নিকট মিথা ও বানোয়াট ওজর-আপত্তি পেশ করেছে – বেং কারণে তারা মুন্ফিকদের তালিকাভুক্ত হয়ে গোছে। কাজেই অন্যান্য মুন্ফিকদের ন্যায় তাদেরও স্থায়ী নিবাস হবে জাহান্নামের গতীরতম স্থাদে।

े हें बें के बें के السَّمَٰ عُواتِ...... رَحَيْمًا : ইরশাদ হচ্ছে, ভূ-মণ্ডল ও নভোমওলের সার্বভৌমত্ব ও সমন্ত কর্ত্ একমার্ত্ত আল্লাহ পাকের। তিনি যাকে ইচ্ছা মাফ করে দেন। আর যাকে চান শান্তি দান করেন। আল্লাহ পাক অভিশয় ক্ষমাশীল ও অসীম দয়াবান।

ইতঃপূর্বে বলা হয়েছে যে, যারা হুদায়বিয়ায় শরিক হয়নি এবং নবী করীম মদীনায় প্রত্যাবর্তনের পর তাঁর নিকট অনর্থক ওজার-আপত্তি পেশ করেছে, তারা নবী করীম — এর নিকট তাদের জন্য আল্লাহর দরবারে ইন্তেগফার— ক্ষমা প্রার্থনা করতে বলিছিল। এর জবাবে অন্যাত্র বলা হয়েছে যে, আদম্যান-জমিনের সর্বপ্রকার কর্তৃত্ব ও ক্ষমতা একমাত্র আল্লাহর কজায় রয়েছে। তিনি যাকে ইচ্ছা ক্ষমা করতে পারেন আর যাকে ইচ্ছা আজাব দিতে পারেন। আমি তাঁর মতের বিরুদ্ধে কি করতে পারি? ইয়া! তিনি দয়া করলে তোমাদের ক্ষমা করেও দিতে পারেন। কেননা তাঁর ক্রোধের উপর সর্বদাই দয়া ও রহমত বিজয়ী রয়েছে।

অনুবাদ :

় 🐧 ১৫, যারা হিদায়বিয়া হতে। পেছনে রয়ে গেছে তারা শীঘ্রই বলবে অর্থাৎ উল্লিখিত মনাফিকরা যখন তোমরা গনিমতের দিকে যাবে – তাহলো খায়বরের গনিমত-তা নেওয়ার জন্য আমাদের কে অবকাশ দাও সযোগ করে দাও যাতে আমরা তোমাদের অনুগামী হতে পারি যাতে গনিমতের মালের অংশ গ্রহণ করতে পারি। তারা চায় তা দ্বারা আল্লাহর বাণীকে পরিবর্তন করে দিতে এক কেরাতে (کُلُم -এর স্থলে) کُلَم লাম অক্ষরটির যেরযোগে এসেছে অর্থাৎ ভ্রধমাত্র ভুদায়বিয়ায় অংশগ্রহণকাবীদের জন্য আল্রাহর পক্ষ হতে খায়বরের গনিমত-এর ওয়াদা নির্ধারিত হওয়া হে হাবীব! আপনি বলে দিন, তোমরা কখনো আমাদের অনুগামী হতে পারবে না। এরপ আল্লাহ তা আলা ইতোপূর্বে বলেছেন অর্থাৎ (হুদায়বিয়া হতে) আমাদের প্রত্যাবর্তনের পূর্বেই ৷ সুতরাং শীঘ্রই তারা বলবে: বরং তোমরা আমাদের প্রতি হিংসা বিদ্বেষ পোষণ করছ : এ কারণে যে, আমরা তোমাদের সাথে গনিমতের মালে শরিক হয়ে যাব। এজনাই তোমরা এরপ বলেছ। বস্তুত তারা বুঝে না দীন তবে গুটি কতেক – তাদের মধ্য হতে দীনি শ্বরণ রাখে ।

১৭ ১৬. [হে হাবীব!] আপনি বলুন, যেই সকল বেদুইন [হুদায়বিয়ায় অংশগ্রহণ হতে] পশ্চাতে রয়েছে উল্লিখিত [মুনাফিক]-দেরকে পরীক্ষার নিমিতে শীঘ্ট তোমাদেরকে আহ্বান করা হবে এমন এক জাতির দিকে যারা প্রবল শক্তিধর - কেউ কেউ বলেছেন. তারা হলো ইয়ামামার অধিবাসী বনু হানীফা। আর কারো কারো মতে তারা হলো পারস্য ও রোমবাসীগণ ৷ তাদের সাথে তোমরা ততক্ষণ পর্যন্ত লড়াই করবে এটা ্রিটিটিটি প্রকৃত পক্ষে এ [লডাইয়ের] দিকেই তাদেরকে আহ্বান জানানো হয়েছে- যতক্ষণ না তারা ইসলাম গ্রহণ করে ইসলাম গ্রহণ করলে তখন তোমরা আর তাদের সঙ্গে লডাই করবে না। সুতরাং যদি তোমরা এটা মেনে নাও তাদের সাথে লড়াই করার ব্যাপারে তাহলে আল্লাহ তা আলা তোমাদেরকে উত্তম বিনিময় দান করবেন আর যদি তোমরা মুখ ফিরিয়ে নাও যেমনটি নিয়েছিলে ইতোপর্বে তাহলে তোমাদেরকে দেওয়া হবে যন্ত্রণাদায়ক আজাব ব্যথাদায়ক।

سَبِهُ ولُ السُخَلَهُ وَنَ الْمَذَكُ وَرُونَ إِذَا انْطَلَقْتُمْ إِلَى مَغَانِمَ حِي مَغَانِمُ خَيْبِرَ لِنَطَلَقْتُمْ إِلَى مَغَانِمَ حِي مَغَانِمُ خَيْبِرَ لِتَاخُذُوهَا ذَرُونَا أَتُركُونَا نَتَيِعْكُمْ عِلَى النَّاخُذَ مِنْهَا يُرِيْدُونَ بِنْلِكَ أَنْ يُبْبَلِلُوا كَنْ يُبْبَلِلُوا كَانَ يُبْبَلِلُوا كَانَ يُبْبَلِلُوا كَانَ يُبْبَلِلُوا كَانَ مُنْ اللَّهِمِ كَلُمُ اللَّهِ طَ وَفِي قِراءَةٍ كَلِمَ يِكَسُرِ اللَّهِمِ اللَّهُمُ اللَّهِ مَنْ قَبْلُ عَلَيْهُمُ وَلَا اللَّهُ مِنْ قَبْلُ عَلَيْهُمُ وَلَكُونَ بَلُ تَحْسُدُونَكَا ٤ أَنْ تَصْفِيعَ فَعَلَيْمُ ذَلِكَ عَرْدُنَا ٤ أَنْ الْعَنَائِمِ فَقَلْتُمْ ذَلِكَ مَنْ الْعَنَائِمِ فَقَلْتُمْ ذَلِكَ اللَّهُ مِنْ الْعَنَائِمِ فَقُلْتُمُ ذَلِكَ اللَّهُ مَنْ الْعَنَائِمِ فَقُلْتُمُ ذَلِكَ اللَّهُ مِنْ الْعَنَائِمِ فَقُلْتُمُ ذَلِكَ اللَّهُ مَنْ الْعَنَائِمِ فَقُلْتُمُ ذَلِكَ اللَّهُ مَنْ الْعَنَائِمِ فَقَلْتُمُ ذَلِكَ اللَّهُ مَنْ الْعَنَائِمِ فَقُلْتُمُ ذَلِكُ اللَّهُ مَنْ الْعَنَائِمِ فَقُلْتُمُ ذَلِكَ عَلَيْكُمُ مِنَ الْعَنَائِمِ فَعَلْمُ وَمِنَ الْعَنَائِمِ فَقُلْتُمُ ذَلِكَ عَلَيْكُمُ وَاللَّهُ اللَّهُ مَنْ الْعَنَائِمِ فَعَلْمُ مَا لَكُونَ اللَّهُ الْعُنَائِمِ فَلَكُمُ ذَلِكُ وَلَاكُمُ وَلَاكُمُ وَلَالَكُمُ مِنْ الْعَنَائِمِ وَلَا اللَّهُ مِنْ الْعَنَائِمِ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِكُمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُلُولُ اللَّهُ الْعَلَيْمُ وَلَا الْعَلَامُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُلِكُمُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُلْعُمُ وَلَا الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِلُكُمُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ

فَلُ لِلْمُخَلَّفِيْنَ مِنَ الْاَعْرَابِ الْمَذْكُودِينَ إِخْتِبَارًا سَتُدْعَوْنَ إِلَى قَوْمٍ أُولِي اَصْحَابِ بَاشٍ شَدِيْدٍ قِيبُلُ هُمْ بَنُوْ حَنِيبُ فَا اَصْحَابُ الْبِيمَامَةِ وَقِيبِلُ فَارِسُ وَالرُّومُ تُفَيِّدُونَهُمْ حَالاً مُقَدَّرَةً هِي وَالرُّومُ تُفَيِّدُ لَوَيَهُمْ حَالاً مُقَدِّدَةً هِي الْمَعْنِي أَوْهُمُ بُسلِمُونَ جَ فَلَا تُقَاتِلُونَ فَيانْ تُطِيبُعُوا إِلَى قِتَالِهِمْ يُوتِكُمُ اللَّهُ اَجْرًا حَسَنًا وَالْهُ تَتَوَلَّوْا كَمَا تَولَيْتُمْ مِنْ قَبْلُ يُعَذِّبُكُمْ عَذَالًا اللَّهُ الْمُولِيمَا وَقَبْلُونَ عَلَيْهُ لَمْ مِنْ قَبْلُ يُعَذِّبُكُمْ

. ليس على الاعسى حرج ولا على الْمُرِيْضِ حَرَجُ ط الْمُرِيْضِ حَرَجُ ط فِي تَعْرَكِ الْجِهَادِ وَمَنْ يُسْطِعِ اللَّهُ وَرَسُولَهُ يَدُخِلُهُ بِالْبَاءِ وَالنَّوْنِ جَنَّتٍ تَجْرِئ مِنْ تَحْتِهَا الْلَانَهُرُ ج وَمَنْ يَتُولَ تَجْرِئ مِنْ تَحْتِهَا الْلاَنْهُرُ ج وَمَنْ يَتُولَ يَخْتِهَا الْلاَنْهُرُ ج وَمَنْ يَتَوَلَ يَحْرِئُ مِنْ تَحْتِهَا الْلاَنْهُرُ ج وَمَنْ يَتَوَلَ يَحْرِئُ مِنْ تَحْتِهَا الْلاَنْهُرُ عَذَابًا الْفِيمًا .

া ১০০ এক, পদ্ধ এবং কণ্ণ ব্যক্তির জন্য কোনো অপরাধ
নই জিহাদ পরিহার করার ব্যাপারে। <u>আর যে আল্লাহ</u>
তা <u>আলা ও তদীয় রাসূল কর এর আলুগত্য করে আল্লাহ তা আলা তাকে প্রবেশ করাবেন কর্মই শব্দটি ও ও টভরের সাথে পড়া জায়েজ হবে। এমন জান্নাতে যার পাদদেশ দিয়ে নহরসমূহ প্রবহমান। অপরদিকে যে আল্লাহ ও তদীয় রাসূল ক্রি এর আনুগত্য হতে মুখ ফিরিয়ে নিবে আল্লাহ তাকে আজাবা দেবেন এখানে ক্রিটার দিবে আল্লাহ তাকে সাথে হবে যন্ত্রণাদায়ক আজাব।</u>

#### তাহকীক ও তারকীব

अशात کَلْمَ اللّٰهِ । जाद्वार जा'आना हेत्रभाम करतरहन : فَوْلُكُ يُبَدُّونَ أَنْ يُبَدُّلُوا كَلْمُ اللّٰهِ । अना रें अना करतरहन تُلْمَ اللّٰهِ । अना रें अना مُلْمَ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ अभान ( क्वांक तरतरह । यथा -

- ১. জমহর কারীগণ ل -এর উপর যবর দিয়ে এর পরে একটি আলিফ বাড়িয়ে کُکْرُ পড়েছেন।
- ২. হামযাহ ও কেসায়ী (র.) প্রমুখ কারীগণ ل -এর নিচে যেরযোগে كَلِيمُ পড়েছেন ؛

প্রথমোক কেরাতে শব্দটি একবচন এবং শেষোক কেরাতে বহ্বচন ব্যবহৃত হরেছে।

অৱ আয়াতের প্রথমোক لَ تَحْسُدُوْنَا الخَ আব আয়াতের প্রথমোক لله عَمْدُ وَانَا الخَ হলায়বিয়া হতে পাচাদপসরণকারী গোএসমূহের মুসলমানদের বজব্য لَنْ تَتَبَّعُوْنَا (তামরা কখনো আমাদের সাথে মুদ্ধে অংশ এহণ করতে পাববে না)-কে প্রত্যাধান করা হয়েছে।

আর শেষোক্ত بُلْ عَانُواْ لَا بَغْنَهُوْنَ إِلَّا تَعَلِيبًا ﴿ وَهَا عَلَيْهُ مِنْ اللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ م প্রত্যাখ্যান করা হয়েছে :

- "अनन्दात मर्पा पृष्टि तकताल तरसरह । यथा يُعَنِّبُهُ وَيُدُخِلُهُ : قَوْلُهُ يُعَيِّبُهُ وَيُدْخِلُهُ
- هَاتِحْ، مُذَكَّرُ عَانِبْ अर्था९ مِشْيَعْةُ وَاحِدْ مُذَكَّر عَانِبْ अर्थ९ क्षिति क्षित

এর দারা যদিও সাধারণত ভবিষাতের সদা-সর্বদার জন্য নফী বৃঝিয়ে থাকে তথাপি এখানে সর্বদার জন্য নফী বৃঝিয়ে থাকে তথাপি এখানে সর্বদার জন্য নফী উদ্দেশ্য নয়; বরং এই بَلْ সাময়িক নফী বৃঝানোর জন্য হয়েছে। অর্থাৎ তা তপু খায়বরের যুদ্ধের জন্যই নির্দিষ্ট। সূতরাং আল্লামা আলুসী (র.) بَنْ الله নামক এন্থ হতে উদ্ধৃতি দিয়েছেন যে, হুদায়বিয়ায় যারা অংশ এহণ করেছিন তাদের মধ্যে মুজনিয়াহ ও জুহাইনাহ গোঅদ্বয় খায়বরের পর কতিপয় যুদ্ধে অংশ এহণ করেছেন সেই যুদ্ধসমূহে খোদ নবী করীম ==== -ও উপস্থিত ছিলেন।

ভাছাড়া হযরত ওমর ফারক (রা.) তাঁর খেলাফডের যুগে ঐ বেদুইন গোত্রগুলোকে বিভিন্ন জিহাদে শরিক করেছিলেন। সুতরাং এসব ঘটনাপ্রবাহ হতে প্রমাণিত হয় যে, এখানে بَنْ عَاشِدُ के -এন أَنْ সর্বদা -কে বুঝানো হয়নি।

### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

ভিত্ত আহ্বান জানিয়েছিলেন তার সাথে শরিক হওয়ার জন্য। কিন্তু মদীনার আশপাশের কভিপয় বেলুইন গোত্র যারা নতুন মুসলমান হয়েছিল এবং যানের ঈমান অত্যন্ত দুর্বল ছিল তারা ধারণা করল যে, কুরাইশরা অবশ্যই মুসলমানদের গতিরোধ করে বসরে এবং এমন সংঘর্ষ বাধরে যে, মুসলমানরা সম্পূর্ণরূপে ধ্বংস ও নির্মূল হয়ে যাবে — তারা আর কখনো মদীনায় ফিরে অসতে পারবে না। এ ধারণার বশীভৃত হয়ে তারা নবী করীম 👑 ও ঈমানদারগণের সাথে ওমরায় অংশগ্রহণ করল না। হলায়বিয়া হতে প্রত্যাবর্তনের পথে আল্লাহ তা আলা ওহী নাজিল করত জানিয়ে দিলেন যে, হে হাবীব! আপনি যখন মদীনায় ফিরে যাবেন তখন সেই মুনাফিক বেদুইন গোত্রতলো আপনার নিকট এসে অনর্থক ওজর-আপত্তি পেশ করবে এবং আপনাকে তাদের পক্ষ হতে ইত্তেগফার করার জন্য অনুরোধ করবে। আপনি তাদের কথা আদৌ বিশ্বাস করবেন না এবং তাদের ওজর করুল করবেন না।

আরো জানিয়ে দেওয়া হয়েছে যে, অতি শীঘ্রই একটি যুদ্ধ সংঘটিত হবে সেই যুদ্ধে গুধু তারাই অংশগ্রহণ করবে, যারা হুদায়বিয়ায় অংশগ্রহণ করেছে। আর কেবল তারাই সেই যুদ্ধশব্ধ গনিমতের মালিক হবে।

আল্লাহ তা'আলা নবী করীম —— -কে আরো জানিয়ে দিলেন যে, আপনি যখন হুদায়বিয়ার সঙ্গীদেরকে নিয়ে খারবরের যুদ্ধে রওয়ানা করবেন তখন সেই বেদুইন মুনাফিক গোত্রসমূহ তারা হুদায়বিয়ায় শরিক হয়নি, তারা আপনার সঙ্গী হওয়ার জন্য অনুরোধ করবে। আপনি কিছু তাদের সেই অনুরোধ গ্রহণ করবেন না; বরং তাদেরকে বলে দেবেন যে, আল্লাহ তা আলা যে নির্দেশ প্রেরণ করেছেন এটা রদবদল করার কোনো ক্ষমতা আমার নেই।

ানী করীম হাত দ্দারবিয়ার বৎসর ওমরা পালনের উদ্দেশ্যে মৰায় থাতার সময় মুসলমানদেরকে তাঁর সাথে ওমরায় শরিক হতে অনুরোধ করেছিলেন, কিন্তু মদীনার আশে-পাশে অবস্থিত করেকটি বেদুইন গোতে, থেমন- গেফার, জুহাইনাহ, আসলাম প্রভৃতি ওমরায় অংশ তাহণ করেনি। তাদের ধারণা ছিল মুসলমানরা মন্ধায় প্রবেশ করতে গেলে কুরাইশদের সাথে তাদের বিপুল সংঘাতে তারা সমূলে ধাংস হয়ে যাবে।

নবী করীম ত্রু ও সাহারীগণ অনেকটা হতাশ চিন্তে ব্যথিত মনে অথচ নিরাপদে হুদায়বিয়া হতে মদীনার দিকে প্রত্যাবর্তন করেছিলেন। এমন সময় পথিমধ্যে এ সূরাটি নাজিল হয়। এতে মুসলমানদেরকে সান্ত্বনা দেওয়া হয়, তাদেরকে আশার বাণী তনানো হয়। মদীনায় ফিরে গেলে উপরিউজ মুনাফিকরা কি কি বলবে, তাও নবী করীম ত্রু নকে আগাম জানিয়ে দেওয়া হয়। উল্লেখ্য, এ সূরায় হুদায়বিয়ায় অংশ গ্রহণকারী সাহাবীগণকে যেসব সুসংবাদ দেওয়া হয়েছে, তনাধ্যে একটি ছিল্ল্দায়বিয়ায় হতে মদীনায় ফিরে যাওয়ার পর প্রথম যে যুদ্ধটি হবে তাতে ওধু হুদায়বিয়ায় বাইয়াতে রিদওয়ানে অংশ গ্রহণকারী সাহাবীগণই অংশগ্রহণ করবেন এবং এটা হতে পাওয়া গনিমতের মাল ওধু তারাই তোগ করবেন। অন্য কেউ না উক্ত যুদ্ধে শরিক হতে পারবে আর না তার গনিমতের অংশ পাবে। কিছু মুনাফিকরা যদিও মৃত্যুর আশকায় হুদায়বিয়ায় অংশগ্রহণ করেন। তথাপি গনিমতের মালের লোভে তারা আসন্ন যুদ্ধে অংশ গ্রহণের জন্য আরক্ত করবে। আপনি কিছু তাদের সেই আবেদন-নিবেদনে এতটুকুও কর্ণপাত করবেন না। ইরশাদ হক্তে—

হে হারীবং আপনি মদীনায় ফিরে যাওয়ার পর যখন খায়বরের যুদ্ধের প্রস্তৃতি গ্রহণ করবেন, যুদ্ধে যাত্রা করবেন, তখন ছদায়বিরা হতে পশ্চাদপসরপকারী সেই মুনফিকরা বলবে, আমাদেরকেও তোমাদের সাথে যুদ্ধে অংশ গ্রহণ করতে দাও। আর এর মাধ্যমে তারা আল্লাহর দেওয়া ঘোষণাকে পান্টিয়ে দিতে চায়।

হে হাবীব! আপনি ডাদেরকে বলে দিন যে, তোমরা কোনোক্রমেই আমাদের সাথে এ যুদ্ধে অংশ গ্রহণ করতে পারবে না। আমাদের প্রস্তু পূর্বেই তা বলে দিয়েছেন। কিছু ডারা বলবে, তোমরা হিংসার বংশবর্তী হয়েই আমাদেরকে গনিমত হতে বঞ্চিত করার জন্যই এরূপ বলছ। মূলত ডাদের মধ্যে খুব কম সংখ্যক লোকেরই দীনি জ্ঞান বয়েছে।

উদ্রিশিত জায়াতে كَرُمُونَ أَنْ يُبُدُّواً كُكُمُ اللَّهِ এর বারা উদ্দেশ্য : আল্লাহ তা আলা ইরশাদ করেছেন كَرُمُ اللَّهِ তারা আল্লাহর তা আলার ঘোষণাকে পান্টিয়ে দিতে চায়। এখানে كَرُمُ اللَّهِ বলতে कি বুঝানো হয়েছে? এ বার্ণারে মুফাসরিগণের মধ্যে মতবিরোধ রয়েছে। সুতরাং-

- ১. জমহুর মুফাসিরণপের মতে كَدُمَ اللّٰهِ বা আল্লাহর বাণী দ্বারা হুদায়বিয়ায় অংশ গ্রহণকারী সাহাবীগণকে দেওয়া আল্লাহর প্রতিশ্রুতি বুঝানো হয়েছে। আর তা হলো, খায়বরের যুদ্ধ ও তার গনিমতের অংশীদার একমাত্র হুদায়বিয়ায় অংশ গ্রহণকারীগণই হবে।
- ২. অথবা, এর দারা খায়বরের যুদ্ধ হতে মুনাফিকদের বিরত রাখা সম্পর্কিত আল্লাহ তা'আলার ঘোষণাকে বুঝানো হয়েছে।
- ৩. কারো কারো মতে- ﴿ الْكُبُّ ﴿ الْمُوَّ ﴿ مُوَّ مَا اللَّهِ ﴿ مَا اللَّهِ ﴿ مَا اللَّهِ ﴿ مَا اللَّهِ اللَّهُ اللّلَّا اللَّهُ اللَّا اللّ
- ৪. কেউ কেউ বলছেন, অত্র আয়াতে عَكْمَ اللّٰهِ -এর ঘারা মুনাফিকদের ব্যাপারে আল্রাহ তা'আলার আলাম বন্তব্য ও ভবিষ্যঘাণীকে বুঝানো হয়েছে। আর তা হলো, আল্লাহ তা'আলা হয়ায়বিয়াহ হতে প্রত্যাবর্তনের পথে নবী করীম ক্রি
  -কে জানিয়ে দিয়েছেন যে, য়য়য়বরের য়ুয়ে য়য়য়ায়ালে মুনাফিকরা এরূপ বলবে।
- हेरत्न शास्त्रम (त.) रालाइन त्य, जब जाप्ताए० "كُلُامَ اللَّهِ" -এत द्वाता जात्वार जा जानात निक्षाक तागीतक तुथात्ना
   تَاسَتَاوْنُوكُ لِللَّحُرُومُ فَقُلْ لَنْ تَخْرُجُواْ مَعِيَ اَبِدًا وَلَنْ تَقَاتِلُواْ مَعِي عَدُواً

অর্থাৎ হে হাবীব। তারা আপনার সাথে যুদ্ধে বৈর হওয়ার জন্য অনুমতি প্রার্থনা করবে। আপনি তাদেরকে বলে দিন যে, তোমরা কথনো আমার সাথে যুদ্ধের জন্য বের হতে পারবে না এবং আমার সাথে কখনো শক্রর মোকবিলা করতে পারবে না।

কিন্তু শেষোক্ত মতটি মুহাক্কীকগণ প্রত্যাধ্যান করেছেন। কেননা এ আয়াতখানি তাবুকের যুদ্ধ সম্পর্কে নাজিল হয়েছে। পক্ষান্তরে আলোচ্য আয়াতখানা এর তিন বৎসর পূর্বে নাজিল হয়েছে।

ইতঃপূর্বে کَنَالِکُمْ فَالُ اللّٰهُ مِنْ قَبْلُ । অল্লাহ তা আলা ইরশাদ করেছেন ( لَنَّلُهُ مِنْ قَبْلُ । ইতঃপূর্বে আল্লাহ তা আলা তোমাদের ব্যাপারে এরূপই বলেছেন। এর কয়েকটি অর্থ হতে পারে। যথা–

- আমরা মদীনায় পৌছার পূর্বেই আল্লাহ আমাদেরকে জানিয়ে দিয়েছেন যে, তোমরা এরূপ বলবে বায়বরে অংশ গ্রহণের জন্য আবেদন-নিবেদন করবে। আকাজ্জা প্রকাশ করবে।
- আমরা মদীনায় ফিরে আসার পূর্বেই হুদায়বিয়া হতে প্রত্যাবর্তনের পথে আল্লাহ তা'আলা আমাদেরকে জানিয়ে দিয়েছেন

  যে, খায়বরের য়ুদ্ধে তোমরা আমাদের সাথে শরিক হতে পারবে না।
- ইতোপূর্বেই আল্লাহ তা'আলা আমাদেরকে বলে দিয়েছেন যে, তোমরা খায়বরে যাওয়ার আবেদন করলে আমরা যেন نَتْ مُونَا
   أَنْ أَمُونَا أَمْ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ
- মুফ্জী শক্ষী (র.) বলেছেন যে, أَنَالُكُمْ قَالَ اللَّهُ مِنْ فَيْلً , বলছেন যে, أَنْلُهُ أَعْلَى اللّهُ اللّهُ أَعْلَى اللّهُ اللّهُ أَعْلَى اللّهُ أَعْلَى اللّهُ أَعْلَى اللّهُ اللّهُ أَعْلَى اللّهُ اللّ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّ

করবে তখন আপনি তাদেরকে বলবেন, আল্লাহর নির্দেশ হলে, তোমরা আমাদের সাথে শরিক হতে পারবে না, তখন তারা বলবে, আল্লাহর নির্দেশ হলো, তোমরা আমাদের সাথে শরিক হতে পারবে না, তখন তারা বলবে, আল্লাহ তা আলা তো নিষেধ করেনি; বরং তোমরা চাচ্ছ যে, গনিমতের মাল সম্পূর্ণটার মালিক যেন তোমরা হতে পার। অন্য কেউ যেন এতে অংশীদার না ২য়। মূলত তারা ছিল একেবারেই নিরেট বোকা ও অন্ধ! মূসলমানগণ কিরুপ দুনিয়াত্যাগী ও লালসাহীন, তারা যদি একবার চোখ খুলে তা দেখার চেষ্টা করত তা হলে কখনো এরূপ অযাচিত ও জ্ঞান্ম মন্তব্য করতে পারত না। ত্যাগ-তিতিকাই যাদের জীবনের একমাত্র ব্রত তাদের মধ্যে হিংসা-বিশ্বেষ স্থান পারে কি করে আর নবী করীম 🚎 এর ব্যাপারেও বা কি করে এ ধারণা পোষণ করা যেতে পারে যে, তিনি হিংসা-বিশ্বেষর বশবতী হয়ে,

লোড-লালসার শিকার হয়ে আল্লাহ তা আলার উপর মিথ্যারোপ করে বসেছেন ।নাউযুবিল্লাহ। একমাত্র মুনাফিকরাই যে পারে আল্লাহ তা আলা তদীয় রাসূল 🚃 ও প্রিয় সাহাবীগণ (রা.)-এর ব্যাপারে এরূপ জঘন্য ও ঘৃণ্য মন্তব্য করত, তা বুঝিয়ে বলার অবকাশ রাখে না।

ইরশাদ হচ্ছে- হে হাবীব! যেই বেদুইন মুনাফিক গোত্রসমূহ হদায়বিয়ায় অংশ এবং করেনি, তারা যথন খায়বরের যুদ্ধে অংশ এবংনর আবেদন জানাবে তখন তা প্রত্যাখ্যান করত আপনি এর বিকল্প প্রস্তাব পেশ করকেন এবং বলকেন, শীঘ্রই এক পরক্রেমশালী জাতির সাথে লড়াই করার জন্য তোমাদেরকে আহ্বান করা হবে। তোমরা ততক্ষণ পর্যন্ত তাদের সাথে যুদ্ধ করবে যতক্ষণ না তারা মুসলমান হয়। যদি তোমরা এ ব্যাপারে আনুগত্য কর এবং লড়াই কর, তা হলে আল্লাহ তা'আলা তোমাদেরকে উত্তম প্রতিদান দেবেন- আর যদি পূর্বের ন্যায় পশ্চাদপদরণ কর তা হলে আল্লাহ তা'আলা তোমাদেরকে যন্ত্রপাদায়ক শান্তি দান করবেন।

घाता कारमत्रतक वृकात्ना रखिष्ट व वाग्नात्त : فَتُولُتُهُ الِّي فَوْمٍ أُولِّي بَأْسٍ شَدِيْدٍ कृष्ठातृत्रित्तर्गरित्त विक्ति प्रकाण व तरार्ष्ट । निस्त मिश्ला উल्लय कर्ता रला-

- ১. ইমাম যাহ্হাক (র.) ও এক দলের মতে। এখানে تُومْ দারা বনৃ সাকীফকে বুঝানো হয়েছে।
- ২. ইবনে আব্বাস (রা.) ও মুজাহিদ (র.)-এর মতে এখানে 🕉 -এর দ্বারা পারস্যবাসীদেরকে উদ্দেশ্য করা হয়েছে ৷
- ৩. কা'বে আহবার (র.)-এর মতে تَرُمْ -এর দারা অত্র আয়াতে রোমবাসীদেরকে বুঝানো হয়েছে।
- ৪. আতা ও হাসান (র.) প্রমুখগণের মতে এখানে تُوْم -এর দ্বারা পারস্য ও রোমবাসী উভয়দেরকে বৃঝানো হয়েছে।
- ৫. মুজাহিদ (র.) ও একদল মনীষীর মতে তারা হলো মূর্তি ও প্রতিমাপূজারী তথা পৌত্তলিক।
- ৬. কারো কারো মতে এর দারা খায়বরের পরবর্তী যুদ্ধসমূহ উদ্দেশ্য।
- ৭. কেউ কেউ বলেছেন, আয়াতে خَرْم এর দারা মুসাইলামাতুল কাজ্জাবের কওম বনু হানীফাকে বৢঝানো হয়েছে- যাদের সাথে

  যুদ্ধ করার জন্য হয়রত আবৃ বকর (রা.) সেনাবাহিনী পাঠিয়েছিলেন। য়ার পরিণতিতে ইয়ামামার য়ৢদ্ধ সংঘটিত হয়।

  মুসায়লামা নিহত হয় এবং বনু হানীফার লোকেরা পরাজিত হয়। হয়রত জুবায়ের (রা.) এ মত পোষণ করেন।
- ৮. কেউ কেউ বলেছেন– এখানে عَرَّبَ –এর ছারা ঐসব লোকদেরকে বুঝানো হয়েছে নবী করীম 🚎 -এর ইন্তেকালের পর যারা মুরতাদ হয়ে গিয়েছিল এবং হয়রত আবৃ বকর (রা.) তাদের বিরুদ্ধে সেনাবাহিনী পাঠিয়ে তাদেরকে তওবা করতে বাধ্য করেছিলেন।
- ৯. কারো কারো মতে এখান تَوْمُ -এর দ্বারা হাওয়াজিন গোত্রের লোকদেরকে বুঝানো হয়েছে। সাঈদ ইবনে জুবায়ের ও ইকরিমা (রা.) এ মত পোষণ করেন।

মূলতঃ অত্র আয়াতে مَرُّ -এর দ্বারা কাদেরকে বুঝানো হয়েছে – তা নির্দিষ্ট করে বলা না গেলেও এটা দ্বারা মুনাফিকদেরকে পরীক্ষা করা উদ্দেশ্য তা নিচিত করেই বলা চলে। যদি তাদের মধ্যে ঈমানী নূর থাকে তা হলে মুদ্ধের পরিণতির কথা না তেবে আল্লাহ ও তাঁর রাসূল ﷺ -এর নির্দেশ পাওয়া মাত্র বিরোধীরা যত শক্তিশালীই হোক না কেন তাদের বিশ্বদ্ধে ঝাঁপিয়ে পড়বে।

। भारत तूष्ण : अब आग्रार्डित भारत तूष्ण वर्गना शाख्या : قَوْلَهُ لَـنِّسَ عَلَى الْإَعْمَالِي حَرَجُ الخ - पात्र । यात्र । यात्र । यात्र । यात्र । यात्र ।

১. হযরত আব্দুল্লাহ ইবনে আব্বাস (রা.) হতে বর্ণিত রয়েছে, তিনি বলেছেন, যখন এ আয়াতখানা নাজিল হলোল বুলিল নির্দেশ করিছে কর্মান করিছে করিছে

২. ইতোপূর্বে যারা হুদায়বিয়ায় অংশ গ্রহণ করেনি, আল্লাহ তা'আলা অত্র সুরায় তাদের উপর অভিলাপ দিয়েছেন; তাদের উপর আজাব ও গজবের কথা ঘোষণা করেছেন; এতে অন্ধ, পঙ্গু ও অক্ষম লোকজন– যারা ওমরায় ও যুদ্ধে অংশ গ্রহণ করতে অক্ষম ছিল তারা আরজ করল, ইয়া রাস্লাল্লাহ। আমাদের কি অবস্থা হবে। আমরা তো যুদ্ধে অংশ গ্রহণ করতে অপারগ। তখন অত্র আয়াতখানা নাজিল করত আল্লাহ তা'আলা তাদেরকে সাপ্তনা দান করেন।

শান্ত একি নাম বাদ্ধি এই প্রতিবন্ধীদের উপর জিহাদ করন্ত নয় : আল্লামা বগন্তী (র.) লিখেছেন, যবন পূর্ববর্তী আয়াত নাজিল হয় এবং তাতে জিহাদে অংশ গ্রহণ না করার জন্যে শান্তি ঘোষণা করা হয়, তখন অন্ধ, বৌড়া পোকেরা আরন্ত করে, ইয়া রাস্লাল্লাহ : আমাদের সম্পর্কে কি আদেশ। তখন আলোচ্য আয়াত নাজিল হয় : ﴿
الْأَعْمَا مُعَالَى الْمُعَالَى الْأَعْمَا مُعَالَى الْمُعَالَى الْمُعَالِي الْمُعَالَى الْمُعَالِي الْمُعَالَى الْمُعَالِي الْمُعَالَى الْمُعَالِم الْمُعَالَى الْمُعَالَى الْمُعَالَى الْمُعَالَى الْمُعَالِيقِ الْمُعَالَى الْمُعَالِم الْمُع

অর্থাৎ যারা অন্ধত্মের কারণে বা পঙ্গু হওয়ার দরুণ জিহাদে যেতে অক্ষম হয়, এ ব্যাপারে তাদের কোনো গুনাহ নেই। তাদের জন্যে জিহাদে অংশ গ্রহণ না করার অনুমতি রয়েছে।

এর পাশাপাশি যারা সাময়িকভাবে রুগ্ণ হয়, তাদের রোগের কারণে জিহাদে অংশ গ্রহণ করতে সক্ষম না হলেও তাদেরও গুনাহ হয় না, অবশা রোগ যেমন সাময়িক, এর অনুমতিও সাময়িক, অর্থাৎ যখন তারা আরোগ্য লাভ করবে, তখন পুনরায় তাদের প্রতি জিহাদের দায়িত বর্তাবে।

আল্লামা আলুসী (র.) লিখেছেন, তল্তজ্ঞানীগণ বলেছেন, যদিও প্রতিবন্ধীদের জিহাদে অংশগ্রহণ না করার অনুমতি রয়েছে, কিন্তু যদি তারা কোনোভাবে জিহাদে অংশগ্রহণ করে, তবে তাদের জন্যে রয়েছে দ্বিতণ ছওয়াব।

হথরত আপুরাহ ইবনে উম্মে মাকত্ম (রা.) অন্ধ ছিলেন, কিন্তু তিনি কাদেসিয়ার জিহাদে শরিক হয়েছিলেন। তিনি এ জিহাদে ইসলামের পতাকাবাহী ছিলেন। –িত্রহুল মা'আনী খ. ২৬, পৃ. ১০৫]

অনবাদ :

ে ১১ كَفَـدُ رَضِيَ اللَّهُ عَـنِ الْمُؤْمِنِيْنَ إِذْ اللَّهُ عَـنِ الْمُؤْمِنِيْنَ إِذْ ঈমানদারগণের উপর যখন তারা আপনার নিকট বায়'আত গ্রহণ করেছিলেন - হুদায়বিয়ায় বক্ষের নিচে এটা হলো বাবলা গাছ। আর তাদের সংখ্যা হলো এক হাজাব তিন শত কিংবা ততোধিক। তথায় নবী কবীয় সাহাবীগণকে এ কথার উপর বায়'আত করিয়েছেন যে, তারা কুরাইশদের সাথে যুদ্ধ করবেন এবং মত্যুর ভয়ে পালিয়ে যাবেন না । সূতরাং তাঁদের অন্তরের অবস্থা আল্লাহ তা'আলা জেনে নিলেন অর্থাৎ ওয়াদা পর্ণ করা এবং সত্যবাদিতা ৷ কাজেই আল্লাহ তা'আলা তাঁদের উপর সাকীনা প্রশান্তি নাজিল করলেন এবং অচিরেই তাদেরকে একটি বিজয় দান করলেন। আর তা হলো হুদায়বিয়া হতে নবী করীম 🚟 ্রএর প্রত্যাবর্তানর পর খায়রবের বিজয়।

> খায়বর হতে৷ আলাহ মহাপরাক্রমশালী মহাকৌশলী। অর্থাৎ সর্বদাই তিনি উক্ত গুণে গুণানিত ৷

২০. আল্লাহ তা'আলা তোমাদেরকে বিপুল পরিমাণ গনিমতের মালের প্রতিশ্রুতি দিয়েছেন যেটা তোমরা আহরণ করবে- বিজয়সমূহ হতে অনন্তর অন্তিবিলম্বেই তোমাদেরকে দান করেছেন এটা খায়বরের গনিমত। আর ল্যেকদের আক্রমণের হাতকে তোমাদের হতে বিরত রেখেছেন অর্থাৎ তোমাদের পরিবার পরিজনকে ক্রিফজাত করেছেনী যখন তোমরা যদ্ধে বের হয়েছিলে এবং ইভূদিরা তোমাদের পরিবারবর্গের উপর আক্রমণের সংকল্প করেছিল তখন আল্লাহ তা'আলা তাদের অন্তরে ভীতি সৃষ্টি করে দিয়েছিলেন। আর যাতে হয় তা - অর্থাৎ অবিলম্বে প্রাপ্ত গনিমত এটা উহ্য বাকোর উপর আতফ হয়েছে- আর তা হলো 💥 🔃 থাতে তোমরা আল্লাহর ওকরিয়া আদায় করতে পারা ঈমানদারগণের জনা নিদর্শন তাদের সাহাযোর ব্যাপারে আর যাতে আল্লাহ তা'আলা তোমাদেরকে দেখাতে পারেন সরল-সঠিক পথ অর্থাৎ আল্লাহ তা'আলার উপর তাওয়াকুল করার এবং সকল বিষয় তাঁর উপর সোপর্দ কবার পদ্ধতি।

يُبَايِعُونَكَ بِالْحُدَيْبِيَةِ تَحْتَ الشُّجَرَة هِيَ سَمُورَهُ وَهُمُ اللَّهُ وَتَلْتُمِانَةِ أَوْ اكْثُرُ ثُمَّ بَايِعَهُمْ عَلْى أَنْ يُنَاجُزُوا قُرَيْشًا وَأَنْ لَّا يَفِيُّرُوا عَلَى الْمَوْتِ فَعَلِمَ اللَّهُ مَا فِي قُلُوبِهِمْ مِنَ الْوَفَاءِ وَالصِّدُق فَأَنْذَ لَ السَّكِينَةَ عَلَيْهِمْ وَاتَّابِهُمْ فَتْحًا قَرِيْبًا . هُوَ فَتُنحُ خَيْبَرَ بَعْدَ إنْصِرَافِهِ مِنَ الْحُدَيْبِيَةِ.

. ١٩ ১৯. <u>আর বি</u>রাট অংকের গনিমতের মাল তারা আহরণ خَيْبَرَ وَكَانَ اللُّهُ عَزِيْزًا حَكِيْمًا أَيْ لَمْ يَزَلَّ مُتَّصِفًا بِذٰلِكَ.

. ٢. وَعَدَكُمُ اللُّهُ مَغَانِمَ كَثِيْرَةً تَأَخُذُونَهَا مِنَ الْفُتُوحَاتِ فَعَجَّلَ لَكُمُ هٰذِهِ غَينيه مَنةَ خَيْبَرَ وَكُفَّ أَيْدِي النَّاسِ عَنْكُمْ } فِي عَيَالِكُمْ لَمَّا خَرَجْتُمْ وَهَمَّتْ بِهِمُ الْيَهُودُ فَقَذَفَ اللَّهُ فِي قُلُوْبِهِمُ الرُّعْبَ وَلِتَكُوْنَ أِي الْمُعَجَّلَةَ عَطْفُ عَلَى مُقَدِّدِ أَيْ لِتَشَكُّرُوهُ أَيَّةً لِّلْمُؤْمِنِينَ فِي نَصْرِهِمْ وَيَهْدِيَكُمْ صِرَاطًا مُسْتَقِيدُمًا . أَيْ طَرَيْقُ التَّوَكُٰلِ عَلَيْهِ وَتَفُويْضِ الْأَمْرِ إِلَيْهِ تَعَالَى.

(صِنْتُ) नास्त्र त्रिकाछ مُغَانِمُ छि छेरा औत खना औ छेरा है. وَأَخُولَى صِفَهُ مَغَانِمَ مُفَكَّرِ مُبتَدَداً كُمْ تَفْدِرُوا عَلَيْهَا هِيَ مِنْ فَارِسَ وَالرُّومِ قَدْ احَاطَ اللَّهُ بِهَا مِ عَلِمَ أَنَّهَا سَتَكُونُ لَكُمْ وَكَانَ اللَّهُ عَلَى كُلَّ شَيْرٍ قَدِيْرًا . أَيْ لَمْ يَزَلْ مُتَّصِفًا بِلْلِكَ .

হয়েছে আর তা হলো কিন্দু যা এখনো তোমাদের হাতে আসেনি তা হলো রোম ও পারস্য হতে প্রাপ্য গনিমত আল্লাহ তা'আলা তাদেরকে পরিবেষ্টন করে আছেন। অর্থাৎ আল্লাহ তা'আলা জ্ঞানেন যে, শীঘুই এটা তোমাদের হস্তগত হবে। আর আল্লাহ তা'আলা সর্বশক্তিমান ৷ অর্থাৎ আল্লাহ তা'আলা সর্বদা উক্ত গুণে গুণানিত i

## তাহকীক ও তারকীব

रख़ाह । وَهُوَلَمُهُ إِذْ يُجَالِعُونَكُ क्र'लत कातात وَضِي الرَّادُ بُبُالِعُونَكَ تَحْتُ السُّّجُرةِ (कनना है) हो अठीठकालत कना فرن و ما अत अर्ताह جُنْلُة करते थांका । अठीकालत अर्त्युव वर्तनात ভित्तिरू वाहेसारूट वरप्रादः। अत्र عُرُن عارعٌ يُبَايِعُونَكَ أَلَ تَكُتُ हरप्रादः। अत्र عَرْف مَمَا عُ مُصَارعٌ वर्ष

वना रहा : عَوْلُـهُ سُـمُرَ अयान उपना रावना शाष्ट्र/ वातून वृक्ष । किউ किউ वरनन, आউ शाष्ट्रक عَوْلُـهُ سُـمُرَ

छिमना रूहि या, पूजू (थरक भनासत्तव वाखा مِنَ الْمُرْتِ अम्मना रूहि । قَوْلُـهُ أَنْ لاَ يَفِرُوا عَلَى الْمَوْتِ র্থহণ করবে না। মুফার্সসির (র.) عَلَى এর পরিবর্তে عَلَى এনে এদিকে ইঙ্গিত করেছেন যে, এক রেওয়ায়েতে এটাও রয়েছে যে, বায়'আত মৃত্যুর উপর হয়েছিল। আর অন্য বর্ণনাতে রয়েছে যে, বায়'আত সৃদ্যু থাকা ও পলায়ন না করার উপর হয়েছিল ৷

এ। এখন এ প্রশ্ন রয়ে গোল যে, মাতৃত হলো وَ بُبَابِعُرْنَكَ अ अप्त । عَلَمَ अप्त : قَوْلُـهُ فَعَلِمَ مُضَارعُ राता مُعَطُول عَلَيْه आत مَاضِيُّ

এর জবাব হলে। مَاضِيُّ । টা مَاضِيُّ । এর অর্থে । যেমনটি উপরে বর্ণনা করা হয়েছে ।

। এর জাতফ رَضِيَ এর জাতফ: قَوْلُـهُ فَاَنْزَلَ

। এর উপর وَمُغَا تَرَبُّ এর আতফ হয়েছে: قَوْلُهُ وَمَغَانِمَ كَثِيْرُةً

: যেহেতু এটা অনুদান ও অনুগ্রহের স্থান, তাই উত্তম রূপে সম্বোধনের জন্য গায়েব থেকে খেতাবের اللَّمَهُ দিকে সম্বোধন করা হয়েছে। এর দারা আহলে হুদায়বিয়াকে সম্বোধন করা হয়েছে।

এর مُغَابِرُتُ মুফাসসির (ব ) مِنَ الْغُتُرُحَاتِ ( বলে এদিকে ইন্দিত করেছেন যে, এই আতফ مُغَابِرُتُ अना । अर्थ रुला श्रथम مُعْطَرُن عَلَيْه या مُعْطَرُن عَلَيْه वा श्रथम ومَعْانِم كَثَبْرَةً -এর দারা খায়বর ব্যতীত অন্যান্য গণিমত উদ্দেশ্য।

ু যদি এ আয়াত খায়বর বিজয়ের পরে অবতীর্ণ হয়; যেমনটি সুম্পষ্ট, তবে পূর্ণ সূরাটা হুদায়বিয়া হতে প্রত্যাবর্তনকালে অবতীর্ণ হয়নি। আর যদি এটি খায়বর বিজয়ের পূর্বে অবতীর্ণ হয় তবে এটা অদৃশ্য সংবাদের অন্তর্গত হবে। আর ফে'লে মাযী দ্বারা ব্যক্তকরণ বিষয়টি সুনিন্দিত হওয়ার কারণে হবে। এ কথা পূর্বে আলোচিত হয়েছে যে, পূর্ণ সূরা হুদায়বিয়া থেকে প্রত্যাবর্তনকালে 'আসফানে'র নিকটবর্তী 'কুরাউল গাইম' নামক স্থানে অবতীর্ণ হয়েছিল।

হতে পরিবর্তিত। এতে উহা মুযাফের দিকে ইঙ্গিত রয়েছে। عَنْ عَبَالِكُمْ اللّهَ فِي عِبَالِكُمْ أَيْ عَنْ عَبَالِكُمْ এর মধ্যন্থিত : जाशाত - "وَأَخْرَى لَمْ تَقَدُّرُوا عَلَيْهَا" -आशाज : قَوْلُـهُ الْخُرى لَمْ تَقَدُّرُوا عَلَيْهَا" -आशाज : قَوْلُـهُ الْخُرى পাওয়া যায় : যথা-

- ك. এটা (اُخْرَى) রফার মহল্লে হবে। এমতাবস্থায় এর দুটি অবস্থা হবে। যথা–
  - خَبَرُ ाजत "قَدُ أَحَاطُ اللَّهُ بِهَا" आत صِفَتُ ाजत "لَمْ تَقْدِرُواْ عَلَيْهَا" अ्वजाना এवर (أُخْرَى) क. এটা
  - খ, অথবা এটা উহ্য মুবতাদার 🕰
- क्षथवा وَ وَعَدَكُمُ اُخُرُى -इरत : पून वेंबाज़क हरत مَنْصُول हथा فِعُل صَهَالَ अधि . इर्ज : مُنْصُوب الله وَقَضَى اللّهَ اُخُرُى الخ -इर्ज व्यवा वेंबाज़क हरत ا वेंबाज़क हरत فِعَلُ مُطْمَرُ عَلَى مُرْطِ النّفَيْسِيْرِ
- े प्राह्यूक रत। अभावावञ्चाय अत भूर्त رُبُ प्राह्यूक रत। الْخُرَى . ٥٠

## প্রাসঙ্গিক আলোচনা

चाति नुगुल : रुमायियाय यूजलभानगण नवी कतीय 😇 -এর निक्छ भुणुत উপর যে বায়'আত করেছিলেন এখানে সেদিকে ইঙ্গিত করা হয়েছে। অত্র বাইয়াতের প্রেক্ষাপট নিম্নরূপ-

রাসূল হ্মরত ওমর (রা.)-কে ডেকে পাঠালেন মঞ্চায় প্রেরণের জন্য। কিছু তিনি অপারগতা প্রকাশ করলেন এবং হযরত ওসমান (রা.)-কে পাঠানোর পরামর্শ দিলেন। হযরত ওসমান (রা.) কুরাইশ নেতৃবৃদ্দের নিকট নবী করীম হা এর বার্তা পৌছে দিলেন। তাদেরকে জানিয়ে দিলেন যে, তাঁদের সাথে হাদীর পতও রয়েছে সংগুলোকে ওমরা পরবর্তী কুরবানির উদ্দেশ্যে তাঁরা নিয়ে এসেছেন। কুরাইশরা তা মানতে রাজি হলো না। তারা বলল, ইছা হয় তুমি নিজেই বায়তুল্লার তওয়াফ করে যেতে পার। কিছু হযরত ওসমান (রা.) বললেন, রাস্বুল্লাহ হা ক্রি করে রাখল। বায়তুল্লাহর তওয়াফ করেতে পারি না। কুরাইশরা হযরত ওসমান (রা.)-কে আটক করে রাখল।

এ দিকে মুসলমানদের নিকট সংবাদ পৌছল যে, কুরাইশরা হ্যরত ওসমান (রা.)-কে শহীদ করে ফেলেছে। এতদগ্রবণে নবী করীম — -ও মর্মাহত হলেন। তিনি সাহাবীগণকে ডাকলেন। সমবেত সাহাবীগণ একটি বাবলা গ্রাছের নিচে নবী করীম এর নিকট এ মর্মে বায় আত গ্রহণ করলেন যে, আমরা জীবনবাজি রেখে যুদ্ধ করব– হ্যরত ওসমান (রা.)-কে হত্যার প্রতিশোধ গ্রহণ করব এবং মৃত্যুর ভয়ে ময়দান ত্যাগ করব না। এটাই ইতিহাসে ومُنْكُونُ ইংসেবে খ্যাত।

উক্ত ঘটনাকে কেন্দ্র করে আলোচ্য আয়াত কয়টি নাজিল হয়েছে। এতে বাইয়াতে রির্দপ্তয়ানে অংশ গ্রহণকারী সাহাবীগণের ফজিলত ও মর্যাদা বর্ণনা করা হয়েছে।

এখানে হযরত সালামা ইবনে আকওয়া (রা) হতে বর্ণিত একটি হাদীস প্রণিধানযোগ্য। তিনি বলেন, হুদায়বিয়ায় আমরা কথাবার্তা ও আলাপচারিতায় লিগু ছিলাম। এমতাবস্থায় নবী করীম — এর পক্ষ হতে এক ঘোষক ঘোষণা দিলেন যে, জিবার করীম আবার কথাবার্তা ও আলাপচারিতায় লিগু ছিলাম। এমতাবস্থায় নবী করীম এবং এক দোষক ঘোষণা দিলেন যে, জিবার বিয় আবার নবী করীম এবং এর নিকট দৌড়ে গোলাম। দেখলাম যে, জিনি একটি বৃক্ষের নিচে রয়েছেন। তখন আমরা তাঁর নিকট বায় আত এহণ করলাম। এটাকে উপলক্ষ করে আল্লাহ তা আলা নাজিল করলেন — এটাকে উপলক্ষ করে আল্লাহ তা আলা নাজিল করলেন দার হায়ায় হায়ায়বিয়ায় অভিযানে শরিক হয়নি এবং এজন্যে ভিত্তিহীন ওজর-আপত্তি পেশ করেছে। আল্লাহ তা আলা তাদের সম্পর্কে সতর্কবাবী উচারণ করেছেন। আর আলোচ্য আয়াতে খাটি মৃমিনদের কথা উল্লেখ করা হয়েছে যারা হুদায়বিয়ায় একটি বৃক্ষতলে রাসুলে কারীম — এর বন্ধ মোরারকে এ মর্মে বায় আত করেছিলেন যে, জীবনের শেষ রক্ষবিশ্ব দিয়ে হলেও রাসুলে কারীম — এক সহায্য করতে থাকবেন এবং ইসলামের বেদমতে আত্বানিয়োগ করবেন। আলোচ্য আয়াতে এমন ত্যাগী, নিবেদিত প্রাণ মৃমিনগণের প্রশংসা করা হয়েছে এবং তাদের প্রতি আল্লাহ তা আলার সমুষ্টি লাভের কথা ঘোষণা করা হয়েছে।

যে বৃক্ষের নিচে বায় 'আড অনুষ্ঠিত হয়েছিল : হুদায়বিয়ায় যে গাছের নিচে বাইয়াতে বিদওয়ান হয়েছে, আল্লামা জালাল্ছীন মহন্ত্রী (র.) তার নাম উল্লেখ করেছেন সামুরাহ বা বাবলা গাছ। বিভিন্ন বর্ণনা হতে উক্ত বৃক্ষটির নাম বাবলাই পাওয়া যায়। এ ব্যাপারে মুফাস্সিরগণের হিমত পরিলক্ষিত হয় না।

তবে যেই গাছটির নিচে বাইআতে রিদওয়ান সংঘটিত হয়েছিল পরবর্তীতে তার কি পরিপতি হয়েছেন এ ব্যাপারে ওলামায়ে কেরাম ও মুফাসসিরীনে ইজামের মধ্যে মতপার্থক্য রয়েছে। তা নিমন্ত্রপন

১. আল্লাহর পক্ষ হতে পরবর্তী সময়ে উক্ত গাছটি মানুষকে ডুলিয়ে দেওয়া হয়েছে। সুতরাং 'তাবাকাতে ইয়নে সা'আদে' হয়রত নায়ে' (রা.) হতে বর্ণিত আছে যে, বাই আতে রেলওয়ানের পর কয়েক বৎসর ধরে সাহাবায়ে কেরাম (রা.) উক্ত গাছটির খৌজ করেছিলেন; কিন্তু তারা তাকে ঝুঁজে বের করতে পায়েননি। কাজেই গাছটি যে ঠিক কোনটি ছিল এ ব্যাপারে তাঁদের মধ্যে মতপার্থক্য দেখা দেয়।

তাবাকাত ইবনে সা'আদ এবং বুখারী-মুসলিমে হথরত সাঈদ ইবনে মুসাইয়াব (রা.) হতে সহীহ সনদে বর্ণিত রয়েছে-তিনি বলেছেন যে, তার পিতা হযরত মুসাইয়াব (রা.) বাইয়াতে রিদওয়ানে অংশগ্রহণকারীদের একজন। তিনি আমাকে বলেছেন বাইয়াতের পরের বৎসর যথন আমরা ওমরাতুল কাজা পালনের উদ্দেশ্যে তথায় গমন করলাম তথন তা আমাদেরকে ভুলিয়ে দেওয়া হয়েছিল। বহু অৱেখণ করেও আমরা তার সন্ধান পাইনি।

হযরত সাঈদ ইবনে মুসাইয়্যাব (র) হতে এও বর্ণিত আছে যে, একবার হজের যাত্রাপথে তিনি কতিপয় লোককে হুদায়বিয়ায় একটি গাছের নিচে নামাজ পড়তে দেখলেন। তাদেরকে জিজ্ঞেস করলেন যে, তোমরা এখানে নামাজ পড়ছ কেনা তারা বলল, এটা সেই গাছ যার নিচে বাইয়াতে রিদওয়ান সংঘটিত হয়েছে। হযরত সাঈদ ইবনে মুসাইয়্যাব (রা.) তাদের উদ্দেশ্যে বললেন, রাসূল ক্রা—এর সাহাবীগণ যারা উক্ত বাইয়াতে শরিক ছিলেন তাঁরা বলেছেন, পরবর্তী বংসর তাঁরা বহু খুঁজেও সে গাছটি শনাক্ত করতে পারেননি। অথচ তোমরা তাকে শনাক্ত করতে পেরেছ। সুতরাং বুঝা যায় যে, তোমরা সাহাবীগণ (রা.) হতেও এতদসম্পর্কে অধিক জ্ঞান রাখ।

- উক্ত বৃক্ষটি যার নিচে বাইয়াতে রিদওয়ান সংঘটিত হয়েছে- তা পরবর্তীতেও পরিচিত ছিল। লোকজন এটাকে চিনত এবং বরকতের উদ্দেশ্যে তার নিচে নামাজ পড়ত।
- ৩. একদল আলেমের মতে উক্ত বৃক্ষটিকে কেটে ফেলা হয়েছে। সুতরাং বিভিন্ন সূত্রে বর্ণিত হয়েছে যে, লোকেরা পরবর্তীতে উক্ত বৃক্ষের নিচে নামাজ পড়া গুরু করেছিল। বিষয়টি হয়রত ওয়র (রা.)-এর নজরে পড়লে তিনি লোকদেরকে সতর্ক করে দিলেন এবং বৃক্ষটি কেটে ফেললেন।

তাফসীরে ইবনে জারীরে উল্লেখ আছে যে, হযরত ওমর (রা.) তার খেলাফতের আমলে হুদায়বিয়ার নিকট দিয়ে একবার অতিক্রম করেছিলেন। তখন তিনি লোকদেরকে জিজ্ঞেস করলেন, যে গাছটির নিচে বাইআত সংঘটিত হয়েছিল তা কোথায়া এতে একেকজন একেকটি দেখিয়েছিল। তখন তিনি তাদেরকে তা নিয়ে বাড়াবাড়ি করতে নিষেধ করলেন।

উক্ত বৃক্ষটি কেন কাটা হয়েছিল? অথবা কেন ভূলিয়ে দেওয়া হয়েছিল? : নবী করীম 🚃 যে গাছটির নিচে বাইয়াতে রিদওয়ান এহণ করেছিলেন, পরবর্তীকালে তা কেটে দেওয়া হয়েছে অথবা মানুষের অন্তর হতে তাকে ভূলিয়ে দেওয়া হয়েছে। পরবর্তীতে হয়রত ওমর (রা.) সেটাকে কর্তন করার নির্দেশ দিয়েছিলেন। কারণ তিনি দেখেন, লোকেরা তার নিচে তীড় জমাছে- নামাজ পড়ছে এবং তাকে অসিলাহ বানিয়ে মঙ্গল কামনা করছে- তথন তিনি তা কাটার জন্য নির্দেশ দিলেন। কেননা কোনো বৃক্ষ মানুষের কল্যাণ-অকল্যান এর কারণ হতে পারে না। আর এর দ্বারা মানুষ ধীরে ধীরে শিরকের দিকে ধারিত হতে পারে। মানুষের আকীদা-বিশ্বাস বিনষ্ট হয়ে যেতে পারে।

হযরত ইবনে আববাস (রা.)-এর কারণ উল্লেখ করতে গিয়ে বলেন, যেহেতু উক্ত গাছটির নিচে একটি উত্তম কার্য সম্পাদিত হয়েছে এবং লোকেরা তাকে কল্যাণদাতা মনে করে অন্ধ আনুগত্যে মেতে উঠতে পারে এবং বাড়াবাড়ি করে ক্ষেতনার সৃষ্টি করতে পারে সেহেতু মানুষের মন হতে এটাকে বিশ্বত করে দেওয়া হয়েছে বা গোপন করে ফেলা হয়েছে।

রাকেন্সী ও তাদের অনুসারীদের আকীদা খণ্ডন : بَاللَّهُ عَنِ النَّمُ وَمِنِينَ اللَّهُ عَنِ النَّمُ وَمِنِينَ اللَّهُ عَنِ النَّمُ وَمِنِينَ كَاللَّهُ مَا اللَّهُ عَنِ النَّمُ وَمِنِينَ اللَّحَ عَنِ النَّمُ وَمِنِينَ كَا اللَّهُ عَنِ النَّمُ وَمِنِينَ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَنْ الللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَلَيْكُ عَالِمُ عَلَيْكُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَل

সাহাবীগণকেও দোষারোপ করা, তাঁদের সমালোচনা করা, তাঁদের বিরুদ্ধে অভিযোগ উত্থাপন করা কোনোক্রমেই ঠিক হবে না। যেমনটি রাফেজী সম্প্রদায় করে থাকে। রাফেজীরা হযরত আবৃ বকর, ওমর (রা.) ও অন্যান্য সাহাবীগণের উপর কুফর ও নিফাকের অভিযোগ উত্থাপন করে থাকে। নিউজ্বিল্লাহ

অথচ হৃদায়বিয়ার এ ভয়াবহ মুহূর্তে আল্লাহর দীনের জন্য মৃত্যুবরণ ও শক্রের বিরুদ্ধে লড়াই করতে তাঁদের দৃঢ়প্রতিজ্ঞ হওয়া নিঃসন্দেহে প্রমাণ করে যে, তাঁরা তাঁদের ঈমানে একনিষ্ঠ-আন্তরিক এবং আল্লাহ তা'আলা ও রাসূলে কারীম —— এর জন্যে আন্মদানের ভাবধারায় পূর্ণাঙ্গ ও উচ্চতর মানে উন্নীত ছিল। এ জনাই আল্লাহ তা'আলা তাদেরকে সন্তুষ্টির এ সনদ প্রদান করেছেন। আল্লাহ তা'আলার নিকট হতে অনুরূপ সনদ প্রাপ্তির পর কেউ যদি তাঁদের প্রতি অসন্তোষ প্রকাশ করে অথবা তাঁদের প্রতি রুড় ও ধারাপ ভাষা ব্যবহার করে কিংবা বিষোদগার সৃষ্টির অপপ্রয়াস করে তখন তা খোদ আল্লাহ তা'আলার সাধে সংঘর্ষে লিপ্ত হওয়ার নামান্তর হবে।

অবশ্য কেউ ধারণা পোষণ করতে পারে যে, আল্লাহ তা'আলা যখন তাঁদের সন্তুষ্টির সনদ করেছিলেন তখন তাঁরা নিষ্ঠাবান ছিলেন, কিন্তু পরে আল্লাহডোহীতায় লিপ্ত হয়ে পড়েছেন। আর এরূপ ধারণা হবে আল্লাহ তা'আলার ব্যাপারে এক কঠিন ভ্রমে নিমজ্জিত হওয়া। কেননা এমতাবস্থায় ধরে নিতে হবে যে, তাদের ধারণা হলো যখন আল্লাহ তা'আলা তাঁদের সম্পর্কে অত্র আয়াত নাজিল করেছিলেন তখন তিনি তাঁদের ভবিষ্যৎ সম্পর্কে অবহিত ছিলেন না। যা সম্পূর্ণ ভ্রান্ত আকীদা-বিশ্বাদের উপর প্রতিষ্ঠিত।

মূলত লোকেরা সাহাবীগণের ব্যাপারে অপবাদে জড়িয়ে পড়বে অমূলক ও ভিত্তিহীন ধারণায় লিপ্ত হবে বলেই আল্লাহ তা'আলা কুরআনে হাকীমের বিভিন্ন স্থানে অকাট্যভাবে সাহাবীগণের সততা, সাধৃতা ও নিষ্ঠার প্রশংসা করেছেন, তাঁদের চরিত্রকে দ্বার্থহীন ভাষায় সত্যায়িত করেছেন।

সাহাবী হয়রত ইবনে আবী আওফা (রা.) হতে তাঁদের সংখ্যা [১৩০০] এক হাজার তিনশত জন বর্ণিত রয়েছে। সূতরাং
ইমাম মুসলিম ও বৃধারী (র.) তাঁর সনদে এ সম্পর্কে নিয়োক্ত হাদীসখানা বর্ণনা করেছেন-

عَنِ ابْنِ ابْنَ أَوْلَى (ضا) قَالَ إِنَّهُ عَلَىّ بَعَثَ عُفْمَانَ إِلَى قُرَيْشٍ لِلصَّلْحِ فَاحْتَبَسَهُ فُرَيْشٌ فَبَلَغَ النَّبِيّ أَنَّ عُفْسَانَ قَدْ قُولَ فَقَالَ النِّبِيِّ عَلَىٰ لَا نَبْرَحُ حَقَّى كُنَاجِزَ الْقَوْمُ وَدَعَاهُمْ إِلَى الْبَيْمَةِ فَبَايَعُوا وَهُمْ آلَكُ وَقَلْكُ مِلْأَوْ.

অর্থাৎ হযরও ইবনে আবী আওফা (রা.) হতে বর্ণিত। তিনি বলেন, নবী করীম হ্রাই হযরত ওসমান (রা.)-কে সন্ধি স্থাপনের উদ্দেশ্যে কুরাইশনের নিকট পাঠিয়েছিলেন। তথন কুরাইশরা হযরত ওসমান (রা.)-কে বন্দী করে রাখল। নবী করীম - এর নিকট সংবাদ পৌছল যে, হযরত ওসমান (রা.) শহীদ হয়েছেন। তথন রাসূল বলেন, কুরাইশনের সাথে যুদ্ধ না করে আমরা ফিরে যাবো না। অতঃপর নবী করীম সাহাবীগণকে বায় আত গ্রহণের জন্য আহ্বান জানালেন। সেই সময় সাহাবীগণের সংখ্যা ছিল এক হাজার তিনশত জন।

- ৩. আল্লামা জালালুদ্দীন মহন্নী (র.) উল্লেখ করেছেন, তাঁদের সংখ্যা ছিল এক হাজার তিনশত অথবা ততোধিক।
- 8. কেউ কেউ বলেছেন, তাদের সংখ্যা ছিল এক হাজার পাঁচশত।
- ৫. বুখারী শরীফে হযরত জাবির (রা.) হতে বর্ণিত আছে, তাঁদের সংখ্যা ছিল এক হাজার চারশত।

উপরিউক্ত বর্ণনা**গুলো**র মধ্যে সমন্বয় সাধনে কেউ কেউ বলেছেন যে, মদীনা হতে বের হওয়ার সময় তাদের সংখ্যা ছিল এক হাজার তিনশত। পথে পোকসংখ্যা বেড়ে ক্রমান্তয়ে চৌদ্দশত ও পনেরশতে পৌছেছে।

আবার কেউ কেউ বলেছেন, তাঁদের মধ্যে প্রাপ্ত বয়ক্ষ আজাদের সংখ্যা ছিল এক হাজার তিনশত জন এবং প্রাপ্ত বয়ক্ষ গোলামের সংখ্যা ছিল এক শত, তাছাড়া অপ্রাপ্ত বয়ক্ষের সংখ্যা ছিল এক হাজার পাঁচ শত জন। رَائِكُ أَكُنْ السَّرِينَةُ عَلَيْهِمْ رَائِكُمْ مُنْتُحًا وَالْمَابُهُمْ مُنْتُحًا فَوْيَتُهُ وَالْمَابُهُمُ مُنْتُحًا فَوْيَتُهُ وَالْمُعَالِّمُ وَالْمَابُهُمُ مُنْتُحًا فَوْيَتُهُ وَالْمَابُهُمُ مُنْتُحًا فَوْيَتُهُ وَالْمَابُهُمُ مُنْتُحًا فَوْيَتُهُ وَالْمُعَالِمُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ ال

এখন প্রশ্ন হঙ্গে, আলোচ্য আয়াতে 'নিকটবর্তী বিজয়' দ্বারা কোন দিকে ইন্সিড করা হয়েছে?

মুফাসসিরগণ এ বিষয়ে একমত যে, এর দ্বারা খায়বরের বিজয়ের প্রতি ইঙ্গিত করা হয়েছে। খায়বরের যুদ্ধে বিশুল পরিমাণ গনিমতের মাল লাভ হয়েছিল। আল্লাহ তা'আলা পূর্ব হতেই জানিয়ে দিয়েছেন যে, উক্ত গনিমতের মাল তধুমাত্র দারা হুদায়বিয়ায় শরিক হয়েছে তারাই লাভ করবে এবং তারাই তধু খায়বরের যুদ্ধে অংশগ্রহণ করতে পারবে।

এ ব্যাপারে দ্বিমত নেই যে, নবী করীম 🊃 ষষ্ঠ হিজরির জিলকদ মাসে হৃদায়বিয়ায় গমন করেছিলেন। কিন্তু তিনি কখন হৃদায়বিয়া হতে ফিরে এসেছেন এবং কতদিন মদীনায় অবস্থানের পর খায়বরে অভিযান পরিচালনা করেছেন। এ ব্যাপারে মুফাসসির ও ঐতিহাসিকগণের কিছুটা মতপার্থক্য দেখা যায়।

ইবনে ইসহাকের বর্ণনানুযায়ী তিনি জিলহজ মাসে মদীনায় ফিরে আসেন এবং সপ্তম হিজ্ঞবির মুহাররম মাসে বায়বর গমন করেন, আর সফর মাসে তা বিজয় হয়। ইবনে হাজার আসকালানী (র.) এ মতকেই অর্থাধিকার দিয়েছেন:

কারো কারো মতে, হুদায়বিয়া হতে প্রত্যাবর্তনের পর নবী করীম 🚃 বিশ দিন মদীনায় অবস্থান করত খারবরে অভিযান পরিচালনা করেন।

কেউ কেউ বলেছেন, হুদায়বিয়া হতে প্রত্যাবর্তনের পর দশ দিন মদীনায় অবস্থান করত নবী করীম 🌐 খায়বরে অভিযান পরিচালনা করেন।

এখানে একটি বিষয় লক্ষণীয়, প্রতিশ্রুত সেই বিজয়ের কথা অতীতকাল জ্ঞাপক শব্দের মাধ্যমে উল্লেখ করা হয়েছে। মুফাসসিরগণ এর দুটি কারণ উল্লেখ করেছেন। যথা~

- উক্ত বিজয় যে অবশাই ঘটবে এবং এর সংগঠনের ব্যাপারে কোনোরূপ সংশয়ের অবকাশ নেই তা বৃঝাবার জন্যই
  অতীতকাল-জ্ঞাপক সীগাহ ব্যবহার করা হয়েছে।
- ২. সুরা نئے এর সম্পূর্ণ অংশ হুদায়বিয়া হতে প্রত্যাবর্তনকালে নাজিল হয়নি; বরং তার কিছু অংশ খায়বরের বিজয়ের পর নাজিল হয়েছে। সূতরাং খায়বরের বিজয় সংক্রান্ত এই আয়াতগুলো শেষোক্ত অংশভূক্ত।

খায়বর কখন বিজ্ঞিত হয়: নবী করীম হ্রু হুদায়বিয়া হতে প্রত্যাবর্তনের পর দশ দিন মতান্তরে বিশ দিন মদীনায় অবস্থান করত সপ্তম হিজরির মুহাররম মাসে খায়বর আক্রমণ করলেন। আল্লাহ তা'আলার পূর্ব ঘোষণা অনুযায়ী নবী করীম হ্রু এর সাথে উক্ত যুদ্ধে তধুমাত্র তাঁরাই অংশগ্রহণ করেছেন যাঁরা তাঁর সাথে হুদায়বিয়ায় শরিক ছিলেন।

রাসূলুলাহ 🏣 সাহাবীগণসহ রাত্রি বেলায় খায়বরে গিয়ে পৌঁছেন। অতঃপর দিনের বেলায় তাদের উপর আক্রমণের ব্যবস্থা করেন। খায়বর ছিল প্রভাবশালী ইহুদিদের বসতি। তাদের ছিল বহু দুর্ভেদ্য সুরক্ষিত দুর্গ। প্রথমত নবী করীম 🊃 হযরত আবৃ বকর (রা.) ও ওয়র (রা.)-এর নেতৃত্বে যুদ্ধ পরিচালনা করেন। কিছু তারা পুরোপুরি সফলতা অর্জন করতে পারেননি। অতঃপর হযরত আলী (রা.)-এর নেতৃত্বে ইহুদিদের সর্ববৃহৎ ও সর্বাধিক সুরক্ষিত কামুস দুর্গ বিজিত হয়।

নিন্দিত পরাজয় অনুধাবন করতে পেরে অন্যান্য দুর্গের অধিবাসীরা সন্ধির প্রস্তাব দেয়, নবী করীম 🚃 তা গ্রহণ করেন। তাদের থেকে নগদ যে সম্পদ লাভ হয় তা মুজাহিদীনের মধ্যে বন্টন করে দেওয়া হয়। তাদের ভূমি এ শর্তে তাদেরকে ফিরিয়ে দেওয়া হয় যে, এর অর্ধেক ফসল তারা মুসলমানদেরকে দেবে। এই যুদ্ধে ১৫ জন মুসলমান শহীদ হয়েছেন এবং ৯৩ জন ইছদি নিহত হয়েছে।

বাইআতে রিদওয়ানে কিসের উপর বায়'আত গ্রহণ করা হয়েছিল এবং এ<mark>ডদসংক্রান্ত পরশার বিরোধী বর্ণনাসমূহের</mark> মধ্যে কিডাবে সমন্বয় করা যায়? : নবী করীম <u>হার্ছি ছ</u>লায়বিয়ায় সাহাবীণণ হতে কিসের উপর বায়'আত গ্রহণ করেছিলেন। এ ব্যাপারে পরশার বিরোধী বর্ণনা পাওয়া যায়, যা নিম্নরপ–

১. ইমাম মুসলিম (র.) হযরত জাবির (রা.) হতে বর্ণনা করেছেন, তিনি বলেছেন ليكن عَلَى أَنْ لاَ نَوْرٌ وَكُمْ لَبَارِحُهُ عَلَى পর্ণাৎ সেনিন আমরা নবী করীম والمُسْتَّخَة -এর নিকট এ মর্মে বাইআত গ্রহণ করেছিলাম যে, আমরা যুক্কের ময়দান হতে পশ্চাদপসরণ করব না। আমরা মুভার উপর বায়াআত গ্রহণ করিনি।

২. অথচ হযরত সালামা ইবনে আকওয়া' (রা.) হতে এর বিপরীত নিম্নোক্ত বক্তব্য বর্ণিত হয়েছে–

'عَنْ يَزِيْدَ بْنِ إِنِّي عُبَيْدٍ فَالَ ثُلْتُ لِسَلَمَةَ عَلَى أَيِّ شَيْ إِيَاعَتُمْ رُسُولَ اللَّمِ عَكَ بَوْمَ الْحُدَيْبِيَةِ إِ فَالُ عَلَى الْمَوْتِ

অর্থাৎ হযরত ইয়াজিদ ইবনে আবি উবাইদ (রা.) হতে বর্ণিত আছে তিনি বলেন, আমি সালমাহ ইবনে আকওয়া' (রা.)-কে জিজেস করেছিলাম যে, আপনারা হুদায়বিয়ার দিন নবী করীম 🚃 -এর হাতে কিসের উপর বায়'আত করেছেনঃ তিনি উত্তর দিলেন, মৃত্যুর উপর।

সূতরাং উপরিউক্ত হাদীস দু'খানা হতে পরস্পর বিরোধী দুটি বক্তব্য সাব্যস্ত হয়েছে। হয়রত জাবির (রা.) হতে বর্ণিত হাদীস হতে সাব্যস্ত হয়, যুদ্ধের ময়দান হতে পলায়ন না করার উপর তাঁরা বায়'আত গ্রহণ করেছেন। অপরদিকে হয়রত সালাম ইবনে আকওয়া (রা.)-এর হাদীস হতে প্রমাণিত হয়, মৃত্যুর উপর বায়'আত হয়েছিল।

বর্ণনাছয়ের মাঝে সমন্বয় : উপরিউক্ত পরম্পর বিরোধী হাদীসদ্বয়ের মধ্যে সমন্বয় সাধন করতে গিয়ে মুহাদিসগণ উল্লেখ করেছেন যে, প্রকৃতপক্ষে অত্ত হাদীসদ্বয়ের মধ্যে কোনোরূপ বিরোধিতা বা বৈপরীত্ব নেই। কেননা বাইয়াতে রিদওয়ানে উপস্থিত সাহাবীগণের মধ্যে কেউ কেউ এ মর্মে বায় আত গ্রহণ করেছিলেন যে, আমি যুদ্ধ হতে পশ্চাদপসরণ করব না। আর কেউ কেউ এ মর্মে বায় আত গ্রহণ করেছিলেন যে, আমরা মৃত্যুকে বাজি রেখে যুদ্ধ করব— অর্থাৎ মৃত্যুবরণ করলেও আমরা যুদ্ধে পিছ পা হবো না।

আসলে হুদায়বিয়ায় তো সাহাবীগণ নবী করীম 🏯 -এর নিকট এ মর্মে বায় আত গ্রহণ করেছিলেন যে, তাঁরা মৃত্যুবরণ করলেও হুদায়বিয়া হতে পশ্চাদপসরণ করবেন না। সম্পূর্ণ বক্তব্যকে উপলব্ধি করতে না পেরে যারা অংশ বিশেষ ওনেছেন তারা তাই বর্ণনা করেছেন। অপরদিকে যারা পুরোপুরি বক্তব্য ওনেছেন তাঁরা তদনুযায়ী বর্ণনা করেছেন।

ং হুদায়বিয়ার সন্ধির ধারাবাহিকতায় নাজিলকৃত অত্র আয়াতে আলাহ তা আলা পরবর্তী বিজয়সমূহের প্রতি ইঙ্গিত করেছেন। মূলত অত্র আয়াতখানা এ কথারই ইঙ্গিতবহু যে, হুদায়বিয়ার সন্ধি মুসলমানদের জন্য পরাজয়ের গ্লানি তো নয়ই; বরং তা ভবিষ্যতের হাজারো বিজয়ের পথ উনুক্ত করে দিয়েছে। সূতরাং ইবশাদ হচ্ছেন

হে ঈমানদারণণ। আল্লাহ তা'আলা তোমাদেরকে বিপূল পরিমাণ গনিমতের প্রতিশ্রুতি দিয়েছেন— যা তোমরা ভবিষ্যতে বিভিন্ন বিজয় হতে অর্জন করবে। আর এখন নগদ তোমাদেরকে খায়বরের বিজয় দান করা হলো। আর লোকদের আক্রমণ হতে তোমাদেরকে হেফাজত করা হয়েছে। তোমরা বের হয়ে যাওয়ার পর যখন ইহুদিরা তোমাদের পরিবার-পরিজনের উপর আক্রমণ করতে উদ্যত হয়েছিল তখন আল্লাহ তা'আলা তাদের অন্তরে ভয়ের সঞ্চার করে দিয়েছেন।

আর এ নগদ পাওনার উপর যেন তোমরা শুকরিয়া আদায় কর এবং আল্রাহ যে ঈমানদারদেরকে সাহায্য করে থাকেন তার একটি উজ্জ্বল নিদর্শন থেকে যায়। তাছাড়া আল্লাহ তা'আলা যাতে তোমাদেরকে সরল সঠিক পথ দেখাতে পারেন। আল্লাহর উপর যেন তোমরা তাওয়াক্কল ও ভরসা করতে শিখ এবং নিজের সব বিষয় আল্লাহর উপর সমর্শণ করতে অভান্ত হও।

আল্লামা জালালুদ্দীন মহরী (র.) উল্লেখ করেছেন যে, আল্লাহর বাগী — 'رَكُفُ آيُمْرَيُ السَّاسِ عَنْكُمْ ' আর লোকদের হাত তথা হামলা হতে তোমাদেরকে আল্লাহ তা আলা হেফাজত করেছেন। এর মধ্যে টিটা ঘরা মদীনার ইহদিদেরকে বুঝানো হয়েছে। মুসলমানগণ হুদায়বিয়ার দিকে বের হয়ে যাওয়ার পর ইহদিরা এ মনস্থ করেছিল যে, তারা মুসলমানদের পরিবার-পরিজনের উপর আক্রমণ করবে। কিন্তু আল্লাহ তা আলা তাদের অন্তরে ভীতির সঞ্চার করে দিলেন, ফলে তারা আর আক্রমণ করার সাহস পেল না।

আরেক দল মুশরিক ফজরের সময় মুসলমানদের উপর অতর্কিতে হামলা করে বসল : কিছু মুসলমানাণ তাদেরকে বন্দী করে নবী করীয় — -এর নিকট নিয়ে আসলেন। নবী করীয় — তাদেরকেও ক্ষমা করে দিলেন এবং মুক্ত করে দিলেন। আলোচ্য আয়াতে অনুরূপ ঘটনাবলির দিকে ইঙ্গিত করা হয়েছে।

অপরদিকে এটাও আল্লাহ তা'আলার অসীম রহমত যে, উক্ত সময় কোনো শক্তশক্তিও মদীনার উপর আক্রমণ করার সাহস পায়নি। অথচ চৌদ্দশত যোদ্ধা বাইরে চলে যাওরার পর মদীনা প্রতিরক্ষার দিক দিয়ে অত্যন্ত দূর্বল হয়ে পড়েছিল এবং ইছদি, মুনাফিক ও মুশরিকরা এ মূহুর্তে সুযোগ গ্রহণ করতে পারত। সহজেই তারা অরন্ধিত মদীনা দখল করে নিতে পারত। কিন্তু আল্লাহ তা'আলা তাদের অপ্তরে ভয়-ভীতি ঢেলে দিয়েছেন- সে কারণে তারা তা করতে সক্ষম হয়নি।

তোমাদের জন্য আরো বিপুল পরিমাণ গনিমতের মাল রয়েছে- যা এখনো তোমাদের হস্তগত হয়নি। রোম, পারস্য ও অন্যান্য রাজ্য বিজয়ের মাধ্যমে তোমরা তা লাভ করবে। আরাহ তা'আলার নিশ্চিত জানা রয়েছে যে, তা তোমরা লাভ করবেই। আর আরাহ পাক তো সর্বশক্তিমান- তিনি যা ইচ্ছা করতে পারেন। জয়-পরাজয়ের মালিক তিনি। যাকে ইচ্ছা জয়ের মাল্যে ভৃষিত করেন, আর যাকে ইচ্ছা পরাজয়ের গ্লানিত নিমজ্জিত করেন।

"আর এটা ভিন্ন অন্যান্য গনিমত যা তোমাদের হত্তগত হয়নি"-এর ধারা কি উদ্দেশ্য করা হরেছে? : আল্লাহ তা আলা ইরশাদ করেছেন- "وَأَخُرُى لَمْ يَغُورُوا عَكَيْبُهُ ( আর এটা ছাড়া আরো বহু গনিমত রয়েছে যা এখনো তোমাদের হত্তগত হয়নি- অচিরেই তোমরা তার মালিক হবে।" এটার ধারা কোন গনিমত উদ্দেশ্যঃ এ ব্যাপারে আলেমগণের মধ্যে নিম্নোক্ত মতপার্থকা রয়েছে-

- জালালাইনের মুসানিক আল্লামা জালালুনীন মহন্ত্রী (র.) উল্লেখ করেছেন, আলোচ্য আয়াতে উক্ত গনিমতের মাল দারা রোম
  ও পারস্য বিজয়ের মাধ্যমে অর্জিতব্য গনিমতের মালকে বৃঝানো হয়েছে।
- ইবনে আববাস (রা.), হাসান, মুকাতিল, ইবনে আবী লাইলা (র.) প্রমুখ মনীষীগণের মতে এর দ্বারা মুসলমানদের পরবর্তী
  বিজয়সমূহকে বন্ধানো হয়েছে।
- ৬. মুজাহিদ (র.) বলেছেন, এটা দ্বারা কিয়ামত পর্যন্ত সংঘটিতব্য বিজয়সমূহকে বুঝানো হয়েছে।
- হয়রত ইকরিমা (র.) বলেছেন, এটা ছারা হ্নায়েনের বিজয় উদ্দেশ্য।
- 8. হযরত কাতাদা ও হাসান (র.)-এর এক বর্ণনানুযায়ী এর দারা মক্কা বিজয়ের প্রতি ইঙ্গিত করা হয়েছে।
- ৫. ইবনে জায়েদ ইবনে ইসহাক, যাহহাক (র.) প্রমুখ এবং হয়রত ইবনে আব্বাস (রা.)-এর এক বর্ণনানুয়ায়ী এর য়ায় য়ায়বরের বিজয়কে বুঝানো হয়েছে।

মোদ্দাকথা, বাইয়াতে রিদওয়ানের নগদ প্রতিদান খায়বর বিজয়ের মাধ্যমে পাওয়া গেল। আর মক্কা বিজয় যদিও তাৎক্ষণিকভাবে হয়নি, তথাপি তা বাইয়াতে রিদওয়ানের বরকতেই পরবর্তীতে অর্জিত হয়েছে। বলা যায় মুসনমানদের পরবর্তী পর্যায়ের হাজারো বিজয়ের সোনালী সূচনা রচিত হয়েছিল এ হুলায়বিয়ার সন্ধির মাধ্যমেই।

#### অনুবাদ :

- لَـُولُـُوا الْأَدْبِـارَ ثُـمُّ لَا يَـجــدُونَ وَلِـيُّ يَحْرُسُهُمْ وَلاَ نَصِيرًا.
- الْجُمْلَةِ تَبْلَهُ مِنْ هَزِيْمَةِ الْكَافِرِيْنَ وَنَصِرِ الْمُوْمِنِينِ أَيْ سَنَّ اللَّهُ ذَٰلِكَ سُنَّةَ الَّتِي قَدْ خَلَتْ مِنْ قَيْلُ ۽ وَلَنْ تَجدَ لِسُنَّةِ اللَّهِ تَبْدِيلًا مِنْهُ.
- ك ي ك ك الله عند ك . وَهُـوَ اللَّذِي كَـ قُا اللَّهِ عَنْدُكُ . كَانُو اللَّهُ عَنْدُكُ . كَانُو كُنْ اللَّهُ عَنْدُكُ . وَٱيْدِيكُمْ عَنْهُمْ بِيَطْنِ مَكَّةً الْحَدَيْسِيَةِ مِنْ بَعْدِ أَنْ أَظْفَ كُمْ عَلَيْهِمْ ط فَيانٌ ثَمَانِيْنَ مِنْهُمْ طَافُوا بعسكركم ليكصيبوا منكم فأخذوا يِّي بِهِمْ إِلَى رَسُولِ اللَّهِ ﷺ فَعَفَا هُمْ وَخَلِّم سَسِلُهُمْ فَكَانَ ذُلِكَ سَبَبُ الصُّلْح وَكَانَ اللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيْدًا - بِالْبِيَاءِ وَالتَّاءِ أَيْ لُمْ يَسُزُلُ مُتُصفًا بذٰلِكَ.

- হুদায়বিয়ায়- তাহলে অবশাই তারা পশ্চাদপসরণ করবে। অতঃপর তারা কোনো মর্বন্ধ (বন্ধ) - ও পাবে না- যে ভাদেরকে রক্ষা করবে আর না কোনো সাহায্যকারী পাবে।
- गमि . ٢٣ २७. आज्ञारह [िहतखन] नीि रता- वशात عُنَّةُ اللّهِ مَصْدُرٌ مُزُكَّدُ لِمُضْمُونِ اللّهِ مَصْدُرٌ مُزُكَّدُ لِمُضْمُون এটা তার পর্ববর্তী বাকোর ভাবার্থ তথা কাফেরদেব প্রাজ্য ও ঈমানদারদের সাহায়্য করার জন্যে তাকিদ প্রদানকারী হয়েছে, অর্থাৎ আল্লাহ তা'আলা তাকে নীতি হিসেবে নির্ধারণ করে নিয়েছেন- যে, তিনি কাফেরদেরকে পরাভূত ও পর্যুদন্ত করবেন এবং ঈমানদারকে বিজয় দান করবেন। যা পর্বে অভিবাহিত হয়ে গেছে। আর তুমি আল্লাহ তা'আলার এ নীতিতে কোনোরূপ রদবদল ও পরিবর্তন দেখবে না। তা হতে।
  - তোমাদের হতে বিরত রেখেছেন এবং তোমাদের হাতকে তাদের হতে বিরত রেখেছেন মক্কার উপত্যকায়~ হুদায়বিয়ায় তাদের উপর তোমাদেরকে বিজয়ী করার পর- সুতরাং তাদের আশিজন তোমাদের বাহিনীর উপর আক্রমণ করার জন্য সুযোগ খুঁজে ফিরছিল। তখন তাদেরকে বন্দী করা হলো এবং রাসল 🚟 -এর নিকট উপস্থিত করা হলো। তিনি তাদেরকে ক্ষমা করে দিলেন এবং মুক্ত করে দিলেন। আর এটাই সন্ধির কারণ হয়ে দাঁডিয়েছিল। তোমরা যা কিছু কর তা আল্লাহ তা'আলা দেখেন ৷ এখানে ﴿ عُمُلُونَ শব্দটি ৫ ও ট উভয়ের সাথে পড়া যায়। অর্থাৎ আল্লাহ তা'আলা সর্বদাই উক্ত গুণে গুণানিত।

### তাহকীক ও তারকীব

छेरा (थरक এটाকে ननव প্রদান করেছে। এর পূর্বে একটি نِعُلُ قَوْلُتُهُ سُنَّةُ اللَّهُ: كَوْلُتُ سُنَّةُ اللَّه মূল ইবারত হবে- 🛍 మी। औ

न्यस بَعْمَلُونَ आब जाग़ार्ख ; رَكَانَ اللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيْرًا -जान्नार्र्शणाना हेतनाम करतरहन : **هَوْلُهُ مَعْمَلُوْنَ** দৃটি কেরাত রয়েছে। যথা-

अप्रद्र काबीनन ت عَمْمُ اللَّهِ व्यादन عَمْمُ مُذَكَّرٌ حَاضِر प्यादन ت تَعْمَلُونَ अप्रद्र काबीनन

২. আৰু আমর (র.) عَمْلُونَ আমর (র.) جَمْم مُذَكِّرٌ غَائِثٍ (यत त्रीशार शिलाय و يَعْمُلُونَ

## প্রাসঙ্গিক আন্দোচনা

শানে নুযুদ : অত আয়াতের শানে নুযুদ সম্পর্কে একাধিক বর্ণনা রয়েছে । নিম্লে তা কতিপয় বর্ণনা উল্লেখ করা হলো–

- ২. হযরত আনাস (রা.) বর্ণনা করেছেন, কুরাইশ মুশরিকদের আশি জনের একটি দল মুসলমানদের উপর আক্তমণ করার জন্য অন্ত-শল্রে সজ্জিত হয়ে তানঈম পাহাড়ের উপর দিয়ে এসেছিল। সাহাবীগণ তাদেরকে পাকড়াও করে নিয়ে আসল এবং নবী করীম হার্ক্ত তাদেরকে জীবন্ত ছেড়ে দিলেন। এ ঘটনাকে কেন্দ্র করে উক্ত আয়াতটি নাাজিল হয়েছিল।
- ৩. হযরত আলী (রা.) হতে বর্ণিত আছে, নবী করীম ক্রাই ও সাহাবীগণ হুদায়বিয়ায় অবস্থানকালে সন্তর অথবা আশিজন কুরাইশ কান্টের মুসলমানদের উপর আক্রমণ করার জন্য তানসম পাহাড়ের উপর দিয়ে উঠে এসেছিল। সাহাবীগণ (রা.) তাদের সকলকে বন্দী করে নবী করীম ক্রাইশ এর নিকট হাজির করলেন। কিছু নবী করীম ক্রাইলে তাদেরকে কোনোরূপ শান্তি দিলেন না: বরং তাদের সবাইকে মুক্তি দিয়ে দিলেন। এর বাাপারে আল্লাই তা আলা উক্ত আয়াত নাজিল করেন।
- ৪. কোনো কোনো বর্ণনায় এসেছে, একবার কতিপয় মুশরিক ফজরের সয়য় মুসলমানদের উপর আকম্বিকভাবে আক্রমণ করে বসল। সাহাবীগণ পাল্টা হামলা চালিয়ে তাদেরকে পাকড়াও করে নবী করীম ... -এর খেদমতে হাজির করলেন। কিন্তু দয়লে নবী ... তাদেরকে শান্তি দিলেন না; বরং তাদেরকে ক্ষমা করে দিলেন এবং মুক্তি দিয়ে দিলেন।

হুলায়বিয়ায় নবী করীম নহাত কিছুটা নতজানু হয়ে মঞ্জার কুরাইশ কাফেরদের সাথে সন্ধি করিটি নতজানু হয়ে মঞ্জার কুরাইশ কাফেরদের সাথে সন্ধি করেছিলেন। এতে সাহাবীগণ যথেষ্ট মনঃকুত্ম হয়েছিলেন। কিন্ত পদ্ধির মধ্যে মুসলমানদের জন্য এক সুদূরপ্রসারী কল্যাণ নিহিত ছিল তা বাহ্যিক দৃষ্টিতে তাঁরা অনুধাবন করতে পারেননি। সুতরাং হুলায়বিয়াহ হতে বেদনাবিধুর ভগুমনোরও হয়ে ফিরার পথে আল্লাহ তা'আলা অত্ত আয়াতখানা নাজিল করে উচ্চ সন্ধির নেপথ্য রহসা সাহাবীগণকে বুঝিয়ে দিলেন এবং তাঁদের হতাশ অস্তরে সান্ত্বনার বারি বর্ধণ করলেন। সুতরাং ইরশাদ হচ্ছে—

আল্লাহ তা'আলা এ জন্য হুলায়বিয়ায় তাঁর নবীকে সংঘর্ষের অনুমতি দেননি যে, যুদ্ধ বাধলে মুসলমানরা পরাজিত এবং লাঞ্ছিত হতো; বরং এর পেছনে ভিন্ন রহস্য নিহিত ছিল। আর তা হলো, আপাতত রক্তক্ষয় ও সংঘর্ষ এড়িয়ে কুরাইশদেরকে রাজনৈতিক ও আদর্শিক দিক হতে পরান্ত করা। মুশরিকদের উপর মুসলমানদের নৈতিক ও আদর্শিক বিজয় প্রতিষ্ঠা করা। যাতে সামরিক দিক দিয়ে তারা আপনা আপনিই দুর্বল হয়ে পড়ে। আর বকুত হয়েছিলও তাই।

বস্তুত হুদায়বিষায় যদি মুশরিকরা তোমাদের মুসলমানদের সাথে যুদ্ধে জড়িয়ে পড়ত এবং তাদের সাথে তোমাদের যুক্ধ বেধেই যেত, তাহলে নিঃসন্দেহে মুশরিকরা পরাজিত হতো। কেউ অভিভাবক হয়ে তাদের সাহায্যে এণিয়ে আসতো না।

মূলত কাফেরদেরকে পরাজিত করা এবং ঈমানদারগণকে বিজয় দান করাই আল্লাহ তা আলার চিরন্তন নীতি। কখনো তাঁর এ নীতির বিন্দুমাত্র ব্যতিক্রম ঘটেনি। হক ও বাতিলের ছন্দের সমান্তি ঘটে হকেরই বিজয়ের মধ্য দিয়ে। আর বাতিলকে পরাজয়ের গ্লানি নিয়ে নিতে হয় চিরবিদায়।

আক্রমণ করা হতে বিরত রেখেছেন। অথচ তোমরা সেই পবিত্র সন্তা যিনি হুদায়বিয়ায় মুশরিকদেরকে তোমাদের উপর আক্রমণ করা হতে বিরত রেখেছেন। অথচ তোমরা তো তাদেরকে বশ করেই বসেছিলে। আর আল্লাহ তা আলা তো তোমাদের সকল কাজ-কর্ম প্রত্যক্ষ করেই থাকেন। সুতরাং তিনি তোমাদের হুদায়বিয়ায় কৃত কার্যক্রপাপও ভালভাবেই প্রত্যক্ষ করেছেন।

নবী করীম 🚟 প্রায় দেড় হাজার সাহাবীসহ হুদায়বিয়ায় উপস্থিত হয়েছিলেন। মন্ধায় বায়তুল্লাহর জিয়ারত তথা ওমরা পালন করাই ছিল তাঁদের একমাত্র উদ্দেশ্য। কিন্তু কুরাইশরা তাদেরকে মন্ধায় প্রবেশ করতে দিতে সম্মত হলো না। তারা প্রতিজ্ঞা করল যে, কোনোক্রমেই তারা হয়রত মুহাম্মদ 🚎 ও সাহাবায়ে কেরাম (রা.)-কে মন্ধায় প্রবেশ করতে দেবে না।

বাহাত মুসলমানগণ খারাপ পরিস্থিতিতে ছিলেন। কেননা তারা তো ওমরার ইংরাম বেঁধে প্রায় নিরন্ত্রভাবে তথায় গিয়েছিলেন। মাথ্যরক্ষার জন্য মাত্র একথানা তরবারি ছাড়া তাদের নিকট অন্ত বলতে আর কিছুই ছিল না। তাছাড়া তাঁরা কেন্দ্র তথা মদীনা চেত বহু দূরে ছিলেন। অথচ মন্ধা ছিল অতি নিকটে। কুরাইশরা ছিল অন্তে-শন্ত্রে সজ্জিত। এতদ্বাতীত আশপাশের বিভিন্ন গোত্রের সমর্থনও তাদের পক্ষে ছিল। কাজেই যেকোনোভাবে তারা যুদ্ধ বেঁধে দিতে চেয়েছিল। মুসলমানদেরকে সংঘর্ষে লিয়ে দেওয়ার জন্য তারা নানাভাবে চেষ্টা করেছিল। কিন্তু নবী করীম — এর নির্দেশে সাহাবীগণ চরম ধৈর্য প্রদর্শনপূর্বক গংযর্ষ প্রভিয়ে গিয়েছিলেন।

্তরাং একবার কতিপয় মুশরিক মুসলমানদের ভেতরে ঢুকে পড়ে গোলযোগের চেষ্টা করল। মুসলমানগণ সুকৌশলে 
্যাদেরকে বন্দী করে ফেললেন। আবার একদা ফজরের সময় একদল মুশরিক অকস্বাৎ মুসলমানদের উপর আক্রমণ করে 
সল। সাহাবীগণ তাদেরকেও কয়েদ করতে সক্ষম হলেন। নবী করীম উদারতা প্রদর্শন করত সকলকে মুক্ত করে 
নিলন।

মাদাকথা, আল্লাহ তা'আলার ইচ্ছায়ই হুদায়বিয়ায় মূশরিকদের সাথে মূসলমানদের সামগ্রিক কোনো যুদ্ধ হয়নি। তবে যুদ্ধ লে মূসলমানরাই বিজয়ী হতেন। তথাপি পূর্বাপর ঘটনাবলি পর্যালোচনা করলে নিশ্চিতভাবেই বলা যায় যে, সেদিন যুদ্ধে জিয়ী হয়ে মুসলমানগণ যা লাভ করতে পারত সন্ধির মাধায়ে তদপেক্ষা বহুতণ বেশি লাভ করতে সক্ষম হয়েছে।

عُوْلُهُ هُوَ الَّذِي كُفَّ الَبِدِيكُمْ ..... بِبَطْنِ مُكُنَّ - জারাহর বাণী - قَوْلُهُ هُوَ الَّذِي كُفَّ .... بِبَطْنِ مُكُّ الْبَدِيكُمْ .... بِبَطْنِ مُكُّة । पार्ता कि উদ্দেশ্য করা হয়েছে? এর উন্তরে বলা হয়েছে যে, بَطْن مُكَّ -এর ঘারা হনায়বিয়াকে এবং بُطْن مُكَّة অর্থ পেট, অন্তর্নিহিত যেহেতু হনায়বিয়া হেরেম শরীফের অন্তর্ভুক্ত সে কারণে গকে بُطْن مُكَّة বলা যথার্থ হয়েছে। অথবা হনায়বিয়াকে এ জন্য بُطْن مُكَّة বলা হয়েছে যে, এটা হেরেম শরীফের সংলগ্ন লাকা।

बाता कि الله عليه الله وه و "سُنَّةَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَنْدُ مِنْ فَعَلَىٰ مِنْ فَعَلَىٰ اللَّه (अदारहन- ७ बालाद प्रकामनिवर्गताद विकित प्रधापक शतिनकिक इस्

- . किंड किंड वलिंहन, विशास مُنَّذُ اللَّهِ -वि हाता नवी-तामृनगरात विजयतक वृक्षाता स्तराह । ययन- अनाव देवमान स्तराह- کَثَمَّارُسُلُمُ "अपि७ आयात तामृनगंग अवगाउँ विजयी کَثَمْلِینٌ اَنَا رُسُلِمُ اِنْ رَسُلِمُ -
- طله -এর দ্বারা উদ্দেশ্য হলো, হক ও বাতিলের মধ্যে সংঘর্ষ বাঁধলে পরিণামে হকপদ্থিদেরই বিজয় অবধারিত। এ শর্তে যে. হক পদ্বিগণ সামগ্রিকভাবে সত্যের উপর প্রতিষ্ঠিত হবে।
- ় অথবা عُنَّةُ اللّٰهِ -এর দারা আল্লাহ তা'আলার অভ্যাসকে বুঝানো হয়েছে।

هُـمُ الَّذِيسَنَ كَنفَرُوا وَصَدُّوكُمُ عَن المسجد الحرام أي عن الوصول إليم وَالْهَدْيُ مَعْطُونًا عَلَى كُمْ مَعْكُونًا مُخْبُوسًا حَالًا أَنْ يَتَبِلُغَ مَحِلًهُ مِ أَيْ مَكَانَهُ الَّذِي يُنْحَرُ فِيْهِ عَادَةً وَهُوَ الْسَحَدَمُ بَسُدُلُ إِسْسَتِسِمَالٍ وَلَسُولًا رِجَالً روم مومنون ونساء مومنت مرجد دون بِمَكَّةَ مَعَ الْكُفَّادِ لُهُ تَعْلَمُوهُمُ بعصفَةِ الْإِنْسَانِ أَنْ تَسَطَّئُوهُمُ أَيْ تَقْتُلُوهُمْ مَعَ الْكُفَّارِ لَوْ اذِّنَ لَكُمْ نِي النفست بدلاً إشتهال من همه فَتُصِيبُكُمْ مِنْهُمْ مَغَرَّةً أَيْ إِثْمُ بِغَيْر عِلْمِ ج مِنْكُمْ بِهِ وَضَمَائِرُ الْغَيْبَةِ لِلصِّنْفَيْنِ بِتَغَلِيبِ الذُّكُوْرِ وَجَوَابُ لَوْلَا مَحْذُونَ أَيْ لَأُذِنَ لَكُمْ فِي الْفَتْع لْكِنْ لَمْ يُؤْذَنْ فِيْهِ حِبْنَفِذٍ لَيُدْخِلَ اللُّهُ فِي رَحْمَتِهِ مَنْ يَسُمَّا مُعَ كَالْمُؤْمِنِيْنَ الْمَذْكُوْرِيْنَ لَوْ تَزَيَّكُوْا تَعَبَّزُوا عَن الْكُفَّارِ لَعَذَّبُنَا الَّذِيْنَ كَفُرُوا مِنْهُمْ مِنْ أَهْلِ مَكَّةً حِبْنَئِذٍ بِأَنْ نَاذُنَ لَكُمْ فِي فَتَحِهَا عَذَابًا অনবাদ :

YO ২৫, তারা তো সেই লোক যারা কৃষ্ণরি করেছে এবং তোমাদেরকে মাসজিদুল হারাম হতে বিরত রেখেছে অৰ্থাৎ সেথায় পৌছা হতে এবং হাদী কিৱবানির ক্রম এটা 🏅 জমীরের উপর আতৃফ হয়েছে। যাকে বারণ করা হয়েছে। বাধা প্রদান করা হয়েছে। এটা হয়েছে : তার যথাস্তানে পৌছা হতে অর্থাৎ ঐ স্থানে পৌঁছা হতে যেথায় সাধারণত তাকে জবাই করা হয়। আর তা হলো হেরেম শরীফ। এটা ইয়েছে। আর যদি কিছু ঈমানদার নর-নারী না হতো, মঞ্চায় কাফেরদের সাথে অবস্থিত যাদের সম্পর্কে তোমাদের জানা নেই ঈমানদার হিসেবে যে তোমরা তাদেরকে পদদলিত করবে অর্থাৎ কাফেবদের সাথে তোমরা তাদেরকে হত্যা করবে-যদি তোমাদেরকে বিজয়ের অনুমতি দেওয়া হয়। এটা रायाद्य । करन जातन कातरन के के के के के के के के के <u>তোমাদের উপর গুনাহ</u> আ<u>রো</u>পিত হতো। 🕰 অর্থ পাপ। অজানাবশত তোমাদের সম্পর্কে তা না জানা থাকার কারণে] আর নামবাচক 🎏) সর্বনাম নর ও নারী উভয়ের জন্য হয়েছে- নরকে প্রাধান্য দেওয়ার মাধ্যমে। 🕉 ্র -এর জবাব উহ্য রয়েছে। অর্থাৎ তা হলে অবশাই তোমাদেরকে বিজয়ের অনুমতি দেওয়া - হতো। কিন্তু এমতাবস্থায় এ জন্য অনুমতি দেওয়া হয়নি যে, যাতে আল্লাহ তা'আলা যাকে ইচ্ছা তাঁর রহ্মতে প্রবেশ করাতে পারেন যেমন উল্লিখিত ইমানদারগণকে প্রবেশ করিয়েছেন i) যদি <u>তারা</u> দূরে <u>সরে যেত</u> কাফেরদের দল হতে পৃথক হয়ে যেত তাহলে তাদের মধ্যে যারা কাফের তাদেরকে অবশ্যই আমি শান্তি দিতাম : অর্থাৎ মক্কাবাসীদের মধ্য হতে যারা কাফের। তখন আমি তোমাদেরকে মক্কা বিজয়ের অনুমতি দিতাম। যুদ্রণাদায়ক শান্তি পীড়াদায়ক।

اَلِيْمًا مُؤْلِمًا. هُوْلِمًا www.eelm.weebly.com

#### তাহকীক ও তারকীব

مُمُ الَّذِبْنَ كَفَرُوا وَصَدُرُكُمْ عَنِ الْمَسْجِدِ الْخَرَامِ नावित्व : कालाश्त वानी : فَدُولُهُ هُمُ الَّذِبْنَ كَفَدُوا ...... وَالْهَدْنَ الْمُسَاءِ وَالْهَدْنَ عَمَ الْذِبْنَ كَفَرُوا وَصَدُرُكُمْ عَنِ الْمُسَاءِ وَالْهَدُنَ عَالَمَ الْهَدُيَ عَمَا عَرَامُ وَالْهَدُيُّ وَالْهَدُيُّ عَمَا عَرَامُ وَالْهَدُيِّ وَالْهَدُيُّ عَمَا عَرَامُ وَالْهَدُيْ عَمَا عَرَامُ عَنِي الْمُسْتَعِيدِ الْمُعَرِّمُ عَلَى الْمُعَامِونُ وَالْهَالِمُ اللّهُ عَلَيْ عَلَيْكُوا وَالْهَالِمُ اللّهُ اللّ

- ২. আবৃ আসেম ও ওমর (র.) প্রমুখগণের মতে ১ যেরযোগে এবং ১ তাশদীদযোগে الْهُولَ হবে।
- ७. الْهُدُى . १ وَ الْهُدِيِّ . ﴿ वर्गना करतरहन- क. إِنْنَ خَالِدِيَّة (का किनि الْهُدُى مِنْ خَالِدِيَّة )

শৈশটির কেরাতের ন্যায় মহল্লে ইরাবের ব্যাপারেও বিভিন্ন মতামত রয়েছে। যেমন–

- ২. কেউ কেউ এটাকে مَرْفُرُعُ পড়েছেন। এ হিসেবে যে, এটা بِغْمُل مُفَدَّر مَجْهُوُّل এর مَرْفُرُعُ পড়েছেন। ইবারত হবে مُصَدَّ الْفَدْيُّ –এর
- الله عَمَّلُ مَنْصُوْبِ الله عَلَى عَلَى الله عَلَى عَمَّلًا مَنْصُوْبِ الله عَلَى عَمْلًا مَنْصُونِ الله عَلَى الله عَلَى عَمْلًا مَنْصُونِ الله عَلَى عَمْلًا مَنْصُونِ الله عَلَى الله عَلَ

#### প্রাসিঙ্গক আলোচনা

المَّخَ وَلَوْ وَ حِالٌ مُوْوَعُونَ المَّخَ : শানে নুযুল : হুদায়বিয়ার ঘটনা সংঘটিত হওয়ার সময় মকায় এমন কিছু সংখ্যক ঈমানদার লোক ছিলেন যাঁরা বিভিন্ন সঙ্গত কারণে হিজরত করে মদীনায় আসতে পারেনিন। তাছাড়া এমন বহু লোকও ছিল যারা পরবর্তীতে ঈমান আনবে বলে আল্লাহ ডা'আলার জানা ছিল। আর তখন যুদ্ধ বেঁধে গেলে তাদের নিহত হওয়ার আশঙ্কা ছিল। তাদের শানে উক্ত আয়াতখানা নাজিল হয়েছে।

ং হ্লায়বিয়ায় যুদ্ধ ও মন্ধা বিজয়ের অনুমতি না দেওয়ার ব্যাপারে আঁছার তা'আলা ইরশাদ করেন– তোমাদেরকে হৃদায়বিয়ায় যুদ্ধ করা এবং মন্ধা বিজয় করার অনুমতি না দেওয়ার কারণ হলো তবন মন্ধায় কান্ধেরদের সাথে এমন বহু ঈমানদার নর-নারী রয়ে পেছে যাদের ঈমানদার হওয়া ভোমাদের জ্ঞাত ছিল না। আর সে অজ্ঞতার কারণে কান্ধেরদের সাথে তোমরা তাদেরকেও হত্যা করতে এবং পাশী সাব্যস্ত হতে।

মুসলমানগণ যে, আন্তরিকতার সাথে দীনের জন্য জীবন উৎসর্গ করে দিতে প্রস্তুত ছিলেন এবং নবী করীম ——এর আনুগত্যে অটল ছিলেন তা আল্লাহ তা আলা ভালোভাবেই অবগত ছিলেন। আর কাফেরদের অহেতুক বাড়াবাড়ি ও সীমালজ্ঞান সম্পর্কেও তিনি ছিলেন সম্পূর্ণ অবহিত। এ অবস্থায় করণীয় ছিল মুসলমানদের মাধ্যমে কাফেরদেরকে শায়েন্তা করা; কিছু এক সুসুরপ্রসারী কল্যাণের দিকে লক্ষ্য করে তা বান্তবায়িত করা হয়নি। উক্ত কল্যাণের দৃটি উল্লেখযোগ্য দিক রয়েছে। যথা—

যখন চুদায়বিয়ার যুদ্ধ সংঘটিত হয় তখন মঞ্জায় এমন কিছু ইমানদার নর-নারী ছিলেন যারা নিজেদের ইমান লুকিয়ে রেখেছিলেন অথবা নিজেদের অসহায়ত্বের দরুল বিজ্ঞানত করে মদীনায় যেতে অপারণ ছিলেন বিধায় মুপরিকদের কর্তৃক নির্বাভিত ও নিম্পেষিত হয়েছিলেন। কাজেই এমতাবস্থায় যুদ্ধ বাঁধলে কাফের মুপরিকদের সাথে উক্ত ইমানদারগণও নিহত হতেন। এতে মুসলমানদের মধ্যে অনুশোচনা ও পরিতাপের সৃষ্টি হতো এবং কাফেররা অপবাদ দেওয়ার সুযোগ পেত যে, মুসলমানরা নিজেরাই নিজেদের দীনি ভাইদেরকে হত্যা করেছে। পুতরাং মহান আল্লাহ উক্ত ইমানদারগণের প্রতি দয়াপরবশ হয়ে তাদেরকে মুসলমানদের হাতে নিহত ইওয়া থেকে রক্ষা করেছেন। অপরদিকে মুসলমানদেরকেও কলঙ্ক, দুর্নাম এবং অনুশোচনার হাত হতে হেফাজত করেছেন। আর এ কারণেই যুদ্ধ অনুমোদন করেননি।

২. আল্লাহ তা'আলা বিপুল রক্তক্ষয়ের মাধ্যমে মক্কা বিজয় কামনা করেননি; বরং সামরিক দিকের পরিবর্তে রাজনৈতিক ও আদর্শিক দিক দিয়ে তাদেরকে পরাজিত করাই ছিল আল্লাহ তা আলার ইচ্ছা। সূতরাং হুদায়বিয়াব সন্দিন পর ইসলামের আদর্শবাদ যখন জনসমন্দ্রে প্রকাশিত হয়ে পড়ল তখন মূর্তিপূজার নিওচ থকন ছিন্ন করে দলে নলে লোক ইসলাম ধর্মে দীক্ষিত হলো। যদকেন মাত্র দেড় বৎসরের ব্যবধানে প্রায়্য় বিনা রক্তপাতে মুসলমানগণ মক্কা বিজয় করে নিলেন।

ভারার তা'আলা ইরশান করেছেন যে, যদি মকায় অবস্থিত মুসলমানগণ কাফেরদের হতে পৃথক হরে থেতো, যদি তাদেরকে কাফেরদের হতে পৃথক করা সম্ভব হতে। এবং কাফেরদেরকে আক্রমণ করলে তাদের নিহত ইওয়ার আশক্ষা না থাকত, তাহলে অবশ্যই আমি তোমাদেরকে মুদ্ধ করার অনুমতি প্রদান করতাম এবং তোমাদের হাতে তাদেরকে শান্তিদানের বাবস্থা করতাম। কিন্তু যেহেতু তখন যুদ্ধ সংঘটিত হলে কাফেরদের সাথে মঞ্জায় অবস্থিত ঈমানদারগণকে অজ্ঞাতসারে নিহত হতে হবে এজন্যই আমি যুদ্ধের অনুমতি দান করিনি।

কাফেরদের সাথে যদি ইমানদারণণ মিশে থাকে, তাহলে তাদের সাথে যুদ্ধ করা জায়েজ হতে কিনা? : আলোচ্য এয়োত হতে প্রমাণিত হয় যে, মুসলমানদের সাথে যদি মুসলিমণণ মিশ্রিত থাকে অমুসলিমদের উপর হামলা করলে মুসলিমণণও হামলার শিকার হওয়ার আশক্ষা থাকে, তা হলে এহেন পরিস্থিতিতে অমুসলিমদের উপর হামলা করা জায়েজ নেই।

পুতরাং আবৃ যায়েদ (র.) হতে বর্ণিত আছে, তিনি বলেছেন, আমি ইবনে কাসেম (র.)-কে জিজ্ঞেস করেছিলাম, যদি মুশরিকদের কোনো ক্যান্দে তাদের কর্তৃক অধিকৃত কিছু মুসলমানও তাদের সাথে থাকে তাহলে কি ঐ ক্যাম্প জ্বালিয়ে দেওয়া জায়েজ হবে? ইবনে কাসেম (র.) বললেন, ইমাম মালেক (র.)-কেও ঠিক এই প্রশ্নটি করা হয়েছিল "আমেম কি তাদেরকে আগুনে নিক্ষেপ করব" এমতাবস্থায় যে, তাদের ক্যাম্পে মুসলমান বন্দীও রয়েছে? ইমাম মালেক (র.) উত্তরে বলেছেন. এটা করা জায়েজ হবে না। কেননা মঞ্কাবাসীদের ব্যাপারে আল্লাহ তা'আলা ইরশাদ করেছেন " এইনিই ইমাম মালেক ক্রেমিটিটিই ইমাম মালেক (র.) উত্তরে বলেছেন এটা করা জায়েজ হবে না। কেননা মঞ্কাবাসীদের ব্যাপারে আল্লাহ তা'আলা ইরশাদ করেছেন " এইনিই ইমাম মালেক করতান। অবশাহ ব্যাপার্যক আজাব প্রদান করতান।

সূতরাং উপরিউক অবস্থায় যদি কেউ ঐ ক্যাম্পে গাত্রমণ করে এবং কোনো মুসলমান ক্ষতিগ্রন্থ হয় তা হলে তাকে দিয়ত ও কাফ্ফারা আদায় করতে হবে। অবশ্য আক্রমণকারীর যদি পূর্ব হতে জানা থাকে যে, উক্ত ক্যাম্পে মুসলমান রম্ভেছ তা হলেই কেবল উপরিউক্ত ভূকুম প্রযোজা হবে। আর যদি উক্ত ক্যামেণ মুসলমান আছে কিনা– তা জ্ঞানা নং থাকে এবং এমতাবস্থায় আক্রমণ করে তাহলে দিয়ত ও কাফ্ফারা কিছুই আদায় করতে হবে না। ভাঙ্গাড়া মুসলিমণা তা তখনই কাফ্টেরদের ক্যামেণ আক্রমণ পরিচালনা করে থাকে যখন নিচিত হয় যে, তথায় কোনো মুসলমান নেই।

এর সাথে عَذَٰبُنَا الَّذِينَ كُفُرُوا .٢٦ وَذَ جَعَلَ مُتَعَلِّقَ بِعَذَّبُنَا الَّذِينَ كُفُرُوا فَاعِلُّ فِي قُلُونِهِمُ الْحَمِيَّةَ الْأَنْفَةَ مِنَ الشُّعْ: حَمِيَّةَ الْجَاهِلِيَّةِ بَدُلُّ مِنَ الْحَمِيَّةِ وَهِيَ صَدُّهُمُ النَّبِيِّي عَلِيَّةً وَاصْحَابَهُ عَنِ الْمُسْجِدِ الْحَرَامِ فَٱنْزَلَ اللَّهُ سَكِينَتَهُ عَلَى رَسُولِهِ وعَلَى الْسُؤْمِينِيْنَ فيصَالَحُوهُمْ عَلَى أَنْ يَعُودُوا مِنْ قَابِل وَلَمْ يَلْحُقْهُمْ مِنَ الْحَمِيَّةِ مَا لَحِقَ الْكُفَّارَ حَتَّى بُفَاتِكُوهُمْ وَٱلَّـزَمَهُمْ أي الْمُوْمِنِينَ كَلِمَةَ التَّقُوٰى لَا إِلَٰهَ إِلَّا اللَّهُ مُسحَبِّدٌ رَّسُولُ السليهِ وَالْضِينِفَتُ إِلَى التَّقُوٰى لِإَنَّهَا سَبَبُهَا وَكَانُوْاً أَحَقُّ بِهَا بِالْكَلِمَةِ مِنَ الْكُفَّادِ وَٱهْلَهَا طَعَطُفُ تَفْسِيْرِيُّ وَكَانَ اللَّهُ بِكُلِّ شَيْءِ عَلِيمًا . إَى لَمْ يَزَلْ مُتَّصِفًا بِذَٰلِكَ وَمِنْ مَعَلُوْمِهِ تعَالَى أنَّهُمْ اعْلُهَا .

তাদের অন্তরে فَاعِلُ কাফেরুরা - এটা مُتَعَلَقُ <u>অহমিকা অহরুরে জাহিলিয়া</u>তের অহমিকা এটা بَدُّلُ عَرْبُهُ الْعَمِيُّةُ كُوْمُوكُ (خَمِيَّةِ الْجَامِلِيُّةِ) হয়েছে। আর তা হলো তাদের পক্ষ হতে নবী করীম 🚟 ও তাঁর সাহাবীগণকে মাসজিদল হারামে প্রবেশ করতে বাধা দেওয়া। ফলে আল্লাহ তা'আলা তাঁর রাসুল ও ঈমানদারগণের উপর স্বীয় প্রশান্তি নাজিল করলেন। সূতরাং তাঁরা এ মর্মে মুশরিকদের সাথে সন্ধিতে সমত হলেন যে, পরবর্তী বৎসর তাঁরা থিমরা করার জন্যা পুনরায় আসবেন। আর কাফেরদের ন্যায় তাঁরা অহমিকায় লিগু হননি। নতুবা তাদের সাথে যুদ্ধে জড়িয়ে পড়তেন। আর তাদের উপর অপরিহার্য [অত্যাবশ্যক] <u>করে</u> দিলেন- অর্থাৎ ঈমানদারদের তাকওয়ার কালিমা তথা كَانْدُ اللهُ مُحَمَّدُ رُسُولُ الله"; এখানে کلیکة কে এ জন্য তাকওয়ার দিকে সম্বোধন করা হয়েছে, কেননা তাকওয়ার কারণেই মানুষ তা পাঠ করে থাকে। বস্তুত তারাই ছিল এর অধিক হকদার- উক্ত কালিমার, কাফেরদের তুলনায়। আর [তারাই ছিল] এর যোগ্য পাত্র- এটা আতফে তাফসীর হয়েছে। আল্লাহ তা'আলা সর্বজ্ঞাত অর্থাৎ তিনি সর্বদাই উক্ত গুণে গুণাৰিত। আর আলাহ তা'আলার এটাও জানা রয়েছে যে, তারাই এ কালিমার উপযক্ত পাত্র।

#### তাহকীক ও তারকীব

ظَرْف आज्ञार जांचान हेतनाम करतालन الذِّبْنَ كَفَرُوا الخ -आज्ञार जांचान रेतनाम करतालन : فَوَلَّهُ إِذْ جَعَلَ الَّذِيْنَ كَفُرُوا श्रव ا مَعَدُّ مُنَصُوْد واقا हिरमत वावक्छ हराहह । मुख्ता مُغَمُّرًا وَبُهُ

এবানে يُعُر টি আমল করেছে তাকে উহ্য ধরা হবে অথবা তা উল্লেখ রয়েছে বলে গণ্য হবে। সুতরাং যদি এর মধ্যে আমলকারী نِـْنِ উল্লেখ আছে বলে ধরা হয়, তাহলে তার দৃটি অবস্থা হবে। যথা–

अर्था९ जाजा وَصَدُرُكُمْ حِينَ جَعَلُوا فِي قُلُوبِهِمُ الخ -२. طهر वाकाि अक्ष राव إِصَدُوكُمْ حِينَ جَعَل তোমাদেরকে তখন বারণ করেছে যখন তাদের অন্তরে অন্ধ অহমিকা স্থান করে নিয়েছিল।

- ২. অথবা أَنْ عُلُواْ فِي غُلُوْمِهِمُ النَّح ﴿ كَالَّذِينَ ﴾ হেলা فَعْلُواْ فِي غُلُوْمِهِمُ النَّح ﴿ كَالَّذِينَ ﴾ अर्था وَعَلَيْ يَا النَّح ﴿ كَالَّذِينَ ﴾ تعلق النَّالِ النَّهِ عَلَيْهِمُ النَّهِ عَلَيْهِمُ النَّهِ عَلَيْهُمُ النَّهِمُ عَلَيْهُمُ النَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُ عَلَّا عَلَالِهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلِي عَلِي عَلَيْكُ عِلَّهُ عَلِي عَلِي عَلَيْهُ عَلِي عَلِي عَلِي عَلَيْهُ عَلَيْكُ عَلِي عَلِ
- জপর দিকে যদি ধরে নেওয়া হয় যে, أَإِ ,এর মধ্যে আমলকারী نِعْلِ উহা রয়েছে তাহলেও এর দুটি অবস্থা হবে। যথা-
- একটি হলো, الْحَوِيْمُ اللهِ अश्र अर्थाकारक ञ्चान निर्दिष्ट्रिन उपन आतार ठा जाना ঈगानमात्रस्तदक दरशांकठ करद्राहन।
- ২. बिकीয়ाि रला- أَحَسَنَ اللّٰهُ الْمَكُمُ إِذْ جَعَلَ النَّهِ مُن كُمُرُوا فِي فُلُوسِهُ الْحَرِيبُة صفاد কাফেররা থকা মিবাা অবংকার ও কাফিকতায় মেতে উঠেছিল তথক আল্লাহ তা'আলা তোমাদের উপর ইংসান করেছেন এবং তোমাদেরকে ধৈর্যধারণের তাওকীক নিয়েছেন।
- نَضَانَتْ صُدُورُ अत पाठक উरशत उत्तर । उत्तर है वात्तर हें वा विश्व हें वातर हों اللُّهُ سَجِيْدَةَ وَ الْمُسُلِمِينَ وَاشْتُدُ الْكُرْبُ عَلَيْهِمْ فَاأَنْزُلُ اللَّهُ سَجِيْنَكَةُ

। स्रायह عَظْف تَغْسِيْرِي वत - اَحَقَّ بِهَا الله : فَوْلُهُ اَهْلُهُا

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

জারাহ তা আলা উল্লেখ করেছেন যে, হুদায়বিয়ার দিন কাফের কুরাইশরা জাহিলিয়াতের অন্ধ অহমিকায় মেতে উঠেছিল। অত্র আয়াত মুসলিমগণ এ বংসর ওমরা পালন করতে পারবে না; বরং আগামী বংসর এসে বিশেষ ব্যবস্থায় ওমরা পালন করতে হবে, কোনো মুশরিক মুসলমান হয়ে মদীনায় গেলে এবং আগামী বংসর এসে বিশেষ ব্যবস্থায় ওমরা পালন করতে হবে, কোনো মুশরিক মুসলমান হয়ে মদীনায় গেলে এবং আগামী বংসর এসে বিশেষ ব্যবস্থায় ওমরা পালন করতে হবে, কোনো মুশরিক মুসলমান হয়ে মদীনায় গেলে এবং আগামী বংসর পারতে হবে, কিছে কালো মুসলমান হয়ে মদীনায় গেলে তাকে ফেরত পাঠাতে হবে; কিন্তু কোনো মুসলমান দীন ত্যাগ করে মক্কায় আসলে তাকে মদীনায় ফেরত দেওয়া হবে নাইতাকার শর্তারোপি জাহিলিয়াতের ঘৃণ্য অহমিকা। ও মিথ্যা দম্ভ ছাড়া আর কিঃ হুদায়বিয়ায় কুরাইশ কাফেররা যে ঔদ্ধতা ও অহমিকা দেখিয়েছিল তা কোনো আদর্শের জন্য ছিল না; বরং তা ছিল বিংসা-বিষেষ ও বর্বরতামূলক। এটা কোনো নায়নীতির জন্য ছিল না; বরং তা ছিল তাদের অহংকার ও শ্রেষ্ঠত্বের অমূলক আকাশ-কুসুম কল্পনামাত্র। এ বিদ্বেধ্বে কারণেই তারা নবী করীম তাল ও সাহাবীগণের (রা.) বিরোধিতায় গর্জে উঠে। এ জনাই তারা নবী করীম তাল ও সাহাবীগণের (রা.) বিরোধিতায় গর্জে উঠে। এ জনাই তারা নবী করীম তাল ও সাহাবায়ে কেরাম (রা.)-কে বায়তুলাহ জিয়ায়তের জন্য মন্কায় প্রবেশে বর্মা দিমেছিল। কুরবানির পততলোকে যথাছানে নিয়ে গিয়ে জবাই করতে দেয়লি। মুসলমানদের তারে তাদের নিকট নত হয়ে তাদেরকৈ মন্ধায় প্রবেশের সুযোগ করে দিয়েছে। তারা তেবেছে যে, এমনটি করতে দিলে আরবের অন্যান্য। গোত্রেরসমূহের নিকট তারা মুখ দেখাকৈ পারবে না। তাদের ইচ্ছত রক্ষা হবে না। কিন্তু কাউকে বায়তুলাহের জিয়ারত করতে দিলে কুরাইশ মুশরিকদের আভিজাত্যে আঁচড় লাগবে, তাদের সঞ্জমে আখাত লাগবে– এটা জাহিলিয়াতের জিন ও দাধিকতা হৈ আর কি হতে পারেঃ

अत बाता कि तुथारना दरप्रदृश ७ वााशारत - 'كَلِمَهُ التُّقُوٰي अब बाग्नारत : قَوْلَهُ وَالْزَمُهُمْ كَلِمُهُ التُّقُوٰي التخ विভिन्न भुषास्य तरप्रदृह, या निम्नतुल-

সাসন ইবনে মুসাইয়্যাব (র.) হযরত আবু হুরায়েরাহ (রা.) হতে বর্ণনা করেছেন, তিনি বলেছেন যে, নবী করীম 🎫 ইরশাদ করেছেন– তাকওয়ার কালেয়া হলো– 🕮 খুঁুুঁ নিম্নে বর্ণিত হাদীসখানা এর প্রমাণ–

أُمِرْتُ أَنَّ أَقَاتِلَ النَّاسَ حَشَى يَكُولُوا لَا إِلَهُ إِلَّا اللَّهُ فَسَنَ قَالَ لاَ إِلْهَ إِلَّا اللَّهُ فَعَدْ عَصَمَ مِنِيَّى مَالَةً وَنَفَسَهُ إِلَّا بِحَقِّمٍ وَيَجِسَابِهِ عَلَى اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ.

- ১. ইবনে জারীর (র.)-ও হাদীসের উদ্বৃতি পেশ করে উল্লেখ করেছেন যে, كُلِمَةُ السَّغَوَٰى -এর দ্বারা السَّغَوٰى -ক বঞ্চানো হয়েছে।
- ৩. হযরত মুজাহিদ (র.) বলেছেন, তাকওয়ার কালেমা হলো ইখলাস।
- ৪. হ্যরত আতা (র.)-এর মতে তাকওয়ার কালেমা হলো~
- لَّا إِلٰهَ إِلَّا اللَّهُ وَخَدُهُ لَا شَرِيْكَ لَهُ الشَّلُكُ وَلَهُ الخَّسَدُ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَنْ تِكِيرٌ وَ إِلٰهَ إِلَّا اللَّهُ وَخَدُهُ لَا شَرِيْكَ لَهُ الشَّلُكُ وَلَهُ الخَّسَدُ وَهُوَ عَلَى كُلِّ سَنْ قِلَيْك
- ৬. হযরত ইবনে আব্বাস (রা.)-এর মতে তাকওয়ার কালেমা হলো– ঠো গুঁ নি ইনি
- क त्याता रासह । كَلِمَةُ النَّقُول عالم اللهِ الرَّحْسُ الرُّوبِيِّ वनाउ كَلِمَةُ النَّقُول काता काता पाछ धरात-
- ৮. হযরত সাঈদ ইবনে জুবাইর (রা.) বলেছেন- তাকওঁয়ার কাঁলেমা দারা- ﴿ اللَّهُ وَالْجِهَادُ فِي سَبِيْلِهُ করা হয়েছে।
- ৯. হযরত ওবাই ইবনে কাব (রা.) হতে مُرَّفُرُعَّ বণিত আছে- তাকওয়ার কালেমা ছারা يَّ إِلَٰدَ إِلَّا اللَّهُ উদেশা। প্রকাশ থাকে যে, كَلِمُدُ التَّعْوُلِي -এর মধ্যে اَدُنَى تَكَبُّسُ তথা সামান্যতম সম্পর্কের দরদন ইজাফত হয়েছে। অবশ্য ভারা যদি فَمُنْ تَغُوُّمُ উদ্দেশ্য হয় তা হলে اِضَافَتَ خَفَيْقِيَّة

رَأَى دَمُسُولُ السَّلِيهِ ﷺ فِسَى السَّسُومِ عَسَامَ الْحُدَيْبِيَةِ قَبْلَ خُرُوجِهِ أَنَّهُ يَدْخُلُ مَكَّةَ

هُوَ وَاصْحَابُهُ أَمِنِينَ وَيُحَلِّقُونَ وَيُقَصِّرُونَ فَاخْبَرَ بِذٰلِكَ اصْحَابُهُ فَفَرِحُوا فَلُمَّا خَرَجُوا مَعَهُ وَصَدَّهُمُ الْكُفَّارُ بِالْحُدَيْبِيَةِ وَرَجَعُوا وَشَقَّ عَلَيْبِهِمْ ذُلِكَ وَرَابَ بِعُنْصُ الْمُنَافِقِينَ نَزَلَتُ وَقَوْلُهُ بِالْحَقِّ مُتَعَلِّقٌ بِصَدَقَ أَوْ حَالٌ مِنَ الرُّوْبَا ومَا بَعْدَهَا تَغْسِبُرُ لَهَا لَتَدَخُلُنَّ الْمُسْجِدَ الْحَرَامَ إِنْ شَاَّءَ اللَّهُ لِلْتَبَيُّرِك

وَهُمَا حَالَانِ مُقَدَّرَتَانِ لَا تَخَافُونَ ط آبَدًا فَعَلِمَ فِي الصُّلُعِ مَا لَمْ تَعَلَّمُوا مِنَ الصَّلَاجِ فَجَعَلَ مِنْ دُوْنِ ذٰلِكَ أَيِ الدُّخُولِ فَتْحًا قَرِيْبًا . هُوَ فَتْحُ خَيْبَرَ وَتَحَقَّقَتِ

امِنبِنَ مُحَلِّقِينَ رُوْسَكُمْ أَى جَمِينَعَ

ورودها ومُقَصِّرِينَ أَيْ بِعَضَ شُعُورِهَا

هُوَ الَّذِيُّ اَرْسَلَ رَسُولَهُ بِالْهُدِّي وَدِيثِنِ الْحَقِّ لِيُظْهِرَهُ أَيُّ دِيْنَ الْحَقِّ عَلَى الدِّينِ كُلِّهِ ط عَلَى جَمِيْع بَاقِي أَلاَدْيَانِ وَكُفِّي بِاللَّهِ شَهِيدًا . أنَّكَ مُرْسَلُ بِمَا ذُكِر.

الرُّوْيا فِي الْعَامِ الْقَابِلِ.

অনুবাদ :

- 🕮 - اللُّهُ رَسُولُهُ الرُّؤْيَا بِالْحَقِّ عِلَى ٢٧ عَلَمْ اللَّهُ رَسُولُهُ الرُّؤْيَا بِالْحَقِّ عِ স্বপ্রকে যথাযথভাবে সত্যে পরিণত করে বাস্তবায়িত করে দেখিয়েছেন। হুদায়বিয়ার বৎসর [মদীনা হতে] বের হওয়ার পূর্বে নবী করীম 🚐 স্বপ্নে দেখেছিলেন যে, তিনি ও তাঁর সাথীগণ- নির্বিছে মক্কায় প্রবেশ করেছেন- এবং তারা মাথার চুল মুগুচ্ছেন এবং চুল ছোট করছেন। সূতরাং তিনি তাঁর সাহাবীগণকে তা অবগত করালেন ৷ সাহাবী এতদশ্রবণে অত্যন্ত খুশি হলেন। অতঃপর যখন তাঁরা নবী করীম 🚅 🖰 -এর সাথে বের হলেন এবং হুদায়বিয়ায় কাফেররা তাঁদেরকে বাধা প্রদান করল, তখন তাঁরা ফিরে আসলেন। এতে তাঁবা অতান্ত মুর্মাহত হলেন। আর কিছু মুনাফিক নিবী করীম 🚟 -এর স্বপ্নের ব্যাপারে) সংশয় পোষণ করতে শুরু করে। এমতাবস্থায় আলোচা আয়াতগুলো নাজিল হয়। আর আল্লাহর বাণী- بالْحَقَ [শন্দিট] بالْحَقَ ফে'লের সাথে يُتَعَلَقُ হয়েছে ( অথবা, এটা رُؤْرُ হতে عُالُ হয়েছে أ এর পরবর্তী বাক্য এর জন্য তাফসীর [ব্যাখ্যা] হয়েছে। যদি আল্লাহ তা'আলা চান তোমরা অবশ্যই মাসজিদুল হারামে প্রবেশ করবে । এখানে িট্টি টা ্রী। টি বরকতের জন্য হয়েছে। নিরাপদে তোমাদের মাথা মুধানো অবস্থায় অর্থাৎ মাথার সমস্ত চূল এবং চুল কর্তন করা অবস্থায় অর্থাৎ মাথার আংশিক চুল। আর এ শব্দদ্বয় 🛈 🎞 হয়েছে। তোমরা ভীত হবে না। কখনো সুতরাং আল্লাহ তা আলা অবগত হয়েছেন সন্ধির ব্যাপারে যেটা তোমরা জানতে না তার সুফল ও কল্যাণ কাজেই তিনি দান করেছেন তোমাদেরকে তা ব্যতীত - অর্থাৎ প্রবেশ ব্যতীত নিক্টবর্তী বিজয় -তা হলো খায়বরের বিজয়। আর রাসুল 🚟 -এর স্বপ পরবর্তী বৎসর বাস্তবায়িত হয়েছে।

> ২৮. আল্লাহ সেই পবিত্র সন্তা যিনি তাঁর রাসল 🚟 -কে হেদায়েত ও সত্য দীনসহ পাঠিয়েছেন। বিজয়ী করার জন্য তাকে – অর্থাৎ অকাট্য সত্য দ্বীনকে সমস্ত দীনের ——— উপর অর্থাৎ অন্যান্য সমস্ত দীনের উপর। আর সাক্ষাদানকারী হিসেবে আল্লাহ তা'আলাই যথেষ্ট এ ব্যাপারে যে, নিঃসন্দেহে আপনি উল্লিখিত বিষয়াদিসহ প্রেরিত হয়েছেন ।

## তাহকীক ও তারকীব

" تَجَعَلَ مِنْ دُوْدِ دَالِكَ نَتْحًا فَرِمْبًا" - आझार ठा'आलात वाली فَتُولُتُهُ فَجَعَلَ مِنْ دُوْنِ ذَالِكَ فَتَحَا فَرِمِيْبًا . अब गर्भा فَتُعْ مَرِمْبًا वा निकिएवर्जी विक्षश्च बाबा कि वुकात्ना इत्सर्वह व बालात्व आत्नग्रेशन दर्खा विकिन्न मठामठ वर्तिक रख्रह । गर्भा-

- ু এটার দারা খায়বর বিজয় উদ্দেশ্য । এটাই প্রসিদ্ধ মত ।
- এটার দারা মক্কা বিজয় বৃঝানো হয়েছে।
- 🕆 এটার দারা হুদায়বিয়া পরবর্তী সকল বিজয় উদ্দেশ্য ।

. এत सूज् जाल्लाक विक्र . وبالْحَقِّ अद्योद्ध तानी - لَقَدُّ مَسَدَقَ اللَّهُ رُسُولُهُ الرُّزُنَّ بِالْحَقِّ (शालाट विकिन्न महावना विमायान । थया-

- । কুর্ববর্তী صُنَعَلِقُ ফেলের সাথে سُدَق পূর্ববর্তী بِالْحَقَ
- صَدَقَ مُتَكَبِّسًا بِالْحَقِّ -প্র সাথে مُتَعَلِّق হয়েছে। অর্থাৎ بِالْحَقِّ . ﴿
- بَالُحُقِ الْحَقِ عَمْل هَاللهِ عَمْل عَمْل مِنْ الْحَقِ الْحَقِق عَمْل هَاللهِ عَمْل هَاللهِ عَلَى الْحَقِ الْحَقِ اللهِ عَمْل هَا اللهِ عَمْل اللهِ عَمْل هَا اللهِ عَمْل اللهِ عَمْلُ اللهِ عَمْل اللهِ عَمْل اللهِ عَمْل اللهِ عَمْلُهُ عَمْلُهُ عَمْلُ الل
- ग. نَعَدُ طُلُنُ الْمَسْجِة عَمْ اللهِ فَعَلَى अर्थार فَعَلَى عَالِمَ فَعَلَى عَمْل عَلَى الْمُوَمَ اللهِ الْمُحَرَّمُ المَّا لَهُ وَاللهِ عَمْل اللهُ وَمُعَلَى اللهِ مَسْتَعَانِفُ الْعَالِم اللهِ اللهُ وَلَا अर्था و مَعَ النَّمُ عَلَى اللهِ عَمْل مُسْتَعَانِفُ اللهِ مَعْل اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهِ عَمْل اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

কৃতি ইয়েছে যে, হুদায়বিয়ায় গমনের পূর্বে নবী করীম بالْكُونَةُ لَقَدُ صَدَقَ اللَّهُ .... بالْكُونَةُ بَقَدُ صَدَقَ اللَّهُ .... بالْكُونَةُ بَا وَهُوَا اللَّهُ .... بالْكُونَةُ تَعْدَى اللَّهُ .... بالْكُونَةُ تَعْدَى اللَّهُ .... بالْكُونَةُ وَهُ وَهُ اللَّهُ اللَّ

কিন্তু পরবর্তীতে নবী করীম হার্মার করাইশ কাফেরদের সাথে সন্ধিতে আবদ্ধ হলেন এবং সে বৎসরের জন্য মন্ধায় প্রবেশ স্থণিত রেখে হুদায়বিয়ায় ইহরাম ভেদে ফেললেন ও কুরবানির পশুগুলো তথায় জরাই করে ফেললেন, তখন সাহাবীগণ (রা.) বললেন, ইয়া রাস্লাল্লাহ! আপনার স্বপ্নের সত্যতা কোথায়া এ প্রসঙ্গে আল্লাহ তা আলা এ আয়াতখানা নাজিল করেন। লিবাব

ইবনে কাছীর (র.) উল্লেখ করেছেন যে, ষষ্ঠ হিজরির জুলকা দাহ মাসে নবী করীম — বংপু দেখেছিলেন যে, তিনি সাহাবীগণ (রা.)-সহ মক্কায় প্রবেশ করে বায়তুল্লাহর তওয়াফ করেছেন। মদীনা হতে রওয়ানার পূর্বে তিনি সাহাবীগণকে তা অবগতও করেছিলেন। সাহাবীগণের ধারণা ছিল নবী করীম — এ বৎসর অবশাই ওমরা পালন করবেন। কিছু যখন হুলায়বিয়ায় এ মর্মে সন্ধি স্থাপিত হলো যে, মুসলমানগণ এ বৎসর ওমরা পালন করতে পারবে না; বরং আগামী বৎসর বিশেষ বাবস্থাধীনে তারা কাজা ওমরা পালন করবে। তখন বহু সাহাবী ছিধা-ছন্দে পড়ে গেলেন। এমন কি হ্যবত ওমর (রা.) অকপটে নবী করীম — কি জ্ঞেস করেল, ইয়া রাসুলাল্লাহ! আপনি কি আমাদেরকে বদেননি যে, আমরা বায়তুল্লাহে যাবে এবং এর তওয়াফ করব। নবী করীম — বদলেন, হা। তবে আমি কি তোমানে বলছি যে, তুমি এ বৎসরই যাবেগ হযরত ওমর (রা.) বললেন, না। নবী করীম — হযরত ওমর (রা.)-কে বললেন, তুমি অবশাই বায়তুল্লাহে যাবে এবং এর তওয়াফ করবে। হযরত ওমর (রা.) হযরত আরু বকর (রা.)-কেও অনুরূপ প্রশ্ন করেছিলেন এবং তিনি অন্ধ্রপ উত্তর দিয়েছেন, যেমনটি দিয়েছিলেন নবী করীম — ৷ সুতরাং সাহাবায়ে কেরাম (রা.)-এর উক্ত ছিধা-ছব্বকে দূরীভূত করে আলোচা আয়াতখান। নাজিল হয়েছে।

আল্লাহ তা'আলা কেন ইনপাআল্লাহ বলেছেন- অথচ তিনি নিজেই তাঁর ঈমানদার বান্দানেরকে প্রতিশ্রুতি দিয়েছেন : আল্লাহ তা'আলা ইরপান করেছেন- مَنْ مُثَانُ النَّمْ الْمُورَامُ إِنْ شَاءَ اللَّهُ أَشِيْبُكُ وَالْمَا عَلَيْهُ الْمُورَامُ إِنْ شَاءَ اللَّهُ أَشِيْبُكُ الْمُعْرَامُ إِنْ شَاءَ اللَّهُ أَشِيْبُكُ وَاللَّهُ الْمُورَامُ إِنْ شَاءَ اللهُ أَشِيْبُكُ وَاللهُ اللهُ اللهُ

এখন প্রশু হচ্ছে যে, আলোচ্যাংশে তো আল্লাহ তা'আলা নিজেই ঈমানদারগণকে প্রতিশ্রুতি দিয়েছেন যে, তিনি তাদেরকে নিরাপদে-নির্বিঘ্ন মাসজিদুল হারামে প্রবেশ করার সুযোগ করে দেবেন। সূতরাং এতে আরার ইনশাআল্লাহ বলার কি আছে? এটাকে তার ইচ্ছার সাথে শর্তারোপিত করার কি অর্থ হতে পারে?

মুফাসসিরীনে কেরাম এটার তাৎপর্য উল্লেখ করতে যেয়ে লিখেছেন। বকুত আল্লাহ তান্সালা এটার দ্বারা একটি সৃক্ষ বিষয়ের প্রতি ইঙ্গিত করেছেন। তা হলো— মঞ্চার মুশরিকরা হুদায়বিয়ার দিন নিজেদের পেশি শক্তি প্রদর্শন করেছিল। গায়ের জায়ে তারা মুসলমানদের উপর এক অসম চুক্তি চাপিয়ে দেওয়ার প্রয়াস পেয়েছিল। তারা ধরে নিয়েছিল যে, তারা যা চাইবে তাই হবে। আসলে ব্যাপার তা নয়; বরং আল্লাহ তা আলা যা চাইবেন তাই হবে। আর তিনি যা চাইবেন না তা কন্মিনকালেও হবে না, হতে পারে না। আল্লাহ তা আলা যা ইঙ্গা করবেন কেউই তা রুখতে পারবে না। মূলত হুদায়বিয়ার বৎসর মুসলমানগণের মঞ্জা বিজয়ের বিষয়ে আল্লাহ তা আলা ইঙ্গা করেননি, বিধায় তা হয়নি। যদি ইঙ্গা করতেন তা হলে মুসলমানগণ অবশ্যই মঞ্জা বিজয়ের কারতে পারত। আল্লাহ ইঙ্গা করলে কাম্কেরদের সমস্ত দঙ্ক চুর্গ-বিচুর্গ করে দিয়ে তাদেরকে মুসলমানদের হাতে শোচনীয়ভাবে পরাজিত করাতে পারতেন।

মোটকথা, এর দ্বারা আরাহ তা আলা বুঝাতে চেয়েছেন যে, সবকিছুই তাঁর মহান সন্তার ইচ্ছা ও মর্জির উপর নির্ভর্গনিল। ওমরাতুল কাজার ঘটনা অথবা المَّامُ الْمُامُ اللَّهِ الْمُحْرَامُ اللَّهِ অথবা করীম করীম পালন করার জন্য সাহাবীগণ (রা.) সহ মক্কায় গেলেন। একেই ওমরা ভুল কাজা বলে।

ইবনে ইসহাকের বর্ণনানুযায়ী এ ওমরায় ঐসব সাহাবী নবী করীম — এর সাথে ছিলেন যাদেরকে হুদায়বিয়ায় বাধা দেওয়া হয়েছিল। মঞ্চাবাসীরা নবী করীম — এর আগমনের সংবাদ ওনে মাসজিদুল হারাম হতে বের হয়ে দারুল-নদওয়ায় এসে একএ হলো– নবী করীম ও সাহাবীগণ (রা.)-কে দেখার জন্য। তারা পরপর বলাবলি করতে লাগল যে, মুহাম্মদ — এর সাথীগণ খুবই জীর্ণ-শীর্ণও তুখা-নাংগা অবস্থায় আছে। নবী করীম — এটা তনলেন। মাসজিদুল হারামে প্রবেশের পর চাদরের ভেতর হতে তান কাঁধ বের করলেন, যেটা তওয়াফের নির্ধারিত নিয়ম। অতঃপর ইরশাদ করলেন, আজ যারা এ মুশরিকদেরকে তাদের শক্তিমন্তা প্রদর্শন করবে তাদের উপর আল্লাহর রহমত বর্ষিত হোক। এর পর সাহাবীগণ (রা.) সম্মিলিতভাবে নৌড়িয়ে তিন বার তওয়াফ করলেন। ফ্রুকনে ইয়ামানী এবং হজরে আসওয়াদকে চুম্বন করলেন।

ওমরাভূল কাজায় নবী করীম 🚃 যুলহুলায়ফায় এসে ইহরাম বেঁধেছিলেন। তাঁর সঙ্গে কুরবানির পণ্ডও ছিল। মুসলমানগণ তালবিয়া পাঠ করতে করতে মঞ্জায় প্রবেশ করেছিলেন। তাঁদের সাথে মঞ্জায় প্রবেশের সময় ওধুমাত্র খাপে ঢাকা একটি তরবারি ছিল। সতর্কতার খাতিরে মদীনা হতে রওয়ানার সময় কিছু তীর-বল্লমও সাথে ছিল; কিছু সেওলো আজ্ঞ নামক স্থানে রেখে দেওয়া হয়েছে।

এ ওমরাতুল কাজার সময় নবী করীম 🏥 ইহরাম অবস্থায় হযরত মায়মূনা (রা.)-কে বিবাহ করেছেন। ইমরত মায়মূনা (রা.) তার বোন উন্মে ফজল (রা.)-কে তাঁর বিবাহের ব্যাপারে সিদ্ধান্ত গ্রহণের অধিকার প্রদান করেছিলেন। উন্মে ফজল (রা.) ছিলেন হযরত আব্বাস (রা.)-কে বিবাহ প্রদানের উক্ত অধিকার হযরত আব্বাস (রা.) -কে দিয়েছিলেন। আর হয়রত আব্বাস (রা.) নবী করীম 🚟 -এর সাথে তাঁকে বিবাহ দিয়েছিলেন।

কান্তেরদের নেতারা এ সময় মঞ্জা হতে বের হয়ে পড়ল। কেননা এ দৃশ্য তাদের জন্য অসহনীয় ছিল। অন্যান্য মঞ্জাবাসীরা মঞ্জায় অবস্থান করত নবী করীম : বি সাহাবীগণ (রা.)-এর ওমরা পালনের দৃশ্য অবলোকন করল। নবী করীম : বি কুরবানির পণ্ডগুলোকে জী-তুয়া' নামক স্থানে পাঠিয়ে দিয়েছিলেন। তিনি তার উটে আরোহণ করলেন, হযরত আন্দুরাহ ইবনে রাওয়াহা (রা.) উটের লাগাম ধরে তাকে চালান্ছিলেন। আর এভাবে নবী করীম : বি এর স্বপ্ন সত্য হলো, আরাহ তা আলার ওয়াদাপূর্ণ হলো।

রাস্পুরাহ ি তিন দিন মন্ধায় অবস্থান করলেন। তৃতীয় দিন কুরাইশরা হুয়াইতার ইবনে আদুল উজ্জাহর নেতৃত্বে এক প্রতিনিধি দলকে নবী করীম এ এ নিকট পাঠালেন। তারা কুরাইশদের পক্ষ হতে নবী করীম কলেন, কোনামে দিলেন যে, এখন আপনার মুদ্দত তথা সন্ধিস্থিত নির্ধারিত সময় পূর্ণ হয়ে গিয়েছে আপনি চলে যান। রাস্প বিলেন, তোমাদের কোনােরপ অসুবিধা হবে না। আমরা এখানে বিবাহ করে তোজের আয়ােজন করব। তোমাদেরকেও দাওয়াত দেওয়া হবে। কুরাইশরা বলল, তোমাদের দাওয়াতের প্রয়ােজন নেই আমাদের। এর পর সাহাবীগণসহ নবী করীম মদীনার উদ্দেশ্যে যারা করলেন। হয়রত মায়মুনা (রা.)-এর তত্ত্বাবধানের ভার আবু রাফে' (রা.)-এর উপর ন্যন্ত ছিল। তিনি হয়রত মায়মুনা (রা.) নামক স্থানে নবী করীম এব সাহাবীগণন করলেন। তথায় তাঁর সাথে নবী করীম বির্বাহ উদ্বাধিন করলেন। জিলহাজ মাসে মদীনায় এসে পৌছলেন। –িসীরাতে ইবনে হিশাম

এর অর্থ কি? ভবিষ্যতের ঘটনাকে অতীতকাল জ্ঞাপক সীগাহ ঘারাই প্রকাশের হেতৃ কি? : আরাহ তা'আলা ইরশাদ করেছেন- مَنْدَقُ اللّٰهُ رُسُولُهُ الرُّوْكَ অর্থাং "নিঃসন্দেহে আল্লাহ তা'আলা তাঁর রাস্ল عند منذي اللّٰهُ رُسُولُهُ الرُّوْكَ -কে সত্য বপ্ন দেখিয়েছেন।"

مَــَــَىُ কার অর্থ : کُلُبَ "পদটি کُلُبَ" -এর বিপরীত। এমন সংবাদ ও ভাষণ যার সাথে বান্তবতার মিল রয়েছে তাকে مَــَـَـَىُ সতা বলা হয়। পক্ষান্তরে যে সংবাদ ও ভাষণের সাথে বান্তবতার কোনো মিল নাই তাকে বলে کُلُبُ বা মিথ্যা।

নবী করীম হার্ম করে দেখেছিলেন যে, তিনি সাহাবীগণসহ মাসজিদুল হারামে প্রবেশ করেছেন এবং বায়তুল্লাহর তওয়াফ করেছেন। বস্তুত নবীগণের স্বপ্ন হলো ওহী বা প্রত্যাদেশ। সূতরাং নবী করীম এত এত প্রপ্নও ওহী ছিল। নবী করীম বিদ্যাদেশ। সূতরাং নবী করীম হার্ম এবংগ প্রতারণা করার ক্ষমতা শয়তানকে দেওয়া হয়নি। অবশ্য যে বংসর তিনি তা স্বপ্নে দেখেছিলেন সে বংসর তা বাস্তবায়িত হয়নি; বরং তা বাস্তব রূপ লাভ করতে আরো একটি বংসর লেগে গিয়েছিল। সূতরাং সপ্তম হিজরির জুলকা দাহ মাসে ওমরাতুল কাজায় তা বাস্তবায়িত হয়েছিল।

रक ও গুমরায় হলক এবং কসরের হকুম কি? এতদুভয়ের মধ্যে কোনটি উত্তম? : عَلَى [হলক] -এর অর্থ হলো মাথা মুগ্রনো এবং مَصْر (কসর) -এর অর্থ হলো মাথার চুল কর্তন করা। হজ ও গুমরার মধ্যে মাথা মুগ্রনো অথবা চুল কর্তন করা। গুয়াজিব।

ওমরা ও হজের সমান্তি পর্যায়ে হলক বা কসর করা হয়ে থাকে। হলক বা কসর না করা পর্যন্ত হজ ও ওমরার কাজের নিয়ত ইতে মুক্ত হওয়া যায় না। হজ বা ওমরা পালনকারীকে যাবতীয় কার্যাদি শেষ করত হলক বা কসর করে ইহরামের কাপড় খুলতে হয়।

হন্ত ও ওমরা পালনকারীর জন্য হলক বা কসর যেকোনো একটি করলেই চলবে। তবে এতদুভারের মধ্যে হলকই হলো উত্তম, কেননা হাদীস শরীকে এসেছে নবী করীম হ্রু হলককারীর জন্য তিন বার দোয়া করেছেন এবং কসরকারীর জন্য দোয়া করেছেন মাত্র একবার।

সূতরাং হযরত আন্মন্তাহ ইবনে আব্বাস ও আন্মন্তাহ ইবনে ওমর (রা.) হতে বর্ণিত আছে, তাঁরা বলেছেন- হুনায়বিয়ার দিন ক্ষেউ কেউ হলক করল, আবার কেউ কেউ কসর করল। নবী করীম ক্রিম বলেন- আল্লাহ তা'আলা হলককারীদের উপর রহম করুন! সাহাবীগণ (রা.) আরম্ভ করলেন, হে আল্লাহর রাসূল! কসরকারীগণ! তখন নবী করীম ক্রিমে বললেন, আল্লাহ তা'আলা হলক ও কসরকারী উভয়ের উপর অনুগ্রহ করুন!

কাজেই উপরিউক্ত হাদীস হতে সহজেই অনুমান করা যায় যে, হলক করা কসর অপেক্ষা উত্তম।

অনুবাদ :

. अपूरान . و ۲۹ کما قال تَعَالَى مُحَمَّدُ مَسِيداً رسول ۲۹ . کما قال تَعَالَى مُحَمَّدُ مَسِيداً رسول اللَّهِ خَيْرُهُ وَالَّذَنَّنَ مَعَهُ أَيْ اَصْحَالُهُ مِنَ عَلَى الْكُفَّارِ لَا يَرْحَمُونَهُمْ رُحَمَّاءُ بَيْنَ لَهُمْ خَبَرُ ثَانِ أَىْ مُتَعَاطِفُوْنَ مُتَسَوادُّونَ كَالْوَالِدِ مَعَ الْوَلَدِ تَرْيهُمُ تَبْصُرُهُمْ وَكُعًا سُجُدًا حَالَانِ يُبْتَغُونَ مُستَانِفُ بَطْلُبُونَ فَضِلًا مِنَ اللَّه وَرِضُوانًا : سِيْمَاهُمْ عَلَامَتُهُمْ مُبْتَدَأً . . ووو. فِي وَجُوهِهِمْ خَبُرهُ وَهِيَ نُورُ وَبِياضً يُعْرَفُونَ بِهِ فِي الْأَخِرَةِ أَنَّهُمْ سَجَدُوا فِي الدُّنْيِكَا مِّنْ أَثَر السُّجُودِ ط مُتَعَلِقً بِمَا تَعَلَّقَ بِهِ الْخَبُرُ أَيْ كَائِنَةً وَأُغُرِبَ حَالًا مِنْ ضَمِيْرِهِ الْمُنْتَقِيلِ إِلَى الْخَبِر ذُلِكَ آي الْوَصْفُ الْمَذُكُورُ مَشَلُهُ صِفَتُهُمْ فِي التَّوريةِ ع مُبتَداً وَخُبره ومَثَلُهُم فِي الْإِنْجِيْلِ عِ مُبْتَداأً خُبُرُهُ كَسَزَرْعِ اَخْسَرَجَ شَسِطُساَه ُ بِسُسِكُسُونِ السطَّاءِ وَفَتَحْجِهَا فَرَاحُهُ فَأَزَّرُهُ بِالْمَدِّ وَالْفَصْرِ قَوَّاهُ وَاعَانَهُ فَاسْتَغَلَّظَ غَلَظٌ فَاسْتَهٰى قَسَوِّى وَاسْتَسَعَامَ عَسَلَى سُوْقِهِ الْصُولِهِ جَمْعُ سَاقٍ .

আটা মুবতাদা আল্লাহর রাসূল এটা তার খবর এবং যারা তাঁর সঙ্গে রয়েছেন অর্থাৎ তাঁর ঈমানদার সঙ্গীগণ এটাও মুবতাদা। এর খবর হলো− অতি কঠোর পাষাণ হাদয়ের কাফেরদের প্রতি তারা কাফেরদের উপর দয়া করেন নাঃ পরস্পরের মধ্যে সহানুভৃতিশীল দয়ালু এটা দ্বিতীয় খবর: পরস্পরের প্রতি স্নেহ-মমতাপূর্ণ বন্ধু ভাবাপনু : যেমন পিতা সন্তানের প্রতি হয়ে থাকেন। তুমি তাদেরকে দেখবে-অবলোকন করবে তাদেরকে রুকু ও সিজদারত-এতদুভয় 🕹 হয়েছে। তারা কামনা করে এটা স্বতন্ত্র বাক্য, তালাশ করে আল্লাহর করুণা এবং সন্তোষ, তাদের চিহ্ন তাদের আলামত- এটা মুবতাদা। তাদের চেহারায় বিদ্যমান, এটা তার খবর ৷ আর তা হলে আলো ও গুত্রতা যা দ্বারা আথিরাতে তাদের পরিচয় পাওয়া যাবে যে, তারা পৃথিবীতে (থাকাকালে) সিজদা فِيْ رُجُوْمِهِمْ अर्था९ مِعَامِ करत्राह । अञ्चल विक्नात विक्-যার সাথে হুরেছে এটাও ঠিক তার সাথেই حَالً शत्रर्रे द्रार्रह । आत जा दरला مُتَعَلَقُ -এর ই'রাব দেওয়া হয়েছে; সেই যমীরের দরুন, যা খবরের দিকে রুজু করেছে। তা অর্থাৎ উল্লিখিত গুণাবলি [তাদের এমন] গুণাবলি সিফাভ যার উল্লেখ রয়েছে তাওরাতে – এটা মুবতাদা ও খবর এবং তাদের এমন গুণাবলি যার উল্লেখ রয়েছে ইঞ্জীলে এটাও মুবতাদা এবং খবর। <u>এমন একটি কৃষি ক্ষেতের</u> ন্যা<u>য়</u> যে তার অঙ্কুর বের করে। 🛍 শব্দটির 🕒 অক্ষরটি জযম ও যবরযোগে উভয়ভাবে পড়া যায়। অর্থাৎ তার অঙ্কুর। অতঃপ্র এটাকে দৃঢ় করছে। 🦼 শব্দটি মদসহ ও মদ ছাড়া দুভাবেই পড়া যায়। এটাকে সুদৃঢ় করেছে। ফলে এটা হাই-পুষ্ট\_হয়েছে। মোটা ও তরতাজা হয়েছে। অতঃপর তা সোজা হয়েছে-শক্তিশালী হয়েছে এবং সোজা হয়ে দাঁড়িয়েছে নিজের কাণ্ডের উপর তার মূলের উপর- 🚰 শব্দটি 🖔 🗀 -এর বহুবচন :

يُعْجِبُ الزُّرَاعَ أَيْ زِرَاعَهُ لِحُسْنِهِ مِثْلُ الصَّحَابَةِ رَضِىَ اللَّهُ عَنْهُمْ بِلْلِكَ لِاَنَّهُمْ بَكَوُّوا فِيْ قِلَّةٍ وَضُعْفٍ فَكَثُرُوا وَقُوُّوا عَلْى اَحْسَنِ الْوُجُوهِ لِيَنغِيْظَ بِهِمُ الْكُفَّارُ ط مُتَعَلِّقُ بِمَحْدُونِ دَلَّ عَلَيْهِ مَا قَبْلَهُ أَيْ شَبِهُوْ ايِلْلِك وَعَدَ عَلَيْهِ مَا قَبْلَهُ أَيْ شَبِهُوْ ايِلْلِك وَعَدَ اللَّهُ الَّذِينَ أَمْنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحٰيِ مِنْهُمْ أَي الصَّحَابَةِ لِبَيَانِ الْجِنْسِ لا لِللَّهُ الْمِنْ بَعْدَهُمْ أَيضًا فِي الصَّفَةِ السَّدُكُورَةِ مَنْ غَفِرَةً وَآخَرًا عَظِيْمًا. السَّدُكُورَةِ مَنْ غَفِرَةً وَآخَرًا عَظِيْمًا. অনুবাদ: কৃষকদেরকে তা মুগ্ধ করে দেয়। অর্থাৎ তার সৌন্দর্য দর্শনে কৃষক অভিভৃত ও খশি হয়ে পড়ে : এর দ্বারা সাহাবীগণের উদাহরণ পেশ করা হয়েছে। কেননা তাঁদের যাত্রা শুরু হয় সংখ্যার স্বল্লতা ও দর্বলতা নিয়ে। অতঃপর তাঁদের সংখ্যা বৃদ্ধি পেল এবং তাঁরা অত্যন্ত চমৎকার শক্তিমন্তার অধিকারী হলেন : যাতে তাঁদের দ্বারা কাফেরদেরকে ক্রোধানিত করতে পারেন এটা একটি উহ্য হয়েছে, পূর্ববর্তী বাক্যের দ্বারা তা বোধগমা হয় অর্থাৎ তাদেরকে সেটার সাথে তুলনা করা হয়েছে। প্রতিশ্রুতি দিয়েছেন আল্লাহ তা'আলা ঐসব লোকদেরকে যারা ঈমান এনেছে এবং সংকার্যে আত্মনিয়োগ করেছে তাদের মধ্য হতে অর্থাৎ সাহাবীগণ (রা.), এখানে 💪 জাতীয়তা বর্ণনার জন্য হয়েছে-অংশবিশেষ বঝানোর জন্য হয়নি : কেননা তাদের সকলের মধ্যেই উক্ত গুণ বিদ্যমান। মাগফিরাত ও মহা বিনিময়ের অর্থাৎ জান্লাত। সাহাবীগণের পরবর্তী লোকদের জনাও মাগফিরাত ও জানাত রয়েছে- যা অন্যান্য আয়াত দারা সাব্যস্ত হরেছে :

#### তাহকীক ও তারকীব

مُحَمَّدُ رَسُولُ اللّٰهِ अञ्चादत वानी : " فَحُمَّدُ رَسُولُ اللّٰهِ وَالَّذِيْنَ مَكَدُ اللّٰهِ وَالَّذِيْنَ مَكَدُ اللّٰهِ وَاللَّذِيْنَ مَكَدُ اللّٰهِ عَلَيْهُ مُحَمَّدٌ رَسُولُ اللّٰهِ वाकाह : قَوْلُمُهُ مُحَمَّدٌ مَرُنُوعُ वाकाह : قَالُمُ مُرْفُوعُ عَلَيْهُ مَرُفُوعُ वाकाह : مَحَدُّ مَرُفُوعُ वाकाह : مَحَدُّ مَرُفُوعُ वाकाह : قَالُمُ مَرُفُوعُ عَلَيْهُ مَرُفُوعُ वाकाह : قَالُمُ مَرُفُوعُ عَلَيْهُ مَرُفُوعُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّ

- هُوَ اللَّهِ عُورًا اللَّهِ عُرَاللَّهُ مُرَاللَّهُ عُرُولًا اللَّهِ अवर्णाना ववर مُدَّاللَّهُ का राजिन स्ता

هُوَ مُحَمَّدُ رُسُولُ اللّٰهِ اللّٰذِي سَبَقَ ذِكُرُهُ الخ - पून वाकाि रत- وَمُثِنَدُا مُحَدُّونُ عَاهَا عَاهَ مُحَمَّدُ رُسُولُ اللّٰهِ عَلَيْهُ وَسُولُ اللّٰهِ عَلَيْهُ وَسُولُ اللّٰهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ اللّٰهِ عَلَيْهِ عَل عَلَيْهِ عَل

এবানে -এর দ্বারা কি উদ্দেশ্য করা হয়েছে? এ ব্যাপারে মুফাসসিরগণ বিভিন্ন মতামত ব্যক্ত করেছেন-

- ২. এর ছারা সিজ্ঞানর দীর্ঘতার কারণে নামাজির শরীরে সিজ্ঞানে স্থানসমূহে যেই চিহ্ন পড়ে থাকে তাকে বুঝানো হয়েছে। হাদীস শরীফে বর্ণিত রয়েছে مِنْ كَثَرَ صَلَّوتُهُ بِاللَّبِيلِ حَسَّنَ رَجُهُمْ بِالنَّهُمْ وَالنَّهُمَا وَ عَالَى عَالَى عَالَى الْمُعَالِّمُ اللَّهُمُ اللَّهُمَا اللهُ الل

- ৩. শহর ইবনে হাওশাব (র.) বলেছেন, [পরকালে] সিজদার চিহ্নসমূহ পূর্ণিমার রাত্রির চন্দ্রের ন্যায় উচ্জ্বল হবে।
- মুজাহিদ (র.) বলেছেন, এর দ্বারা কুর্নির্ক্ত এবং কুর্কিন উদ্দেশ্য ।
- ৫. সাঈদ ইবনে জোবায়ের (রা.)-এর মতে এর দ্বারা সিজদার মাটি যা কপালে লেগে থাকে, ডাকে বুঝানো হয়েছে :
- ं स्राप्त مُنَكَبِّنَ विशास كَانِنَةً खण شِيْه فِعْل قع عَمْل مِنْ عَلَى السُّجُورِ वकि قولُهُ مِنْ أَثَرِ السُّجُورِ वकि وَمِنْ أَثَرِ السُّجُورِ विशास का مُنَكِّرٌ مَزْمُرُعُ أَوْ ذَالِكَ مَنَالُهُمْ فِي الشَّوْرِيةِ वाहास्त तानी : هَوْلُهُ ذَالِكَ مَنَالُهُمْ فِي الشَّوْرِيةِ वाहास्त तानी فِي الشَّوْرِيةِ वाहास्त तानी क्रा प्राप्त हैं हिंदि काना प्रविचान जवर भतवडी वाहा जव خَبْرُ क्रायह ।
- এর মধ্য একাধিক এর মধ্য । আরাহর বাণী مُحَمَّدُّ رَسُّرِلُ اللّٰهِ وَالَّذِينَ مُعَمَّ أَضِدًا مُ عَلَى الخ কেরতে রমেছে। যথা-
- ১. জমহর কারীগণের মতে أَشِدًا أُو এর হামঘাহ অক্ষরটি হবে।
- ২. হ্যরত হাসান (রা.)-এর মতে أَنْسُدًا -এর হাম্যা অক্ষরটির উপর نَصْب হবে ١
- -अत यर्था निम्नवर्गिक क्राजिनपुर विनायान : فَعُولُهُ شَطَّاءُ '-आत्तारत वानी : فَوَلُهُ شَطَّاهُ
- ১. জমহর কারীগণ "১" অক্ষরটির উপর সাকিন দিঁয়ে 🛍 পড়েছেন।
- ২. জুহরী ও ইবনে আবু ইসহাক হামযা বাদ দিয়ে 🕰 🕹 পড়েছেন।
- ইবনে কাসীর (র.) ও জাকওয়ান (র.)-এর উপর জবর দিয়ে 🗘 ক্রিডেছেন।
- ৪. আনাস, নসর ইবনে আসেম ও ইয়াহইয়া ইবনে আদাব (র.) এটাকে 🍰 -এর অনুরূপ 🏄 পড়েছেন।

#### প্রাসঙ্গিক আঙ্গোচনা

আয়াতের সাথে সংশ্লিষ্ট ঘটনা : পূর্বেই ব্যক্ত করা হয়েছে যে, নবী করীম হারতে ওসমান (রা.)-কে মঞ্চার মুশরিকদের নিকট পাঠিয়ে দিলেন। উদ্দেশ্য ছিল তাদেরকে জানিয়ে দেওয়া যে, মুসলমানগণ গুধুমাত্র বায়তুল্লাই জিয়ারত ও ওমরা পালনের জন্য এসেছে। এ ছাড়া তাদের অন্য কোনো উদ্দেশ্য নেই। কিন্তু হঠাৎ সংবাদ আসন, কুরাইশ মুশরিকরা হয়রত ওসমান (রা.)-কে হত্যা করেছে। এতে নবী করীম ও সাহাবীগণ ধুবই মর্মাহত হলেন। রাস্লে করীম একটি বাবলা গাছের তলদেশে সাহাবীগণ (রা.) হতে এ মর্মে বাইয়াত গ্রহণ করলেন যে, তাঁরা মৃত্যু পর্যন্ত মুদ্ধ করবেন এবং কোনো অবস্থাতেই যুদ্ধ হতে পশ্চাদপসরণ করবেন না। মোটকথা, তারা হয়রত উসমান (রা.) হত্যার প্রতিশোধ নিরেই ছাড়বেন। কিন্তু হয়রত ওসমান (রা.)-এর হত্যার সংবাদ সত্য ছিল না। মুশরিকরা তাঁকে বন্দী করেছিল মাত্র। অতঃপর তিনি সশরীরে ফিরে আসলেন।

এ দিকে সন্ধির ব্যাপারে আলোচনা করার জন্য সুহাইল ইবনে আমর নবী করীম — এর নিকট আসল। সে অনেকগুলো অসম শর্ত মুসলমানদের উপর চাপিয়ে দিল। নবী করীম — শান্তির খাতিরে সবকিছু অকপটে মেনে নিজন। সির্কি চুক্তি নিখার সময় হযরত আলী (রা.) মুহাখাদুর রাস্পুলাই — লিখলে তাদের পক্ষ হতে ঘোর আপন্তি উঠল। তারা মুহাখাদুর রাস্পুলাই — লিখলে তাদের পক্ষ হতে ঘোর আপন্তি উঠল। তারা মুহাখাদুর রাস্পুলাই — এব পরিবর্তে মুহাখাদুর রাস্পুলাই লিখতে বাধ্য করল। এমন কি চুক্তিপত্রে বিসমিল্লাই লিখাও তারা বরদাশত করল না। সন্ধির সমুদায় শর্তারলি এমন ছিল যে, তা মুসলমানগণের পক্ষে মেনে নেওয়া ছিল অতান্ত অকার্যকর। যাদের সাথে যুদ্ধ করে জীবন দিতে সাহাবীগণের যে, তা মুসলমানগণের পক্ষে মেনে নেওয়া ছিল অতান্ত অকার্যকর। যাদের সাথে যুদ্ধ করে জীবন দিতে সাহাবীগণের (রা.)—এর অত্তর মোটেই সায় দিছিল না। হযরত ওমর (রা.)ও ক্ষেতে দুঃখে নবী করীম — এক সাথে নাল স্বাধ্য করে বাছিল না। হয়বত ওমর (রা.)ও ক্ষেতে ভারির করিয় লাকে করে বাছিল করা বাছিল না। হয়বত ওমর (রা.) পাশ্টা প্রশু রাখলেন, তা হলে নতজানু হয়ে সন্ধি করার কি হত্তে থাকতে পারে। কিন্তু এত কিছুর পরও সন্ধির অন্তর্নিহিত কল্যাণের প্রতি লক্ষ্য করে শান্তি ও সমধোতার খাতিরে নবী করীম — তা মেনে নিয়েছেন। সূত্রাং উপরিউক প্রেক্ষাপটকে সামনে রেখে অব্র আয়াতিট নাজিল করে দুটি বিষয়ের উপর আলোকপাত করা হয়েছে। যথা—

- ১ অত্ত আয়াতে সাহাবায়ে কেরাম (রা.)-কে সাজুনা দান করত তাঁদের প্রশংসা করা হয়েছে। হয়রত মূহাখদ ৄৄ য় আয়াহর পক্ষ হতে সতা রাসুল হিসেবে আগমন করেছেন তা সুল্পইতাবে ঘোষণা করে দেওয়া হয়েছে এবং এ বাগারে সকল ছিবা-ছবেশুর অবসান করা হয়েছে। মুসলমানদের উপর আল্লাহ তা'আলা অসপৃষ্ট হয়ে একটি অপমানজনক সিরি য়ে তাদের চালিয়ে দেওয়া হয়েলি; বরং আল্লাহ তা'আলা সাহাবীগণের উপর সম্পূর্ণ সভুই রয়েছেন এবং উক্ত সদ্ধির য়ধ্যে বিশেষ হিকমত নিহিত রয়েছে⊢ তা জানিয়ে দেওয়া আল্লাহ তা'আলার ইচ্ছা।
- ২. মুশরিকরা যে, নবী করীম -কে রাসূল বলে মেনে নিতে অপীকার করেছে অত্র আয়াতে তা খওন করে আরাহ তা'আলা তাকে রাসূল হিসেবে আখ্যায়িত করেছেন। সূতরাং আরাহ তা'আলা যখন হযরত মুহাম্ম -কে রাসূল হিসেবে ঘোষণা করেছেন তখন মুশরিকরা কি বলল না বলপ, কুরাইশরা তাকে রাসূল হিসেবে পীকার করল কি করব না তাতে তার কিছু যায় আসে না। কয়ায়ত পর্যন্ত সারা বিশ্বে তিনি রাসূল হিসেবেই পরিচিত থাকবেন। এমন কি পরকালেও তাকে রাসূল হিসেবেই সম্বোধন করা হবে।

্যাটকথা, আলোচ্য আয়াতের মাধ্যমে আল্রাহ তা'আলা হুদায়বিয়ার ঘটনার প্রতি ইন্ধিত করেছেন। এর দ্বারা একদিকে মুশরিকদের বক্তব্যকে খণ্ডন করা হয়েছে এবং অপরদিকে মুসলমানদেরকে সান্তুনা দেওয়া হয়েছে।

والمناق والم

থান থেকে সাহাবাযে কেরামের গুণাবলি বর্ণিত হচ্ছে। যদিও এতে সর্বপ্রথম হুদায়বিয়া ও কৈটুন বুলিও এতে সর্বপ্রথম হুদায়বিয়া ও ক্রিভ্রানে অংশগ্রহণকারী সাহাবীদেরকে সম্বোধন করা হয়েছে; কিন্তু ভাষার ব্যাপকভার দরুন সকল সাহাবীই এতে দধিন আছেন। কেননা, সবাই তাঁর সহচর ও সঙ্গী ছিলেন।

সাহাবারে কেরামের গুণাবলি, শ্রেষ্ঠত্ব ও বিশেষ লক্ষণাদি : এ স্থলে আল্লাহ তা আলা রাস্লুল্লাহ 🚃 -এর রিসালত ও তাঁর দীনকে সকল ধর্মের উপর জয়যুক্ত করার কথা বর্ণনা করে সাহাবায়ে কেরামের গুণাবলি, শ্রেষ্ঠত্ব ও বিশেষ লক্ষণাদি ব্স্তারিতভাবে উল্লেখ করেছেন। এতে একদিকে হুদায়বিয়ার সন্ধির সময় গৃহীত তাঁদের কঠোর পরীক্ষার পুরস্কার আছে। কেননা, অন্তরগত বিশ্বাস ও প্রেরণার বিরুদ্ধে সন্ধি সম্পাদিত হওয়ার ফলে ওমরা পালনে ব্যর্থতা সত্ত্বেও তাদের এতটুকু প্দশ্বলন হয়নি; বরং তারা নজিরবিহীন আনুগত্য ও ঈমানী শক্তির পরিচয় দেন। এছাড়া সাহাবায়ে কেরামের গুণাবলি ও ন্ষণাদি বিস্তারিত বর্ণনা করার মধ্যে এ রহস্য নিহিত থাকাও বিচিত্র নয় যে, রাসূলুল্লাহ 🚟 -এর পর দুনিয়াতে আর কোনো ন্বী রাসূল প্রেরিত হবেন না। তিনি উন্মতের জন্য কুরুআনের সাথে সাহাবীদেরকে নমুনা হিসেবে ছেড়ে যাবেন এবং তাঁদের অনুসরণ করার আদেশ দেবেন। তাই কুরআনও তাঁদের গুণাবলি ও লক্ষণাদি বর্ণনা করে মুসলমানদেরকে তাঁদের অনুসরণে ীয়ুদ্ধ করেছে। এ স্থলে সাহাবায়ে কেরামের সর্বপ্রথম যে গুণ উল্লেখ করা হয়েছে, তা এই যে, তাঁরা কাফেরদের মোকাবিলায় <sup>ন্</sup>য়-কঠোর সর্বক্ষেত্রেই প্রমাণিত হয়েছে। তাঁরা ইসলামের জন্য বংশগত সম্পর্ক বিসর্জন দিয়েছেন। হুদায়বিয়ার ঘটনায় বিশেষভাবে এর বিকাশ ঘটেছে। সাহাবায়ে কেরামের পারম্পরিক সহানুভৃতি ও আত্মত্যাগের উচ্জ্বল দৃষ্টান্ত তখন প্রকাশ পিয়েছে, যখন মুহাজির ও আনসারদের মধ্যে ভ্রাতৃত্ব বন্ধন প্রতিষ্ঠিত হয় এবং আনসাররা তাঁদের সবকিছুতে মুহাজিরদেরকে ২ংশীদার করার আহবান জানায়। কুরআন সাহাবায়ে কেরামের এই গুণটি সর্বপ্রথম বর্ণনা করেছে। কেননা এর সারমর্ম এই ্র. তাঁদের বন্ধুত্ব ও শত্রুতা, ভালোবাসা অথবা হিংসাপরায়ণতা কোনো কিছুই নিজের জন্য নয়, বরং সব আল্লাহ্ তা'আলা ও ोंद दाসূলের জন্য হয়ে থাকে। এটাই পূর্ণ ঈমানের সর্বোচ্চ ন্তর। সহীহ বুখারী ও অন্যান্য হাদীসগ্রন্থে আছে- مَنْ أَحَبُ الِلَّهِ অর্থাৎ যে ব্যক্তি তার ভালোবাসা ও শক্রতা উভয়কে আল্লাহর ইচ্ছার অনুগামী করে দেয়. وَٱبْغَضُ لِلَّهِ فَكَدِ الشَّكْمَلُ إِلْمَاتُ ্র তার ঈমানকে পূর্ণতা দান করে। এ থেকে আরো প্রমাণিত হয় যে, "সাহাবায়ে কেরাম কাফেরদের মোকাবিলায় কঠোর ছিলেন এ কথার অর্থ এই যে, এ স্থলে আত্মীয়তা, বন্ধুত্ব ইত্যাদি সম্পর্ক এ কাজে অন্তরায় হয় না, পক্ষান্তরে দয়া-দাক্ষিণ্যের لاَ يَنْهَاكُمُ اللَّهُ ...... أَنْ تَبَرُّوهُمْ رَنُفْسِطُواً إِلَيْهِمْ -वाभात छा त्रग्रः कूत्रजात्मत कग्रमाना এই यে-

অর্থাৎ যেসব কাফের মুসলমানদের বিপক্ষে কার্যত যুদ্ধরত নয়, তাদের প্রতি অনুকম্পা প্রদর্শন করতে আল্লাহ তা'আলা নিষেধ করেন না। রাস্পুলে কারীম 🏥 ও সাহাবায়ে কেরামের অসংখ্যা ঘটনা এমন পাওয়া যায়, যেগুলোতে দুর্বন, অক্ষম অথবা অভারগ্রস্ত কাফেরদের সাথে দয়া-দাক্ষিণামূলক ব্যবহার করা হয়েছে। তাদের ব্যাপারে ন্যায় ও সুবিচারের মানদও প্রতিষ্ঠিত রাখার ব্যাপক আদেশ রয়েছে। এমন কি, রণাঙ্গনেও ন্যায় ও ইনসাফের পরিপন্থি কোনো কার্যক্রম ইসলামে বৈধ নয়:

সাহাবায়ে কেরামের হিতীয় গুণ এই বর্গিত হয়েছে যে, তাঁরা সাধারণত রুকু-সিজ্ঞদা ও নামাজে মশগুল থাকেন। তাঁদেবকে অধিকাংশ সময় এ কাজেই লিপ্ত পাওয়া যায়। প্রথম গুণটি পূর্ণ ঈমাদের আলামত এবং ছিতীয় গুণটি পূর্ণ সামালের পরিচায়ক। কারণ আমলসমূহের মধ্যে সর্বশ্রেছ হচ্ছে নামাজ গুলির ক্রিটারক। কারণ আমলসমূহের মধ্যে সর্বশ্রেছ হচ্ছে নামাজ গুলির জীবনের এমন ব্রত হয়ে গেছে যে, নামাজ ও সিজ্ঞদার বিশেষ চিহ্ন তাঁদের মুখমগুলে উদ্ভাসিত হয়। এবানে 'সিজ্ঞদার চিহ্ন' বলে সেই ন্রের আভা বোঝানো হয়েছে, যা দাসতু এবং বিনয় ও নম্রভার প্রভাবে প্রত্যেক ইবাদতকারীর মুখমগুলে প্রত্যক্ষ করা হয়। কপালে সিজ্ঞদার কালো দাগ বোঝানো হয়েনি। বিশেষত ভাহাজ্জ্দ নামাজের ফলে উপরিউক্ত চিহ্ন খুব বেশি ফুটে উঠে। ইবনে মাজার এক রেওয়েতে রাস্লুল্রাহ কলেন দামাজ করে রেওয়েতে রাস্লুল্রাহ কলেন দামাজ পড়ে, দিনের বেলায় তার চেহারা শুন্দর আলোকাজ্জ্ল দৃষ্টিগোচর হয়। হযরত হাসান বসরী (র.) বলেন, এর অর্থ নামাজিদের মুখমগুলের সেই নূর, যা কিয়ামতের দিন প্রকাশ পাবে।

তিন্দু কিন্তু বিশ্ব সাহাবায়ে কেরামের সিজানা ওঁ নামাজের যে আলামত বর্ণনা করা হয়েছে, আলোচ্য আয়াতে বলা হয়েছে (ম, তাঁনের এই দৃষ্টান্তই তাওরাতে বর্ণনা করা হয়েছে। আলামত বর্ণনা করা হয়েছে, আলোচ্য আয়াতে বলা হয়েছে (ম, তাঁনের এই দৃষ্টান্তই তাওরাতে বর্ণনা করা হয়েছে। এরপর বলা হয়েছে (ম, ইঞ্জীলে তাঁদের আরা একটি দৃষ্টান্ত উল্লিখিত হয়েছে। তা এই যে, তাঁরা এমন, যেমন কোনো কৃষক মাটিতে বীজ বপন করে। এথমে এই বীজ একটি ক্ষুদ্র সুচের আকারে নির্গত হয়। এরপর তা থেকে ভালপালা অন্ধুরিত হয়। অতঃপর তা আরো মজবুত ও শক্ত হয় এবং অবশেষে শক্ত কাও হয়ে যায়। এমনিভাবে নবী করীম ——এর সাহাবীগণ তরুতে খুবই নগণ্য সংখ্যক ছিলেন। এক সময়ে রাস্লুরাহ —— বাতীত মাত্র তিনজন মুসলমান ছিলেন। আর তাঁরা হলেন পুরুষদের মধ্যে হয়রত আলু বকর (রা.), নারীদের মধ্যে হয়রত খাদিজা (রা.) ও বালকদের মধ্যে হয়রত আলী (রা.)। এরপর আন্তে আন্তে তাঁদের সংখ্যা বাড়তে থাকে। এমন কি, বিদায় হজেব সময় রাস্লুরাহ —এর সাথে হক্তে অংশগ্রহণকারী সাহাবীদের সংখ্যা দেড় লক্ষের কছাকছি বর্ণনা করা হয়।

আলোচ্য আয়াতে তিনটি সম্ভাবনা রয়েছে। যথা-

- এ পাঠবিরতি করা এবং মুখমগুলের নূরের দৃষ্টান্ত তাওরাতের বরাত দিয়ে বর্ণনা করা। এরপর سَـُ لَهُوْرَاءِ . এ পাঠবিরতি না করা তখন অর্থ এই হবে যে, সাহাবায়ে কেরামের দৃষ্টান্ত সেই চারাগাছের ন্যায়, যা ওকতে খুবই দুর্বল হয়। এরপর আন্তে আন্তে শক্ত কাও বিশিষ্ট হয়ে যায়।
- ولى السَّوْرِيَّةِ এ পাঠবিরতি না করা, বরং ولى الْإِنْمِيسُلِ এ পাঠবিরতি করা । অর্থ এই হবে ে মুখমএলের ন্রের সাবান্ত করা ।
- وَ لَيُ التَّرْبُونِ وَ وَ مَهُ اللهِ وَ مَهُ اللهِ وَ مَالْمُونِ وَ مَا اللهِ وَ مَا اللهِ وَ مَا اللهِ وَ اللهُ وَ مَا اللهِ وَ اللهُ وَاللهُ وَ اللهُ وَاللهُ وَالللهُ وَاللهُ وَالللهُ وَالللهُ وَاللهُ وَاللهُواللهُوالللهُ وَالللهُ وَالللهُوالِمُوالللللهُ وَالللهُوالِمُوالِ

বর্তমান যুগের তাওরাত ও ইঞ্জীলেও অসংখ্য পরিবর্তন সত্ত্বেও নিমন্ত্রপ ভবিষয়ঘণী বিদামান রয়েছে— খোদাওন্দ দিনা থেকে আগমন করলেন এবং শায়ীর থেকে তাদের কাছে যাহির হলেন। তিনি ফারান পর্বত থেকে আগ্যপ্রকাশ করলেন এবং দশ হান্তার পরিত্র লোক তার সাথে আসলেন। তার হাতে তাদের জন্য একটি অগ্নিদীপ্ত শারিয়ত ছিল। তিনি নিজের লোকদেরকে খুব ভালোবাদেন। তার সব পরিত্র লোক তোমার হাতে আছে এবং তোমার চরণের কাছে উপবিষ্ট আছে। তারা তোমার কথা মানবে। —তিওবাত: বাবে ইক্তরা।

পূর্বেই বলা হয়েছে যে, মক্কা বিজয়ের সময় সাহাবায়ে কেরামের সংখ্যা ছিল দশ হাজার। তাঁরা ফারান থেকে উদিত দীন্তিমুয় মহাপুক্ষের সাথে 'ধলীলুরাহ' শহরে প্রবেশ করেছিলেন। তাঁর হাতে অগ্নিদীন্ত শারীয়ত থাকবে বলে দুর্নিটিন এই এই এই এই প্রায়ে এর পূর্ব বিবরণ লিপিবন্ধ রয়েছে। এই গ্রন্থটি মাওলানা রহমাতুরাহ কিরানতী (র.) খ্রিস্টান মতবাদের স্বরূপ উদযাটন করার জন্য ফিন্ডার নামক পদ্রীর জবাবে লিখেছিলেন। এই গ্রন্থই ইঞ্জীলে বর্ণিত দৃষ্টান্ত এভাবে উল্লেখ করা হয়েছে, সে তাদের সামনে আরও একটি দৃষ্টান্ত পেশ করে বললে, আকাশের রাজত্ব সরিষার দানার মতো, যাকে কেউ ক্ষেত বপন করে। এটা ক্ষুদ্রতম বীজ হলেও যখন বেড়ে যায়, তখন সব সবজির চাইতে বড় এমন এক বৃক্ষ হয়ে যায়, যার ডালে পাখী এসে বাসা বাঁধে। - ইঞ্জীল: মাতা।

ইঞ্জীল মরকাসের ভাষা কুরআনের ভাষার অধিক নিকটবর্তী। তাতে আছে, সে বলল, আল্লাহর রাজত্ব এমন, যেমন কোনো বাকি মাটিতে বীজ বপন করে এবং রাত্রিতে নিদ্রা যায় ও দিনে জাগ্রত থাকে। বীজটি এমনভাবে অঙ্কুরিত হয় ও বেড়ে যায় যে, মনে হয় মাটি নিজেই বৃঝি ফলদান করে। প্রথমে পাতা, এরপর শীষ, এরপর শীষে তৈরি দানা। অবশেষে যখন শস্য পেকে যায়, তখন সে অনতিবিলম্বে কাঁচি লাগায়। কোননা কাটায় সময় এসে গেছে। –ইিযহারুল হক খ. ৩, ৩১০ পৃ.] আকাশের রাজত্ব বলে যে শেষ নবীর অভ্যুদ্য বোঝানো হয়েছে। তা তাওরাতের একাধিক জায়গা থেকে বোঝা যায়।

ভাগেৰেকে দুৰ্বলভাৱ পৰ্ব শক্তি এবং সংখ্যাধ্বভাৱ তা আলা সাহাবায়ে কেরামকে উদ্বিখিত গুণে গুণান্থিত করেছেন এবং তাদেরকে দুৰ্বলভাৱ পর শক্তি এবং সংখ্যাধ্বভাৱ পর সংখ্যাধিকভা দান করেছেন, যাতে এগুলো দেখে কাফেরদের অন্তর্জালা হয় এবং তারা হিংসার অনলে দশ্ধ হয়। হযরত আবু ওরওয়া যুবায়রী (র.) বলেন, একবার আমরা ইমাম মালেক (র.)-এর মজলিসে উপস্থিত ছিলাম। জনৈক ব্যক্তি কোনো একজন সাহাবীকে হয়ে প্রতিপন্ন করার উদ্দেশ্য কিছু বজবা রাখন। তখন ইমাম মালেক (র.) উপরিউক্ত আয়াভটি পূর্ণ তেলাওয়াত করে যখন المنظم المنظم المنظم পর্যন্ত কোনে একজন সাহাবীর প্রতি ক্রোধ আছে, সে এই আয়াতের শাব্রি লাভ করবে। - [কুরতুরী]

ইমাম মালেক (র.) একথা বলেননি যে, সে কাফের হয়ে যাবে। তিনি বলেছেন যে, সেও এই শান্তি লাভ করবে। উদ্দেশ্য এই যে, তার কান্সটি কাফেরদের কাজের অনুরূপ হবে।

- अवागि अथात गवा गए वर्गनाम्लक । अर्थ अहे या, यात्रा विश्वाम हानक तरत ७ मरकर्म करत आहार जाणाल जात्र कर्मा अर्थ पुतकारत अराम मिरारका । अर्थ अहे या, यात्रा विश्वाम हानम करत ७ मरकर्म करत आहार जाणाल जात्मतर क्या ७ मरा पुतकारत अराम मिरारका । अर्थ अर्थ अर्थ अर्थ अर्थ अर्थ पुतकारत उपाम हानम करत ७ मरकर्म करत अर्थ में वर्गनाम्लक करत । विठी राज जात्म वर्णना करता उपाम हान्य वर्णना राया राया । अर्थ वर्गनाम्लक करता ७ मर्थ में वर्गनाम्लक करा ७ मरा पुतकारत अरामा त्या राया । अर्थ वर्गनाम्लक वर्णना वर्ष वर्गनाम्लक वर्णना वर्ष वर्णना करता । अर्थ वर्गनाम्लक वर्णना करता । अर्थ निर्वेश वर्णनाम्लक वर्णना करता । अर्थ निर्वेश वर्णनाम्लक वर्ण

সম্ভুষ্টির এই ঘোষণা নিকয়তা দেয় যে, তাঁরা সবাই মৃত্যু পর্যন্ত ইমান ও সংকর্মের উপর কায়েম থার্কেন। কারণ আল্লাহ আলিম ও ধবীর তথা সর্বজ্ঞ। যদি কারো সম্পর্কে তাঁর জানা থাকে যে, সে ইমান থেকে কোনো-না-কোনো সমগ্ন মুখ ফিরিয়ে নেবে, তবে তার প্রতি আল্লাহ বীর সম্বুষ্টি ঘোষণা করতে পারেন না। ইবনে আপুন বার (র.) ইন্তিয়াবের ভূমিকায় এই আয়াত উদ্ধৃত করে লিখেন। ﴿ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ ﴿ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّا الللّل

সাহাবায়ে কেরাম সবাই জারাতী, তাঁদের পাপ মার্জনীয় এবং তাঁদেরকে হের প্রতিপর করা তনাহ : কুরআন পাকের অনেক আয়াত এ বিষয়ের সুন্দাষ্ট প্রমাণ। তন্ত্রাধ্যে আরো অনেক আয়াতে এই উল্লিখিত হয়েছে- لَنَوْرُونِيْنَ مَنِ السُّوْرِيْنِيْنَ السُّفَرِيُ وَكَانُوا اَحَنَّ بِيَا اَحَلَّ بِيَا اَحَلَّ السُّفَرِيُ وَكَانُوا اَحَلَّ بِياً اَحَلَّ السُّفَرِيُ وَكَانُوا اَحَلَّ بِيَا اَحَلَّ السُّفَرِيُّ وَكَانُوا اَحَلَّ بِيَا

এ ছাড়া আরো অনেক আয়াতে এই বিষয়বস্তু রয়েছে ৷ যেমন--

بَرُهُ لَا يَجْزِي اللَّهُ النَّبِيِّ وَالَّذِيْنَ أَمُنُوا مَعَهُ وَالسَّالِقُونَ الْأَوْلُونَ مِنَ الْمُهَاجِرِينَ وَالْآنَصَارِ وَالَّذِينَ الْبَعُومُمُ بِاحْسَانٍ وَضِى اللَّهُ عَنْهُمْ وَدَصُّوا عَنْهُ وَآعَدٌ لَهُمْ جَنَّاتٍ بَجْزِي بَحْبَهَا الْانَهَارُّ۔

অন্য এক হাদীসে বলা হয়েছে-

اللَّهُ اللَّهُ فِي اصَحَابِي لاَ تَشَخِذُوهُمْ عَرَصًا مِنْ بَعَدِي فَمَنْ اكَبَهُمْ فَيَحْبِي اَحْبُهُمْ وَمَنْ الغَضَهُمْ وَمَنْ الغَضَهُمْ وَمَنْ الغَصَهُمْ وَمَنْ الغَصَهُمْ وَمَنْ الغَصَهُمْ وَمَنْ الغَصَهُمْ وَمَنْ الْعَلَمُ مَنْ أَذَى اللَّهُ وَمَنْ أَذَى اللَّهُ وَمِنْ أَذَى اللَّهُ وَمِنْ أَذَى اللَّهُ وَمِنْ أَذَى اللَّهُ وَمِنْ أَذَا لِنَا صَالِمُ وَمِنْ أَذَى اللَّهُ وَمِنْ أَذَى اللَّهُ وَمِنْ أَذَى اللَّهُ وَمِنْ أَذَا لِنَا صَالِمُ وَمِنْ المِنْ اللَّهُ وَمِنْ أَذَا لِللَّهُ وَمِنْ اللَّهُ وَمُنْ أَذَا لِنَا لَهُ لَا لَهُ مَنْ اللَّهُ وَمُنْ أَذَا لِللَّهُ وَمُنْ أَذَا لِللَّهُ وَمِنْ اللَّهُ وَمُنْ أَذَا لِنَا لَعُلْمُ لَا لَهُ لَا لَهُ لَا لَهُ لَا لَهُ لَا لَكُونُونِ لَا لَكُونُ لَهُ لَا لَا لَهُ لَا لَهُ لَا لَهُ لَا لَهُ لَا لَهُ لَا لَهُ لَا لَا لَهُ لَا لَهُ لَا لَهُ لَا لَاللَّهُ وَلَا لَا لَهُ لَا لَهُ لَا لَهُ لَا لَهُ لَا لُكُونُ لِلْمُ لَلَّهُ لَا لَهُ لَللَّهُ لَلْهُ لَا لَهُ لَا لَهُ لَلْكُونُ لَمُ لَمُنْ اللَّهُ لَلْهُ لَذَا لَهُ لَهُ لَلِيْعُونُ لَهُمُ لَكُونُ لَلْمُهُ لَا لَهُ لَللَّهُ لَلْهُ لَا لَهُ لَلْمُ لَلْمُ لَا لَهُ لَلْمُ لَلْمُ لَلْمُ لَلْمُ لَا لَهُ لَلْمُ لَلَّهُ لَلَا لَا لَهُ لَا لَهُ لَا لَا لَهُ لَلْمُ لَلَّا لَاللَّهُ لَلْمُولُونِ لَلْهُ لَا لَا لَاللَّهُ لَلْمُلْعُلُولُونُ لِللَّهُ لَلْمُ لَلَّالِهُ لَلْمُ لَلَّالِكُونُ لِلللَّهُ لَا لَا لَا لَا لَهُ لِللَّهُ لَلَّالِهُ لَلْلَّالِكُونُ لِللَّهُ لَلَّهُ لَلَّهُ لَا لَا لَا لَلْمُ لَلْلَّالِمُ لَلَّهُ لَا لَا لَا لَاللَّهُ لَلَّهُ لَلَّاللَّهُ لَلْمُلْعُلُولُونُ لِللَّهُ لَلْلَّالِمُ لَلْلِيلُونُ لِللَّهُ لَلْلَّالِمُ لَلَّهُ لَلْلْمُ لَلَّهُ لَلَّهُ لللَّهُ لَلْمُ لَلَّهُ لَلْلَّهُ لَلْلِهُ لَلْلَّالِمُ لَلَّهُ لَاللَّهُ لَلْلِلْلَالِمُ لَلَّهُ لَلْلَّالِمُ لَلَّهُ لَل

অর্থাৎ আমার সাহাবীগণের সম্পর্কে আল্লাহকে ডয় কর, আল্লাহকে ডয় কর। আমার পর তাঁদেরকে নিনা ও গোষারোপের লক্ষ্যবস্তুতে পরিণত করে। না। কেননা যে ব্যক্তি তাঁদেরকে ভালোবাসে, সে আমার ভালোবাসার কারণে উদের এংলবাসে এবং যে তাঁদের প্রতি বিদ্বেষ রাখে। যে তাঁদেরকে কট দেয়, সে আমাকে কট দেয়, এবং যে আমাকে কট দেয়, সে আল্লাহকে কট দেয়। যে আল্লাহকে কট দেয়, তাকে অচিরেই আল্লাহ আল্লাবে আক্রান্ত করবেন। –[ডিরমিযী]

এ সম্পর্কে আয়াত ও হাদীস অনেক। আর সব সঃহাবীই যে আদিল ও সিকাহ এ সম্পর্কে সমগ্র উন্মত একমত।

## সূরা হুজুরাত

সুরার নামকরণের কারণ : এ সূরাটির নাম হলো – হজুরাত। হজুরাত শব্দের অর্থ – ঘরের চার দেয়াল। এ সূরার চতুর্থ নম্বর আয়াতটি হচ্ছে – الْمُحَمَّرُاتُ مِنْ وَرَا وَالْمُحَمَّرَاتِ الْمُحَمَّرَاتِ অর্থাৎ নিকয় যারা খরের চার দেয়ালের পিছন হতে ডাকাডাকি করে। আয়াতে উল্লিখিত مُحَمَّرُاتُ (হজুরাত) শব্দটিকে পূর্ণ সূরার নাম হিসেবে নির্বাচন করা হয়েছে। পবিত্র কুরআনের অন্যান্য সূরার নায় ব্য সূরাভেও الْمُحَرِّرُ وَالْمُحَمَّرُاتُ অর্থাৎ অংশ বিশেষের য়রা পূর্ণ বস্তুর নামকরণ করা) -এর নীতি অবলম্বন করা হয়েছে।

এ স্রাটি মদীনায় অবতীর্ণ হয়। ইবনে মরদিয়া এবং বায়হাকী হযরত আব্দুল্লাহ ইবনে আব্বাস (রা.)-এর কথার উদ্ধৃতি দিয়েছেন। তিনি বলেছেন, সূরা হজুরাত মদীনা মুনাওয়ারায় অবতীর্ণ হয়। ইবনে মরদিয়া হযরত আব্দুল্লাহ্-ইবনে যুবায়ের (রা.) হতেও অনুরূপ মত ব্যক্ত করেছেন।

এ সুরায় ১৮ টি আয়াত ৩৪৩ টি বাক্য এবং ১৪৭৬ টি অক্ষর রয়েছে।

এ সুরার ফ**ন্ধিলত ও আমল**: যদি কেউ সূরা হজুরাত লিপিবদ্ধ করে গৃহের দেয়ালে লাগিয়ে রাখে তবে সে গৃহে জিন-ভূত আসবে না।

যদি এ সূরা লিখে তা ধৌত করে কোনো দুশ্ববতী মাকে পান করানো হয়, তবে তার দুধ বৃদ্ধি পায়। আর যদি সে অন্তঃসন্ত্রা হয় তবে তার গর্ভস্থ সন্তান নিরাপদ থাকে। এ সূরাটি কেউ স্বপ্রযোগ তেলাওয়াত করতে দেখলে সে মানুষের প্রিয় পাত্র হবে। ঐতিহাদিক পটভূমি: পূর্ববর্তী সূরায় হুদায়বিয়ার সন্ধিকে সুন্দাই বিজয় বলে আখ্যায়িত করা হয়েছে, খারবরের বিজয়ের সুন্দবাদ দেওয়া হয়েছে, পারস্যা এবং রোমান সামাজ্যের সাথে জিহাদের উল্লেখ করা হয়েছে, যা বুলাফায়ে রাশেনীনের যুগে বিজয় বহন করে এনেছে। এরপর সাহাবায়ে কেরামের ফজিলত এবং গুণাবলি বর্ণিত হয়েছে। আর আলোচ্য সূরায় মুমিনগণকে প্রিয়নবরী ——এর প্রতি আদব শিক্ষা দেওয়া হয়েছে এবং তার উচ্চতম শান এবং মর্যাদা রক্ষা করার তাগিদ করা হয়েছে। আলার প্রয়ন্ত নার ক্রায় মুসলমানদের পরশারের প্রতি বন্ধন এবং জাতীয় ঐক্য ও সংহতি রক্ষা করার শিক্ষা দেওয়া হয়েছে। আদর্শ ও সুন্দর সমাজ গড়ে তোলার পথ ও পদ্থা শেখানো হয়েছে। পরশারের মধুর সম্পর্ক রক্ষা করার সঠিক ও বাস্তব পথ-নির্দেশ করা হয়েছে। তদুপরি বিশ্ব মানবের কল্যাণ সাধনের এবং মানবতার মান উন্নয়নের নিয়ম-নীতি বর্ণিত হয়েছে। এ সূরায় এ কথাও ঘোষণা করা হয়েছে যে, সাহাবায়ে কেরামের মনকে আল্লাহ তা'আলা তাকওয়া পরহেজগারী অবলম্বনের জন্যে যাচাই করে নিয়েছেন। হয়বত রাসূলে কারীয় ——এর সানিধ্য লাভের কারণে তাঁরা আত্মসংশোধনে পরিপূর্ণতা লাভ করেছেন।

সুরাটি নাজিল হওয়ার সময়কাল: আলোচা স্রাটি বিভিন্ন সময় ও অবস্থায় নাজিলকৃত আইন-বিধান ও খোদায়ী হেদায়েতের সময়য় ও সমটি। মূল বিষয়বস্তুর আলোকে এগুলো সামঞ্জসাপূর্ণ। আর এ জনাই সংশ্লিষ্ট সমস্ত আইন-বিধান ও হেদায়েতকে একটি সূরায় একত্র করে দেওয়া হয়েছে। সূরায় আলোচিত বিষয়াদি দেখলেই এ কথার সত্যতা প্রমাণিত হয় এবং বিভিন্ন হাদীদের বর্ণনা হতেও তা জানা যায়।

হাদীসের বর্ণনা হতে একথাও জানা যায় যে, উক্ত আইন বিধানের অধিকাংশাই মদীনা শরীফে নবী করীম — এর জীবনের পেষের দিকে নাজিল হয়েছে। উদাহরণত চতুর্থ আয়াত সম্পর্কে মুফাসসিরগণ উল্লেখ করেছেন যে, এটা বনু তামীম সম্পর্কে নাজিল হয়েছে। উক্ত গোত্রের প্রতিনিধিগণ মদীনাম এসে নবী করীম — এর সহধ্যিণীগণের হজরা শরীফের পিছন হতে নবী করীম — এর নাম ধরে ডাকাডাকি করেছিল। সমস্ত সীরাত্রহছেও প্রতিনিধি আগমনের সময় নবম হিজরি বলে উল্লেখ করা হয়েছে। তদ্ধপ একাধিক হাদীস হতে জানা যায় যে, ষষ্ঠ আয়াতটি অলীদ ইবনে উকবা সম্পর্কে নাজিল হয়েছে। নবী করীম তাকে বনু মুন্তালিক হতে জাকাড আদায়ের জন্য পাঠালে উক্ত ঘটনাটি ঘটে। অথচ অলীদ ইবনে উকবা সর্বসম্বতভাবে মঞ্চা বিজয়কালে মুস্বামান হয়েছেন। কাজেই সুরাটি নাজিল হওয়ার সময় যে মহানবী — এর জীবনের পেষ দিক তা শক্টভাবেই বনা যায়।

WWW.eelm.weebly.com

সুধার আলোচ্য বিষয় ও মূল বন্ধব্য : উক্ত পুরা হজুরাতের মূল আলোচ্য বিষয় হলো মুসলমানদেরকে ঈমানদার উপযোগী আদান-কামদা ও নিয়ম-নীতি শিক্ষা দেওয়া । প্রথমোজ পাঁচটি আয়াতে তাদেরকে আল্লাহ তা'আলা ও তাঁর রাসুদের ক্ষেত্রে অনুসরণীয় আচার-আচরণ শিক্ষা দেওয়া হয়েছে । অতঃপর জানিয়ে দেওয়া হয়েছে (য়, কোনো তনা ববর বিশ্বাস করে নেওয়া এবং এর উপর নির্ত্তর ও তিন্তি করে কোনোক্রপ পদক্ষেপ গ্রহণ করা কোনোক্রমেই উচিত নয় । কোনো ব্যক্তি, দল অববা জাতির বিক্সাক্র কোনো সংবাদ পাওয়া গেলে, প্রথমত ভেবে দেখতে হবে যে, সংবাদটির সূত্র নির্ত্তরাক্র ও বিশ্বত জিনাং বিশ্বাসযোগ্য ও নির্ত্তরাগ্য মনে না হলে সে ব্যাপারে কোনো পদক্ষেপ গ্রহণের পূর্বে সূক্ষাবে অনুসন্ধান ও তদত্ত চালিয়ে জানার চেষ্টা করতে হবে যে, মৃণ সংবাদটি সতা কিনাং এরপর মুসলমানদের দু'টি দল যদি কোনো সময় ঘটনাক্রমে পরস্পরে সংহর্ষে জড়িয়ে পড়ে তখন মুসলমান জনগণের পক্ষে কিরুপ কর্মপন্থা অবলম্বন করতে হবে, তা উল্লেখ করা হয়েছে ।

ভারপর মুসলিম জনগণকে সেসব অন্যায় ও অনুচিত কাজ-কর্ম হতে বিরত থাকতে নির্দেশ দেওয়া হয়েছে, যা সামাজিক ও সামষ্টিক জীবনে ভাঙ্গন, বিপর্যয় ও অশান্তির সৃষ্টি করে, যার দরুন পারস্পরিক সম্পর্ক খুব খারাপ হয়ে যায়। বান্তবিক পচ্ছেই পরস্পরকে ঠাটা-বিদ্রুপ করা, গালাগালি করা, একে অপরকে মন্দ নামে ভাকা, অন্যের ব্যাপারে অন্তরে মন্দ ধারণা পোষণ করা, অন্যাদের আভান্তরীণ ব্যাপারাদি তন্ন তন্ন করে জানার চেষ্টা করা, অপরের গিবত করা— এগুলো মন্দ কাছা। এগুলোর দারা সমাজে অশান্তির বীজ বপন করে থাকে। এগুলোই স্বভাবভই খারাপ ও পাপ কাজ। আল্লাহ ভাতালা পৃথক পৃথকভাবে নাম ধরে এদেরকে হারাম ঘোষণা করেছেন।

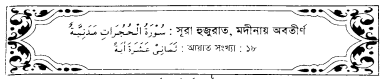
বংশীয় ও গোত্রীয় যেসব বৈষম্য ও পার্থক্য মানুষের মধ্যে বিষেষ ও ভেদাভেদের সৃষ্টি করে, মানুষে মানুষে হানাহানি ও মারা-মারির সূত্রপাত করে, তাদের মূলোৎপাটন করা হয়েছে। বন্ধুত বিভিন্ন জাতি, গোত্র ও বংশ পরিবারের নিজেদের মর্যাদা ও অভিজাতা নিয়ে গৌরব অহংকার করা এবং অনাদেরকে নিজেদের অপেক্ষা নীচ জ্ঞান করা, আর নিজেদের শ্রেষ্ঠ ও আভিজাতা প্রতিষ্ঠা করার জন্য অন্যদেরকে হয়ে প্রতিপন্ন করা- এগুলোই হচ্ছে সাম্প্রিকভাবে দুনিয়া ও মানব সমাজের জুলুম-নির্যাতন ও নিম্পেষণে জর্জরিত হয়ে পড়ার প্রধান কারণ। একটি সংক্ষিপ্ত আয়াতের মাধ্যমে আল্লাহ তা'আলা এহলোর মূল উৎপাটন করেছেন। ইরশাদ হয়েছে যে, সন্তম মানুষ একই মূল হতে উৎসারিত, একই বংশ হতে উল্কুত। বিভিন্ন জাতি, গোত্র ও প্রেণিতে তাদের বিভক্ত হয়ে পড়া কেবল পারশ্বেরিক পরিচিতির জন্য। এগুলো অহঙ্কার ও বিষেষ গৃষ্টির উপকরণ নয়। হ্যা, একজন মানুষের উপর অপর একজন মানুষের প্রধান্য ও শ্রেষ্ঠত্ব কেবলমাত্র নৈতিক মর্যাদার কারণেই স্থীকৃত হতে পারে। নৈতিক মানুষের উপর অপর একজন মানুষের আধান্য ও কোনা বৈধ ভিত্তি নেই। এটাই ভালো-মন্দ এবং উত্তম-অধমের একমাত্র মাপকাঠি।

পরিশেষে জানিয়ে দেওয়া হয়েছে যে, ঈমানের মৌখিক স্বীকৃতিই যথেষ্ট নয়। প্রকৃতপক্ষে আন্তরিকতা ও নিষ্ঠার সাথে আল্লাহ তা আলা তাঁর রাস্ল 

-কে মেনে নেওয়া, কার্যত অনুগত হয়ে জীবন-যাপন করা এবং খালেসভাবে আল্লাহর পথে নিজের জান-মাল অকাভরে সঁপে দেওয়াই হলো প্রকৃত ঈমান। যে লোক উপরিউজ রীতি ও আচরণ অবলম্বন করবে সে-ই হবে প্রকৃত ঈমানদার। কিন্তু যারা তথু মৌখিকভাবে ইসলামকে স্বীকার করে এবং দিল দিয়ে সত্যকে মেনে নেয় না, উপরক্ত হাব-ভাবে এমনটি বুঝাতে তায় যে, তারা ইসলাম করুল করে আল্লাহ ও রাস্ল 

-এর উপর বিরাট অনুগ্রহ কবেছে। দুনিয়ার সামাজিকভার মাপকাঠিতে এ লোকেরা মুসলমান রূপে গণা হতে পারে। সমাজে তাদের সাথে মুসলমানের মতো আচরণ করা যেতে পারে। কিন্তু আল্লাহ তা আলার নিকট তারা মুমিনরূপে গণ হতে পারে না– প্রকৃতপক্ষে তারা ঈমানদার নয়। জান্নাতে যাওয়া তো দূরের কথা, তারা জান্নাতের গন্ধও পাবে না।

পূর্বোক্ত স্বার সাথে আপোচ্য স্বার সম্পর্ক : পূর্বোক্ত সূরা ফাত্ই-এর মধ্যে জিহাদের মাধ্যমে পৃথিবীকে সংশোধন ও সংস্কারের উল্লেখ করা হব্যেছে। আর অঞ্জর স্বায় আল্লাহ তা আলা নবী করীম 🔠 ও সাহাবীগণের (রা.) ফজিলত ও মর্যালার উল্লেখ করেছেন। আর এ সূরাতে নবী করীম 🚉 ও স্বায়ানার গলের পারম্পরিক অধিকার এবং আচরণের উল্লেখ করেছেন। তাদের পরস্পরের আচার-আচরণের গাইড লাইন দেওয়া হয়েছে। কাজেই পূর্বোক্ত সূরার সাথে অঞ্চ সুবাটির যোগসূত্র ও সম্পর্ক সুম্পাই।



# يسبع اللُّهِ الرَّحْمُنِ الرُّحِيْمِ পরম করুণাময় ও দয়ালু আল্লাহর নামে তরু করছি

١. يَاكِنُهَا الَّذِينَ امَنُوا لَا تُقَدِّمُوا صِنْ قَدَّمَ بِمَعْنِي تَقَدَّمَ أَيْ لَا تَتَقَدَّمُوا بِقُولِ أَوْ فِعْلِ بَيْنَ يَدَي اللَّهِ وَ رَسُولِهِ الْمُبَلِّغ عَنْهُ أَيْ بِغَبْرِ إِذْنِهِمَا وَاتَّقُوا اللَّهُ مَالَّا اللُّهُ سَمِينَةً لِقُولِكُمْ عَلِيْمٌ . بِفَعَلِكُمْ نَزَلَتْ فِي مُجَادَلَةِ ابَيْ بَكْبِر وَعُمَرَ رَضِيَ اللُّهُ تَعَالَى عَنْهُمَا عَلَى النَّبِيِّ عَن فِي تَامِيْرِ ٱلْأَقْسُرِعِ بِينِ حَايِسٍ أَوِ الْقَعْقَاعِ ابنن مُعْبَدٍ .

بِنَايَتُهَا الَّذِينَ الْمَنْوا لَا تَرْفَعُواۤ اَصُواتَكُمْ إِذَا نَطَعَتُمُ فَوَّقَ صَوْتِ النَّبِيِّ إِذَا نَطَقَ وَلاَ تَجْهَرُوا لَهُ بِالْقَولِ إِذَا نَاجَيْتُمُوهُ كَجَهْدِ بَعْضِكُمْ لِبَعْضِ بَلَ دُوْنَ ذَٰلِكَ اِجْلَالًا لَهُ أَنْ تَحْبَطَ اعْمَالُكُمُ وَانْتُمُ لَا تَشْعُرُونَ أَيْ خَشْبَةً ذَٰلِكَ بِالرَّفْعِ وَالْجَهْرِ الْمَذْكُوْرِينَ -

#### অনুবাদ :

- হে ঈমানদারগণ! তোমরা অগ্রগামী হয়ো না এখানে হতে গৃহীত। (بَابِ تَفَعِينُل) قَدَّمَ সীগাহটি لَا تُقَدِّمُوا এটা مُقَدَّمُ (তথা نَفَعَلُ)-এর অর্থে হয়েছে। অর্থাৎ 😯 कारना कथा वा कारज- تتكفّدُمُوا بِعَوْلِ أَوْ فِعْلِ অ্থণী হয়ো না- আ<u>ল্লাহ পা</u>ক ও তাঁর রাসূল === -এর অমে-যিনি আল্লাহর পয়গাম প্রচারক। অর্থাৎ আল্লাহ তা'আলা ও রাসূল 🚃 -এর অনুমতি ব্যতীত। আর আল্লাহকে ভয় কর; নিঃসন্দেহে আল্লাহ তা'আলা শ্রবণকারী তোমাদের বক্তব্য এবং জানেন তোমাদের — কাজকর্ম। এ আয়াতখানা হ্যরত ওমর (রা.) ও আব বকর (রা.)-এর সম্পর্কে নাজিল হয়, যখন তাঁরা খোদ নবী করীম ==== -এর সম্মথে আকরা ইবনে হাবিছ এবং কা'কা' ইবনে মা'বাদকে আমীর নিয়োগের ব্যাপারে বিতর্কে লিপ্ত হয়েছিলেন অর্থাৎ উক্ত দ'জনের মধ্য হতে কে আমীর হবে-'এ ব্যাপারে তাঁদের মধ্যে মতপার্থকা ও কথা কাটাকাটি হয়েছিল।
- 🚟 -এরু সমূখে উচেঃস্বরে 🚅 । 🚉 بَنْدُ النَّبِي ﷺ কথা বলেছে তাদের শানে নাজিল হয়েছে। প্র ঈমানদারগণ! তোমরা তোমাদের স্বর বুলন্দ করো না যখন তোমরা কথা বল নবী করীম ==== -এর আওয়াজের উপর – যখন তিনি কথা বলেন। আর তোমরা তাঁর সাথে তদ্রূপ বড় গলায় কথা বলো না যখন তাঁর সাথে আলাপ আলোচনা কর যদ্ধপ তোমরা পরস্পরে কথা বলার<u>সময় করে থাক,</u> বরং তার সম্মানার্থে তদপেক্ষা নিচু গলায় বলবে। কেননা [অন্যথা] তোমাদের অজ্ঞাতে তোমাদের আমলসমূহ [সৎকর্মসমূহ] বরবাদ-নিক্ষল হয়ে যাবে অর্থাৎ উদৈঃস্বরে ও উঁচু গলায় কথা বললে- যার উল্লেখ উপরে করা হয়েছে- এ আশঙ্কা রয়েছে যে, তোমাদের আমলসমূহ ব্যর্থ হয়ে যাবে:

৩৯ হযরত আৰু বকর (রা.) ও ওমর (রা.) এবং তদ্ধপ ﴿ وَنَزَلَ فِيْهَمْنُ كَانَ يَخْفِضُ صَوْتَهُ عِنْدَ النَّبِيِّ ﷺ كَابَى بَكْرِ وَ عُمَرَ وَعَيْرِهِمَا رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ . إِنَّ الَّذِيْنَ يَغُضُّونَ أصواتهم عند رسول الله أوليك الذين امْتَحَنَ اللُّهُ إِخْتَبَرَ قُلُوبَهُمْ لِلتَّقُوٰي ط اَى لِتَنظَهَرَ مِنْهُمْ لَهُمْ مَنْغِفِرَةً وَّاجْرَ عَظِيمُ الْجَنَّةُ.

অন্যান্য সাহাবীগণ (রা.) যারা নবী করীম 🚃 -এর সমুখে নিচু স্বরে কথা বলডেন তাদের ব্যাপারে नाजिन হয়েছে निक्तं याता तात्रुनुद्वार 🕮 -এर সম্মুখে নিচু স্বরে কথা বলে তারা এমন লোক, পরীক্ষা করেছেন আল্লাহ তা'আলা – যাচাই করেছেন তাদের অন্তরকে তাক্ওয়ার জন্য – অর্থাৎ যেন তাদের হতে তাকওয়া প্রকাশিত হয়। <u>তাদের জন্য রয়েছে ক্ষমা ও</u> মহা বিনিময় [অর্থাৎ] জান্নাত:

## তাহকীক ও তারকীব

वत मधादिर । لاَ تُغَذِّمُوا अत मधादिर . يَايَهُمَا الَّذِينَ أَمُثَرًا لاَ تُغَذِّمُوا بَيْنَ الخ -आद्वारत वानी : فَوَلَـهُ لاَ تُفَكِّمُوا কেরাত রয়েছে। যথা-

১. জমহর কারীগণ ﴿ بَابِ تُغَيِّلُ) হতে "لاَ تُقَدِّمُوا" -এর মীম-এর উপর পেশ ও ১ -এর মধ্যে বেরযোগে পড়েছেন। २. यार्शक ७ हेसाकृव शयतामी (त.) প্রমুখ কারীগণ ﴿ يَكُنُكُ لَ يُفَكِّلُ عَنْدُهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّ اللَّهُ اللَّالَّ الللَّاللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّاللَّاللَّا اللَّا اللَّاللَّال

- لاَ تَغَيِّمُوا (.त) अनानारेत्तद शहकाद आल्लामा कानानुकीन भरल्ली (व.) عَنُولُـهُ (رحـ) مِنْ قَدَّمَ بمعَنْي تَقَدَّم তাফসীর করতে গিয়ে লিখেছেন-

نَقْدِيْم ভিগ صِبْغَه جَمْع مُذَكَّر حَاضِرْ থকে) بَاب تَغَعِيل اقله لا تُقَدَّمُوْا ,এর ভাবার্থ এই যে, بِن قَدَّم بِسَعْلَى نَقَدُّمُ بكب باب अप्रमात रुख विश्व रहाह (या रुख مَناضِلُ وَاحِدْ مُذَكَّرْ غَائِبٌ अप्रमात रुख विश्व रहाह بكب এর অর্থে تَغَدُّرُ हारा थारक। किन्नू এখানে بَاب تَغَيِّدُ गाधातगढ़ مُتَعَيِّدُ इरा थारक। किन्नू এখানে تَغَيْدُ . बंदर जनन्यायी] ﴿ مُنْعَدِينُ ना बराय ﴿ مُنْعَدِينُ नमकि ﴿ مَنْعَدُمُوا ﴿ اللَّهُ عَالَمُوا ﴿ अवः जनन्यायी وَ مُنْعَدِينُ ना बराय ﴿ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ وَاللَّهُ وَاللَّلَّالِمُ وَاللَّهُ وَاللَّالَّالِمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِي وَاللَّهُ وَاللّ वियात । ﴿ مُعَكِّرُكُوا वात ठाकग्रीन राज राजुव المُعَكِّيِّ श्रात है अर्थ राज प्रश्नी وَ كُمُعَكِّرُ করে। না" যা এ ক্ষেত্রে মোটেই প্রযোজ্য নয়। আর 🎢 হওয়ার কারণে এর অর্থ হয়েছে- " তোমরা অগ্রগামী হয়ে। না" এখানে এটাই প্রয়োজা।

সূতরাং মুফাস্সির (র.)-এর তাফসীর করতে গিয়ে লিখেছেন- "لَا تَنْتَقُدُّمُوا بِغَنُولٍ أَوْ فِعُلِنْ " অর্থাৎ কোনো কথা বা কাজে তোমরা নবী করীম 🚟 হতে অগ্রগামী হয়ে যেয়ো না।

كُمْ अब प्राशिष हु- إِمْتَكَنَ اللَّهُ تُلُونَهُمْ لِلتَّقَوْلِي आब आप्राठाशन : ﴿ قَوْلُهُ وَمُتَكَنَ اللَّهُ قُلُوبَهُمْ لِ অক্ষরটির অর্থের ব্যাপারে দু'টি মতামত পাওয়া যায় : যথা-

- । स्रारह صفتٌ अक فُلُوب हरा مُتَعَلِّقٌ अक्यति كَانِيَة अक्यति كَانِيَة अक्यति كُمْ १७ لِلتَّقُولُي . ﴿
- ২. অথবা, عِلَّةُ এর ﴿ अक्रति عِلَّةٌ वर्ণना করার জন্য হয়েছে। অর্থাৎ খোদাভীতির কারণে আল্লাহ তা আলা তাদের অন্তরকে পরীক্ষা-নীরিক্ষা করেছেন।

श्विक مُغَمُّرًا لَكُ श्राण لَا تَجْهَرُوا अवशा لَا تَرْفَعُوا वाकाणि اَنْ تَحْبَطُ اَعْمَالُكُمُّ : فَوَلُّهُ أَنْ تَحْبَطُ اَعْمَالُكُمُّ । काताण لَا تَجْهُرُوا राग्राह । উद्ध्विश (य, এখাन केता नां - أَنْ تَحْبَطُ اَعْمَالُكُمْ - وَعَلَّا مَنْصُرُبُ لَا عَمَالُكُمْ वार्राह । अवताः ح्भतेशरात प्रक्लिश प्रक्रित क्ष्णिशरात प्रविच مُغَمُّرُول لَهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ

खाज़ारत वानी : قَنُولُـهُ وَأَنْتُمُ لاَ تَشَعُّرُونَ - शाज़ारत वानी : قَنُولُـهُ وَأَنْتُمُ لاَ تَشَعُّرُونَ؟ स्वा مَحَلاً مَنْشُرُب करहाइ مَحَلاً مَنْشُرُب करहाइ ।

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

. भारत त्र्यृत : आरलाज आग्राज - عَوْلُـهُ يَانَيُّهَا الَّذِيْنَ الْمَثُولَ لاَ تُقَوِّمُوا بِيَنِنَ يَدَى اللّٰهِ وَ رَسُولِهِ -अर भारत न्यूत -এর सारत न्यूत-এর ব্যাপারে একাধিক ঘটনা বর্ণিত রয়েছে। নিমে সেগুলো উল্লেখ করা হলো-

- ১. সর্বাধিক প্রসিদ্ধ ঘটনা, যা অত্র আয়াতের শানে নুযুল হিসেবে মুফাস্সিরণণ উল্লেখ করেছেন এবং জালালাইন গ্রন্থকার আল্লামা জালালুদ্দীন মহল্লী। (র.) যার দিকে ইঙ্গিত করেছেন— তা এই যে, ইযরত আদুল্লাহ ইবনে যুবায়ের (রা.) হতে বর্ণিত। তিনি বলেন, বনু তামীম এবং কতিপয় লোক একবার নবী করীম 
  রাক্রাই -এর দরবারে উপস্থিত হয়েছিল। তাদের মধ্য হতে কাকে আমীর নিয়োণ করা হবে এ বাাপারে হযরত আবু বকর (রা.) ও হযরত ওমর (রা.)-এর মধ্যে মতপার্থক্য দেখা দিল। হযরত আবু বকর (রা.) কাকা। ইবনে মাবাদকে আমীর নিয়োণের প্রপ্তাব করলেন। পক্ষান্তরে হযরত ওমর
  রা.) আকরা ইবনে হাবিসকে আমীর নিয়োগর জন্য পাল্টা প্রস্তাব উত্থাপন করলেন। হযরত আবু বকর (রা.) বললেন, তুমি কেবল আমার বিরোধিতাই করতে চাও। এতে তাদের মধ্যে কিছুটা তর্ক-বচসা হলো, যাতে উভয়ের স্বর উচ্চ হয়ে পডল। একে কন্ত্র করে আলোচ্য আয়াতখানা নাজিল হয়।
- ৩. হযরত মাসরূক (র.) হযরত আয়েশা (রা.) হতে বর্ণনা করেছেন, তিনি বলেছেন যে, অত্র আয়াতথানা بَرُمُ النَّالَةِ (সন্দেহের দিবস)-এর রোজার ব্যাপারে নাজিল হয়েছে। উক্ত দিন রোজা রাখা হতে সাহাবীগণকে বারণ করা হয়েছে। নবী করীম 🚟 -এর পূর্বে রোজা না রাখার নির্দেশ দেওয়া হয়েছে।
- ৪. কেউ কেউ বর্ণনা করেছেন যে, নবী করীম হায়বর গমন করার সময় মদীনা শরীকে একজন লোককে গলীফা নিয়োগ করে যেতে ইচ্ছা করলেন। কিন্তু হয়রত ওয়র (রা.) অন্য এক ব্যক্তির দিকে ইশারা করলেন। তখন অত্র আয়াতখানা নাজিল হয়।
- ৫. হযরত কাতাদা (রা.) হতে বর্ণিত আছে, তিনি বলেছেন যে, কিছু লোক বলাবলি করেছিল যে, নবী করীম === -এর পূর্বে যদি আমাদের রোজা রাখার হকুম সম্বলিত কোনো আয়াত নাজিল হতো! তখন অত্র আয়াতখানা নাজিল হয়।
- ৬. হযরত ইবনে আব্বাস (রা.) হতে বর্ণিত আছে যে, নবী করীম ক্রিম চাল্লশজন সাহাবীকে দীনের দাওয়াত দেওয়ার জন্য বনী আমিরের নিকট পাঠিয়েছিলেন। পথিমধ্যে তিনজন সাহাবী পিছনে পড়ে যায়। বনু আমির ঐ তিনজন ব্যতীত বাকি সকলকে শহীদ করে ফেলে। উক্ত তিনজন সাহাবী মদীনায় প্রত্যাবর্তন করেন। পথে তাঁদের সাথে বনু সুলাইমের দুই ব্যক্তির সাক্ষাৎ হয়। কিন্তু বনু সুলাইম অপেক্ষা বনু আমির সন্মানী ও অভিজাত হওয়ার কারণে তারা নিজেদেরকে বনু আমিরের লোক হিসেবে পরিচয় দিল। সাহাবীয়য় তাদের উভয়কে হত্যা করে ফেললেন।
  - বনু সূলাইমের লোকেরা নবী করীম === -এর নিকট তাদের লোককে হত্যা করার বিচার দাবি করল। কেননা তারা মুসলমানদের সাথে চুক্তিবদ্ধ ছিল। নবী করীম ==== তাদেরকে দিয়াত আদায় করে দিলেন। উক্ত ঘটনাকে উপলক্ষ করে অত্য আয়াতখানা নাজিল হয়েছে।
- ইমাম রাষী (র.) বলেছেন যে, অত্র আয়াতখানা মূলত ব্যাপক যেকোনো কথা বা কাজে নবী করীম ==== -এর উপর অয়ণী
  না হওয়ার ব্যাপারে এটি নাজিল হয়েছে।

৮: ইমাম কুরতুরী (র.) বলেছেন, উপরিউক্ত বর্ণনাসমূহ যদিও সহীহ তথাপি অত্র আয়াতের প্রকৃত শানে নুযুল আল্লাহ পাকেরই ভালো জানা রয়েছে। এমনও হতে পারে যে, কোনো বিশেষ কারণ বাতীতই অত্র আয়াত নাজিল হয়েছে। মোটকথা, আয়াতখানার শানে নুযুল যাই হোক না কেন, এর চ্কুম বয়পক। কাজেই নবী করীম — এর হতে কথা ও কাজে যে কেউ অয়ণী হওয়ার চেষ্টা করবে তার জনাই এর চ্কুম প্রয়োজা হবে।

্রাণ্ট কুটি নিজেদের পরশ্বের ন্যায় উচ্চৈঃস্বরে কথা বলত, আর তাদের ব্যাপারে এ আয়াত খানা অবন্তীর্ণ হয়। কারো কারো মতে এ আয়াত হথরত আবু বকর এবং হয়রত ওমর (রা.)-এর মধ্যকার বিতর্কের ব্যাপারে অবতীর্ণ হয়েছে। যেটা পূর্ববর্তী আয়াতের শানে নুমূলে আলোচিত হয়েছে।

رازَ الْذِينَ ' आत न्यून : खब आग्नाज : قَوْلُـهُ إِنَّ الَّذِينَ يَفَخُضُّونَ اَصُوْاتَهُمْ عِنْدَ رَسُوْلِ اللّٰهِ النخ - अब आग्नाज : عَفْضُرَنَ أَصَرَاتُهُمُ النَّا عَالَمَ عَالَمَ عَلَيْهُ النَّا عَلَيْهُ النَّا اللّٰهِ النَّالِةُ النَّالِيّٰهُ النَّالِيّٰهُ النَّالِيّٰهُ النَّالِيّٰهُ النَّالِيّٰهُ النَّالِيّٰ النَّالِيّٰهُ النَّالِيّٰهُ النَّالِيّٰهُ النَّالِيّٰهُ النَّالِيّٰ النَّالِيّٰ النَّالِيّٰةُ النَّالِيّٰ اللّٰهُ النَّالِيّٰ اللّٰهُ النَّالِيّٰ النَّالِيّٰ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰ اللّٰهُ اللّٰ اللّٰ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰ اللّٰ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰ اللّٰ اللّٰلّٰ اللّٰ اللّٰهُ اللّٰ اللّٰلّٰ اللّٰ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰ اللّٰلّٰ اللّٰ اللّٰلّٰ اللّٰلّٰ اللّٰلّٰ اللّٰلّٰ اللّٰلّٰ اللّٰ اللّٰلّٰ اللّٰلّٰ اللّٰلّٰ اللّٰلّٰ اللّٰلّٰ اللّٰلّٰ اللّٰلّٰ اللّٰلّٰ اللّٰ اللّٰلّٰ اللّٰلّٰلِيْلِلْلّٰ اللّٰلّٰلِيلْلْلّٰ اللّٰلّٰ اللّٰلّٰ اللّٰلّٰ اللّٰلّٰ اللّٰلّٰلِيلْلّٰ اللّٰلّٰ اللّٰلّٰ اللّٰلّٰ اللّٰلّٰ اللّٰلّٰ اللّٰلّٰ اللّٰلّٰ اللّٰلّٰلِيلِيلْلْلْلّٰلِلْلّٰلِلْلّٰلِلْلّٰ اللّٰلّٰلِلْلّٰ اللّٰلّٰلِلْلّٰلّٰ اللّٰلّٰلِلْلّٰلّٰلِلْلّٰلّٰ اللّٰلّٰلِلْلّٰلْلْلّٰلِلْلّٰلِلْلّٰلِلْلْلْلّٰلِلْلْلْلْلْلْلْ

- ১. হযরত সাবিত ইবনে কায়িস (রা.) জনুগতভাবে উচ্চৈঃস্বরের অধিকারী ছিলেন। বর্ণিত আছে যে, আয়াতন দিন্তিন নাজিল হওয়ার পর তিনি রাজায় বসে কাঁদতে তরু করলেন। আসিম ইবনে আদী ইবনে আজালান (রা.) পালে দিয়ে যাওয়ার সময় সাবিত (রা.)-কে ক্রন্দনের কারণ সম্পর্কে জিল্লাসা করলেন। তিনি বললেন, আমার আওয়াজ জনুগতভাবে উঁচু। কাজেই আমার মনে হয় আয়াত দিন্তিন নির্দিশ সাবিত (রা.)-কে ডেকে বললেন, তুমি কি কৃতজ্ঞ হয়ে জীবন-রাপন করতে চাও না, শহীদ হয়ে মৃত্যুবরণ করা কি তোমার কাম্য নয় এবং জান্নাতে প্রবেশ করতে কি তুমি রাজি নওয় জাবাবে তিনি বললেন, আমি রাজি, আর কখনো নবী করীম ——-এর সাথে উচ্চেঃস্বরে কথা বলব না। তখন তাঁর পানে অত্য আয়াতখানা নাজিল হয়।
- ২. ইমাম বায়হাকী (ম.) বর্ণনা করেছেন যে, আয়াত كَرْكَمُوا الخ র্ব নাজিল হওয়ার পর হযরত আবৃ বকর (রা.) কসম করে আরজ করলেন যে, তিনি কথনো উচ্চৈঃশ্বরে কথা বলবেন না। তখন অত্র আয়াতখানা নাজিল হয়।
- ৩. হযরত আনুদ্রাহ ইবনে যুবায়ের (রা.) বলেছেন– আয়াত ثَرْنَكُو الخ দুর্ভিল হওয়ার পর হযরত ওমর (রা.) এত নিচু গলায় কথা বলতে ওম্ব করলেন যে, পুনরায় তাঁকে জিজ্ঞেস করার প্রয়োজন হতো। তখন অত্য আয়াত নাজিল হয় ঃ

মোটকথা, এর উদ্দেশ্য এই যে, কথাবার্তায় নবী করীম 🎫 -এর সাথে আদব রক্ষা করে চল। আওয়ান্ত একেবারে উঁচু করে। না যা বেয়াদবীর পর্যায়ে পড়ে। আবার এত নিচও করে। না যাতে কথা বঝতে কষ্ট হয়। বরং মধ্যম পদ্মা অবলম্বন করে।

**२**८स्ट ।

স্তরাং ইরশাদ হচ্ছে যে, যে বিষয়ে আল্লাহ এবং রাসূল — এর হতে হকুম পাওয়ার সম্ভাবনা ও স্যোগ রয়েছে, এর ফরসালা নবী করীম — এর উপর অগ্রণী হয়ে নিজের পক্ষ হতে করে নিয়ো না; বরং আল্লাহ তা আলার দিহান্তের অপেকা কর। সূতরাং নবী করীম যথন কিছু ইরশাদ করেন তা কান দিয়ে নীরবে শ্রবণ কর। তাঁর ইরশাদের পূর্বেই নিজের পক্ষ হতে কিছু বলে ফেলার দুঃসাহস করো না। তাঁর তরফ হতে যে সিদ্ধান্ত পাওয়া যায় নির্দিধায় বিনা প্রশ্নে তা এহণ কর এবং তদনুযায়ী আমল কর। স্বীয় ইচ্ছা ও উদ্দেশ্যকে তার ইচ্ছা ও নির্দেশ্যর উপর প্রাধান্য দিয়ো না; বরং স্বীয় উচ্ছা ও উদ্দেশ্যক তার ইচ্ছা ও নির্দেশ্যর উপর প্রধান্য দিয়ো না; বরং স্বীয় উন্তা-তেতনা ও কামনা-বাসনাকে শরিয়তের অনুগত করে দাও। যতক্ষণ পর্যন্ত না বিশেষ করীনা [লক্ষণ] অথবা স্পষ্টভাবে কথা বলার অনুমতি পাওয়া যায় কথা বলবে না, বরং অপেক্ষা করতে থাকবে। অনুমতি ও অপেক্ষা ছাড়া কথা বলতে গেলে রাসূলের — ইচ্ছার বিরোধী হওয়ার আশক্ষা রয়েছে। মোটকথা, কোনো কিছুর বৈধতা শরিয়তের অনুমোদনের উপর নির্ভর করে। চাই তা কাতায়ী ক্রিয় আক্ষান্ত রয়েছে। আটকথা করেতে হব আক্ষান্ত রয়ক্ষান্ত করে প্রথমত ক্রিয়েক্ষা করেতে হয় এবং ক্রেম্বান্ত করে বিরোধী করীম — এর উপস্থিতিতে প্রথমত ক্রিয়েক্ত এবং অত্যন্ত করিনার মধ্যে চিন্তা-তাবনা করতে হব। প্রত্যেক ব্যাপারে এ একই হকুম প্রযোজ্য।

নাজেই তোমরা আল্লাহ তা আলাকে তয় করে চল। আল্লাহ তা আলা ও রাসূল 

-এর সত্যিকার আনুগত্য ও তা জীম করন তথনই সম্ভবপর হতে পারে থখন অন্তরে খোদাউাতি খাকরে। অন্তরে যদি আল্লাহ তা আলার তয় না খাকে, তাহলে হোতে ইসলামের দাবিদার হওয়ার জনা বারংবার মুখে আল্লাহ ও রাসূল 

-এর নাম নিবে এবং বাহ্যিকতাবে তাঁদের আহকামকেও সামনে রাখবে; কিন্তু প্রকৃতপক্ষে একে নিজের মনোবাঞ্জা পূরণ ও বার্থ উদ্ধারের হাতিয়ার হিসেবেই বাবহার করবে। দুতরাং জেনে রাখা উচিত যে, যা মুখে রয়েছে তা আল্লাহ তা আলা তালো করেই তানে এবং যা অন্তরে রয়েছে তা তিনি জালাভাবেই জানেন। কাজেই তাঁকে এই করা উচিত।

আয়াতের উদ্দেশ্য : আরবের কভিপয় গোত্রের লোকদের নবী করীম — এর সাথে কথাবার্তা বলার ব্যাপারে কভিপয় রসৌজন্য ও অভদ্রোচিত আচরণ ছিল। তা ছাড়া তারা লোকদেরকে মন্দ উপাধি দানেও ছিল পট্। সূতরাং আল্লাহ তা আলা তাদেরকে তথা গোটা উন্মতে মুহাম্মনী — -কে উত্তম চরিত্র ও অনুতামূলক আচার-আচরণ শিক্ষা দেওয়ার জন্য অত্র আয়াত নাজিল করেছেন। যাতে তারা নবী করীম — এর সাথে অনুতামূলক আচরণ করতে সক্ষম হয়।

পুতরাং নবী করীম — এর সাথে সবচেয়ে উত্তম আচরণ হলো নিজের মতামতের উপর তার মতামতকে অগ্রাধিকার দেওয়া। নবী করীম হারত মু'আয (রা.)-কে ইয়েমেনে পাঠানোর সময় তাঁকে জিজ্ঞাসা করছিলেন, তুমি কিসের তিত্তিতে শাসনকার্য পরিচালনা করবে? তিনি উত্তর দিলেন, আল্লাহর কিতাব তথা কুরআন মাজীদ অনুযায়ী। নবী করীম — পুনরায় জিজ্ঞাস করলেন, যদি আল্লাহর কিতাবে কোনো হকুম তুমি খুঁজে না পাও, তাহলে কি করবে? তিনি উত্তর দিলেন, তাহলে পুনাতে রাস্ল অনুযায়ী হকুম দিব। নবী করীম — আবার জিজ্ঞাসা করলেন, যদি সুনাতে রাস্ল — এর মধ্যেও কোনো হকুম খুঁজে না পাও, তাহলে কি করবে? তিনি কললেন, এমতাবস্থায় আমি ইজতিহাদ অনুযায়ী আমল করব।

মোটকথা, অত্র আয়াত নাজিল করত আল্লাহ তা'আলা জানিয়ে দিয়েছেন যে, সর্বব্যাপারে আল্লাহ তা'আলা ও তদীয় রাসূল ৣঃ -এর মতামতকে নিজের মতামতের উপর অগ্রাধিকার দিতে হবে। নবী করীম -এর মতামত ও কথাবার্তার ব্যাপারে বিতর্কের সৃষ্টি করা যাবে না। তাঁর কথা ও কাজকে নির্দ্বিধায় নিঃসঙ্কোচে মাথা পেতে নিতে হবে। রাস্লের কারীম -এর নিঃশর্ত আনুগতাই কেবল ইত্ব্-পরকালের সাফল্যের নিশ্চয়তা দিতে পারে।

দীনি নেতা তথা আদেমগণের সাথেও উক্ত আদৰ জরুরি : কোনো কোনো মুফাস্সির (র.) বলেছেন, দ্বীনি ইমাম ও আলেমগণের ব্যাপারে আয়াতে উল্লিখিত আদৰ বজায় রাখা জরুরি ৷ কেননা দীনি নেতৃবৃদ্দ হলেন নবী করীম 🚐 এর প্রতিনিধিগণ ৷ আর আলেমগণ হলেন নবীগণের উত্তরসূরি ৷ নবী করীম 🚃 ইরশাদ করেছেন - الْكُنْكُ أَرْبُكُ الْآَرِيْنُ الْرَبْنُ الْرَبْرُونُ الْرَبْعُ الْرَبْعُ الْرَبْعُ الْرَبْعُ الْرَبْعُ الْرَبْعُ الْرَبْعُ الْرَبْعُ الْرَبْعُ الْمُؤْتِ الْرَبْعُ الْمُؤْتِ الْمُعْلِقِ الْمُؤْتِ الْمُؤْ

একদিন নবী করীম হ্রামত আবুদ্ দারদা (রা.)-কে হ্যরত আবৃ বকর (রা.)-এর অগ্রে চলতে দেখে তাঁকে সাবধান করে বললেন, তুমি কি এমন এক ব্যক্তির অগ্রে চলতে চাও যিনি দুনিয়া ও আথিরাতে তোমার অপেক্ষা শ্রেষ্ঠ। নবী করীম হ্রামত বর্ষাদ করলেন, দুনিয়ায় এমন কোনো ব্যক্তির উপর সূর্যোদর ও সূর্যান্ত হয়নি, যে নবী-রাসূলগণের পর হ্যরত আবৃ বকর (রা.) হতে শ্রেষ্ঠ। মোটকথা হ্যরত আবৃ বকর (রা.) নবী করীম হ্রামত এর পর সকল মানুষ হতে উত্তম।

্র সাথে কথা বলার করিম — এর সাথে কথাবার্তার আদব-কায়দার উল্লেখ করা হয়েছে। সুতরাং ইরশাদ হচ্ছে— "হে মুমিনগণ! তোমরা নবী করীম — এর আওয়াজ অপেকা উচ্চ আওয়াজে কথা বলো না। আর নবী করীম — এর সাথে কথা বলার সময় পরম্পরের ন্যায় বলো না। কেননা এরপ করলে তোমাদের নেক আমলসমূহ বরবাদ হয়ে যাবে, অথচ তোমরা টেরও পাবে না।

উচ্চঃস্বরে কথা না বলার অর্থ হচ্ছে— নবী করীম 🚐 -এর দরবারে পরস্পরে কথা বলার সময় যেন নবী করীম 🚉 -এর সাধ্যান্ত অপেক্ষা তোমাদের আওয়ান্ত উচ্চ না হয়। আর খোদ নবী করীম = -এর সাথেও যদি কথা বল তাহলে তাঁর অপেক্ষা নিচু স্বরে বলবে।

মোটকথা নবী করীম — এর দরবারে শোরগোল করো না। আর নিজেরা পরম্পরে যে পদ্ধতিতে বেপরোয়াভাবে হাসি-তামাশার সাথে কথা বল, নবী করীম — এর সাথে অনুরূপ ব্যবহার করা আদবের খেলাফ ও গোন্তাখী হিসেবে গণ্য হবে। নবী করীম — কে সম্বোধন করার সময় অত্যন্ত নাউভাবে তা জীমের সাথে আদব-কায়দা ও ভদ্রতার সাথে করবে। এ আদব-কায়দা ও নিয়ম-নীতি যদিও নবী করীম — এর মজলিসের জন্য বলা হয়েছে; কিন্তু এটা কেবল সে যুগের লোকদের জন্য সীমিত নয়; বরং সর্বকালের লোকদের জন্যই তা প্রযোজ্য।

উল্লেখ্য যে, নবী করীম 🚃 -এর রওজা শরীফের সামনে উচ্চৈঃস্বরে সালাম-কালাম করা হারাম। কেননা জীবিত অবস্থায় ঠার প্রতি সন্মান প্রদর্শন ও ভদ্রোচিত আচরণ করা যদ্ধপ ফরজ অদ্রুপ তাঁর ইন্তেকালের পরও তাঁর প্রতি সন্মান প্রদর্শন করা ফরজ। নবী করীম — এর প্রতি আদবের অবস্থা : লক্ষণীয় যে, একজন অনু ছেলে তার পিতার সাথে, একজন যোগ্য ছাত্র তার উদ্ভাদের সাথে, একজন মুখলিস মুরীদ তার মূর্দিদের সাথে এবং একজন সিপাহী তার কমাগ্রারের সাথে কিতাবে কথাবার্তা বলে। অথক পরণাম্বর (আ.)-এর মর্তবা তো এদের অপেক্ষা কত বেশি। কাজেই নবী করীম — এর সাথে কথাবার্তা বলায় পূর্ণ সতর্কতা অবলম্বন করা জরুরি; যাতে কোনোরূপ বেয়াদবি না হয় এবং তিনি বাথা না পান। নবী করীম — নাখোশ হয়ে গোলে সমান আর থাকে কোথায়! এতে সমস্ত আমল বরবাদ হওয়ার এবং সকল মেহনত বার্থ হওয়ার আশংকা রয়েছে।

নাফরমানি [তনাহ]-এর দক্তন নেক আমল বিনষ্ট হয়ে যায় কিনা? : কুফর এবং শিরক এর কারণে তো সকল নেক আমল বরবাদ হয়ে যায়– এতে কোনো দ্বিমত নেই। কিন্তু গুনাহ ও অপরাধের কারণে নেক আমল ধ্বংস হয়ে যায় কিনা? এ ব্যাপারে মততেদ রয়েছে।

খাওয়ারিজ এবং মু'তাযিলীগণ তাঁদের মূলনীতি অনুযায়ী বলে থাকেন যে, ফিস্ক ও গুনাহের দ্বারাও যেহেতু ঈমান হতে বারিজ [বাহির] হয়ে যায় সেহেতু গুনাহের কারণে নেক আমলও বরবাদ হয়ে যাবে।

আয়াত اَنْ تَحْبَطُ النّ বাহাত বাওয়ারিজ ও মু'তাযিলীগণের পক্ষে যায়। আর এটা তাঁদের দলিল। কিন্তু শ্বমহর আহলে সুনুত ওয়াল জামাত শুধু গুনাহকে আমল বরবাদকারী হিসেবে গণ্য করেন না।

আহলুস্-সুত্নত ওয়াল জামাতের বিরুদ্ধে অভিযোগ ও তার গণ্ডন: অত্র আয়াত —এর ছারা আহলে সুন্নত ওয়াল জামাতের বিরুদ্ধে এ অভিযোগ উথাপিত হয় যে, তারা তো গুনাহকে আমল বরবাদকারী হিসেবে গণ্য করেন না। অথচ অত্র আয়াতে নবী করীম —এর আওয়াজ অপেকা উঁচু আওয়াজে কথা বলাকে আমল বিনষ্ট হওয়ার কারণ হিসেবে উল্লেখ করা হয়েছে। আর এটা তো গুনাহ।

আহলুস-সুনাত ওয়াল জামাতের পক্ষ হতে এর বিভিন্ন জবাব দেওয়া হয়েছে। যথা-

- উচ্চেঃবরে কথা বলা নবী করীম = -এর কট পাওয়ার কারণ। আর নবী করীম = -কে কট দেওয়া হলো কুফর।
  কাজেই (কুফর হওয়ার কারণে)-এর ছারাও আমল বরবাদ হয়ে যাবে।

হ্যা, কোনো কোনো সময় যখন মন-মেজাজ ভালো থাকে তখন আর তা তিকৈঃস্বরে কথা বলা) অপছন্দনীয় হয় না এবং তখন তা কষ্টের কারণও হয় না। কাজেই এমতাবস্থায় এর কারণে আমল বরবাদ হওয়ার আশব্দাও থাকে না। কিছু যে নবী করীম না এর মাথে কথা বলবে তার পক্ষে তো জানা সম্ভব নয় যে, নবী করীম করিম না এন মাথে কথা বলবে তার পক্ষে তো জানা সম্ভব নয় যে, নবী করীম করিম না এর মানসিক অবস্থা তখন কোন পর্বায়ে রয়েছে। কাজেই অনেক সময় এমনও হতে পারে যে, নবী করীম জালালী মেজাজে থাকার কারণে উক্তিঃস্বরে কথোপকথনের দরন কথকের আমল বরবাদ হয়ে যাবে। অথক তার কোনো বরবাদ হয়ে তার পার করিম না এর কট্ট হন্দে না। বর্ত্বতপক্ষে হয়তা সে এ মনে করে উক্ত আওয়াজে কথা বলতে থাকবে যে, নবী করীম না এর কট্ট হন্দে না। বর্ত্বতপক্ষে হয় বা না এই ব্যানো হয়েছে। বা আমালও বরবাদ হয়ে যাচ্ছে, কিছু সে টেরও পাচ্ছে না। আন্নাহর বাণী স্থান্ন না ব্যায় এটাই বুখানো হয়েছে।

সূতরাং এ সকল দিকের বিবেচনা করত সাধারণভাবে সকল প্রকার উচ্চৈঃস্বর হতে নিষেধ করা হয়েছে। কেননা যদিও কোনো কোনো প্রকারের উচ্চেঃস্বরের কারণে নেক আমল বিনষ্ট হয় তথাপি এটা নির্দিষ্ট করা অসম্বর। কাজেই সব সময় সর্বপ্রকার উচ্চ আওয়াজ হতে নিষেধ করেছে। সূতরাং যে কোনো সময় নবী করীম 🏥 -এর সাথে বড় গলায় কথা বলা হতে বিরভ থাকা উচিত।

মোদাকথা— তোমরা নবী করীম — -এর সমুখে উচৈঃশ্বরে বাক্যালাপ করা হতে বিরত থাকবে। কেননা এতে নবী করীম — -এর মনে বাথা পাওয়ার আশক্কা রয়েছে। আর তা এতদূর পর্যন্ত গড়িয়ে যেতে পারে যে, তোমরা ইচ্ছাকৃতভাবে কুফরি কর্মকাণ্ডে জড়িয়ে পড়বে। কারণ বেয়াদবি এবং গোন্তাখীর দ্বারা অনিচ্ছাকৃতভাবে নবী করীম — -কে কষ্ট দেওয়া বিদ্ধান্ত তাবে নবী করীম — -কে কষ্ট দেওয়া বাল্ডি ক্রেই বাটে, কিন্তু যেহেতু এটা নবী করীম — -কে কষ্ট দেওয়ার কারণ হয়ে দাঁড়ায়; আর নবী করীম — -কে কষ্ট দেওয়া আল্লাহ তা আলার একেবারেই অপছন্দনীয় যা কোনো কোনো সময় ইচ্ছাকৃত কুফরির নিকটবর্তী নিয়ে যায়। আর কুফর তো সর্বগণতভাবে আমলকে বরবাদ করে ফেলে।

এবানে نياً - কে পুনঃ উল্লেখের ফায়দা কি? : আল্লাহ তা আলা প্রথমোক্ত আয়াতে ইরশাদ করেছেন - يَنَا - بَنَا कि তীয় আয়াতে পুনরায় ইরশাদ করেছেন - يَنَا الْمُونَّ الْمُؤْمِّلُ विजीश আয়াতে পুনরায় ইরশাদ করেছেন। كَرُفُعُ الْمُؤْمُّلُ विजीश আয়াতে সমানদারদেরকে আহ্বান করত বক্তব্য পেশ করা হয়েছে। মুফাস্সিরগণ এর কয়েকটি ফায়দা-এর উল্লেখ করেছেন। নিয়ে তার উল্লেখ করা হয়েছে।

- ১. ঈমানদারগণের প্রতি আল্লাহ তা'আলার অত্যধিক মমতুবোধ ও কল্যাণকামিতার কারণে বারবার ঈমানদারগণকে খেতাব করেছেন। সাধারণত দেখা যায় যে, কেউ কাউকে অধিক মায়া-মহব্বত করলে তাকে বারংবার সম্বোধন করে। যেমন হযরত লোকমান (আ.) তাঁর পুত্রকে বারবার ﴿ يَا بَكُرُ বলে খেতাব করেছেন।
- ح. انن কে পুনরায় উল্লেখের এক ফায়দা এও হতে পারে যে, পরিশ্বারভাবে জানিয়ে দেওয়া যে, দ্বিতীয়বারে তাদেরকে লক্ষ্য করেই কথা বলা হয়েছে প্রথমবারে যাদেরকে লক্ষ্য করে বলা হয়েছিল। যাতে এ ব্যাপারে কেউ সন্দেহ পোষণ করার সুযোগ না পায় যে, প্রথমে যাদের আলোচনা করা হয়েছে দ্বিতীয় আয়াতে তাদের আলোচনা করা হয়নি; বরং অন্যদের কথা বলা হয়েছে।
- এর আরো একটি ফায়দা এই যে, উক্ত আয়াতদয়ের উদ্দেশ্য এক ও অভিন্ন নয়; বরং এতদুভয়ের পৃথক পৃথক উদ্দেশ্য
  রয়েছে। সূতরাং এদের দ্বিতীয়টি প্রথমটির তাকিদ নয়; বরং প্রত্যেকেই একটি স্বতন্ত্র উদ্দেশ্যে পরিচালিত।
- ৪. বারংবার ঈমানদারগণের সিফাত দ্বারা আহ্বান করত বস্তুত তাদের মর্যাদা ও সন্মানের প্রতি ইপিত করা হয়েছে। ঈমানের গুণে গুণান্বিত হওয়া য়ে, একটি সুমহান ব্যাপার তাই এখানে বুঝানো হয়েছে। বাস্তাবিকই সত্যিকার ঈমানের অধিকারী হওয়া হতে শ্রেষ্ঠ সম্পদ আর কি হতে পারে?

সাহাবামে কেরাম (রা.)-এর উপর অত্র আম্মান্তের প্রভাব: যথনই কোনো আয়াত নাজিল হতো সাথে সাথে সাহাবীগণ (রা.) তার উপর আমল করার জন্য মরিয়া হয়ে লেগে যেতেন। তদনুযায়ী স্বীয় চরিত্রকে শোধরিয়ে নেওয়ার জন্য সাহাবীগণ (রা.)-এর মধ্যে পরিলক্ষিত হয় অনুরূপ এক পরিবর্তন। নিমে এতদৃসংক্রান্ত কয়েকটি ঘটনার উল্লেখ করা হলো–

- উক্ত আয়াত নাজিল হওয়ার পর হয়রত আবৃ বকর (রা.) নবী করীম হয়য় এর নিকট নিবেদন করলেন য়ে, অদ্য হতে
  আমি আপনার সাথে চুপি চুপি কথা বলব ।
- ২. অত্র আয়াত নাজিল হওয়ার পর হযরত ওমর (রা.) এত আন্তে কথা বলতেন যে, প্রায়ই তাকে পুনরায় জিজ্ঞাসা করার প্রয়োজন হতো।
- ৩. মুহাম্মদ ইবনে সাবিত ইবনে কায়িস (রা.) বর্ণনা করেছেন যে, অত্র আয়াত বিনা নির্মাণ নির্মাণ নির্মাণ বিনা নির্মাণ নির

षव बाबार مَعْطُون کَبُهُ مَعْطُون کَبُهُ مَوْق مَعْطِن که مَعْطُون کَبُهُ مَوْق مَعْطُون کَبُهُ وَاللّٰهِ مَا ا ﴿ يَابُكُ الَّذِينَ أَمُوا لا تَرَفَعُوا أَصُواتَكُمْ فَوَقَ صُوتِ النَّوْيِ وَلاَ يَجَهُرُوا لَهُ الخ ﴿ يَابُكُ اللّٰذِينَ أَمُوا لا تَرَفَعُوا أَصُواتَكُمْ فَوَقَ صُوتِ النَّوْيِ وَلاَ يَجَهُرُوا لَهُ الخ ﴿ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ

আপাতদৃষ্টিতে মনে হয় যে, এখানে আনুটিত ও কর্মনিত ও কর্মনিত এক ও অভিন্ন। কেননা উভয় স্থলেই নবী করীম — এর বরের অপেক্ষা উচ্চেঃপরে কথা বলতে নিষেধ করা হয়েছে। কিন্তু প্রকৃতপক্ষে এতদুভরের মধ্যে পার্থক। বয়েছে। কেনন প্রথমোক অংশের তথা— ইন্টেই কর্মনিত নির্দ্ধিত কর্মনিত থাকরেন অধানার কথা করাম কর্মা কর্মনিত থাকরেন আর তখন তোমরাও করো সাথে। তির সমুখে কথাবার্তায় লিও হও সেই সময় তোমানের কথাবার্তার আওয়াক্ত যেন নবী করীম — এর আওয়াক্ত অপেক্ষা উক্ত না হয়ে যায়।

আর দ্বিতীয়াংশ তথা مَعْضُ مُرَّ بَعْضُوْرُ اللَّهُ كَمْشُوْرِ مَعْضُ مِنْ عَرَّا – এর অর্থ হলো– যখন তোমরা নবী করীম ﷺ -এর সাথে কথা-বার্তা বলবে তখন তদ্ধুপ উচ্চ আওয়াজে বলবে না, যদ্রূপ তোমরা পরস্পরে বলে থাক; বরং তদপেকা নিচু আওয়াজে বলবে । সুতরাং উভয় বাক্ষের অর্থগত পার্থক্য সাব্যন্ত হলো । আর عَلَيْن -এর জন্য এডটুকু পার্থকাই যথেষ্ট ।

বস্তুত ইসলামের মহা নিদর্শনাবলি চারটি। যথা – ১. কুরআনে কারীম ২. নবী করীম 🚃 ৩. বায়তুরাহ ও ৪. নামাজ। এওলার প্রতি তারাই সন্মান প্রদর্শন করবে, যাদের অন্তরে খোদাতীতি পূর্ণমান্ত্রায় বিদ্যমান। অন্যত্র আন্তাহ তা আলা ইরশাদ করেছেন — কুর্নি আন্তাহ নিদর্শনাবলির প্রতি সন্মান প্রদর্শন করা হলো অন্তরে আল্রাহ তীতির বহিঃপ্রকাশ। এতে বুঝা যায় যে, হ্যুর = এর আওয়াজ হতে আওয়াজ উচ্চ হওয়া যথন বেয়াদবি তখন তার আহকাম ও ফরমানাদি শ্রবণ করার পর এর বিরুদ্ধে কথা বলা কিরূপ জঘন্য অপরাধ হবে তা অনুমেয়। মোটকথা, পূর্ণমান্ত্রায় তাক্ওয়ার দাবি হলো মুস্লমানকে অনুভ্রম কথাবার্তা হতে বিরত থাকতে হবে।

তিরমিয়ী শরীফের একটি মারফু' হাদীস নিম্নরূপ-

لَا بَبِلُكُ الْعَبِدُ أَنْ يَكُونَ مِنَ الْمُتَّقِيْنَ حَتَّى يَدَعُ مَا لاَ بَأْسَ بِهِ حَذْرًا لِمَا بِه بَأْسُ.

অর্থাৎ বান্দা ততক্ষণ পর্যন্ত বাঁটি ও পূর্ণাঙ্গ মুস্তাকী খোদাতীরু হতে পারবে না, যতক্ষণ না দৃষণীয় বিষয়াদি হতে রক্ষা পাওয়ার জন্য কিছু কিছু নির্দোঘ বিষয়কে পরিহার করে চলবে !

সূতরাং উচ্চৈঃস্বরে এবং বেপরোয়াভাবে কথা বলা কথনো অপরাধজনক হয়ে থাকে এবং কথনো কথনো হয় না। এক্ষণে যদি সব ধরনের উচ্চ আওয়াজই পরিহার করে বলে, তাহলে অপরাধের পর্যায়ে পড়ার কোনোরূপ শঙ্কাই থাকে না। কাজেই পূর্ণাঙ্গ তাকওয়া অর্জিত হবে।

পরিশেষে উক্ত আমলের পারলৌকিক লাভ ও পুরস্কারের উল্লেখ করা হয়েছে। আর তা এই যে, উপরিউক্ত ইপলাস ও সত্য উপলব্ধির কারণে আথিরাতে তার জীবনে (পূর্বেকৃত) পাপরাশি ক্ষমা হয়ে যাবে এবং মহা প্রতিদান লাভ করবে।

, वात्कात जाकतीरत है साम तायी (त.) वलन واسْتَكُونَ اللَّهُ قُلُوبَهُمْ لِلنَّبَعْوَى " अख आग्रात्क

- \* তাকওয়ার গুণটি জানার জন্য আল্লাহ তা আলা তাদের অন্তরকে যাচাই করে নিয়েছেন।
- তাদের অন্তরসমূহ যে তাকওয়ার জন্য মনোনীত, তা আল্লাহ তা আলা জেনে নিয়েছেন।
- \* তাদের অন্তরগুলোকে আল্লাহ তা আলা নিখুতভাবে তাক্ওয়ার জন্য নির্বাচিত করে নিয়েছেন 🛚

মোটকথা, রাসূল — -এর প্রতি আদব প্রদর্শন ও তাক্ওয়া [ধোদাভীতি] পরস্পরে ওতোপ্রোডভাবে স্কড়িত। যাদের অন্তরে যত বেশি খোদাভীতি রয়েছে তারা নবী করীম — -এর প্রতি ততবেশি আদব প্রদর্শন করবে, তাঁকে ভালোবাসবে, তাঁর অনুগত থাকবে। পক্ষান্তরে যাদের অন্তরে খোদাভীতির বালাই নেই তারা যে, নবী করীম — -এর প্রতি তথু অশুদ্ধাই পোষণ করবে তাই নয়, বরং তাকে অপুমানিত করতেও কুষ্ঠিত হবে না। নবী করীম — -এর সাথে বেয়াদবি করা অন্তরে খোদাভীতির অনুপস্থিতিকেই প্রমাণিত করে, যা মূলত অন্তর্নিহিত কুফরিরই লক্ষণ।

٤. وَنَـزَلَ فِـنَى قَـوْم جَـازُوْا وَقَـتَ الـظُّهِـبُـرَةِ وَالنَّبِيُّ عَلِيُّ فِي مَنْزِلِهِ فَنَادُوهُ إِنَّ الَّذِينَ ينبادونك من وراء المحبطرت مجرات نِسَائِهِ عَلَيْهُ جَمْعُ حُجْرَةٍ وَهِيَ مَا يُحْجُرُ عَلَيْهِ مِنَ الْأَرْضِ بِحَائِطٍ وَنَحْوِهِ كَانَ كُلُّ وَاحِدٍ مِنْمَهُمْ نَادَى خَلْفَ حُجُرَةٍ لِآنَّهُمْ لَمْ يَعْلَمُوهُ فِي آيَهَا مُنَادَاةُ الْإعْرَابِ بِعِلْظَةٍ وَجَفَاءٍ أَكْثُرُهُمْ لَا يَعْقِلُونَ ـ فِيمَا فَعَلُوهُ مَحَلَّكَ الرَّفِيْع وَمَا يُنَاسِبُهُ مِنَ التَّعْظِيْمِ.

بِالْإِبْتِدَاءِ وَقِيْلَ فَاعِلُ لِفِعْلِ مُقَدِّدِ أَيْ ثَبَتَ . حَتِّى تَخْرُجَ إِلَيْهِمْ لَكَانَ خَيْرًا لُّهُمْ ط وَاللَّهُ غَفُورٌ رَّحِيمٌ . لِمَنْ تَابَ مِنْهُمْ وَنَزَلَ فِي الْوَلِيْدِ بِنْ عُقْبَةً وَقَدْ بَعَثَهُ النَّهِيُ ﷺ إِلَى بَنِي الْمُصْطَلَقِ مُصَدِّقًا فَخَافَهُمْ لِتَكَرَةٍ كَانَتْ بَيْنَهُ وَبَيْنَهُمْ فِي الْجَاهِلِيَّةِ فَرَجَعَ وَقَالَ إِنَّهُمْ مَنَعُوا الصَّدَقَةَ وَهَمُوا بِقَتَلِهِ فَهَمُّ النَّبِيُّ عَلِيٌّ بِغَرُوهِمْ فَجَاءُوا مُنْكِرِيْنَ مَا 8. একবার একদল লোক জোহরের সময় নবী করীম -এর নিকট আগমন করেছিল, তখন তিনি তাঁর হুজরা শরীফে ছিলেন। তারা নবী করীম 🚃 -কে ডাকাডাকি আরম্ভ করল। তাদের ব্যাপারে নিম্নোক্ত আয়াতটি নাজিল হয়েছে। নিশ্চয় যারা হুজরাসমূহের পিছন হতে আপনাকে ডাকাডাকি করে অর্থাৎ নবী করীম === -এর সহধর্মিণীগণের হুজরার পিছন হতে; 'इजता' केंद्रें विकार केंद्रें 'वजता' केंद्रें 'वजता' বলে জমিনের সেই অংশকে বঝায়, যা দেয়াল ইত্যাদি দ্বারা সংরক্ষিত [পরিবেষ্টিত] করা হয়। তাদের প্রত্যেকে একেকটি হুজরার পিছন হতে ডাকছিল ৷ গ্রামা আববদের ন্যায় কর্কশ ও কঠোর আওয়াজে ডাকাডাকি করছিল। কেননা তাদের জানা ছিল না যে, নবী করীম 🕮 কোনটিতে রয়েছেন। তাদের অধিকাংশই অজ্ঞ-অবঝ তারা আপনার শানে যা করেছে সে ব্যাপারে এবং আপনার উচ্চ মর্যাদা ও যথায়থ সন্মান প্রদর্শনের ব্যাপারে।

त्रकात परिल्ल اَنَّهُمْ अशात विकात अरिल हों अति कात कार وَلَوْ اَنَّهُمْ صَبَرُوا اَنَّهُمْ فِي مَحَلِّ رَفْع হয়েছে, শুরুতে হওয়ার দরুন। কারো কারো মতে এটি একটি উহ্য نَاعِلُ এর نَاعِلُ হয়েছে। অর্থাৎ <u> النَّحُ الْحُمُّ الْحُمْ आ़्रानि ठाम्तत निक्र दित হয়ে আসा</u> পর্যন্ত, তাহলে তা তাদের জন্য উত্তম তথা কল্যাণকর হতো, আর আল্লাহ তা'আলা অতিশয় ক্ষমাশীল ও দয়ালু তাদের মধ্য হতে যারা তওবা করে তাদের জন্য। ওলীদ ইব্নে উকবা-এর ব্যাপারে এ আয়াতখানা নাজিল হয়েছে : [ঘটনা হচ্ছে] নবী করীম তাঁকে সদকা উসুলের জন্য বনু মুস্তালিকের নিকট পাঠিয়েছিলেন। জাহেলিয়াতের যুগে ব**ন্** মস্তালিকের সাথে তাঁর শক্রতা থাকার কারণে তিনি তাদেরকে ভয় পেলেন। ফিরে এসে নবী করীম ==== -কে জানালেন যে, তারা সদকা পরিশোধ করতে অস্বীকার করেছে। তদুপরি তাঁকে হত্যা করতে চেয়েছে। নবী করীম 🚃 তাদের সাথে যুদ্ধ করার ইচ্ছা করলেন। কিন্তু বনু মুন্তালিকের লোকেরা এসে তাদের ব্যাপারে ওলীদ ইবনে উকবা (রা.) যা বলেছেন, তা অস্বীকার করণ।

# www.eelm.weebly.com

قَالَهُ عَنْهُمْ.

र ७. ट्र मुमिनगणः यिन एठामास्तत निकछ आगमन करत . أَيَاتُهَا الَّذِينَ أَمُنُواً إِنْ جَاءً كُمْ فَاسِقُ بِنَبَا خُبَرِ فَتَبَيَّنُوا صِدْقَهُ مِنْ كِنْبِه وَفِي قِراً وَ فَتَثْبِينُوا مِنَ النُّبَاتِ أَنْ تُصِيبُوا قَوْمًا مَفْعُولًا لَهُ أَيْ خَشْيَةَ ذٰلِكَ إِبجَهَالَةٍ حَالًا مِنَ الفاعيل اى جَاهِلِينَ فَتُصِيحُوا فَتُصِيرُوا عَلْى مَا نَعَلْتُمْ مِنَ النَّخَطَرْ بِالْقَوْمِ نُدِمِينَ . وَ أَرْسَلَ إِلَيْهِمْ عَلَيْ بَعْدُ عَوْدِهِمْ إِلَى بِلَادِهِمْ خَالِدًا فَلُمْ بَرَ فِيهِمْ إِلَّا الطَّاعَةَ وَالْخَيْرَ فَأَخْبَرَ النَّبِيُّ عَلَيْهُ بِذٰلِكَ.

الْبَاطِلَ فَإِنَّ اللَّهَ يُخْبِرُهُ بِالْحَالِ لَوْ يُطِينُعُكُمْ فِي كَثِيرٍ مِّنَ الْأَمْرِ الَّذِي تُخْبِرُونَ بِهِ عَلَى خِلَافِ الْوَاقِعِ فَيُرَتِّبُ عَلَى ذُلِكَ مُقْتَضَاهُ لَعَنِيُّهُمْ لَاتُمَتُّمُ وُونَهُ إِنُّهُ التَّسَبُّبِ إِلَى الْمُرَتِيِ وَلٰكِنَّ اللَّهَ خَبَّبَ إِلَيْكُمُ الْإِيْمَانَ وَ زَيَّنَهُ حَسَّنَهُ فِي قُلُوبِكُمْ وَكُرَّهُ إِلَيْكُمُ الْكُفْرَ وَالْفُسُوقَ وَالْعِصْيَانَ ط إِسْتِدْرَاكُ مِنْ حَيثُ الْمَعْنَى دُونَ اللَّفَظِ لِأَنَّ مَنْ حُبِّبَ إلَيْهِ الْإِيْمَانُ الع غَايِرَتْ صِفَتْهُ صِفَةً مَنْ تَفَدَّمَ ذِكُرُهُ ٱولَـنِكَ هُمُ فِينِهِ إِلْتِفَاتُ عَنِ الْخِطَابِ الرُّشِدُونَ لا القَّابِئُونَ عَلَى دِبْنِهمْ.

কোনো ফাসিক কোনো খবরসহ সংবাদ নিয়ে তাহলে তোমরা তাকে যাচাই করে দেখবে অর্থাৎ এর সতাকে মিথ্যা হতে প্রভেদ করে দেখবে। অন্য এক কেরাতে व्यव शाल أَنْتُنْ अत्यव्ह या كُلُونُ रख নির্গত হয়েছে। অর্থাৎ তোমবা একে সপ্রমাণিত কররে। যেন এমন না হয় যে, তোমরা কোনো কওমের ক্ষতি كَنْعُولَ لَهُ اللهِ (أَنْ تُصِيبُوا ) आधन करत वमरव হয়েছে। অর্থাৎ উক্ত আশঙ্কার্য়। অজ্ঞাতসারে এটা عُولُولُ वित عُلْدِينَ नकि جَهُالَةِ अर्थाए ا عَلَى अर्थाए عَلَى اللهِ অর্থে হয়েছে।] অতঃপর তোমরা হবে হয়ে পড়বে তোমাদের কৃতকর্মের ব্যাপারে উক্ত কওমের সাথে তোমরা যে ভুল করেছ [সে ব্যাপারে] লচ্ছিত। অতঃপর তারা তাদের এলাকায় ফিরে যাওয়ার পর নবী করীম 🔤 তাদের নিকট হযরত খালিদ (রা.)-কে পাঠালেন। তিনি তাদের মধ্যে আনুগত্য ও কল্যাণ ছাড়া আর কিছুই দেখলেন না। সুতরাং তিনি নবী করীম 🕮-কে তা জানালেন।

٧ ٩. चात त्ाय त्य, त्जामातत यरा नवी وأعلموا أنَّ فِيكُمْ رَسُولُ اللَّهِ ط فَلاَ تَقُولُوا করীম 🚃 রয়েছেন কাজেই তোমরা অনর্থক কথাবার্তা বলো না। এরপ করলে আল্লাহ পাক তৎক্ষণাৎ নবী করীম 🚟 -কে তা অবহিত করে দিবেন। বহুবিদ বিষয়ে যদি নবী করীম 🚟 তোমাদের অনুসরণ করতেন [তোমাদের কথা ধরতেন] যেসব অবান্তব সংবাদ ভোমরা তাঁকে পৌছাও যদি তদন্যায়ী তিনি আমল করে বসেন তাহলে তোমরাই ক্ষতিগ্রস্ত হবে তোমরা গুনাহগার হবে। হ্যূর 🎫 কিন্তু নির্দোষ থাকবেন। কেননা উক্ত কর্মের কারণ তোমরাই কাজেই দায়ীও হবে তোমরা]। কিন্তু আল্লাহ তা'আলা তোমাদের নিকট ঈমানকে প্রিয় করে তুলেছেন এবং একে পরিশোভিত করেছেন সৌন্দর্যমণ্ডিত করেছেন এটাকে তোমাদের অন্তরে। আর অপছন্দনীয় করে দিয়েছেন তোমাদের কাছে কৃফর, ফিস্ক ও নাফরমানিকে - এটা إستدرال (পূর্ববর্তী বাক্য হতে) অর্থের দিক বিবেচনায় হয়েছে : শব্দের দিক দিয়ে নয়। কেননা, যার নিকট ঈমানকে প্রিয় করে দেওয়া হয়েছে ..... তার অবস্থা পূর্বোল্লিখিতদের অবস্থা হতে ভিন্নতর হবে। এরাই र्ला वशाल فَانَتُ रहें। - अत मिल فَانَتُ रहें। করা হয়েছে ় সঠিক পথপ্রার্ত্ত তাদের দীনের উপর প্ৰতিষ্ঠিত :

الْمُقَدَّر أَيْ أَفْضَلُ وَنِعْمَةً م مِنْهُ وَاللّٰهُ عَلِيْمٌ بِهِمْ حَكِيْمٌ لِنِي إِنْعَامِهِ عَلَيْهِمْ.

विष्ठा मात्रनात । विकि च्छात। कातरा مُفَعُول على - انكشال ज्या فعل उरा فعل হয়েছে এবং অনুদান তাঁর পক্ষ হতে আল্লাহ্ তা'আলা ভালো করেই জানেন তাদেরকে এবং তিনি মহাপ্রকৌশলী তাদেরকে অনুদান প্রদানের ব্যাপারে।

## তাহকীক ও তারকীব

भक्षय اَنظُلُنَاتُ ७ اَلْفُرُفَاتُ - अत वह्रवहन । त्यमत : فَخَرُةُ १ अकाम थात्क त्य, أَنْفُجُرَاتُ भक्षय وَهُ १ व्यवकार اَنظُلُنَاتُ ७ اَلْفُرُفَاتُ - अत वह्रवहन ।

क्के क्ले वर्ताहरून ﴿ وَالْمُعَالِّ وَمُعَالِمُ الْمُعَالِّ وَمُعَالِّ الْمُعَالِّ الْمُعَالِّ الْمُعَالِّ الْمُعَالِّ الْمُعَالِّ الْمُعَالِّ الْمُعَالِّ الْمُعَالِّ الْمُعَالِّ الْمُعَالِينَ الْمُعَالِّ الْمُعَالِّ الْمُعَالِّ الْمُعَالِّ الْمُعَالِّ الْمُعَالِّ الْمُعَالِّ الْمُعَالِّ الْمُعَالِّ الْمُعَالِينِ الْمُعَالِينِ الْمُعَالِينِ الْمُعَالِينِ الْمُعَالِينِ الْمُعَالِينِ الْمُعَالِينِ الْمُعَالِينِ الْمُعَالِينِ الْمُعَالِقِينِ الْمُعَالِينِ الْمُعَلِّينِ الْمُعَالِينِ الْمُعَالِينِ الْمُعَالِينِ الْمُعَالِينِ الْمُعَالِينِ الْمُعَلِّينِ الْمُعَالِينِ الْمُعَالِينِ الْمُعَالِينِ الْمُعَالِينِ الْمُعَالِينِ الْمُعَالِينِ الْمُعَالِينِ الْمُعَلِّينِ الْمُعَلِّينِ الْمُعَالِينِ الْمُعِلِينِ الْمُعَالِينِ الْمُعَالِينِ الْمُعَالِينِ الْمُعَالِينِ الْمُعَلِّينِ الْمُعَالِينِ الْمُعَالِينِ الْمُعَالِينِ الْمُعِلِّينِ الْمُعَلِّينِ الْمُعَالِينِ الْمُعَلِّينِ الْمُعَلِّينِ الْمُعِلَّينِ الْمُعِلَّينِ الْمُعِلِّينِ الْمُعَلِّينِ الْمُعِلِينِ الْمُعِلِّينِ الْمُعِلَّينِ الْمُعِلِينِ الْمُعِلِّينِ الْمُعِلِينِ الْمُعَلِّينِ الْمُعِلِّينِ الْمُعِلِّينِ الْمُعِلِّينِ الْمُعِلِّينِ الْمُعِلَّينِ الْمُعِلَّينِ الْمُعِلَّينِ الْمُعِلِينِ الْمُعِلِّينِ الْمُعِلِّينِ الْمُعِلِّينِ الْمُعِلِّينِ الْمُعِلِّينِ الْمُعِلِينِ الْمُعِلِينِ الْمُعِلِينِ الْمُعِلِينِ الْمُعِلِينِ الْمُعِلِّينِ الْمُعِلِّينِ الْمُعِلِي الْمُعِلِيلِينِ الْمُعِلِينِ الْمُعِلِي الْمُعِلِي الْمُعِلِّينِ الْمُعِلِي क्किन (جَمْعُ الْجَمْعِ) श्रंव

वर्षा कांग्रतत निर्मिष्ट जरम यात ठकूर्नितक التُحْجَرُهُ هِيَ مَا يَتُحْجَرُ مِنَ الْأَرْضِ بِحَانِطِ أَوْ نَحْوِهِ দেয়াল ইত্যাদির দারা পরিবেষ্টিত করা হয়ে থাকে।

ं। শব্দের মধ্যন্থিত বিভিন্ন কেরাত : أَنْكُوْاَتُ শব্দের মধ্যে তিন ধরনের কেরাত রয়েছে। নিম্নে সেগুলো উল্লেখ করা

- ) अभ्देत क्रांतीगर्ग اَنْحُجُرَاتُ अफ़्तरक लिन खार्ग اَنْحُجُرَاتُ अफ़्रहन ا
- २. हेवत्न जावी जेवना (त्र.) ج अक्षत्रत्क जाकिन खारा النُحُجُرَاتُ পড়েছেন।
- ৩. আবৃ জা'ফর কা'কা' ও শাঁয়বা প্রমূখ 🚽 অক্ষরকে যবর যোগে الْعُجَرَاتُ পড়েছেন :

-এর মধ্যে দু ि खुतां तराह । यथा - فَتَبَيَّنُوا : فَوَلَتُهُ فَتَعَبَّنُوا

- জমহর কারীগণের মতে। যা মূল করআনে রয়েছে।
- २. दामगार ७ किमाग़ी (त.) পড়েছেন- المُثَنَّبُتُو ( दर्ज) المُناتُ

- वर्त गर्या मूं अकात्तत हेताव हरा भात । यथा أَنْ تُصِيْبُوا : فَوَلَهُ أَنْ تُصِيْبُوا

। এই مَغَفُول لَهُ ١٩٥٩ أَنْ تَبَيُّنُوا । এমতাবস্থায় এটা مَعَدُلًا مَنْصُوْب الله ١٥ مَعْفُول لَهُ

श्र مُحَدُّ مُجُرُور १८० مُضَانُ إِلَيْه عَمَانُ اللّهِ عَمَانُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ ع

لَوْ يُطِينُهُ كُمْ فِيْ كَثِيْرٍ مِّنَ الْأَمْرِ -श्वारत राशी : قَوْلُهُ لَوْ يُطِينُهُ كُمْ فِيْ كَثِيْرٍ مِّنَ الْأَمْرِ لَعَانِتُهُ - अत्र ग्रांश मुं भत्तित हे तादत महादना त्रांतर ।

े عَالً عَمَالًا عَمَالًا عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ مَنْصُوبِ اللهِ عَلَي

২. অথবা, এটা مَرْمُونُ عَرَمُ عَرَمُ عَرَمُ عَرَمُ وَ عَرَمُ اللَّهِ عَرَمُ اللَّهِ عَرَالُهُ عَلَيْ عَرَالُهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلِيهِ عَلَيْهِ عَلِيهِ عَلَيْهِ عَلِيهِ عَلَيْهِ عَلِ হলো- المَّرْ فَعَلَ الْمُرْفِقُ فَعَلَ الْمُرْفِقُ فَعَلَ الْمُرْفِقُ فَعَلَ الْمُرْفِقُ فَعَلَ الْمُوْلُ فِي كَثِيْرِ مِنَ الْأَمْرِ فَعَلَ الْمُحْدُدُّ؟ - ববী করীম আদু মদি অধিকাংশ বিষয়ে তোমাদের অনুসরণ করতেন তাহলে কি হতো?

مَنْصُوْب सरहात نِعْمَةً ٥ فَضَلًا अत्र सर्वाहरू "فَضَلًا مِنَ اللَّهِ وَنِعْمَةً" -आत्रास्त वानी : فَوَلُهُ نِعْمَةً وَ فَضْ হয়েছে। এর কয়েকটি কারণ হতে পারে। যথা-

এগুলো একটি উহ্য نِعْمَدُ । তথা مُفَكُول مُطْلَق (তথা مُضْلَق ) হবে। অর্থাৎ । অর্থাৎ । ক্রিটিট ক্রিটিটি

৩. কিংবা مَغْمُول بد হবে।

এর মধ্যকার পার্থক্য : نَضُل -এর অর্থ হলো ঐ মঙ্গল, যা আল্লাহ তা আলার নিকট রয়েছে; किছু তিনি এর মধাপেকী নন

পক্ষান্তরে 🕰 -এর অর্থ হলো যা আল্লাহর পক্ষ হতে বান্দার নিকট পৌছে এবং বান্দা এর মুখাপেক্ষী।

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

শানে নুযুদ : অত্র আয়াতহয় বনু তামীমের একটি প্রতিনিধি দলের শানে নাজিল হয়েছিল। তারা দুপুরে মদীনায় এসেছিল। তাদের মধ্যে আকরা ইব্নে হাবিস ও উয়াইনা ইবনে হিসনও ছিলেন। নবী করীম তথন দুপুরের কায়লুলাহ (খাওয়ার পর বিশ্রাম) করছিলেন। তারা নবী করীম এন এর বের হওয়ার অপেকা করল না; বরং উমুহাতুল মুমিনীনের হজরা শরীফসমূহের পিছন দিক হতে নবী করীম এন এর নাম ধরে ডাকাডাকি ওফ করল। তাদের তায় ছিল মাধুর্যবীন, আচরণ ছিল অপৌজনামূলক। নবী করীম আমত হয়ে বাহিরে তাশুরীফ আনমন করলেন। যেহেতু তারা অসময়ে তড়িঘড়ি করে ডাকাডাকি করছিল এবং নবী করীয় করেছিল পেহেতু অরা আয়াতহয় নাজিল করত তাদেরকে সতর্ক করে দেওয়া হয়েছে। আর সাথে সাথে সকলকেই অবহিত করা হয়েছে যে, এরূপ আচরণ নবী করীয় এন এবং পরিলামে আল্লাহ তা'আলার অসমুন্তীকৈ অপরিহার্য করে। —াজালালাইন, লুবাব, ফুরতুবী।

जात नुष्ण : ইবনে জারীর হযরত উদ্দে সালাফ : قُولُهُ يَايُهُا الْخِيْنَ أُمِنُوا إِنْ جَاءَ كُمْ فَاسِقَ بِعَبْا الخ (ৱা.), হযরত ইবনে আর্কাস (ৱা.) ও মুজাহিন (ৱ.) প্রমুখ হতে এবং তাবারানী ও আহমদ (ৱ.) হারিছ ইবনে আবিল হারিছ খুযায়ী (ৱা.) হতে বর্ণনা করেছেন যে, অত্র আয়াতখানা ওলীদ ইবনে উকবা (ৱা.)-এর শানে নাজিল হয়েছে।

নবী করীম ত্রীদ ইবনে উকবা (রা.)-কে বন্ মুস্তালিকের নিকট জাকাত উসুল করার জন্য পাঠিয়েছিলেন। জাহেলিয়াতের যুগে ওলীদের সাথে বনু মুস্তালিকের শক্রতা ছিন। ওলীদের দেখে তারা সম্বর্ধনা দেওয়ার জন্য এণিয়ে আসন। কিন্তু ওলীদ মনে করলেন যে, পূর্ব শক্রতার জের হিসেবে তাঁকে আক্রমণ করতে এসেছে। তিনি ভীত-সম্বন্ত হয়ে ফিরে আসলেন। নবী করীম — কে জানালেন যে, বনু মুস্তালিকের লোকেরা জাকাত দিতে অস্বীকার করেছে; বরং তারা আমাকে হত্যা করবার জন্য উদ্যুত্ত হয়েছে। নবী করীম — এটা তনে তাদের উপর রাগান্বিত হলেন এবং তাদের সাথে যুদ্ধ করার মনস্থ করলেন।

অতঃপর বন্ মুক্তানিকের একটি দল নবী করীম = এর নিকট আগমন করল। তারা আরজ করল যে, ইথা রাস্নারাহ।
আমরা জাকাত প্রদানে প্রস্কৃত ছিলাম এবং আপনার পক্ষ হতে এক ব্যক্তির আগমনে আমরা বৃশিও হয়েছিলাম। তাঁকে আমরা
অভার্থনা দিতেও চেয়েছিলাম। কিন্তু দুঃখের বিষয় এই যে, তিনি রাস্তা হতে ফিরে চলে এসেছেন। আমরা তো এতে শঙ্কাবোধ
করলাম যে, আল্লাহ ও রাসূল আমাদের উপর নারাজ হয়ে পড়লেন নাকি।

তখন অত্র আয়াতখানা নাজিল হয় এবং পরীক্ষা-নিরীক্ষা করে দেখার পর কোনো সংবাদ গ্রহণের নির্দেশ দেওয়া হয়।

অতঃপর নবী করীম 🏥 হযরত খালিদ ইবনে ওলীদ (রা.)-কে বন্ মুস্তালিকের নিকট পাঠালেন। তিনি তাদের মধ্যে কোনোন্ধ্রপ বিদ্রোহী মনোভাব পেলেন না; বরং তাদেরকে সম্পূর্ণ অনুগত পেলেন এবং নবী করীম 🏥 -কে তা অবহিত করালেন।

এর সাথে - ﷺ नवी करीम : فَوَلُـهُ إِنَّ الَّذِيثَ يَتُنَادُونَكَ مِنْ وَرَاءِ الْحَجُراتِ ....... غَفُوزُ رَحِيم -এর সাথে অস্টোভনামূলক আচরণকারীদেরকে অজ্ঞ আখ্যান্থিত করে আল্লাহ তা আলা ইরণাদ করেন

হে হাবীব! যারা আপনাকে হুজরাসমূহের পিছন দিক হতে ডাকাডাকি করে তাদের অধিকাংশই অজ্ঞ ও অবুঝ। এরূপ তাড়াহড়া না করে তারা যদি আপনি তাদের নিকট বের হয়ে আসা পর্যন্ত ধৈর্যধারণ করত, তাহলে তা তাদের নান্য কলা।াকর হতো। আল্লাহ ক্ষমাশীল ও দয়ালু। তারা তাদের কৃতকর্ম হতে তওবা করলে অবশাই আল্লাহ তা আলা মেহেরবানি করে তাদেরকে ক্ষমা করে দিবেন।

মুসলিমদের উন্নতি নবী করীম === -এর মহন্দত ও তাঁর প্রতি সম্মান প্রদর্শনের উপর নির্করশীল: আলোচ্য আয়াত ও এর প্রেক্ষাপট হতে প্রমাণিত হয় যে, নবী করীম === -এর ভালোবাসা ও তাঁর প্রতি সম্মান প্রদর্শনের উপর মুসলিম জাতির তারাক্কী ও উন্নতি নির্করশীল:

বন্ তামীমের লোকেরা নবী করীম — এর সাথে সাক্ষাৎ করতে আসল। নবী করীম চ্জরা শরীকে অবস্থান করছিলে। তারা হুজরার বাইরে দাঁড়িয়ে নবী করীম — কে ডাকাডাকি করতে লাগল। এটা ছিল এক ধরনের বেয়াদহি, অজ্ঞতা ও অসৌজন্যতা। নিজেদের সরলতা ও কারণে তারা মহানবী — এর মর্যাদা উপলব্ধি করতে পারেনি। তারা কি জাতে যে, তখন তানের উপলব্ধ করতে পারেনি। তারা কি সময়ানুবর্তিতা না থাকলে তো কোনো সাধারণ দায়িত্বশীল ব্যক্তিব পক্ষেও দায়িত্ব পালন কঠিন হয়ে পড়ে। অথচ নবী করীম — তা খুসলমানদের যাবতীয় পার্থিব ও দীনি দায়িত্বের কেন্দ্রবিন্দু ছিলেন।

জ্য ছাড়া নবী করীম — এর সাথে আদবের বিষয়টিও ছিল লক্ষণীয়। তাদের উচিত ছিল কারো মাধ্যমে নবী করীম — কে সংবাদটি পৌছে দেওয়া এবং নবী করীম — বের হয়ে আসা পর্যন্ত অপেক্ষা করা। তিনি বের হয়ে আসার পর তাঁর সাথে আলোচনায় বসা উচিত ছিল। এই ছিল উত্তম ও সৌজনামূলক পস্থা। এতদ্সত্ত্বেও অজ্ঞতা ও নির্বৃদ্ধিতার কারণে ঘটনাক্রমে যা ঘটে গেছে আল্লাহ তা আলা স্বীয় মেহেরবানিতে তা ক্ষমা করে দিবেন।

যাতে সীয় ভূলের উপর অনুভগুবোধ করত ভবিষাতে যেন এরপ পস্থা অবলম্বন না করে। নবী করীম 🚃 -এর মহব্বত ও তার প্রতি শ্রদ্ধাবোধ এর উপরই মুসলিম জাতির উন্নতি ও স্থায়িত্ব নির্ভরশীল। আর এটাই এমন ঈমানী সম্পর্ক, যার উপর ইসলামি ত্রাতৃত্বের শৃঞ্চলা প্রতিষ্ঠিত রয়েছে।

পূর্ণান্ধ আদবের চাহিদা : এখানে এব মধ্যে এ রহস্য নিহিত রয়েছে যে, ততক্ষণ পর্যন্ত তোমাদেরকে অপেক্ষা করতে হবে যতক্ষণ না নবী করীম ক্রি তোমাদের উদ্দেশ্যে বের হয়ে আদেন অথবা বের হয়ে আসেন অথবা বের হয়ে আসেন অথবা বের হয়ে আসার পর অন্য কোনো কার্মে মশওল হয়ে যান তাহলেও অপেক্ষা করতে হবে । কেনন এটা তো তা তিনি ক্রি উদ্দেশ্যে বের হওয়া। নয়। এটা হলো ধৈর্মের চরম অবস্থা। মোটকথা, নবী করীম ক্রি তোমাদের দিকে অকৃষ্ট না ইওয়া পর্যন্ত তোমরা আদবের সাথে অপেক্ষা করতে থাক। আর তোমরা যদি বৃথতে পার যে, নবী করীম ক্রি তোমাদের কথা প্রবণ করার জন্য বের হয়ে এসেছেন তাহলে তোমরা কথা বলতে পার।

নবী করীম = এর ইন্তেকালের পরও নবী করীম = এর হাদীস পড়া এবং গুনার সময় এবং তাঁর রওজা শরীফে হাজির হওয়ার সময় তাঁর আদবের প্রতি দৃষ্টি রাখতে হবে। এমন কি খুলাফা, ওলামা ও দীনি নেতৃবৃদ্দের সাথেও পর্যায়ক্রমে আদব রক্ষা করে চলতে হবে। অবশা নবী করীম = ও পরবর্তীগণের মধ্যে মর্যাদার পার্থক্য রয়েছে।

चाराहा आग्नारा र किएना मश्याम : قوله بالنها الذين المنوا إن جاء كم فاسق : जाराहा जागारा र कारना मश्याम गाहर्र-राहा करत बर्श करात जान रसाह। जनाथा कि जलक भिताम रहक भारत जाव जानिस्स सिख्सा रस्त्र : प्रवाश हैराम रहक-

হে ঈমানদারগণ! তোমাদের নিকট কোনো ফাসিক কোনো সংবাদ নিয়ে আসলে তা ভালোভাবে পরীক্ষা-নিরীকা ও যাচাই-বাছাই করে দেখবে যে, তা সভ্য কি মিথ্যা। কেননা এমনও আশঙ্কা রয়েছে যে, তোমরা অজ্ঞতাবশত কোনো কওমের উপর আক্রমণ করে বসবে এবং পরিণামে লজ্জিত ও অনুতপ্ত হবে।

সংশ্রিষ্ট ঘটনা : অধিকাংশ মুফাসসিরের মতে এ আয়াতখানা ওলীদ ইবনে উকবা ইবনে আবৃ মুয়ীত সম্পর্কে অবতীর্ণ হয়েছে। তার ব্যাপারে ঘটনা হলো, বনৃ মুন্তালিক গোত্রের লোকেরা যখন মুসলমান হলো, তখন নবী করীম তিনী ওলীদ ইবনে উকবাকে তাদের নিকট হতে জাকাত আদায় করার উদ্দেশ্যে পাঠিয়ে দিলেন। তিনি তাদের এলাকায় গিয়ে কোনো কারণে তম পেলেন, অপর এক রেওয়ায়েত অনুযায়ী শয়তান তাকে প্ররোচিত করল। তাই তিনি গোত্রের লোকদেরে সাথে সাক্ষাণ না করেই মদীনা ফিরে গেলেন এবং নবী করীম তিন কটি অভিযোগ করলেন যে, লোকেরা জাকাত দিতে অস্বীকার করেছে, আর তাকে হত্যা করতে এক রেওয়ায়াত অনুযায়ী তারা মুরতাদ হয়ে গেছে এবং জাকাত দিতে অস্বীকার করেছে, আর তাকে ইত্যা করতে ক্রেয়েছে। নবী করীম তিন বিদ্যাল তনতে পেয়ে খুবই অসন্তুষ্ট হলেন এবং তিনি তাদের মন্তক চূর্ণ করার উদ্দেশ্যে একটি সপান্ত বাহিনী পাঠাবার সংল্প করলেন। কোনো কোনো রেওয়ায়েতে আছে তিনি ঐ বাহিনী পাঠারেও দিয়েছিলেন। সে যাই হোক, এ সময় বন্ মুন্তালিক গোত্রের সরনার হারিছ ইবনে যিরার নিজেই একটি প্রতিনিধি দল নিয়ে নবী করীম তিন এবং কাম্মতে উপস্থিত হলেন এবং নিবেদন করলেন যে, আল্লাহর নামের শপথ, আমরা ওলীদকে দেখিওনি, জাকাত দিতে অস্বীকার করা তো দ্বের কথা। আর তাকে হত্যা করার ইছ্মা করার তো কোনো প্রশুই উঠে না। আমরা যে ঈমান এনেছি তার উপরই অবিচল রয়েছি। জাকাত দিতে আমর। আলৌ অস্বীকার করিনি। এ ঘটনার পরিপ্রেন্টিতেই আল্লাহ তা আলা বলেছেন, "হে ইমানদার লোকেরা! কোনো ফাসিক ব্যক্তি যিদি তোমানের নিকট কোনো খবর নিয়ে আদে, তবে তার সত্যতা যাচাই করে নও"। – ইবনে কাছীব

ভিত্তিহীন সংবাদের উপর আহা হাপন করা অনেক অকল্যাণের কারণ : নবী করীম তেওঁ পলীন ইবনে উকবাকে বন্
মুস্তালিক গোত্রের নিকট হতে জাকাভ আদায় করার জন্য প্রেরণ করেছিলেন। জাহিলি যুগ হতে ওলীদ এবং বন্ মুস্তালিক
গোত্রের মধ্যে কিছুটা তিক্ততা ছিল। ওলীদের আগমনের কথা তনে তারা সম্বর্ধনা দেওয়ার জন্য এগিয়ে আসল, কিছু ওলীদ
এটা দেখে বৃথে নিল যে, তারা তাকে হত্যা করতে আসছে। এ তুল ধারণার বশবর্তী হয়ে ওলীদ ফিরে আসল এবং নিজেব
ধারণা মোতাবেক নবী করীম তিন কৈ বিপেটি করল যে, বন্ মুস্তালিক মুরতাদ হয়ে গোছে এবং আমাকে হত্যা করতে সংকল্প
করেছে। অতঃপর নবী করীম তিন বিশ্ব করেলেন এবং বললেন
বিজ্ব একটি বাহিনী পাঠিয়েছিলেন। তারা ফিরে এসে সঠিক ধবর জানাল যে, বন্ মুন্তালিক মুসলমান অবস্থায় আছে, তারা
জাকাত দিতে প্রস্তুত। অপর এক রেওয়ায়েতে আছে তারা নিজেরাই এসে নবীকে ঘটনাটি জানিয়ে দিয়েছিল।

মোটকথা ঘটনাটি ছিল এমন যে, একটি ভিত্তিহীন সংবাদের উপর আছা স্থাপন করে নেওয়ার দরুদ একটি বিরাট তুল সংঘটিত হতে যাচ্ছিল। একটি তুল সংবাদের দরুদন দু'টি বন্ধু দলের মাঝে চরম রক্তক্ষয়ী যুদ্ধের আশংকা দেখা দিয়েছিল। সম্ভাব্য রক্তক্ষয়ী যুদ্ধের সূচনা হতে যাচ্ছিল। কিন্তু আল্লাহ সবাইকে তা হতে রক্ষা করলেন। এ কারণেই ভিত্তিহীন সংবাদের উপর নির্ভর করা সকল ফ্যাসাদ ও বিশৃত্যলার কারণ। –কিমালাইন, ফতৃহাতে ইলাহিয়া, কুরতুবী, ইবনে কাসীর

খবরের সভ্যতা যাচাই কৰন জরুরি : এটা একটি স্বতন্ত্র আলোচনা যে, সংবাদের সভ্যতা যাচাই করা কখন ওন্মাজিব, কখন জায়েজ এবং কখন নিবিদ্ধঃ এ ব্যাপারে সাধারণ নিয়ম হচ্ছে–

- ১. যে ক্ষেত্রে সংবাদের সত্যতা যাচাই না করলে কোনো ওয়াজিব ছুটে যায় সে ক্ষেত্রে ওয়াজিব। যেমন বাদশাহ ।বিলিফা) যদি কারো মুরতাদ হওয়ার সংবাদ শ্রবণ করেন, তাহলে তার জন্য উক্ত সংবাদের সত্যতা যাচাই করা ওয়াজিব। যদি সংবাদ সত্য হয়, তাহলে মুরতাদকে তওবা করার জন্য বলবে। আর তওবা করতে অবীকার করলে তাকে হত্যা করবার নির্দেশ দান করবে।
  - অথবা, বাদশাহ যদি জানতে পারে যে, অমুক ব্যক্তি অমুককে হত্যা করতে চায়, তাহলে যেহেতু প্রজ্ঞাদের হেফাজত ও নিরাপত্তা বিধান করা ওয়াজিব সেহেতু তার সত্যতা যাচাই করা এবং ব্যবস্থা গ্রহণ করাও ওয়াজিব।
- ২ যে ক্ষেত্রে সংবাদের সত্যাতা যাচাই না করলে কোনো ওয়াজিবে ব্যাঘাত হয় না এবং যার সম্পর্কে সংবাদ দেওয়া হয়েছে তার কোনো ক্ষতিও হবে না, তাহলে সংবাদের সত্যতা যাচাই করা জায়েজ; ওয়াজিব নয়। য়য়য়ন কেউ ভনল য়ে, অমুক ব্যক্তি তাকে প্রহার করবে।
- ৩. আর যদি অবস্থা এ দাঁড়ায় যে, যাচাই করলে নিজের ক্ষতি তো প্রতিহত করা যাবে না, কিন্তু অন্যের তা অপছন্দনীয় হবে । তাহলে সংবাদের সত্যাতা যাচাই করা হারাম হবে । যেমন কেউ শ্রবণ করল যে, অমুক ব্যক্তি মদ্যপান করে, তাহলে এর যাচাই করলে নিজের কোনো ক্ষতি হবে না; কিন্তু যাচাই করতে গেলে উক্ত ব্যক্তি লজ্জিত হবে, কাজেই এমতাবস্থায় সংবাদের সত্যতা যাচাই করা হারাম হবে ।

অত্র আয়াত হতে উদ্ধাবিত দু'টি মাসআলা : আলোচ্য আয়াতের আলোকে দু'টি শরমী মাসআলা সাব্যস্ত হয়ে থাকে। নিম্নে সেগুলো উল্লেখ করা হলো–

- অত্র আয়াত হতে প্রমাণিত হয় য়ে, কোনো ফার্সিক পাপাচারীর সংবাদ গ্রহণ করা এবং এর উপর ভিন্তি করে কোনো গুরুত্বপূর্ণ পদক্ষেপ নেওয়া জায়েজ নেই, যতক্ষণ পর্যন্ত না এর সত্যতা যাচাই করে নিচিত হওয়া যাবে।
  - তা ছাড়া সংবাদ পাওয়া মাত্র তড়িঘড়ি সিদ্ধান্তও নেওয়া উচিত হবে না। । এই এন হলে। ক্রিটের করেতিট এ ব্যাপারে প্রণিধানযোগ্য। অর্থাং সংবাদ পাওয়ার পর যাচাই-বাছাই করে দৃঢ় ও ধীরচিত্তে সিদ্ধান্ত গ্রহণ করঁ।
  - উল্লেখ্য যে, ফাসিকের সংবাদ যদ্ধাপ গ্রহণযোগ্য নয় তদ্ধাপ তার সাক্ষ্যও গ্রহণযোগ্য নয়। কেননা সাক্ষ্য এমন একটি সংবাদ যাকে শপথ ঘারা সৃদ্ধ করা হয়। কাজেই ফাসিকের সংবাদ ও সাক্ষ্য কোনোটাই গ্রহণযোগ্য নয়। হ্যা, কোনো কোনো কোনো কাসে কারিকর সংবাদ গ্রহণ করা হয়। কোনো কোনো কোনো কাসেকর সংবাদ গ্রহণ করা কারে তারে। যেসব ক্ষেত্রে ফাসিকের সংবাদ বা সাক্ষাং গ্রহণ করালে কারে। ক্ষান্ত কারীমায় ফাসিকের সংবাদ গ্রহণ না করার কারণ হিসেবে উল্লেখ করা হয়েছে ক্রিল করিছা লাক্ষার করি কারণ হিসেবে উল্লেখ করা হয়েছে ক্রিলানিরীক্ষা বাতীত গ্রহণ করালে তোমরা নিজেদের অভারতে কোনো কর্ত্যের কাতি সার্ধন করে বসার সমুহ আশব্য রেছে। স্বতরাং কোনো ফাসিক এসে যদি বলে যে, অমুক বাজি আপনাকে হাদিয়া স্বন্ধণ এ বস্তুটি দান করেছেন'! তাহলে তা গ্রহণ করা যেতে পারে। কেননা উক্ত সংবাদ গ্রহণ করলে এবং হাদিয়া কবুল করলে তাতে কারো কোনোরূপ কতি হওয়ার আশব্য নেই। মা আরিফুল কুরআন!
- আলোচ্য আয়াত হতে গৃহীত ভিয়্ববিত। দ্বিতীয় শরমী মাসআলাটি হলো خَبَر وَاحِدٌ একজনের সংবাদ (শর্জসাপেকে)
   গ্রহণযোগ্য এবং শরিয়তের দলিল হওয়ার উপযোগী।

কেননা ঘটনার বিবরণে জানা যায় যে, নবী করীম ্বা ওলীদ ইবনে উকবা (রা.) কর্তৃক প্রদন্ত বন্ মুন্তালিক সম্পর্কিত সংবাদের যথার্থতা যাচাই করে দেখার জন্য এবং তাঁর নিকট রিপোর্ট পেশ করার জন্য হয়রত খালিদ ইবনে ওলীদ (রা.)-কে পার্টিয়েছিলেন। খালিদ ইবনে ওলীদ (রা.) তদন্ত করার পর যেই রিপোর্ট প্রদান করেছিলেন, নবী করীম ্বা উক্ত সংবাদ গ্রহণও করেছিলেন।

সূতরাং তা হতে خَبَرُ رَامِدُ দিলিল (७ তা গ্রহণযোগ্য) হওয়া প্রমাণিত হলো। -(ডাফসীরে কবীর) عَبَرُ رَامِدُ عَلَى اللّهِ عَلَيْ اللّهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهِ عَلَيْهُ اللّهِ عَلَيْهُ اللّهِ اللّهِ عَلَيْهُ اللّهِ اللّهِ عَلَيْهُ اللّهِ اللّ

- ر لَنَالًا تُصِيبُوا فَوْمًا كِي مِعْ عِزمَ كِي مِعْ عِزمَ كِي مِعْ عَزمَ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى ال
- ২. আর বসরাবাসীদের মতে এর অর্থ হবে- হিন্দুই টি ইন্টুই -[তাফসীরে কাবীর]

वर्षवा कृषरदेत अर्थ राष्ट्र मितक। आत وَالْمُواَعُ عَنِ الطَّاعَرِ وَمَ अर्थ राष्ट्र وَالْمُسُونُ वा आनुगठा थरक दित रारा याख्या। वर्षवा कृषरदेत সम्भक्ष रद कालास्पत्र সाथ्य आत مُعْضِيَةً अर्थ रहान आस्त्र भित्रजाग करा। व्यथ्या कृष्णदेत अर्थ रहान क्वीता क्वाग गाभ, आत مُعْضِيَةً وَاللهِ مَعْلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَ

সারকথা হলো, পূর্ণান্ধ মুমিন হতে হলে ব্যক্তির বিশ্বাস, আমল ও কথায় ছোট বা বড় কোনো গুনাইই থাকতে পারবে না। সকল গুনাইই তার নিকট অপছন্দনীয় হবে।

আ আয়াতে আল্লাই আাআল ইমানদারণণকে সতর্ক করে দিয়েছেন যে, রাসূল —এর বর্তমানে তোমরা যদি লাগামহীন কথাবার্তা বল, তাহলে রাসূলে করিম — কে তা অবহিত করে দেওয়া হবে। সূতরাং ইরশাদ হচ্ছে— হে ইমানদারণণ! তোমরা জেনে রাখ যে, তোমাদের মাঝে নবী করীম কর্তমান রয়েছেল। তোমরা যদি অবান্তব কোনো সংবাদ তাঁকে প্রদান কর, তাহলে আল্লাহ তা'আলা তা ফাঁস করে দিরেন এবং তাঁকে বান্তব ঘটনা অবহিত করিয়ে দিবেন। তোমরা তাঁকে মেসব অবান্তব সংবাদ প্রদান কর, এর অধিকাংশ অনুযায়ী যদি তিনি-পদক্ষেপ গ্রহণ করতেন, তাহলে পরিশামে তোমরা কষ্ট পেতে। এর জন্য তিনি দারী হতেন না। কিছু আল্লাহ তা'আলা যেহেতু তোমাদেরকে প্রিয় বান্দা হিসেবে নির্বাচিত করেছেন, ইমানকে তোমাদের নিকট প্রয় করে দিয়েছেন এবং তোমাদের অন্তরে একে সুশোভিত করে দিয়েছেন; পক্ষান্তরে কুফর, ফিস্ক ও নাফরমানিকে তোমাদের নিকট অপ্রয় করে দিয়েছেন; পক্ষান্তরে ত্বামাদেরকৈ হিম্মা সংবাদের তামাধের পরিপতি হতে মেহেরবানি করে হেফাজত করেছেন।

বাস্ল —্এর পূর্ণান্ন আনুগত্য: নবী করীম — মুসলমানদের মাঝে থাকা বস্তুত একটি বিরাট নিয়ামত : অন্যত্ত ইরণাদ হছে— ﴿ ﴿ الْمُ الله وَهُمُ اللهُ وَاللّهُ وَاللّه

এমন কি পার্থিব বিষয়াদিতেও নবী করী 🏥 -এর আনুগতা জরুরি। তাঁর নিঃশর্ত আনুগতা ব্যতীত ঈমান কামিল হতে পারে না। সূতরাং ঈমানদারগণ সাথে সাথেই নবী করীম 🚞 -এর সিদ্ধান্তকে মেনে নিয়েছেন এবং নিজেদের ঈমানকে পূর্ণাঙ্গরুপ দিয়েছেন। আন্ধ যদিও নবী করীম 🚞 আমাদের মাঝে নেই তথাপি তাঁর শিক্ষা, ওয়ারিশ ও প্রতিনিধি আমাদের মাঝে বর্তমান রয়েছেন এবং কিয়ামত পর্যন্ত থাকবে।

জবাবের সারকথা এই যে, যদিও শান্দিকভাবে এখানে বৈপরীত্ব ও বিরোধ দেখা যায় না, কিন্তু অর্থগতভাবে বৈপরীত্ব বিদ্যামান। কেননা উপরোল্লিখিত গুণের অধিকারীগণ পূর্বোল্লিখিতদের হতে ভিন্ন ধরনের। পূর্ণাঙ্গ ঈমানদার যারা তাদের অবস্থা পূর্বে উল্লিখিতদের হতে আলাদা। তারা সব কথায় কান দেয় না। সূত্রাং পূর্বাপরের মধ্যে বৈপরীত্ব সাব্যন্ত হয়ে গেল।

ه ﴿ وَإِنْ طَآئِفَتُن مِنَ الْمُؤْمِنِيْنَ ٱلْآيَةُ نَزَلَتُ ﴿ وَإِنْ طَآئِفَتُن مِنَ الْمُؤْمِنِيْنَ ٱلْآيَةُ نَزَلَتُ فِي قَيضِيَّةِ هِيَ أَنَّ النَّبِيُّ عَلَى آرِكِبَ حِـمَـادًا وَمَـرٌ عَـلَى ابْسن أبُسَى فَـبَـالَ الْحِمَارُ فَسَدَّ ابْنُ أَبِيَّ أَنْفَهُ فَقَالَ ابْنُ رَوَاحَةَ وَاللَّهِ لَبُولُ حِمَارِهِ اَطْيَبُ رِيْحًا مِنْ مِسْكِكَ فَكَانَ بَيْنَ قُوْمَيْهِمَا ضَرْبُ بِالْآبِدِي وَالنِّعَسَالِ وَالسُّعَفِ اقْتَتَكُوا جُمِعَ نَظُرًا إِلَى الْمَعَنٰي لِإِنَّ كُلَّ طَائِفَةٍ جَمَاعَهُ وَقُرِئَ افْتَتَلَتَا فَأَصْلِحُوا بِينِنَهُمَا ءِ ثُنِيَ نَظَرُا إِلَى اللَّفظ فَإِنْ بُغَتْ تَعَدَّتْ إِخَدْمُهُمَا عَلَى الْأُخْرَى فَقَاتِلُوا الَّتِي تَبْغِي حَتَّى تَفِيُّ تَرْجِعَ إِلَى آمْرِ اللَّهِ ۽ ٱلْحَقِّ فَإِنْ فَأَءَتْ فَأَصْلِحُوا بِيَنْهُمَا بِالْعَدُلِ بالْإنْصَافِ وَاقْسِطُوا ط إعْدِلُوا إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُقسطينَ.

. إِنَّكُ الْمُؤْمِنُونَ إِخْوَةً فِي الدِّينُن فَأَصْلِحُوا بِينْنَ اخْتَوَيْكُمْ ج إِذَا تَنَازَعَا وَقُرِئَ إِخْوَتِكُمْ بِالْفَرْقَانِيَّةِ وَاتَّقُوا اللُّهُ فِي الْإِصْلَاحِ لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ.

আয়াতখানা একটি ঘটনাকে কেন্দ্ৰ করে নাজিল হয়েছে ৷ তা এই যে, নবী করীম 🚐 একবার গাধায় সওয়ার হলেন এবং আন্দল্লাহ ইবনে উবাইয়ের নিকট দিয়ে যেতে লাগলেন। এমতাবস্থায় গাধাটি প্রস্রাব করল। এতদ দর্শনে ইবনে উবাই নাক বন্ধ করে ফেলল। তখন হয়রত ইবনে রাওয়াহা (রা.) বললেন হৈ ইবনে উবাই! তোমার মেশক হতে তাঁর গাধার প্রস্রাব অধিক সুগন্ধিযুক্ত : এতে উভয় গোত্র হাত, জতা ও গাছের ডালের দ্বারা মারামারি <del>ওরু</del> করে দেয় اِنْتَتَلُمْ ا -এর) অর্থের দিক বিবেচনায় الْتَتَلُمُ ا ক্রিয়াকে। বহুবচন নেওয়া হয়েছে। কেননা প্রতিটি ই একেকটি দল। অন্য এক কেরতে রয়েছে, তাহলে তাদের উভয়ের মধ্যে সমঝোতা করে দাও। শব্দের দিক বিচারে বিবচন নেওয়া হয়েছে। সতরাং (এরপরও) যদি বাডাবাডি করে সীমালভ্যন করে তাদের মধ্য হতে একটি দল অন্য দলের উপর, তাহলে বাডাবাড়িকারী দলের সাথে লডাই কর। যতক্ষণ পর্যন্ত না তারা ফিরে আসে প্রত্যাবর্তন করে আল্লাহর নির্দেশ তিথা বিধান)-এর দিকে [অর্থাৎ] সত্যের দিকে। সূতরাং যদি ফিরে আসে তাহলে উভয়ের মধ্যে সন্ধি করে দাও ন্যায়পরায়ণতার সাথে ইনসাফের সাথে এবং তোমরা ন্যায়বিচার করবে ইনসাফ করবে। নিঃসদেহে আল্লাহ তা'আলা ইনসাফকারীগণকে ভালোবাসেন।

১০. নিশ্চয় ঈমানদারগণ পরস্পর ভাই দীনি ভাই : কার্জেই তোমাদের ভাইগণের মধ্যে সমঝোতা করে দাও যখন তারা পরস্পরে ঝগড়ায় লিগু হবে। হৈই ্র্রা -এর স্থলে এক কেরাতে إِنْ إِنْ الْمَا اللهِ عَلَيْهِ -এর সাথে রয়েছে -আর আল্লাহকে ভয় কর: সমঝোতা স্থাপনের ব্যাপাবে : যাতে তোমবা বহুমতপ্রাপ্ত হতে পাব :

## তাহকীক ও তারকীব

- अधा (فَتَتَلُوا : فَوَلُهُ وَفَتَتَلُوا : فَوَلُهُ وَفَتَتَلُوا : فَوَلُهُ وَفَتَتَلُوا ا
- ু জমহুর কারীগণ বহুবচনের সীগাহ দারা إِنْسَتَالُوا পড়েছেন। কেননা طَائِفُتَانِ শব্দগতভাবে বহুবচন।
- ي काब्री हैवत्न आवी छैवला (व.) পড়েছেন- إِنْمَتَلَتَا कनना طَانِفَتَان जाइनिय़ा भूय़ान्नाइ।
- ৬ যায়েদ ইবনে আলী ও উবাইদ ইবনে উমায়ের প্রমুখ কারীগণ পড়েছেন- র্যুট্রটা ; তারা طَائِفَتَانِ কে طَائِفَتَانِ কি বেশেবে গণ্য করেছেন।
- এর শরের ক্রিটিটা : আল্লাহর বাণী الْمَانِكُورُا بَيْنَكُورُا ﴿ مَانِكُورُا بَيْنَكُونَا ﴿ وَمَنْكُورُا بَيْنَكُورُا ﴿ وَمَا ﴿ وَمَنْكُورُا لَمُ مَانِكُورُا وَمَانَكُورُا ﴿ وَمَنْكُورُا وَمِنْكُورُا وَمَانِكُورُا وَمِنْكُورُا وَمَانِكُورُا وَمِنْكُورُا وَمَانِكُورُا وَمَانِكُورُا وَمَانِكُورُا وَمَانِكُورُا وَمَانِكُورُا وَمُعَالِّمُ وَمَانِكُورُا وَمِنْكُورُا وَمِنْكُورُا وَمِنْكُورُا وَمِنْكُورُا وَمِنْكُورُا وَمِنْكُورُا وَمُعَلِّمُ وَمِنْكُورُا وَمُعَالِمُوانِكُورُا وَمُعَلِّمُ وَمُعَلِّمُ وَمَانِي وَمِنْكُورُا وَمُعَلِّمُ وَمُعَلِّمُ وَمُعَلِّمُ وَمُعَلِّمُ وَمِنْكُورُا وَمُعَلِّمُ وَمُؤْمِلُونُ وَمُعَلِّمُ وَمُعَلِي وَمُعَلِمُ وَمُعَلِمُ وَمُعْلِمُونُوا وَمُعْلِمُونُ وَمُعْلِمُونُ وَمُعْلِمُ وَمُعَلِمُ وَمُعِلِمُ وَمُعُلِمُ وَمُعِلِمُ وَمُعِلِمُ وَمُعِلِمُ وَمُعِلِمُ وَمُعِلِمُ وَمُعُلِمُ وَمُعْلِمُ وَمُؤْمِلُوا وَمُعْلِمُ وَمِنْ وَمُعْلِمُ وَمُوانِكُمُ وَمُعِلِمُ وَمُعِلِمُ وَمُعِلِمُ وَمُعِلِمُ وَمُعْلِمُ وَمُوانِعُ وَمُعِلِمُ وَمُعِلِمُ وَمُعِلِمُ وَمُعِلِمُ وَمُعِلِمُ وَمُعِلِمُ وَمُعْلِمُ وَمُعِلِمُ وَمُعْلِمُ وَمُعِلِمُ وَمُعُلِمُ وَمُعْلِمُ وَمُعْلِمُ وَمُوانِعُلِمُ وَمُعِلِمُونُ وَمُعْلِمُ وَمُعِلِمُونُوا وَمُعْلِمُ وَمُوانِعُلُوا وَمُعْلِمُ وَمُعِلِمُ وَمُعِلِمُ وَمُعِلِمُ وَمُعِلِمُ وَالْمُعِلِمُ وَمُعِلِمُ وَمُعُلِمُوانِهُمُ وَمُعِلِمُ وَالْمُعُلِمُ وَمُ
- এর মধ্যে তিন প্রকারের কেরাত : فَوَلُكُمُ अाञ्चारत वाणी "نَاصُلِحُوا بَيْنَ اخْتُوبُكُمْ आञ्चारत वाणी : فَولُكُ اَخُويْكُمُ - शराह। यथा
- ্র জমহুর কারীগণ 🌊 💢 (দ্বিচনের সীগাহ) পড়েছেন।
- ্ যায়েদ ইবনে সাবিত (রা.), আদুল্লাহ ইবনে মাসউদ (রা.), হাসান (রা.), হাম্মাদ ইবনে সালিমা (র.) ও ইবনে সীরীন (র.) প্রমুখ مُوْرَانِكُمُ পড়েছেন :
- ু আবৃ আমর (র.) নসর ইবনে আসিম (র.), আবু আলিয়া (র.) ও ইয়াকৃব (র.) প্রমুখ انْخَرِيكُمْ পড়েছেন।
- بَيْنَهُمُ وَهِ عَلَّامَ किভাবে তাছনিয়া বা ধিবচন নেওয়া হলো, অথচ নিকটবর্তী مُوْمِعُهُمُ বহুবচন হয়েছে : আরাহ তাআলার বাণী– بَيْنَهُمُ وَانْ فَالْمُغْتَنَانِ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ افْتَتَكُواْ فَاصْلُواْ بَيْنَهُمَا প্রথা ঠিক হয়েছে, অথচ তার নিকটবর্তী وَأَنْكُلُوا مُرْبُعُ শব্দি وَالْتَكُواْ مَرْبِعُ শব্দি وَالْعَالَمُ الْمُ
- मृत कथा राता, المَنْهُمُ وَاللَّهُ اللَّهُ مُعَالِّلُهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ ا
- क्कार اِنْتَكَدُرُا -এর যমীরটি جَرْمِ নেওয়া হয়েছে অথচ তার مَرْفِي বিবচন : اِنْتَكَدُرُا । అగరি অর্থের দৃষ্টিতে জমা নেওয়া হয়েছে, যদিও সঙ্গতভাবে তা مَانِيَنَ ইংলা একটি দল যাতে অনেক লোক আছে। সুতরাং অর্থের দৃষ্টিতে جَرْمِ নেওয়া হয়েছে।

## প্রাসঙ্গিক আলোচনা

পূর্বাপর সম্পর্ক : পূর্ববর্তী আয়াতসমূহে রাসূলুল্লাই 🚃 -এর হক, আদব এবং তাঁর পক্ষে কষ্টদায়ক কাজকর্ম থেকে বিরত থাকার কথা বর্ণিত হয়েছিল। আলোচ্য আয়াতসমূহে সাধারণ দলগত ও ব্যক্তিগত রীতিনীতি এবং পরম্পরিক অধিকারসমূহ বর্ণনা করা হচ্ছে। অপরকে কষ্ট প্রদান থেকে বিরত থাকাই আলোচ্য আয়াতগুলোর মূল প্রতিপাদ্য।

শানে নুযুদ্ধ : এসব আয়াতের শানে-নুযুদ্ধ সম্পর্কে তাফসীরবিদগণ একাধিক ঘটনা বর্ণনা করেছেন। এসব ঘটনায় খোদ মুসকমানদের দুই দলের মধ্যে সংঘর্ষের বিষয়বৃদ্ধ আছে। এখন সকল ঘটনার সমষ্টি আয়াতসমূহ অবতরণের কারণ হতে পারে

থবা কোনো একটি ঘটনার পরিপ্রক্ষিতে আয়াত অবতীর্ণ হয়েছে এবং অন্য ঘটনাগুলোকে অনুরূপ দেখে সেগুলোকেও

থবতরণের কারণের মধ্যে শরিক করে দেওয়া হয়েছে। এই আয়াতে আসলে যুদ্ধ ও জিহাদের সরক্কাম ও উপকরণের

থবিকারী রাজনাবর্গকৈ সম্বোধন করা হয়েছে যে, তারা এ ব্যাপারে রাজনাবর্গের সাথে সহযোগিতা করবে। যেখানে কোনো

ইমাম, আমির সরদার অথবা বাদশাহ নেই, সেখানে যতদ্ব সম্বব বিবদমান উত্য পক্ষকে উপদেশ দিয়ে যুদ্ধ-বিরতিতে সম্বত

করতে হবে। যদি উভয়ই সম্বত না হয়, তবে তাদের থেকে পৃথক থাকতে হবে। কারো বিরোধিতা এবং কারো পক্ষ অবলহন

করা যাবে না। বিয়ানুশ্ব কুরআন

মাসায়েল : মুসলমানদের দুই দলের যুদ্ধ কয়েক প্রকার হতে পারে। হয়তো বিবদমান উভয় দল ইমামের শাসনাধীন হবে কিংবা উভয় দল শাসনাধীন হবে এবং অন্যদল শাসনাধীন হবে কিংবা উভয় দল শাসনাধীন হবে এবং অন্যদল শাসনাধীন হবে কিংবা উভয় দল শাসনাধীন হবে এবং অন্যদল শাসনাধীন হবে কিংবা উভয় দলকে যুদ্ধ থেকে বিরত রাখা। এটা ওয়াজিব। যদি ইসলামি সরকারের হস্তক্ষেপের ফলে উভয় পক্ষ যুদ্ধ বন্ধ করে, তবে কিসাস ও রক্ত বিনিময়ের বিধান প্রযোজ্য হবে। অন্যথায় উভয় পক্ষর সাথে বিলোহীর ন্যায় ব্যবহার করা হবে। এক পক্ষ যুদ্ধ থেকে বিরত হলে এবং অপর পক্ষ জুদুম ও নির্যাতন অব্যাহত রাখনে বিশ্রেষী মনে করা হবে এবং প্রথম পক্ষকে আদিল বলা হবে। বিদ্রোহীন্দের প্রতি প্রযোজ্য বিস্তারিত বিধান ফিকহ গ্রন্থে টুইবা। সংক্ষেপে বিধান এই যে, যুদ্ধের আগে তাদের অন্ত ছিনিয়ে নেওয়া হবে এবং তাদেররকে গ্রেফতার করে তওবো না করা পর্যত বন্দী রাখা হবে। যুদ্ধরত অবস্থায় কিংবা যুদ্ধর পর তাদের সল্যানসভাতকৈ গোলাম অথবা বাঁদি করা হবে না এবং তাদের ধনসম্পদ যুদ্ধরত অবস্থায় কিংবা যুদ্ধর পর তাদের সল্যানসভাতকৈ গোলাম অথবা বাঁদি করা হবে না এবং তাদের ধনসম্পদ যুদ্ধরক অবস্থায় কিংবা যুদ্ধর পর তাদের স্বান্ধর তালি কান্ধর প্রতিট্য থাকে বিলোহ ও যুদ্ধ থেকে বিরত হয়, তবে তথু যুদ্ধ-বিরতিই যথেষ্ট হবে না; বংং যুদ্ধের করেও ও পারম্পরিক অভিযোগ দূর করার চেষ্টা হর, যাতে কোনো পক্ষের মনো বিহেম ও শক্ষতা অবশিষ্ট না থাকে এবং স্থামী ভ্রাতৃত্বে পরিবেশ সৃষ্টি হয়। ভারা যেহেতু ইমামের বিরুদ্ধেও যুদ্ধ করেছে, তাই তাদের ব্যাপারে পুরোপুরি ইনসাফ না হওয়ার সম্ভাবনা ছিল। তাই কুরআন পাক উভয় পক্ষের অধিকারের ব্যাপারে ইনসাফের তাকিদ করেছে। —বিয়ানুল কুরআন]

মাস'আলা: যদি মুসলমানদের কোনো শক্তিশালী দল ইমামের বশাতা অধীকার করে, তবে ইমামের কর্তব্য হবে সর্বপ্রথম তাদের অতিযোগ শ্রবণ করা, তাদের কোনো সন্দেহ কিংবা ভুল বোঝাবুঝি থাকলে তা দূর করা। তারা যদি তাদের বিরোধিতার শরিয়তসম্মত বৈধ কারণ উপস্থিত করে, যাদ্ধারা খোদ ইমামের অন্যায়-অত্যাচার ও নিশীভূন প্রমাণিত হয়, তবে সাধারণ মুসলমানদের কর্তব্য হবে এই দলের সাহায্য ও সমর্থন করা, যাতে ইমাম জুলুম থেকে বিরত হয়। এক্ষেত্রে ইমামের জুলুম নিশ্চিত ও সন্দেহাতীতরূপে প্রমাণিত হওয়া শর্ত। –[মাযহারী]

পক্ষান্তরে যদি তারা তাদের বিদ্রোহ ও আনুগত্য বর্জনের পক্ষে কোনো সুম্পট ও সঙ্গত কারণ পেশ করতে না পারে এবং ইয়া-মের বিপক্ষে যুদ্ধ করতে উদাত হয়, তবে তাদের বিরুদ্ধে সাধারণ মুসলমানদের যুদ্ধে লিপ্ত হওয়া হালাল। ইয়াম শাফেয়ী (র.) বলেন, তারা যুদ্ধ শুরু না করা পর্যন্ত মুসলমানদের পক্ষ থেকে যুদ্ধ শুরু করু করা জায়েজ হবে না। –[মামহারী]

এই বিধান তখন, যখন এক দলের বিদ্রোহী ও অত্যাচারী হওয়া নিচিতরূপে জানা যায়। যদি উভয় পক্ষ কোনো শরিয়তসমত প্রমাণ রাখে এবং কে বিদ্রোহী ও কে আদিল, তা নির্দিষ্ট করা কঠিন হয়, তবে প্রত্যেক মুসলমানই নিজের প্রবন ধারণা অনুযায়ী যে পক্ষকে আদিল মনে করবে সেই পক্ষকে সাহায্য ও সমর্থন করতে পারে। যার এরূপ কোনো প্রবল ধারণা নেই, সে নিরপক্ষে থাকবে। যেমন জামাল ও সিফফীন যুদ্ধে এরূপ পরিস্থিতির উদ্ভব হয়েছিল।

সাহাবায়ে কেরামের পারস্পরিক বাদানুবাদ: ইমাম আবু বকর ইবনে আরাবী (রা.) বলেন, এই আয়াত মুসলমানদের পারস্পরিক দ্বন্দু-কলহেও এই আয়াতের মধ্যে দাখিল, থাতে উভয় পক্ষ কোনো শরিয়তসম্মত প্রমাণের ভিত্তিতে যুদ্ধের জন্য প্রস্তুত হয়ে যায়। সাহাবায়ে কেরামের বাদানুবাদ এই প্রকারের মধ্যে পড়ে। কুরতুবী ইবনে আরাবীর এই উক্তি উদ্ধৃত করে এ স্থূলে সাহাবায়ে কেরামের পারস্পরিক বাদানুবাদ ৩ শ জঙ্গে-জামাল ও সিফফীনের আসল স্বরূপ বর্ণনা করেছেন এবং এ সম্পর্কে পরবর্তী যুগের মুসলমানদের কর্মপন্থার প্রতি আসুনি নির্দেশ করেছেন। এখানে কুরতুবীর বক্তব্যের সংক্ষিপ্তসার উল্লেখ করা হচ্ছে—

কোনো সাহাবীকে অকাট্য ও নিশ্চিতরূপে ভ্রান্ত বলা জায়েজ নয়। কারণ তাঁরা সবাই ইজতিহাদের মাধ্যমেই নিজ নিজ কর্মপন্থা নির্ধারণ করেছিলেন। সবার উদ্দেশ্য ও লক্ষ্য ছিল আল্লাহ তা'আলার সন্তুষ্টি লাভ। তাঁরা সবাই আমাদের নেতা। আন্মাদের প্রতি নির্দেশ এই যে, আমরা যেন তাঁদের পারম্পরিক বিরোধ সম্পর্কে মন্তব্য করা থেকে বিরত থাকি এবং সর্বদা উত্তম পন্থায় তাঁদের ব্যাপারে আলোচনা করি। কেননা সাহাবী হওয়া বড়ুই সম্মানের বিষয়। নবী করীম ত্রাম তাঁদেরকে মন্দ্র বলতে নিষেধ করেছেন। তিনি বলেছেন যে, আল্লাহ তা'আলা তাঁদেরকে ক্ষমা করেছেন এবং তাঁদের প্রতি সন্তুষ্ট আছেন। এছাড়া বিভিন্ন সনদে এই হাদীস প্রমাণিত আছে যে, রাস্নুরাহ তাত্রাই হারত তালহা (রা.) সম্পর্কে বলেছেন কর্মা করিছেন এবং তাঁদের প্রতি সন্তুষ্ট আছেন। এই তালির ক্রমি কর্মানির ক্রমি করিছেন তালিই বলিছেন তাছিল সন্দ্র এই তালিই হার্মিক ক্রমিটিল স্বাদিক বলেছেন প্রতি ক্রমিটিল স্বাদিক বলিছেন স্বিদ্যান করিছিল সন্দ্র করিছিল স্বাদিক বলাছেন স্বিদ্যান করিছিল।

এখন হয়রত আলী (রা.)-এর বিরুদ্ধে হয়রত তালহা (রা.)-এর জন্য বের ইওয়া প্রকাশ্য গোনাহ ও নাফরমানী হলে এ যুদ্ধে দহীদ হয়ে তিনি কিছুতেই শাহাদাতের মর্যাদা লাভ করতে পারতেন না। এমনিভাবে হয়রত তালহার এই কাজকে ভ্রান্ত এবং কর্তব্য পালনে ক্রেটি সাব্যন্ত করা সম্ভব হলেও তার জন্য শাহাদাতের মর্তব্য অর্জিত হতো না। কারণ শাহাদাত একমাত্র তখনই দ্বর্জিত হয়, যখন কেউ আল্লাহ তা আলার আনুগত্যে প্রাণ বিসর্জন দেয়। কাজেই তাঁদের ব্যাপারে পূর্ববর্ণিত বিশ্বাস পোষণ করাই ক্রকরি।

্র ব্যাপারে খোদ হযরত আলী (রা.) থেকে বর্ণিত সহীহ ও মশহর হাদীস দ্বিতীয় প্রমাণ। তাতে রাসূলুল্লাহ 🚃 বলেছেন: যুবায়রের হত্যাকারী জাহান্নামে আছে।

মর্থাৎ সেই উত্মত অতিক্রান্ত হয়ে গেছে। তাদের কাজকর্ম তাদের জন্য এবং তোমাদের কাজকর্ম তোমাদের জন্য। তারা কি করত না করত, সে সম্পর্কে তোমরা জিজ্ঞাসিত হবে না।

একই প্রশ্নের জবাবে অন্য একজন বুজুর্গ বলেন এটা এমন রক্ত যে, আল্লাহ এর দ্বারা আমার হাতকে রঞ্জিত করেননি। এখন আমি আমার জিহ্বাকে এর সাথে জড়িত করতে চাই না। উদ্দেশ্য এই যে, আমি কোনো এক পক্ষকে কোনো ব্যাপারে নিচ্চিত ত্রান্ত সাব্যস্ত করার তুলে নিপ্ত হতে সাই না।

আল্লামা ইবনে ফণ্ডর বলেন, আমাদের একজন সহযোগী বলেছেন যে, সাহাবায়ে কেরামের মধ্যকার বাদানুবাদ হ্যরত ইউসুফ (আ.) ও তাঁর আতাদের মধ্যে সংঘটিত ঘটনাবলির অনুরূপ। তাঁরা পারস্পরিক বিরোধ সত্ত্বেও বেলায়েত ও নবুয়তের গণ্ডি থেকে খারিজ হয়ে যায়নি। সাহাবায়ে কেরামের পারস্পরিক ঘটনাবলির ব্যাপারটিও হ্বন্থ তাই।

হয়রত মুহাসেবী (র.) বলেন সাহাবায়ে কেরামের পারস্পরিক রক্তপাতের ব্যাপারে আমার পক্ষ থেকে কিছু মন্তব্য করা সুকঠিন। কেননা এ ব্যাপারে খোদ সাহাবীদের মধ্যে মতভেদ ছিল। হয়রত হাসান বসরী (র.) সাহাবীদের পারস্পরিক যুদ্ধ সম্পর্কে জিজ্ঞাসিত হয়ে বলেন, এসব যুদ্ধে সাহাবীগণ উপস্থিত ছিলেন এবং আমরা অনুপস্থিত। তাঁরা সম্পূর্ণ অবস্থা জানতেন। আমরা জানি না। যে ব্যাপারে সব সাহাবী একমত আমরা তাতে তাঁদের অনুসরণ করব এবং যে ব্যাপারে তাঁদের মধ্যে মতবিরোধ আছে, সে ব্যাপারে আমরা নীরব থাকব।

ইযরত মুহাসেবী (র.) বলেন, আমিও তাই বলি, যা হযরত হাসান বসরী (র.) বলেছেন। আমি জানি তাঁরা যে ব্যাপারে ইন্টকেপ করেছেন, সে ব্যাপারে তাঁরা আমাদের চাইতে অধিক জ্ঞাত ছিলেন। তাই তাঁদের সর্বসমত বিষয়ে তাঁদের অনুসরণ করা এবং বিরোধপূর্ণ বিষয়ে নীরব থাকাই আমাদের কাজ। আমাদের তরফ থেকে নতুন কোনো পথ আবিদ্ধার করা অনু-তিত। আমার দৃঢ় বিশ্বাস, তাঁরা সবাই ইজতিহাদের মাধ্যমে কাজ করেছিলেন এবং আল্লাহ তা'আলার সন্তুষ্টি কামনা কর্মছিলেন। তাই ধর্মীয় ব্যাপারে তাঁরা সবাই সন্দেহ ও সংশব্যের উর্চ্চের।

অনুবাদ :

গোত্রের প্রতিনিধি দল হযরত আন্মার (রা ) ও সহায়েব (রা.) ইত্যাকার দরিদ মসলমানদের স্যাথে বিদ্দপ করেছিল : তখন অত্র আয়াতখানা নাজিল হয়েছে। আর 🚅 🚅 এমন হাসি-ঠাট্টা ও কৌতককে বলে যা দারা অন্যকে হেয় প্রতিপন করা হয় এবং কষ্ট দেওয়া হয়। কোনো কওম তোমাদের মধ্য হতে এক দল অন্য কওম দিলা-এর সাথে কেন্না হয়তো উপহাসকতরা উপহাসকারীদের অপেক্ষা উত্তম হতে পারে – আল্লাহর নিকট আর যেন উপহাস না করে নারীগণ তোমাদের মধ্য হতে অপর নারীগণের সাথে কিন্না হয়তো উপহাসকতা নারীগণ উপহাস-কারিণীগণের অপেক্ষা উত্তম হবে ৷ আর তোমাদের নিজেদের [ভাইয়ের] প্রতি দোষারোপ করো না অর্থাৎ তমি তোমার অন্য ভাইয়ের প্রতি দোষারোপ করো না, তাহলে তোমার প্রতিও দোষারোপ করা হবে। অর্থাৎ তোমরা একে অপরের প্রতি দোষারোপ কর না। আব প্রস্পরকে মন্দ উপাধিতে ডেকো না – একে অপরকে এমন উপাধিতে ডেকো না যা সেই আহত ব্যক্তি] অপছন্দ করে। যেমন হে ফাসিক। হে কাফের ইত্যাদি ৷ কতইনা মন্দ নাম: বিদ্ধাপ, দোষারোপ, মন্দ নামে ডাকা ইত্যাদি যা পূর্বে উল্লেখ করা হয়েছে। ফিস্কের নামকরণ ঈমান গ্রহণের পুর 🖫 🎞 শব্দটি 🚣 র্থা হতে 🎉 হয়েছে। এটা বুঝানোর জন্য যে, তা ফিস্ক । কেননা كُذُ সাধারণত বারংবার হয় । আর যে তওবা করবে না তা হতে – তারাই জালিম :

> ১২ হে ঈমানদারগণ ! তোমরা অধিক ধারণা পোষণ করা হতে বিরত থাক । নিঃসন্দেহে কতিপয় ধারণা ওনাহ অর্থাৎ গুনাহের দিকে ধাবিতকারী। আর এর সংখ্যা অনেক। যেমন ভালো-সৎ ঈমানদারগণের স্থাপারে ক-ধারণা পোষণ করা- যারা সংখ্যায় অনেক। ফাসিক মুসলমানদের ব্যাপারে কুধারণা পোষণ কর:-এটার বিপরীত। কেননা এটা যদি তাদের বাহ্যিক অবস্থা মাফিক হয় তাহলে তাতে গুনাহ হবে না। আর কারো ছিদ্রানেষণ করো না। এর দু'টি 🖒 -এর একটিকে হযফ করা হয়েছে : [অর্থাৎ] মুসলমানদের গোপন বিষয়াদি ও দোষ-ক্রটি উদঘাটনের পিছনে লেগে যেয়ো না।

فِي وَفْدِ تَكِيبُم حِيثَنَ سَخِرُوا مِنْ فُقَراءِ التمسليمينن كعشاد وصهيب والسُخريَّةُ الإزدِرَاءُ وَالإِحْتِقَارُ قَوْمُ ايْ رِجَالُ مِنْكُمْ مِّنْ قَوْم عَسْنَى أَنْ يُنكُونُوا خَيْرًا مِنْهُ: عِنْدَ اللَّهِ وَلَا نِسَاءُ مِنْكُمْ مِنْنَ نُسَاءٍ، عَسَى أَنْ يُكُنَّ خَيْرًا مِنْهُنَّ عِ وَلَا تَلْمِزُوا أَنْفُسَكُمْ لَا تَعِيبُوا فَتُعَابُوا أَيْ لَا يُعِبُ بعَضُكُم بَعَضًا وَلَا تَنَابَزُوا بِالْأَلْقَابِ لَا يَدْعُوْ بَعْضُكُمْ بَعْضًا بِلَقَبِ يَكْرَهُهُ وَمِنْهُ بِنَا فَنَاسِقُ بِنَا كَافِرُ بِئْسَ الْإِسْمُ أَي الْمَذْكُورُ مِنَ السُّخْرِيَّةِ وَاللَّمْزِ وَالنَّتِنَابُزِ الْفُسُوقُ بَعْدَ الْإِيْمَانِ ج بَدَلُ مِنَ الْإِسْمِ لِإِنَا وَإِنَّهُ فِيسُقُ لِتَكُرُّرِهِ عَادَةً وَمَن لُمَّ يتُب مِن ذلِكَ فَأُولَيْكَ هُمُ الظُّلِمُونَ .

١٢. يُلَايُهُا الَّذِينَ أَمَنُوا اجْتَنِيبُوا كَثِيرًا مِّنَ الظُّنِّ : إِنَّ بَعْضَ النظَّنِّ إِثْمُ أَى مُؤْثِمُ وَهُوَ كَثِينِهُ كَظَنَ السُّوءِ بِالْهُلِ الْخَبْرِ مِنَ الْمُؤْمِنِينُنَ وَهُمُ كَيُثِيرُ بِخِلَافِهِ بِالْفُسَّاقِ مِنْهُمْ فَلَا إِثْمَ فِينِهِ فِنْ نَحْوِ مَا يَظْهَرُ مِنْهُمْ وَلاَ تَبَجُسُسُواْ حُذِفَ مِنْهُ إِحْدَى التَّانَيْن لَا تَتَّبِعُوا عَوْرَاتِ الْمُسْلِمِيْنَ وَمَعَانِبَهُمْ بِالْبَحْثِ عَنْهَا.

وَلا يَغْنَبُ بِعُنْكُمْ بَعْظًا ط لا يَذَكُرُوا يِشَىٰ يَكُرُهُهُ وَإِنْ كَانَ فِنِهِ اَيُحِبُ اَحَدُكُمُ اَنْ يَاكُلُ لَحَمَ الْخِنِهِ مَبْتًا بِالتَّخْفِينِ وَالتَّشْدِيْدِ لا يَحِسُ يِهِ لا فَكَرِهْتُمُولُوا اَى فَاغْتِبَابُهُ فِى حَبَاتِهِ كَاكُلِ لَخوم بعُدَ مَمَاتِهِ وَقَدْ عُرِضَ عَلَيْكُمُ الثَّانِي بعُدَ مَمَاتِهِ وَقَدْ عُرِضَ عَلَيْكُمُ الثَّانِي فَكَرِهْتُمُوهُ فَاكْمِهُوا الْأُولُ وَاتَقُوا اللَّهُ ط وَيْنَهُ إِنَّ اللَّهُ تَوْابُ قَابِلُ تَوْيَةِ التَّانِينِينَ مِنْهُ إِنَّ اللَّهُ تَوَابُ قَابِلُ تَوْيَةِ التَّانِينِينَ وَمِنْهُ إِنَّ اللَّهُ تَوَابُ قَابِلُ تَوْيَةِ التَّانِينِينَ একে অপরের গিবত করো না – অন্যের এমন কিছু উল্লেখ
কর না যা সে অপছল করে – যদিও এটা তার মধ্যে
বিদামান। তােমানের কেউ কি তার মৃত ভাইরের গোশত
ভক্ষণ করতে পছল করবে? শক্টির ও অক্ষরটি
তাশ্দীদবিহীন ও তাশদীদসহ উভয়ভাবে পড়া যায়।
অর্থাৎ যার মধ্যে অনুভূতি নেই। জিবাব হবে। না
মৃত্রাং তােমরা একে অপছল কর। অর্থাৎ জীবদশায়
তার গিবত করা মৃতাবস্থায় তার গোশত খাওয়ার
সমত্লা। আর তােমাদের নিকট দ্বিতীয়টি পেশ করার
পর তােমরা একে দ্গা করেছ। মৃতরাং প্রথমাক্তটিকেও
দ্গা কর এবং পরিহার কর। আরাহকে তয় কর। অর্থাৎ
গিবত করার বাাপারে তাঁর শান্তিকে তয় কর। এভাবে যে,
গিবত হতে তােমরা তওবা করবে। নিক্র আরাহ
তা'আলা তওবা কবুলকারী। তওবাকারীদের তওবা
কবুলকারী অতিশয়্য দয়ালু তওবাকারীদের প্রতি।

# তাহকীক ও তারকীব

يَدُلُ राख اَلاِسَمُ क्षिण اَلغَسُونُ अमि اَلغَسُونُ عَلَيْ الغَسُونُ بَعْدَ الْاِسْمَانَ कि आज्ञारत तानी : **عَوْلَهُ اَلفُسُونُ** इरुमात कात्रत مُعَلَّا مُرَفِّرُع कात्रा مُعَلَّا مُرَفِّرُع कात्रा कात्रत بالإِسْمَ وَتَعَلَّى مُرَفِّرُع कात्र عَمَّلًا مُرَفِّرُهُ مَا يَعْمَلُ مَرْفُوعً عَلَيْهِ مَا اللهِ مَا اللهِ عَلَيْهِ مَا اللهِ عَلَيْهِ مَا اللهِ عَلَيْهِ مَا اللهِ عَلَيْهِ مَا اللهِ عَلَيْهُ مَا اللهِ عَلَيْهُ مَا اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ مَا اللهُ عَلَيْهُ مَا اللهِ عَلَيْهُ مَا اللهُ عَلَيْهُ مَا اللهُ عَلَيْهُ مَا اللهِ عَلَيْهُ مَا اللهُ عَلَيْهُ مَا اللهُ عَلَيْهُ مَا اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ مَا اللهِ عَلَيْهُ عَلَيْكُ عَلَيْهُ عَلِيهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلِيهُ عَلِيهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلِيهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلِيهُ عَلَيْهُ عَلِيهُ عَلَيْهُ عَلِيهُ عَلِيهُ عَلِيهُ عَلِ

২. হাসান, আবু রেজা ও ইবনে সীরীন প্রমুখ কারীগণ ৮ -এর পরিবর্তে ৮ দ্বারা । পর্টেশ র্মি পড়েছেন ৷

काहारत वानी- "أَنْ يُأْكُلُّ لَحْمُ أَخِيهِ مُنِيَّا" - এর মধ্যস্থিত مُنَصَّرُب भनाि مَنَصُّرُ अहाारत वानी- "أَنْ يُأْكُلُّ لَحْمُ أَخِيهِ مُنِيَّا" - अत स्प्राञ्च مُنَكُّ अववा مُنِيِّ عَرَادِي اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْ

্র্র্র্র -এর মধ্যে দু'টি কেরাত রয়েছে। যথা–

১. জমন্ত্র কারীগণ ে -এর উপর সাকিনযোগে 🕰 পড়েছেন।

২. হযরত নাফে (র.) ১ -এর উপর তাশ্দীদযোগে 🚅 পড়েছেন।

#### প্রাসঙ্গিক আন্দোচনা

मातन नुष्ण : व्यव आशार्फत नृष्णत वा)भारत এकाधिक : बेंटी لَهُ يَا اَيُهَا الَّذِيثَنُ امُنُوا لَا يَسَخَرُ فَوْمُ الخ مُعْمَا عَمْهُ عَالَمُ عَلَيْهُ مِنْ الْعَلِيثِينَ الْمُنُوا لَا يَسْخَرُ فَوْمُ الخ

- ২. তাঞ্চনীরে কুরতুবীতে হযরত ইবনে আব্বাস (রা.) হতে বর্ণিত আছে যে, অত্র আল্লাতখানা হযরত সাবিত ইবনে কায়েস ইবনে শামত্মান (রা.)-এর শানে নাজিল হয়েছে। ঘটনার বিবরণে প্রকাশ, হয়রত সাবিত ইবনে কায়িদ (রা.) কানে কম তনতেন। এ জনা সাহাবায়ে কেরাম (রা.) সাধারণত নবী করীম — এর মজলিদে তাঁকে সামনের কাতারে বসার জন্য সুযোগ করে দিতেন।
  - একদিন হযরত সাবিত (রা.) নামাজের পর নবী করীম —— এর মন্তর্লিসে হাজির হয়ে দেবতে পান যে, আলোচনা ওক্ব হয়ে গেছে। সাহাবীগণ (রা.) সারিবন্ধ হয়ে আলোচনা তমছিলেন। হযরত সাবিত (রা.) সামানের কাতারে যাওয়ার জন্য বলতে লাগলেন । নুর্ভিট্ট সকলেই তাঁকে সামনে যাওয়ার জন্য জায়গা ছেড়ে দিলেন। তিনি নবী করীম এর প্রায় সমূথে পৌছলেন। তথন এক বাজি তাঁকে আর সামনে অগ্রসর হওয়ার জন্য জায়গা ছেড়ে দিতে রাজি হলে। না। হযরত সাবিত (রা.) অত্যন্ত ক্রোধান্তিত হয়ে জিজ্ঞাসা করলেন, এ বাজি কেণ্ট উপস্থিত লোকজন তার নাম প্রকাদ করে দিল। হযরত সাবিত (রা.) তাকে হেয় প্রতিপন্ন করার জন্য বলনেন, অমুক্র মহিলার পুত্র নাকিণ জাহেলিয়াতের যুগে তাকে উক্ত নামে ভাকা হতো। কিছু ইসলাম গ্রহণের পর তার নাম পরিবর্তন করা হয়েছিল। হযরত সাবিত (রা.)-এর কথায় সে অত্যন্ত লজ্জিত হলো। তথন অত্য আয়াতখানা নাজিল হয় এবং এ ধরনের আচরণ হতে বিরত থাক্যর জন্য সাহাবীগণ (রা.)-কে সতর্ক করে দেওয়া হয়েছে।
- ৩. অপর এক বর্ণনা এসেছে যে, ইকরিমা ইবনে আবী জাহল (রা.) মুসলমান হওয়ার পর মদীনায় আগমন করলেন। লোকজন তাকে বিদ্ধুপ করল এবং বলল যে, أَنَ وَرَعَنَ مُنْوِ الْأَنْةُ এ উমতের ফিরাউনের ছেলে। ইয়বত ইকরিমা (রা.) নবী করীম -কে তা অবগত করালেন। তখন অত্ত আয়াতখানা নাজিল হয়। অনুরূপ আচরণ পরিহার করার জন্য সকলকে সতর্ক করে দেওয়া হয়।
- : শানে নুযুল : অত্র আয়াতের শানে নুযুলের ব্যাপারে একাধিক বর্ণনা রয়েছে। নিছে তা উল্লেখ করা হলো–
- অপর এক বর্ণনায় এসেছে যে, নবী করীম = এর সহধর্মিনীগণ (রা.) হয়রত উপে সালামা (রা.)-কে বেঁটে ও খাটে।
  বলে তিরস্কার করত। তাঁদের শানে অত্র আয়াতখানা নাজিল হয়।
- ৩. হ্যরত আয়েশা (রা.) হ্যরত উন্মে সালামা (রা.)-কে তিরন্ধার করেছিলেন। তিনি উন্মে সালামা (রা.)-এর দিকে ইশারা করে বলেছিলেন- ইয়া রাসূলাল্লাহ। উন্মে সালামা (রা.) তো বেঁটে ও খাটো। তখন অত্র আয়াতখানা নাজিল হয়।
- णात नूय्ल : عَوْلُمْ وَلاَ تَعْالِزُوا بِالْأَلْقَابِ : भारत नूय्ल : عَوْلُمْ وَلاَ تَعْالِبُوا بِالْأَلْقَابِ भारत नूय्ल عنا بالأَلْقَابِ : عَوْلُمْ وَلاَ تَعْالِبُوا بِالْأَلْقَابِ : عَنْ اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللهِ ا
- ১. বর্ণিত আছে যে, হযরত আবৃ যর পিফারী (রা.) একবার নবী করীম এর দরবারে উপস্থিত ছিলেন। তখন এক ব্যক্তি তাঁর সাথে কোনো এক বিষয়ে বিতর্কে জড়িয়ে পড়ল। হযরত আবৃ যর গিফারী (রা.) রাগন্ধিত হয়ে তাকে বললেন, হে ইহনির বাক্টা! তখন নবী করীম হয়রত আবৃ যর (রা.)-কে বললেন, হে আবৃ য়র! তুমি কি ঐ স্থানে লাল কালো দেখতে পাও না? তাক্তয়ার দৃষ্টিতে তুমি তার অপেকা উত্তম নও।
- ২. হাসান ও মুজাহিদ (র.) বলেছেন, ইসলাম গ্রহণের পরও কোনো কোনো ব্যক্তিকে কুফরির দিকে নিসবত করা হতো। যেমন- বলা হতো, হে ইহুদি! হে খ্রিষ্টান! ইত্যাদি। তাদেরকে সাবধান করে দেওয়ার জনা অত্ত আয়াতবানা নাজিল হয়েছে।
- ्यें بَعْضُكُمْ بِعُضًا शात नृष्ण : आज्ञार ठा'आनात वागी الله يُعْشُكُمْ بِعُضًا الله والإسلام والله وا
- দু জন সাহাবী হযরত সালমান ফারসী (রা.)-কে নবী করীম 🚃 -এর নিকট তরকারির জন্য পাঠালেন। হযরত উসামা (রা.) বাওয়ার বাবস্থাপনার দায়িত্বে নিয়োজিত ছিলেন। তিনি তরকারি প্রদানে অস্বীকার করলেন। হযরত সালমান (রা.) প্রেরণকারী সাহাবীদ্যাকে বিষয়টি অবহিত করালেন। তারা তনে তিরস্কার করে বলল, হযরত সালমান (রা.)-কে যদি পানি ভর্তি কৃপেও পাঠানো হয় তাহলে তার পানি ৩ছ হয়ে যাবে।

উষ্ঠ সাহাবীদয় নবী করীম 🏥 -এর নিকট গোলেন। তাদের দেখে নবী করীম 🚎 ইরশাদ করলেন, বাহ্ তোমাদের মুখে গোপতের লালিমা কিডাবে চমকাচ্ছে। তারা বললেন, আমরা তো গোশৃত খাইনি। নবী করীম 🕮 বললেন, তোমরা গিবত করেছ। তাদের শানে অত্র আয়াতখানা নাজিল হয়।

আয়াতভলোর পূর্বাপর সম্পর্ক : ইতোপূর্বে মুসলমানদের পারম্পরিক মতপার্থক) ও বিবাদ প্রতিরোধ করার কৌশলের উল্লেখ হরা হয়েছে। অতঃপর ঘটনাক্রমে তাদের পরম্পরের মধ্যে সংঘাতের সৃষ্টি হয়ে গেলে তা কিভাবে নিরসন করতে হবে তাও ফলে দেওয়া হয়েছে।

্রথানে উল্লেখ করা হয়েছে যে, পারস্পরিক বিরোধ সম্পূর্ণ মেটানোও যদি সম্ভব না হয় তাহলে অন্তত তা যেন ব্যাপক আকার ধারণ না করে তার চেষ্টা করতে হবে। কেননা দৃ' ব্যক্তি বা দৃ' দলের মধ্যে যদি ঘটনাক্রমে মতবিরোধ সৃষ্টি হয় তখন পরস্পরে বিদ্রূপ ও ঠাট্টা-কৌতুক করে থাকে, যা মতবিরোধের আওনে ইন্ধন যোগিয়ে থাকে। অথচ যাকে সে উপহাস করছে আল্লাহ তা আলার নিকট তার মর্যাদা যে, উপহাসকারীর অপেক্ষা বহু ৩ণে বেশি তা তার জানাও নেই। আর এভাবে মতবিরোধ ও তিক্ততা এত প্রকট আকার ধারণ করে যে, তা সংশোধনের আর কোনো পথই খোলা থাকে না।

স্থানদারকে অন্য স্থানদারের সাথে ঠাট্টা-বিন্দুপ করতে এবং তাকে হেম প্রতিপদ্ধ করতে নিষেধ করেছেন। সূতরাং ইরশাদ হছে— হে ঈমানদারকে গাথে ঠাট্টা-বিন্দুপ করতে এবং তাকে হেম প্রতিপদ্ধ করতে নিষেধ করেছেন। সূতরাং ইরশাদ হছে— হে ঈমানদারগণ! তোমাদের মধ্য হতে পুরুষণণ যেন অপর পুরুষদের এবং নারীণণ যেন অপর নারীদের বিন্দুপ না করে। কেননা হয়তো আল্লাহর নিকট বিন্দুপকারীদের অপেক্ষা বিন্দুপকৃতণণ অধিকতর সম্মানী ও উত্তম হতে পারে, যা তাদের স্থানা নেই।

কোনো দল যেন অন্য দলের সাথে কোনো সম্প্রদায় যেন অন্য সম্প্রদায়ের সাথে উপহাস না করে। ﷺ এমন হাসি ও বিদ্রুপকে বলে যা দ্বারা অন্যকে হেয় প্রতিপন্ন করা হয় এবং তার অন্তরে ব্যথা দান করা হয়। কিন্তু কারো অন্তরকে খূশি করার জন্য যে হাসি-তামাশা করা হয় তাকে কৌতুক বলে। এটা জায়েজ বরং নবী করীম হতে সাব্যস্ত রয়েছে।

ঠাট্টা-বিদ্রূপ যে মুখের কথার দ্বারাই হয়ে থাকে এমন নয়। কারো নকল বেশ ধারণ বা প্রতিকৃতি কিংবা পূর্বাপকা বানানো, কারো প্রতি বাাঙ্গাথক ইন্সিত করা, কারো কথা, কাজ বা আকার-আকৃতি কিংবা পোশাকের উপর হাসি-ঠাট্টা বিদ্রুপ করা অধবা তার কোনো দোষ-ক্রটির দিকে লোকদের দৃষ্টি এমনতাবে আকৃষ্ট করা— যেন তারা তজ্জন্য বিদ্রুপের হাসি হাসে, এসব কিছুই অপমানকর ঠাট্টা-বিদ্রুপের পর্যায়ে পড়ে। মোটকথা, এমন যে কোনো ধরনের বিদ্রুপ হতে এখানে নিষেধ করা হয়েছে, যাতে মানুষকে হেয় প্রতিপন্ন করা হয়।

সহীহ হাদীসে আছে, অহন্ধার ও উপহাস সত্যের পরিপন্থি। ইসলামে এটা নিষিদ্ধ। কেননা এমনও হতে পারে ধে, উপহাসকারী অপেক্ষা উপহাসকৃত ব্যক্তি আল্লাহ তা'আলার নিকট মান ও মর্যাদায় অনেক বড় ও অধিক প্রিয়।

মহিলার। مَنْ عَجْمَ অন্তর্জুক্ত হওর। সন্ত্রেও তাদের কথা পুনরায় বিশেষভাবে উল্লেখ করা হলো কেন? : আল্লাহ তা'আলা ইরশাদ করেছেন– مَنْرُم আনু کَرَبُّ کَرُمُ عُرُمُ اللهِ করেছেন اللهِ مَنْ مُنْرِمُ کَرُمُ عُرُمُ اللهِ এবানে করে এর মধ্যে يَوْمُ এবানে وَكَرَبُّ يَسِنَا أُمِنْ يُسَارًا وَاللهِ عَلَيْهِ وَمَا كَرَبُّ عَلَيْ اللهِ عَلَيْهِ كَ

মুজাস্সিরণণ এর জবাবে উল্লেখ করেছেন যে, যদিও সাধারণত کَرْم বলতে আমরা পুরুষ ও নারী উডয়ের সমষ্টিকে বুঝিয়ে থাকি, তথাপি মূলত کَرُّ বিশেষত পুরুষদেরকেই বুঝানো হয়ে থাকে। কেননা তারাই মহিলাদের কন্য کَرُّ (गृब्बला বিধানকারী) হয়ে থাকে।

चनाि अक्ललस्क وَرَدُّ ﴾ صَمَّعُ नमाि अक्ललस्क وَ عَلَيْهُ ﴿ -এत तहत्वन وَ عَلَيْهُ ﴿ -अत तहत्वन عَلَيْهُ اللّه عالم عالم عالم الله عالم عالم الله عالم الله عالم عالم الله عالم الله عالم الله عالم عالم الله عالم عالم على ا ومَا أَدْرِيْ وَلَسَتُ أَضَالُ الْوَقِي \* فَكُمْ أَلِ عِضْتِي أَمُّ بِسَاءٍ -(विस्थठात अभिधानस्याग् - (विस्थठात अभिधानस्याग्य - (विस्थठात अभिधानस्याग्य - (विस्थठात अभिधानस्याग्य - विस्थित अभिधानस्याग्य - विस्थित अभिधानस्याग्य - (विस्थित अभिधानस्याग्य - विस्थित अभिधानस्याग्य - विस्थित अभिधानस्याग्य - (विस्थित अभिधानस्याग्य - विस्थित अभिधानस्याग्य - विस्थित अभिधानस्याग्य - (विस्थित अभिधानस्याग्य - विस्थित अभिधानस्याग्य - (विस्थित अभिधानस्याग्य - विस्थित अभिधानस्याग्य - विस्थित अभिधानस्याग्य - (विस्थित अभिधानस्याग्य - विस्थित अभिधानस्याग्य - (विस्थित अभिधानस्याग्य - विस्थित अभिधानस्याग्य - विस्थित अभिधानस्याग्य - (विस्थित अभिधानस्याग्य - विस्थित अभिधानस्याग्य - विस्थित अभिधानस्याग्य - (विस्थित अभिधानस्याग्य - विस्थित अभिधानस्याग्य - विस्थित अभिधानस्याग्य - (विस्थित अभिधानस्याग्य - विस्थित अभिधानस्याग्य - विस्थित अभिधानस्य अ

অত্র শ্লোকে عَرُبُ -এর বিপরীতে - بِنَتَ -কে ব্যবহার করা হয়েছে।

অবশ্য عَادُ এবং كَرْمُ ثُمُود ইত্যাদিতে পুরুষদের অধীনে (نَبْعًا) নারীদেরকে শামিল করা হয়েছে :

जाहार जाजान करता - عَنُولُهُ وَلاَ تَلُورُوا اَنْفُسُكُمْ कर्यार जाजान करता : عَنُولُهُ وَلاَ تَلُمُووا اَنْفُسُكُمْ जानानुकीन मरती (त.) উद्धि करताहरू - مَصُنَّكُمْ بَعُضُكُمْ بَعُضُا जानाक्षीन मरती (त.) উद्धि करताहरू - अर्थोर प्रकाशकाता करताहरू कर्या है के क्षेत्र करताहरू करताहरू करताहरू क्षि जानाहरूका करता ना, जारत जागारत अভिउ माघारताल करताहरूत । अर्थोर लतन्सरतत अভि माघारताल करताहरूत है कर स्वाहरूत

কামালাইনের গ্রন্থকার (র.) লিখেছেন, এর ছারা অপরের প্রতি দোষারোপ করতে নিষেধ করা হয়েছে। আরু ক্রিটা এ জন্য বলা হয়েছে যে, অনোর দোষচর্চা করা পরিণামে নিজের দোষচর্চা করারই শামিল। কেননা সমন্ত মুসলমান একটি আন্বার নায় । অব্যাব, এ জনা যে, যে অন্যের দোষ বর্ণনা করবে তার দোষও বর্ণনা করা হবে। কাজেই অন্যের দোষ বর্ণনা করার পরিণামে নিজের প্রতিই দোষারোপ করা হয়।

তাফসীরে কবীর প্রণেতা (ইমাম রাযী (র.)] এটার তিনটি অর্থ বর্ণনা করেছেন : যথা-

- কোনো মুসলমান তার অপর মুসলমান ভাইকে গালমন্দ বা তিরস্কার করা, তার দোষ-ক্রটি বুঁজে বেড়ানো ও তার প্রচার প্রসার করার অর্থ হলো নিজেকে তিরস্কার ও গালমন্দ করা। কেননা দু জনই একটি দেহের মতো।
- একজন যদি অপরজনকে গালমন্দ করে, তাহলে অপরজন প্রতিশোধ হিসেবে তাকে গালমন্দ করবে। কাজেই কাউকে
  গালা-গালি করার অর্থ হলো নিজেকে গালাগালি করা।
- ৩. অপরকে গালমন্দ করলে [সে যদি এর যোগ্য না হয়, তাহলে] উক্ত গালমন্দের অন্তভ পরিণাম গালমন্দকারীর দিকেই প্রত্যাবর্তন করবে। সুতরাং এটা যেন নিজেকেই গালমন্দ করা হলো।

ভামরা নিন্দনীয় [মন্দ্র] উপাধিতে কাউকে উক্তো না কাউকে মন্দ্র উপাধিতে বা উপাধিত কাউকে কেরে না কাউকে মন্দ্র উপামা (বেতাব বা উপাধি) প্রদান করে। না

জালালুদ্দীন মহন্ত্রী (র.) এর তাফসীরে বলেছেন- مَا فَاسِقُ النَّهِ بَكُرُهُمُ وَمِنْهُ بَا فَاسِقُ النَّحَ ఆর্পাৎ তোমরা একে অপরকে এমন উপাধিতে ডেকো না, যা সে অপছন্দ করে। যেমন- কাউকে হে ফাসিক! অথবা, হে কাফির! বলে সম্বোধন করা।

কামালাইন গ্রন্থকার (র.) বলেছেন, 💥 -এর অর্থ হলো, যে কোনো ধরনের উপাধি। কিছু পরিভাষায় মন্দ উপাধিকে 💥 বলে। কামুস অভিধান গ্রন্থে আছে– 🌿 -এর অর্থ হলো, কাউকে তার উপাধির মাধ্যমে শরণ করা।

হয়রত ইবনে আব্বাস (রা.) বলেছেন بَالنَّسُائِرُ بِالْاَلْتُانِ -এর অর্থ হলো, কেউ কোনো পাপ বা অপরাধ করে তওবা করার পরও তাকে সেদিকে নিসবত [সম্পর্কিত] করে ডাকা। যেমন- কেউ মদ পান করা হতে তওবা করার পরেও তাকে মদাপায়ী বলা। যে কোনো অপরাধ হতে তওবা করার পর তওবাকারীকে পূর্বে কৃত অপরাধের জন্য লক্ষ্ণা দেওয়া জায়েজ নেই।

নবী করীম 🚃 ইরশাদ করেছেন– যদি কেউ কাউকে এমন গুনাহের কারণে লজ্জা দেয় যা হতে সে তওবা করেছে, তাহনে লজ্জাদাতাকে উক্ত-গুনাহে লিঙ করে ইহু-পরকালে অপমানিত করার দায়িত্ব আল্লাহ তা আলা গ্রহণ করেছেন।

উল্লেখ্য যে, যে সকল উপনাম বা উপাধি বাহাত মন্দ বলে মনে হলেও প্রকৃতপক্ষে নিন্দনীয় নয়, তা উপরিউক নিষেধাজ্ঞার অন্তর্ভুক্ত হবে না। কেননা, এগুলো তাদের পরিচিতির মাধ্যম। এদের মাধ্যমে সহজেই তাদের পরিচয় লাভ করা খায়।

এ জন্যই মুহাদিসগণ اَسُمُنُّمُونُ وَهُ هُ وَمَا الْمُعَالَّ الْأَعْمُونُ وَهُ الْمَا الْرَجُولُ الْمَا الْمُوْف জায়েজ রেখেছেন। যেমন আবৃ হ্রায়রাহ (রা.)-কে উক্ত [বিজ্ঞানের পিতা বা বিজ্ঞান্তরালা] নামে ডাকা হয়েছে। হাদীদে এ নামেই ভিনি পরিচিত।

ভালো উপাধিতে সংস্থাধন করা সুত্রত : নবী করীম 🏥 ইরশাদ করেছেন, এক ঈমানদারের উপর অপর ঈমানদারের থেসব অধিকার রয়েছে তন্মধ্যে একটি হচ্ছেন সৈ তার ঈমানদার ভাইকে অধিক পছন্দনীয় ও সুন্দর নাম ও পদবী সহকারে ডাকবে। আরবে এরপ নামের ব্যাপক প্রচলন ছিল। নবী করীম 🏥 নিজেও তা পছন্দ করতেন। তিনি বিশেষ সাহাবীকে বিশেষ বিশেষ পদবীতে আখ্যায়িত করেছেন। সূতরাং হয়রত আবৃ বকর (রা.)-কে সিন্দীক ও আতীক, ওমর (রা.)-কে ফারুক হামমা (রা.)-কে আসাদুলাহ ও খালিদ (রা.) -কে সাইফুরাহ উপাধি দান করেছিলেন। সাহাবীগদের পরবর্তী যুগেও এর রেওয়াজ চলে এসেছে। বর্তমানেও তা জায়েজ; বরং সূত্রত।

مُسَ الْوَسْمُ الْفُسُونُ بَعْدَ - आहार जांजाला देतगान करतरहन : فَوْلُتُهُ مِنْسَسَ الْوِسْمُ الْفُسُوقُ بَعْد عَمْسَ الْوِسْمُ الْفُسُونُ بَعْدَ - अहार जांजाल इतगान करतरहन : فَوْلُتُهُ مِنْسَسَ الْوِسْمُ الْفُسُوقُ بَعْد

র্ক্তর্জে মন্দ্র নামে ডাকলে নিজেই গুনাহণার হতে হয়। যাকে মন্দ্র নামে ডাকল সে মন্দ্র হোক বা না হোক, তার ক্ষতি হোক বা নুং হোক, কিন্তু যে উক্ত উপাধি [বা নাম] প্রদান করল সে সমাজে অসডা হিসেবে পরিগণিত হবে। তেবে দেখ যে, মুমিন-এর উল্লয় উপাধি পাওয়ার পর এরূপ নাম কিরূপ অশোভনীয় হবে।

ছথবা, এর মর্মার্থ এ যে, যখন একজন লোক ঈমান গ্রহণ করেছে, মুসলমান হয়ে গেছে, তখন তাকে মুসলমান হয়েয়ার পূর্বকার বিষয়াদির দারা তির্কার করা অথবা তখনকার নিকৃষ্ট উপাধিতে আখ্যায়িত করা অর্থাৎ ইহদি, খ্রিন্টান ইত্যাকার নাকে আদ্যায়িত করা নিঃসন্দেহে অত্যন্ত নিন্দনীয় কাজ।

ত্রধ্বা, অনিষ্যা সত্ত্বেও যদি কেউ কোনো অপরাধে জড়িয়ে পড়ে কিংবা যদি কোনো গুনাহ হতে তওবা করে থাকে তাহলে হাকে সক্ষা দেওয়ার জন্য এর পুনরুন্ত্রেখ করা অনুচিত হবে।

ইমাম রাধী (র.) বলেছেন, এর মর্মার্থ এই যে, ঈমান গ্রহণের পর তোমরা পূর্ববর্তী এ সকল অপকর্মের কারণে তাদেরকে চাসিক- ফান্ধির বলে ডেকো না। এরূপ করা অত্যন্ত নিক্টতম কাজ।

াফসীর ফী যিলালিল কুরআন গ্রন্থে সাইয়েদ কুতুল (র.) বলেছেন যে, ঈমান গ্রহণ করার পর কাউকে বিদ্রূপ করা এবং গুলাগালি করা, মন্দ উপাধিতে সম্বোধন করা নিঃসন্দেহে ফাসিকী কাজ। এটা এমন একটি অপকর্ম যা ঈমান হতে দূরে সরিয়ে নেয়। বারংবার এরূপ আচরণ করা জুলুম। আর জুলুম শিরকের নামান্তর। সূত্রাং এ জন্যই আল্লাহ তা আলা ইরশাদ করেছেন-, যারা উক্ত আচরণ হতে তওবা করবে না তারা জালিম।

ত্রশাদ হচ্ছে— হে ঈমানদারগণ। অধিক অধিহ : قَوْلُهُ بِنَّا ٱلنَّهِمَا النَّذِيْنَ أَمَنُوا اجْتَزِبُوْ كَثِيْرًا .....أَشَّرَ ধরণা করা হতে বিরত থাক। নিঃসন্দেহে কতিপয় ধারণা ভনাহের দিকে ধারিত করে।

পারস্পরিক ঝণড়া-বিবাদ ও মনোমালিন্য সৃষ্টিতে কু-ধারণার প্রভাব অভান্ত ব্যাপক। এর দ্বারা একদল অন্য দলের [এক ব্যতি থনা ব্যক্তির] ব্যাপারে এমন আন্ত ধারণা ও ভূল বুঝাবুঝিতে নিপতিত হয় যে,] ভালো ধারণার কোনো রাক্তাই আর খোল থাকে না। বিরোধীদের যে কোনো কথাকেই পিরীত অর্থে ব্যবহার করতে অভান্ত হয়ে পড়ে। বিরোধীদের কথা ভালে ব্যাখ্যার যদি হাজারো অবকাশ থাকে— অপর্রদিকে মন্দ ব্যাখ্যার অবকাশ থাকে একটি, ভাহলেও মন্দ দিকটাই তার নজনে বিরাট হয়ে দেখা দিবে। আর এ মন্দ দিকটাকেই সে সন্দেহাতীত ও নিশ্চিত বলে ধরে নিবে। এর অজুহাতেই তার উপং দাঘারোপ করত তার বিক্লন্ধে বিষোদ্যার করতে ওক্ত করবে।

ধারণার শ্রেপিবিভাগ এবং সেগুলোর ছকুম : ধারণার বিভিন্ন শ্রেণী রয়েছে এবং সেগুলোর ছকুমও বিভিন্ন। নিমে তালে বিভারিত বিবরণ দেওয়া হলো–

- ১. ধ্যাজিব: এ প্রকারের ঠুঠ বা ধারণা ওয়াজিব। যেমন ফিকহী ধারণা। যেসব বিষয়াদিতে কোনো ঠুঠ নেই. সেওলোচ ধারণা [তথা ইন্ধতিহাদ-গবেষণা] করা। অথবা, আল্লাহ তা'আলার ব্যাপারে সু-ধারণা পোষণ করা ওয়াজিব।
- ২. জায়েজ: এরূপ ধারণা পোষণ করা জায়েজ। যেমন— জীবনাচরণের ব্যাপারে ধারণা করা। উদাহরণত কোনো ব্যক্তি প্রকাশাভাবে ফিসক তথা অপকর্ম করে, যেমন— মদ পান করে বা বেশ্যালয়ে গমন করে। এ ধরনের ব্যক্তির ব্যাপারে কু-ধারণা পোষণ করা জায়েজ। কিছু কোনো প্রমাণ ব্যক্তীত নিশ্চিত হওয়া ঠিক হবে না। অনুরূপভাবে অনিচ্ছাকৃত কু-ধারণা করাও গুনাহ নয়- যতক্ষণ পর্যন্ত না তদনুষায়ী আমল করবে। অবশাই যথাসম্ভব একে প্রতিহত করতে হবে।
- ৩. হারাম : যেমন- খোদায়ী এবং নবুয়তের ব্যাপারে সন্দেহাতীত প্রমাণ না পাওয়া পর্যন্ত ধারণা করে বসা অথবা আকায়েদ ও চিক্রী মাসআলায় কিতয়ী (অকটা) বিষয়ের বিপরীত মত পোদণ করা। অথবা, কোনো ব্যক্তির মধ্যে যদি ফিসকের আদমত বর্তমান না থাকে: বরং নেককার (সং) হওয়ার নিদলি পাওয়া যায় তথাপি তার বাপারে কু-ধারণা পোষণ কর হারাম পিঠিউ প্রকারন্ত্রেরে মধ্যে যেহেত্ব সবতলো হারাম নয়, বরং ৩৬ তৃতীয়টি হারাম সেহেত্ব প্রান্ধান বিষয়েছে । আধিকা) -এর ঘারা মূল আধিকারে কুঝানো হয়েছে । আপেক্ষিক আধিকা উদেশা নয়। সুতরাং এর একব অন্যানোর তুপলায় অধিক হওয়া জরুরি নয়। অবশা সর্বসাধারণ এবং তাদের স্বাভাবিক অবস্থার দিকে যদি তাকানো হয়, তাহলে প্রথমোক্ত দ্' প্রকারের তুলনায় এর আধিক্য প্রমাণিত হবে। কেননা অধিকাংশ লোক এ হারাম ধারণায়ই লিও রয়েছে।

মবলা কু-ধারণার বাপারে যে একটি প্রবাদ রয়েছে الْمَثْنُ الْمَالُ -এর মর্মার্থ হচ্ছে সন্ধিত্ব বাজির ব্যাপারে নিছে সতর্ক থাকতে হবে। অর্থাৎ যার ব্যাপারে কু-ধারণা সির্দেহ। রয়েছে তার সাথে তদনুযায়ী আমল না করা। অর্থাৎ তাকে হেয় প্রতিপুন্ন বা লাঞ্ছিত করবে না অরবা তার কোনোরপ ক্ষতি সাধন করবে না। অরপা খোদ ধারণাকারী নিজের ব্যাপারে সতর্কতা অরলহন করবে। তার আক্রমণ হতে আত্মরকার জনা সম্পূর্ণ সতর্ক থাকবে।

े তামরা অন্যদের ছিদ্রান্তেশ করো না।" (তামরা অন্যদের ছিদ্রান্তেখণ করো না

এর আডিথানিক অর্থ হলো ﴿ صَالَبُو ﴿ অর্থাৎ হাত দ্বারা স্পর্ণ করত কোনো বস্তুকে উপপত্তি করা। পরিভাষার গোপনে ومعرفة والمعالمة وا অথবা নিজের কিংবা কোনো মুসলমানের হৈফাজতের জন্য 🚅 🕳 হারাম নয় :

আয়াতের মর্মার্থ হলো, লোকদের গোপন তত্ত্ব ও তথ্য খুঁজে বেড়িয়ো না। একজন অপরজনের দোধ-ক্রটি তালাশ করে বেডিয়ো না। অন্যদের অবস্থাবলি ও কাজ-কর্মের ব্যাপারে দোষ ধরার লক্ষ্যে ওঁৎ পেতে থেকো না। এরূপ কাজ বারাণ ধারণার বশবর্তী হয়ে করা হোক, বা কারো ক্ষতি সাধনের উদ্দেশ্যে করা হোক, অথবা নিছক নিজের কৌতৃকপূর্ণ করার উদ্দেশ্যে করা হোক- সর্বাবস্থায়ই নিষিদ্ধ। অন্যদের অস্পষ্ট ও গোপন কাজ-কর্ম খুঁজে খুঁজে বেডানো এবং আবরণের ঐ ধারে কি আছে তা দেখার জন্য চেষ্টা করা, কারো দোধ-ফ্রটি ও দুর্বলতা কডটুকু রয়েছে তা নিরূপণ করার জন্য চেষ্টা করা একজন ঈমানদারের কাজ হতে পারে না। অন্যের ব্যক্তিগত চিঠিপত্র পড়া, তাদের পারস্পরিক কথাবার্তা কান দিয়ে তনা, প্রতিবেশির ঘরে কান পাতা ও চোখ পাতা, কারো দাম্পত্য জীবনের ব্যাপারাদি আডি পেতে শোনা ও জানার চেটা করা আদপেই চরিত্রহীনতার কাজ। এগুলোর কারণে সমাজে সমূহ বিপর্যয় ও বিশৃঙ্খবদার সৃষ্টি হয়, অশান্তি নেমে আসে।

ছিদাৰেষণ হতে নিষেধাজ্ঞা সম্পর্কিত হাদীসসমূহ : আল্লাহর বাণী- ক্রিটের্ড র্ব্ (্রতামরা একে অপরের ছিদ্রান্তেষণ করে না। -এর মধ্যে ছিদানেমণ করতে নিষেধ করা হয়েছে।

রাসলে কারীম 🚃 তাঁর বিভিন্ন বাণীর মাধ্যমে উক্ত আয়াতের বিশদ ব্যাখ্যা পেশ করেছেন। নিম্নে কতিপয় হাদীসের উল্লেখ কবা হলো–

١. عَنْ مُعَادِينَةَ (رض) فَالَ سَعِفَتُ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ بُقُولُ : وَإِنْكَ إِنِ اتَّبَعْتَ عَزَرَاتِ النَّاسِ ٱفْسَدْتَهُمْ إِنْ كِذْتَ ٱنْ تُفْسِدُهُمْ نَعَالُ أَبُو اَلدُّدُوَاءِ (رض) : كَلِيمَةُ سَمْعِهَا مُعَاوِيَةَ مِنْ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ نَفَعَهُ اللَّهُ تَعَالَى - (اَبُو ذَاوُدُ)

٢. عَنْ أَبِي أُمَامَةَ (رضا) عَنِ النَّبِيُّ عَلَى عَلَى : إِنَّ الْآمِبْرِ إِذَا اتَّبَعَنِي الرِّيبَةَ ضِي النَّاسِ افْسَدُهُمْ - (أَبُو دَاؤُدَ)

٣. عَنْ زَيْدٍ بْنِ وَهْبِ قَالَ : أَتِي ابْنُ مَسْعُوْدٍ (رض) فَوْبْلُ هٰذَا فُكنَّ تَقْطُرُ لِخْبِيتُهُ خُبْرًا فَقَالُ عَبْدُ اللَّهِ : إِنَّا قَدْ نُهْبِينَا

عَنِّ النَّحَكَّسِ كُكِنَ إِنْ يَظَهَّرُ لَنَا شَنْءً تُكُوْبِهِ . ٤. وَعَنَ اَبْنَ بَرُوَةَ الْاَسْلَوْشِ قَالَ قَالَ دُسُولُ النَّلُوعَةِ بَا مَعْتَشَرَ مَنْ اَمْنَ بِلِسَانِهِ وَلَمْ يُسَاخُولِ الْإِيْسَانَ فِي قَلِيهِ لَا تَقْتَابُوا الْمُسْكِينِينَ وَلَا تَشْبِعُوا عَوْرَاتِهِمْ فَإِنَّ مَنِ اتَّبَعَ عَرْرَاتِهِمْ بُنْتِيعُ اللَّهُ عَوْرَتَهُ زُمَنْ بَنْتِيعَ اللَّهُ عَوْرَتَهُ يَغَضَعُهُ فِي بَيْتِهِ (أك داود)

एठामता (एक के मानमात्रावा) : قَوْلُهُ وَلاَ يَغْتُبُ بَّعْضُكُمْ بَعْضًا ......... فَكَرِهْتُمُوهُ অপরের গিবত [পরনিন্দা] করো না। তোমরা দীনি ভাইয়ের অনুপস্থিতিতে তার এমন কিছু উল্লেখ কর না যা সে অপছন্দ করে। যদিও এটা তার মধ্যে থাকুক না কেন। আপন মুসলমান ভাইয়ের গিবত করা এমন ধারাপ কাজ- যেন কেউ তার মৃত ভাইয়ের গোশত ঠোকরিয়ে ভক্ষণ করল। কোনো মানুষ কি এটা পছন্দ করবে? সুতরাং বুঝে নাও যে, গিবত এটা হতেও নিন্দনীয় ও খারাপ কাজ। কারো গোশত ঠোকরিয়ে ভক্ষণ করলে হয়তো সে শারীরিক কষ্ট অনুভব করবে। কিন্তু কারো ইজ্জত, অন্ত্রে হানি করলে সে সীমাহীন মনোযাতনা ভোগ করবে:

মলত একটি উপমার মাধ্যমে এখানে গিবতের কদর্যতা তলে ধরা হয়েছে। এর মধ্যে পর পর কয়েকটি মুবালাগাহ 🛍 রয়েছে। প্রথমত ুন্রিনুরোধক) -কে ইতিবাচক অর্থে নেওয়া হয়েছে। দ্বিতীয়ত অত্যন্ত অপছন্দনীয় বিষয়কে প্রিয় রূপে তুলে ধরা হয়েছে। তৃতীয়ত 💥 -এর দিকে নিসবত করা হয়েছে। এতে ইন্সিত করা হয়েছে যে, অন্যরা এটা পছন করে না। চতুর্থত সাধারণ মানুষের পরিবর্তে ভাইয়ের গোশত খাওয়ার কথা বলা হয়েছে। পঞ্চমত ভাইয়ের গোশতও মৃত অবস্থায় ভক্ষণ করার কথা বলা হয়েছে।

تَكُرُهُ إِنْ وَجَيْتَ جِنْفَةً أَنْ تَأْكُلُ مِنْهَا كَذَالِكِ فَاكْرُهُ لَخْمَ أَخْبِكَ وَهُوَ خَنَّ नश्जान (व.) এव जाकनीत बरनएकन-অর্থাৎ তোমার ভাইকে মৃত অবস্থায় পেলে তার গোশত ভক্ষণ করতে তুমি তো অপছন্দ কর : সূতরাং জীবদ্দশায়ও তার গোশত থেতে [তথা গিবত করতে] অপছন্দ কর।

मूजारिम (त्र.) राताहन, यथन वना राता- ؛ اَيُعِبُ المَّدُكُمُ أَنْ يُأْكُلُ لَعْمَ اَخِيْهِ مُبْتًا ؛ গোশত ভক্ষণ করতে কি পছন্দ করবেঃ] তখন যেন সাহাবায়ে কেরাম (রা.)-এর পঞ্চ হতে জ্ববাব দেওয়া হলো- 🌱 [না]: অতঃপর বলে দেওয়া হলো, তোমরা তাকে যদ্রুপ অপছন্দ কর তদ্ধুপ ভার মন্দ্র কার্যের আলোচনা হতে বিরত থাক।

কাজী বায়যাত্রী (র.) বলেছেন- وَأَنْ صَحَّ ذَالِكَ رَغُرِضَ فَذَا عَلَيْكُمْ فَفَدُ كُرِ فَتُمُورُ وَ وَاللهِ وَاللهُ وَاللّهُ وَالللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ و

ब्रोतक भारावी किब्बामा करालन, |हैसा तामुलाद्वार:| आर्मि या विल छ। यपि आमात छाहैराउत मध्या थारक छटव छ। कि विवछ स्वतः हमूत ﷺ हैतलाम करालन- إِنْ كَانَ نِشِومَا تَغُولُ فَتُقُو اغْتَبْتُمُ وُإِنْ لَمُ تَكُنْ نِشِومًا تَقُولُ فَتَقَوْ اغْتَبْتُمُ وَإِنْ لَمُ تَكُنْ نِشِومًا تَقُولُ فَتَقَوْ اغْتَبْتُهُ وَإِنْ لَمُ تَكُنْ نِشِومًا تَقُولُ فَتَقَوْ اغْتَبْتُهُ وَإِنْ لَمُ تَكُمْنُ فِيضُومًا اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّ

অর্থাৎ "ভূমি যা বলবে তা যদি তার মধ্যে থাকে তাহলে এটা দিবত হবে। আর যদি তোমার কথিত বিষয়টি তার মধ্যে না থাকে, তাহলে ভূমি তার উপর মিথ্যা অপবাদ দিবে"। [অর্থাৎ এটা মিথ্যা অপবাদ হিসেবে গণ্য হবে।]

মোটকথা, কারো দোষ– যা তার মধ্যে রয়েছে তা [পিছনে তার অবর্তমানে] বর্ণনা করাকে গিবত বলে। পক্ষান্তরে ঘেই দোষ তার মধ্যে নেই তা রটানোকে বলে ুর্ট্রেই বা মিথ্যা অপবাদ।

#### গিবত স≕াকীয় বিবিধ মাসআলা :

- ১. যে গিবতের কারণে অধিক কষ্ট হয় তা কবীরা গুনাই।
- ২. যে গিবতের দরুন কষ্ট কম হয়, যেমন- জায়গা বা সওয়ারির গিবত বর্ণনা করা- এটা সগীরা গুনাহ।
- গবিত প্রতিহত করার ক্ষমতা থাকা সত্ত্বেও গিবত শ্রবণ করা গিবত করার শামিল।
- গিবতের কারণে আল্লাহ ও বান্দা উভয়ের হক বিনষ্ট হয় বিধায় তওবা করতে হবে এবং যার হক নষ্ট করেছে তার নিকট
  ক্রমা চাইতে হবে।
- ৫. শিত, পাগল ও জিম্মির গিবত করাও নিষেধ এবং হারাম।
- ৬, কাফের হারবীর গিবত করা মাকরহ।
- মুখের দ্বারা যদ্রেপ গিবত হয়ে থাকে তদ্রুপ কাজের দ্বারাও গিবত হতে পারে। যেমন
   কোনো খঞ্জের ন্যায় চলে তাকে
   উত্যক্ত করা ও হয়ে প্রতিপন করা।
- ৮ পিরতকারী যদি ক্ষমা চায় তাহলে যার গিরত করেছে তার জন্য মোন্তাহার হলো ক্ষমা করে দেওয়া।

#### নিম্নোক্ত ক্ষেত্রে গিবত জায়েজ :

- ১. জালিমের বিরুদ্ধে এমন কারো নিকট অভিযোগ করা, যে তার জুলুমকে রুখতে সক্ষম।
- ২. বিজ্ঞ ডাক্তারের নিকট রোগীর অবস্থা বর্ণনা করা।
- ৩, ফতোয়ার প্রয়োজনে মুফতির নিকট প্রকত অবস্থার বিবরণ দেওয়া।
- ৪, মুহাদ্দিসগণ হাদীসের হেফাজতের জন্য বর্ণনাকারীদের সমালোচনা করা।
- ে মুসলমানকে পার্থিব বা দীনি কোনো ক্ষতি হতে হেফাজত করার জন্য কারো অবস্থা তার নিকট উল্লেখ করা।
- ৬. পরামর্শ গ্রহণের জন্য কারো অবস্থা প্রকাশ করা।
- ৭, যে নিজের দোষ নিজেই বলে বেড়ায় তার গিবত করা।

पुछताः श्रमानिত रतना य, निवच राताम रुखरा प्रम्मिकिंख जाग्राच्थाना "مُخْصُوصُ مِنْهُ الْبَعْضُ " وَعَامُ مُخْصُوصُ مِنْهُ الْبَعْضُ اللهِ اللهُ الل

#### পিবত সম্পর্কে চারটি হাদীস :

 ٨. قَالَ رَسُولٌ اللّٰمِ قِلْتُ ٱلْفِيلِيةُ مِن ذِكْرُكُ اَخَالُ بِسَا يَكُرُهُ. قِيلُ اَفَرَأَيْتُ إِنْ كَانَ فِيلُ مَا أَفُولُ؛ قَالَ إِنْ كَانَ فِيلُو مَا تَقُولُ فَقَدْ إِغْدَادُ فَقَدْ إِغْدَادُ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى إِنْ كَانَ فِيلُو مَا تَقُولُ فَقَدْ إِغَدَّهُ.

- ٢- عَنْ شُعْبَةَ قَالَ : قَالَ لِن مُعَاوِنةُ أرضا يَعْنِى ابْنَ ثُرُةً لَوْ مَرْ بِكَ رَجُلُ أَفَظَعُ مُقُلْتَ لٰمِذَا ٱقْطَعُ كَانَ غِيْبَةً قَالَ شُعْبَةً قَالَ : قَالَ لِي مُعَالَ فَقَالَ . صَدَق .
   شُعْبَةُ قَذَكُورُهُ لِإِنَى إِسْحَاقَ فَقَالَ . صَدَق .
  - ٣. فَالْ رَسُولُ اللُّوحَةُ : يُنا مَعْشَرَ مَنْ أَمَنَ بِلِسَانِهِ وَلَمْ يَذْخُلِ الْإِنْسَانُ قَلْبَهُ لَا تَغْفَابُوا الْسُسْلِعِيْنَ.
- ٤. عَنْ إِنِّي ْ مُرْيَدُةَ (رضا عَالَ فَامَ رَجُلُ مِنْ عِنْدِ النَّقِيقِ عَلَى فَرَاوَا فِي قِبَامِهِ عَجْزًا فَقَالُوا بَا رَسُولَ اللّهِ ؛ مَا اَعْجَزَ فَكَمَّا ؛ فَقَالَ اَكَلَتُهُ لَتَمَ الْحِيثُةُ وَافْتَهَدُّمُهُ ﴾.

ाण ১७. ह मानवज्ञाि खामि लामात्नतत सृष्ठि करति विकान . ١٣ كَأَيُّهُمَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَاكُمْ مُن ذَكَرِ وَأَنْشَى أَدَمَ وَحَوَاءَ وَجَعَلْنُكُمْ شُعُوبًا جَمْعُ شَعْب بِفَتْحِ الشِّينِ وَهُوَ أَعْلُى طَبَقَاتِ النَّسَبِ وَّقَ بَسَأَيْسِلَ هِسَى دُوْنَ السَّشُعُسُوبِ وَسَعْدَهَا الْعَمَانِيرَ ثُمَّ الْبُطُونُ ثُمَّ الْآفَخَاذُ ثُمُّ الْفَصَائِلُ أَخِرُهَا مِثَالَهُ خُزَيْمَةُ شَعْبُ كِنَانَةً قَبِيلَةً ثُرَيْثُ غِمَارَةً بِكُسْرِ الْعَيْنِ قُصَى بَطُنُ هَاشِمٌ فَخُذُ الْعَبَّاسُ فَصِيلَةً لِتَعَارُفُوا ط حُذِفَ مِنْهُ إِحْدَى التَّانَيْنِ أَيْ لِيَعْرِفَ بَعْضُكُمْ بَعْضًا لَا لِتَفَاخُرُوا بِعُلُوّ النَّسَبِ وَإِنَّمَا الْفَخُرُ بِالتُّقُولِي إِنَّ اكْرَمَكُمْ عِنْدَ اللَّهِ أَتَقَلِيكُمْ طِإِنَّ اللَّهَ عَلِيتُمُ بِكُمْ خَبِيدُ . بِبُواطِنِكُمْ .

صَدَّقْنَا بِقُلُوبِنَا قُلْ لَهُمْ لَّمْ تُوْمِنُوا وَلٰكِنْ فُولُوا اسْلَمْنَا أَيْ انْقَدَنَا ظَاهِرًا وَلَمَّا أَيْ لَمْ يَدْخُلِ الْإِيْمَانُ فِي قُلُوبِيكُمْ طِ إِلَى ٱلْإِن لْكِنَّهُ يُتَوَفَّعُ مِنْكُمْ وَإِنَّ تُطِيعُوا اللَّهَ وَرَسُولُهُ بِالْإِيْمَانِ وَغَيْرِهِ لَا يَالِتَكُمْ بِالْهَمْزِ وَتَرْكِبِهِ وَبِيابِدَالِبِهِ الْبِغَا لَا يَنْفُصُكُمْ مِنْ اَعْمَالِكُمْ اَنْ مِنْ ثَوَابِهَا شَبِئًا ط إِنَّ اللَّهَ غَفُورُ لِلْمُؤْمِنِينَ رُحِيمٌ بِهِمْ.

পুরুষ ও একজন নারী হতে [অর্থাৎ] আদ্ম (আ) ৫ হাওয়া (আ.) হতে ৷ অতঃপর তোমাদেরকে বিভক্ত করে দিয়েছি বিভিন্ন জাতিতে [শাখায়] 💆 🚅 শব্দটি 🚉 -এর বহুবচন। 🚅 -এর শীন অক্ষরটি যবরযোগে হবে। আর 🚅 বলা হয় বংশের সর্বোচ্চ তাবকাহ বির বা সিঁডি]-কে এবং বিভিন্ন গোত্রকে কাবীলা বলা হয় 👫 -এর নীচের স্তরকে। এর পরবর্তী স্তর হলো 🛍 🗀 তারপর 🚣 : এরপর হিলা অতঃপর সর্বশেষ স্তর হলো रामन- عُنَانَةُ शाला شَعْتُ आत خُرَنْمَةُ राला كُنُونَ आत كُنَانَةُ रामन-কুরাইশ হলো عُمَارَةُ কুরাইশ হলো فَبَيْلُهُ বিশিষ্ট 🖟 কুসাই হলো 🎎 হাশিম হলো 🕰 এবং আব্বাস ক্রিক্ট যাতে তোমরা পরস্পরে পরিচিত হতে পার। 🕰 🕰 হতে একটি 🖸 -কে হয়ফ করে দেওয়া হয়েছে। অর্থাৎ যাতে তোমরা একে অপরকে চিনতে পার এিকদল অপর দলের পরিচয় লাভ করতে পার। উক বংশের দারা অহস্কার করার জনা এরূপ করা হয়নি। আব গৌরব একমাত্র তাকওয়ার দ্বারাই করা যেতে পারে: নিশ্চয় তোমাদের মধ্যে সে-ই আল্লাহর নিকট অধিক সম্মানিত যে তোমাদের মধ্যে অধিক খোদাঙীক। নিঃসন্দেহে আল্লাহ তা'আলা তালো কবেই ক্লাদেন তোমাদেরকে সম্পূর্ণ অবহিত রয়েছেন তোমাদের গোপন তথ্য সম্পর্কে :

د الكَوْرَابُ نَفَرُ مِن بَنِيْ اللهِ أَمَنًا ط . ١٤ ١٥. قَالَتِ الْأَعْرَابُ نَفَرُ مِن بَنِيْ اللهِ أَمَنًا ط ঈমান এনেছি আমরা অন্তরে বিশ্বাস স্থাপন করেছি [অন্তরের সাথে সত্যায়িত করেছি] আপনি বলন তাদেরকে তোমরা ঈমান গ্রহণ করনি; বরং তোমরা বল যে, আমরা ইসলাম গ্রহণ করেছি অর্থাৎ আমরা বাহ্যিক আনুগতা প্রকাশ করেছি : অথচ প্রবেশ করেনি ঈমান তাদের অন্তরে এখানে 🕮 শব্দটি 🛍 -এর অর্থে ব্যবহার করা হণ্ণেছে। তখন পর্যন্ত। কিন্তু তোমাদের পক্ষ হতে এর আশা করা যায়। আর যদি ভোমরা আল্লাহ ও তদীয় রাসূল ুদুদু -এর আনুগতা কর - ঈমান ও অন্যান্য ব্যাপারে - তাহলে হ্রাস করা হবে না (المَاسَكُمُ भनिष्ठि) হামযাসহ, হামযা ব্যতীত বা হাম্যাকে আলীফের দারা পরিবর্তন করত [বিভিন্নভাবে] পড়া যায় : অর্থাৎ লাঘৰ করা হবে না : তোমাদের আমলুসমূহ অর্থাৎ তার ছওয়াব কিছুমাত। নিক্য আল্লাহ তা আলা অত্যন্ত ক্ষমালীল ইমানদারগণের জন্য, অতিশয় দয়ালু তাদের প্রতি।

# তাহকীক ও তারকীব

-এর মধ্যে বিভিন্ন কেরাত রয়েছে। যথা-

- ু ক্লমহর কারীগণ একটি ত হয়ফ করে। ﴿ الْمُعَارُفُوا পড়েছেন।
- ২ কুজিজ (র.) একটি ্র কে অপরটির মধ্যে ইদগাম করে ويَتُمَارُنُوا পড়েছেন।
- ु जाभाग (त्.) मू वि ت त्क वलवर त्राय لِتَتَعَارُفُوا পড়েছেন :
- हरवंतक देवत्न व्यक्तिम (ता.) পড़েছেन- التَعْرُفُوا

- अत प्रथा मुंि क्ताल ताया : فَوْلُهُ إِنَّ اكْرُمُكُمْ - आहारत वाया : فَوْلُهُ إِنَّ اكْرُمُكُمْ

- ১. স্ত্রমহর ক্রীগণ হামযার নিচে যেরযোগে 🗓 পড়েছেন।
- ২. ইবনে আব্বাস (রা.) হামযার উপর যবরযোগে ী পড়েছেন।

-এর মধ্যে मूं প্রকারের কেরাত রয়েছে। यथा-

১. জমহর ক্রীগণ হামযাহ ব্যতীত كُلِتْكُمْ পড়েছেন।

সন্মানী ও মর্যাদার অধিকারী হবে।

২. আৰু আমর ও আৰু হাতিম প্রমুখ ক্বারীগণ হামযা সহ بَاْنِتُكُمْ পড়েছেন।

## প্রাসঙ্গিক আলোচনা

بُنَيْهُا النَّاسُ إِنَّا -शात नुगृन : आल्लाइत वाली : ﴿ قَوْلُهُ بِأَيْهُا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْتَاكُمْ ...... مِّنْ ذُكُو النخ - अशाहत वाली - خُلُفْنَاكُمُ الخَاصُ إِنَّا -शात नुगृत्वत वालात अकाधिक वर्गना तासरह । निद्ध का केंद्रियं कहा सता

- ১ আবু দাউদ (র.) ইমাম যুহরী (র.) হতে বর্ণনা করেছেন যে, অত্র আয়াতখানা আবুল হিন্দ-এর শানে নাজিল হয়েছে।
  নবী করীম ক্রি বনু বায়াজাহকে বলেছেন যে, তোমরা আবুল হিন্দের সাথে তোমাদের একটি কন্যাকে বিবাহ করিয়ে
  দাও। তারা বলল, আমরা আমাদের কন্যাকে কিতাবে একজন দাসের সাথে বিবাহ দিতে পারি? তখন অত্র আয়াতখানা
  নাজিল হয়।
- ২. ইবনে আব্বাস (রা.) হতে বর্ণিত আছে, তিনি বলেছেন, মন্ধা বিজয়ের পর নবী করীম হ্রেক্স হযরত বিলাল (রা.)-কে বায়তুল্পাহর ছাদে উঠে আজান দিতে বললেন। ইতাব ইবনে আসীদ বলল, আল্লাহর হুকরিয়া যে, আজকের এ দৃশ্য দেখার পূর্বেই আল্লাহ তা'আলা আমার পিতাকে তুলে নিয়েছেন। অর্থাৎ মৃত্যুদান করেছেন। হারিছ ইবনে হিশাম মন্তব্য করল যে, মৃহাখদ হ্রেক্স বুঝি আজান দেওয়ার জনা এ কালো কাকটি ব্যতীত অন্য কাউকে পেলেন না। তথন অত্র আয়াতখানা নাজিল হয়। কামালাইন।

হাত বর্ণনা করেছেন যে, বনু আসাদের কতিপয় লোক নবী করীম — এর নিকট সদ্কার মাল প্রার্থনা করল এবং তারা বুঝাতে চাইল যে, তারা ঈমান এনে রাস্ল — এর প্রতি ইহুসান করেছে। তথন তাদের শানে অত্র আয়াতখানা নাজিল হয়।

এর প্রতি ইহুসান করেছে। তথন তাদের শানে অত্র আয়াতখানা নাজিল হয়।

ইরশাদ হচ্ছে— হে মানবমওলী! আমি তোমাদেরকে একজন নারী তথা হাওয়া (আ.) হতে সৃষ্টি করেছি। অতঃপর তোমাদের শারশারিক পরিচয়ের সৃবিধার্থে তোমাদেরকে বিভিন্ন জাতি ও গোত্রে বিভক্ত করেছি। তোমাদের মধ্যকার সর্বাধিক খোনাভীক বাছিই আল্লাহর নিকট অধিক মর্যাদারান। তোমাদের ভিতর বাহির সর্বিকত্বই আল্লাহ তা আলার ভালভাবে জানা আছে। অহছারের কারণে অধিকাংশ ক্ষেত্রে গিবত পরশার দোযারোপ ও তিরস্কারের সৃষ্টি হয়ে থাকে। এর দর্শনই মানুষ নিজেকে সন্থানী এবং অন্যক্তে হয়ে প্রতিপন্ন করে থাকে। প্রকৃতপক্ষে মানুষের বড়-ছোট, মর্যাদাবান ও হীন হওয়া বংশলতা ও অভিজাতোর উপর নিক্রলীল নয়: বরং যে ব্যক্তি যত বেশি ভদ্র ও খোদাভীক হবে সে আল্লাহ পাকের নিকট তত বেশি

বংশের হাকীকত এই যে, সমস্ত মানুষ একজন নর ও একজন নারী তথা আদম ও হাওয়া (আ.) হতে সৃষ্টি হয়েছে। শেখ, সাইয়েদ, মোগল, পাঠান, সিন্দিকী, ফারুকী, ওসমানী, আনসারী ইত্যাদি সকলের বংশধারাই এক মাতা-পিতা পর্যন্ত গিয়ে শেষ হয়। এ সকল বংশলতা ও ভ্রাতৃত্ব আল্লাহ তা আলা ওধু পরিচিতির জন্য নির্ধারণ করেছেন।

অবশ্য আল্লাহ তা আলা কাউকে যদি কোনো উচ্চ বংশে পয়দা করে থাকেন, তাহলে এটা তার জন্য একটি খোদাপ্রদন্ত সৌভাগ্য ও নিয়ামত। যেমন জন্মগতভাবে কারো আওয়াজ শ্রুতিমধুর এবং চেহারা মূদর্শন হয়ে থাকে, যা অবশাই তার একটি ভালো দিক। কিছু এটা তার জন্য অহজারের বিষয় হতে পারে না। একে মর্যাদা ও গৌরবের মাপকাঠি হিসেবে গণ্য করা যাবে না। একে মর্যাদা ও গৌরবের মাপকাঠি হিসেবে গণ্য করা যাবে না। এর কারণে অন্যদেরকে হেয় প্রতিপন্ন করা যাবে না। হাঁা, এটার শুকরিয়া আদায় করতে হবে। আল্লাহ তা আলা তাকে বিনা চেষ্টা ও পরিশ্রমে বংশীয় মর্যাদা দান করেছেন। আর অহজার পরিহার করাও শুকরিয়ারই দাবি। আল্লাহ তা আলার এ নিয়ামতকে বদ অভ্যাস ও দুক্তর্মের দ্বারা কলুষিত করা যাবে না।

মোটকথা, মর্যাদা, সম্মান ও ফজিলতের প্রকৃত মানদণ্ড বংশ নয়, এর মাপকাঠি হলো তাক্ওয়া (ঝোদাভীতি) ও সংকর্ম। প্রথমটি বিনা পরিপ্রমে প্রাপ্ত খোদাপ্রদন্ত এবং শেষোকটি পরিশ্রমের মাধ্যমে উপার্জনযোগ্য।

আর তাকওয়ার সম্পর্ক হলো: অন্তরের সাথে। আল্লাহই ভালো জানেন যে, যে ব্যক্তি বাহ্যত মুম্বাকী বলে মনে হয় বান্তবিক পক্ষে সে কেমনঃ আর ভবিষ্যতেই বা তার কি পরিণতি হবে?

বংশগত পার্থক্য পারম্পরিক পরিচয়ের জন্য হয়ে থাকে। আর উক্ত পরিচয়ের পিছনে বিভিন্ন কারণ বিদ্যমান। যেমন-

- একই নামের দু' ব্যক্তি হলে বংশের মাধ্যমে তাদের মধ্যে পার্থক্য নির্ধারণ করা যেতে পারে।
- \* দূরবর্তী ও নিকটবর্তী আত্মীয়দের পরিচয় পাওয়া যায় । উক্ত আত্মীয়তার নিরিখে তাদের শরয়ী অধিকার দেওয়া যায় ।
- \* এর দ্বারা আসাবাদের নিকট হওয়া المُخْجُوْبِ و خَاجِبُ मृत হওয়া অবগত হয়েও নির্ধারণ করা যায়।
- স্বীয় বংশের পরিচয় পাওয়ার পর অন্য বংশের দিকে নিজেকে সম্পর্কিত করবে না।

মোটকথা, ভাষা ও রংয়ের বিভিন্নতা, স্বভাব ও চরিত্রের ব্যবধান, শক্তি-সামর্থ্য ও জ্ঞানের পার্থক্য পরম্পর সংঘর্ষ ও সংঘাতের জন্য নয়; বরং এটা পারম্পরিক সহযোগিতার মাধ্যমে চূড়ান্ত সফলতা ও উন্নতির সোপানে পৌছার জন্য নির্ধারণ করা হয়েছে। প্রকৃতপক্ষে আল্লাহ তা'আলার নিকট রং, জাতীয়তা, ভাষা, মাতৃভূমি এবং এ জাতীয় সকল ঐতিহ্যের কোনো মূল্য নেই। সেখানে গুধুমাত্র একটি বিষয়ের মূল্য রয়েছে– মাত্র একটি কারণেই তাকে সম্মান দেওয়া হবে। তা হলো তাকওয়া বা খোদাভীতি। যে যত বেশি খোদাভীরু হবে, আল্লাহর দরবারে সে তত বেশি সম্মান ও মর্যাদার অধিকারী হবে।

অত্র আয়াত হতে তিনটি মূলনীতি সাব্যন্ত হয় : আলোচ্য আয়াত – النَّاسُ رِنَّا خَلَقَتْكُمُ الخ خَلَقَتْكُمُ الخ পাওয়া যায়। নিমে সেগুলো উল্লেখ করা হলো–

- ১. সকল মানুষের মূল উৎস এক ও অভিন । একজন পুরুষ ও একজন নারী তথা আদম (আ.) ও হাওয়া (আ.) হতে সমগ্র মানবজাতির উৎপত্তি হয়েছে। বর্তমান বিশ্বে যত মানুষ রয়েছে তাদের আদি পিতা ও আদি মাতা এক। মূলত মানুষে মানুষে কোনো পার্থক্য নেই। সকল মানুষের সৃষ্টিকর্তা এক আল্লাহ। কাজেই আল্লাহপ্রদন্ত জীবন বিধানই সকলকে অনুসরণ করা উচিত।
- ২. মূল উৎসের দিক দিয়ে এক ও অভিনু হওয়া সত্ত্বেও আল্লাহ তা'আলা প্রয়োজনের তাগিদেই তাদেরকে বিভিনু জাতি ও গোতে বিভক করে দিয়েছেন। ভাষা, বর্ণ ও আকৃতি-প্রকৃতির দিক দিয়ে তাদের মধ্যে এ জন্য পার্থক্য করে দেওয়া হয়েছে য়াতে তারা পরস্পরে পরিচিত হতে পারে। এ জন্য তাদের মধ্যে পার্থক্য করা হয়দি য়ে, এটাকে কেন্দ্র করে তারা পরস্পর ঝগড়ায় লিপ্ত হবে এবং রক্তপাত করবে প্রেণি সংগ্রামে মেতে উঠবে। পারস্পরিক পার্থক্য তাদের উনুতি ও অপ্রগতির পথে বাধা হওয়ার জন্য তা করা হয়দি; বরং উনুতি ও অপ্রগতির সহায়ক হিসেবেই তা করা হয়েছে।
- ৩. তাকওয়া ও নৈতিক চরিত্রই হবে উত্তম ও অধমের মাপকাঠি ও মানদও। ভাষা, বর্ণ, বংশগত কৌলিনা, দেশ, আকৃতি ইত্যাদি শ্রেষ্ঠত্বের মাপকাঠি হতে পারে না। কেবল বিশেষ কোনো বংশের, বর্ণের ও দেশের বলেই কেউই বিশেষ মর্যাদার দাবি করতে পারে না। এগুলো নিছক খোদাপ্রদত্ত; এতে মানুষের কোনো দখল বা কৃতিত্ব নেই। একমাত্র তাকওয়া ও নৈতিক চরিত্রের ভিত্তিতেই শ্রেষ্ঠত্বের দাবি করা যেতে পারে। যে যত বেশি খোদাতীক হবে আল্লাহ তা আলার নিকট তার মর্যাদা তত বেশি হবে। ইসলামের দৃষ্টিতে শ্রেষ্ঠত্বের মাপকাঠি এটাই।

জৱ জায়াত্তরে বাহাত বৈপরীত্ব মনে হয়- কিডাবে এতদুভয়ের মধ্যে সমন্বয় করা যেতে পারে? : প্রথমোক আয়াতে আরাহ তা'আলা ঈমানদারদেরকে লক্ষ্য করে ইরশাদ করেছেন- (হে ঈমানদারগণ!) যে ব্যক্তি তোমাদের নিকট ইসলামকে প্রকাশ করে তাকে বল না যে, তুমি ঈমানদার নও।

এর কারণ হচ্ছে- ঈমান হলো অন্তরের ব্যাপার। কারো অন্তরের কথা মানুষের জানা থাকার কথা নয়। সূতরাং বাহ্যিকভাবে 
ইসলাম প্রকাশ করার পর তাকে ঈমানদারই ধরে নিতে হবে-মুনাফিক বলা যাবে না। বাকি তার অন্তরে কি রয়েছে তা 
আল্লাহই ভালো জানেন। সে অনুযায়ী ফয়সালা করার দায়িত্ব আল্লাহ তা'আলার। সূতরাং সে ব্যাপারে মাথা ঘামানোর 
প্রয়োজন মানুষের নেই। এ জন্যই বলে দেওয়া হয়েছে যে, যারা তোমাদের নিকট ইসলাম প্রকাশ করে- বাহ্যিক আনুগত্য 
জাহির করে, তাদের ঈমানের দাবিকে প্রত্যাখ্যান করো না।

আর অত্র আয়াতে বলা হয়েছে- [হে হারীব!] কতিপয় বেদুঈন লোক দাবি করে থাকে যে, তারা ঈমান এনেছে। আপনি তাদেরকে বলুন যে, তোমরা তো ঈমান গ্রহণ করনি; বরং তোমরা এতটুকু দাবি করতে পার যে, তোমরা ইসলাম গ্রহণ করেছ অর্থাং বাহ্যিক আনুগত্য প্রকাশ করেছ।

এর কারণ হচ্ছে– আল্লাহ তা'আলা তাদের অন্তরের খবর জানেন। সূতরাং তাদের অন্তরে যে, ঈমান নেই, তারা যে ওধু বাহ্যিক আনুগত্য প্রকাশ করেছে– আল্লাহ তা'আলার তা জানা থাকার কারণে তিনি নবী করীম 🚃 -কে তা জানিয়ে দিয়েছেন। আর এ জনাই নবী করীম 🎫 তাদেরকে লক্ষ্য করে অনুরূপ মন্তব্য করা জায়েজ হয়েছে।

মোটকথা, প্রথমোক্ত আয়াতে যেহেতু মানুষের তা জানা নেই সেহেতু তাদেরকে নিষেধ করা হয়েছে। আর শেষোক আয়াতে হেহেতু আল্লাহ তা আলার জানা রয়েছে সেহেতু তিনি নবী করীম = -কে তা জানিয়ে দেওয়ার জন্য নির্দেশ প্রদান করেছেন। কাজেই প্রমাণিত হলো যে, আয়াতছয়ের মধ্যে কোনোরূপ বিরোধিতা নেই।

আহলে সুন্নাত ওয়াল জামাতের মতে ঈমান ও ইসলাম এক ও অভিন্ন। কিন্তু অত্র আয়াত ধারা প্রতীয়মান হয় বে, এদু'টি ভিন্ন ভিন্ন বস্তু। সুতরাং এর সমাধান কি? إِسَانُ : وإِسَانُ - এর মধ্যকার সম্পর্ক নির্ণয়ে আলেমণণ বিস্তারিত আলোচনার অবতারণা করেছেন। আমরা এর বিশদ আলোচনায় না গিয়ে সারকথা পেশ করবার চেষ্টা করব।

অৱ আন্নাতে যেহেজু اَيْكُرُ وَ اِيْكُرُ وَ اِعْكَارُ ছারা আন্তান্তরীণ আনুগতা ও يُنْكُرُ وَ اِيْكُرُ وَ اِلْكُرُ وَ الْكَارِ الْكَارِ وَ الْكَارِ وَالْكِرِ وَ الْكَارِ وَالْكِلِي وَ الْكَارِ وَالْكِلِي وَ الْكَارِ وَالْكِلِي وَ الْكِلِي

এর বহুবচন। এর অর্থ এক মূল থেকে উদ্ধৃত বিরাট দল, যার মধ্যে বিভিন্ন গোত্র ও পরিবার থাকে। বড় পরিবার এবং ভার বিভিন্ন অংশের জন্যও আলাদা আলাদা নাম আছে। সর্ববৃহৎ অংশকে এবং ক্ষুত্রতম অংশ অনুভ্রাত বলা হয়। আবু রওয়াফ বলেন, অনারত জাতিসমূহের বংশ পরিচয় সংরক্ষিত নেই। তাদেরকে عَنَائِلُ বলা হয় এবং আরব জাতিসমূহের বংশ পরিচয় সংরক্ষিত আছে তাদেরকে المَنْائُلُ वला হয় এবং আরব জাতিসমূহের বংশ পরিচয় সংরক্ষিত আছে তাদেরকে المَنْائُلُ वला হয়।

বংশগত, দেশগত, অথবা ভাষাগত পার্থক্যের তাৎপর্য হচ্ছে পারস্পরিক পরিচর : কুরআন পাক আলোচ্য আয়াতে ফুটিয়ে তুলেছে যে, যদিও আল্লাহ তা'আলা সব মানুষকে একই পিতা-মাতা থেকে সৃষ্টি করে ভাই ভাই করে দিয়েছেন, কিন্তু তিনিই তাদেরকে বিভিন্ন জ্বাতি ও গোত্রে বিভক্ত করে দিয়েছেন, যাতে মানুষের পরিচিতি ও শনাক্তকরণ সহজ হয়। উদাহরণত এক নামের দুই ব্যক্তি থাকলে পরিবারের পার্থক্য দ্বারা তাদের মধ্যে পার্থক্য হতে পারে। মোটকথা, বংশগত পার্থক্যকে পরিচিতির জন্য ব্যবহার কর; গর্বের জন্য নয় 

WWW.eelm.weebly.com

١٥٠. إِنَّكَ الْمُؤْمِنُونَ أَى الصَّادِقُونَ فِي إِيْمَانِهِمْ كَمَا صُرِّحَ بِهِ بَعْدُ الَّذِيْنَ أَمَنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ ثُمَّ لَمْ يَرْتَابُوا لَمْ يَشُكُّوا فِي الْإِيْسَانِ وَجُهَدُوا بِامْوَالِهِمْ وَانْفُسِهِمْ فِي سَيِسِل اللَّهِ بِجِهَادِهِم بَظْهُر صِدْقُ إيسَانِيهِمُ أُولَيْنِكَ هُمُ الصِّيفُونَ. فِي إيسَانِهِمْ لَا مَنْ قَالُوا أَمَنَّا وَلَمْ يُوجَدُ مِنْهُمْ غَيْرُ الْإِسْلَامِ.

١٦. قُلُ لَهُمْ أَتُعَكِمُونَ اللَّهَ بِدِيْنِكُمْ ط مُضَعَّفَ عِلْمِ بِمَعْنَى شَعْرٍ أَيْ أَتُشْعِرُونَهُ بِمَا أَنْتُمُ عَلَيْهِ فِي قُولِكُمْ أُمَنَّا وَاللَّهُ يَعْلَمُ مَا فِي السَّمُوٰتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ ﴿ وَاللَّهُ بِكُلِّ شَنَّ عَلِيمٌ.

.١٧ ١٩. يَمُثُونَ عَلَيْكُ أَنْ أَسْلَمُوا ط مِنْ غَيْر قِتَالِ بِخِلَانِ غَيْرِهِمْ مِمَّنُ أَسُلُمَ بَعْدَ قِتَالٍ مِنْهُمْ قُلُ لاَ تَمُنُّوا عَلَىَّ إِسْلاَمْكُمْ ج مَنْصُوبٌ بِنَنْزِعِ الْخَافِضِ الْبَاءِ وَيُقَدُّرُ تَبْلُ أَنْ فِي الْمَوْضِعَيْنِ بَالِ اللَّهُ يَمُنُّ عَلَيْكُمُ أَنْ هَذِيكُمْ لِلْإِنْمَانِ إِنْ كُنْتُمْ صدِبِينَ . فِي قَوْلِكُمْ أَمَنًا .

١٨. إِنَّ اللُّهُ يَعْلُمُ غَيْبُ السَّمُوٰتِ وَالْأَرْضِ ط أَى مَا غَابَ فِيهِمَا وَاللَّهُ بَصِيرٌ إبمَا تَعْمَلُونَ بِالْبَاءِ وَالتَّاءِ لاَ يَخْفَى عَلَيْهِ شَيْ مِنْهُ.

১৫. তারাই তথু ঈমানদার - স্বীয় ঈমানের দাবিতে সতাবাদী। যেমন- পরে স্পষ্টভাবে উল্লেখ করা হয়েছে- যারা আল্লাহ ও তদীয় রাসলের প্রতি ঈমান এনেছে। অতঃপর সংশয় পোষণ করেনি ঈমানের ব্যাপারে সন্দিহান হয়ে পডেনি এবং আল্লাহর পথে স্বীয় জান-মাল দ্বারা জিহাদ করেছে জিহাদের মাধামেই তাদের ঈমানের সূত্যতা প্রকাশ পায়: তারাই হলো সত্যবাদী তাদের ঈমানের ব্যাপারে: তারা নয় যারা মথে বলে আমরা ঈমান এনেছি: অথচ তাদের হতে ইসলাম তথা বাহািক আনগতা ব্যতীত আর কিছুই পাওয়া যায় না।

১৬. আপনি বলুন, তাদেরকে তোমরা কি তোমাদের দীনের ব্যাপারে আল্লাহ তা'আলাকে অবগত করাঙ্কং نَعُ अर्था९ مُضَعَّفُ अपीर عِلْم पर्था९ تُعَلِّمُونَ অর্থাৎ তোমরা 🕌 আমরা ঈমান এনেছি৷ বলে তোমাদের [বর্তমান] অবস্তা সম্পর্কে কি আলাহ তা'আলাকে অবহিত করাতে চাচ্ছঃ অথচ আকাশমওল এবং ভূমওলে যা কিছু সবই আলুহে তা'আলা অবগত রয়েছেন। আর আল্লাহ তা'আলা তো প্রতিটি বস্তুর ব্যাপারেই সম্পূর্ণ জ্ঞাত রয়েছেন।

তারা ইসলাম কবুল করে নিয়েছে। যুদ্ধ ব্যতীত পক্ষান্তরে তাদের মধ্য হতে অন্যান্যরা যুদ্ধের পর ইসলাম গ্রহণ করেছে: আপনি তাদেরকে বলে দিন তোমরা ইস্লাম গ্রহণের অন্গ্রহ আমার উপর রেখ ना। مَنْصُوبُ بِنَزُعِ الْخَافِيضِ শব্দটি مَنْصُوبُ بِنَزُعِ الْخَافِيضِ অর্থাৎ যেরদাতা আর্মিল ১৫ -কৈ হযফ করত তদস্থলে যবর দেওয়া হয়েছে। উভয় স্থলে 👸 -এর পূর্বে 🕻 -কে উহা গণা করা হবে। বরং আল্লাই ত:'আলা তোমাদের উপর অন্থহ করেছেন তোমাদেরকে জুমানের প্রতি পথ প্রদর্শন করে। যদি তোমরা সভাবাদী হয়ে থাক তোমাদের বক্তব্য 📖 আমরা ঈমান এনেছি। -এর ব্যাপারে।

১৮. আল্লাহ তা'আলা আকাশমণ্ডল ও ভূমণ্ডলের অদৃশ্য বিষয়াদি জানেন অর্থাৎ এতদুভারের মধ্যে যা অদৃশ্য রয়েছে ৷ আল্লাহ তোমাদের কাজকর্ম ভালোভাবেই প্রতাক্ষ করেন। پعیلون শনটি . এ . র উভয়ের সাথে হতে পারে। অর্থাৎ তোমাদের কাজকর্মের কিছই আলাহর নিকট গোপন নয়:

# তাহকীক ও তারকীব

ক্রিটার ক্রিটার ক্রিটার ক্রিটার আয়াতাংশে ক্রিটার করের হওয়ার তাংপর্ব হলো, ইমানদার লোকেরা যখন ইমান এনেছে তথন তো তাদের অন্তরে কোনো প্রকার সন্দেহ ছিলই না, তবিষ্যতেও তাদের অন্তরে সন্দেহের অবকাশ থাকবে না। তাদের ইমান গ্রহণের সময় এবং তবিষ্যতেও কোনোরূপ সন্দেহ না থাকার প্রতি ক্রিটার দিনের ছারা ইন্ধিত করা হয়েছে। আয়াতাংশে ক্রিটার নির্বাধিক করা ইর্মিত করা হয়েছে। আয়াতাংশে ক্রিটার নির্বাধিক করা ইর্মিত করা হয়েছে।

আয়াতাংশে الله -এর দারা কিসের প্রতি ইঙ্গিড করা হয়েছে? : আলুহের বাণী - وَأَمْ لَمْ يَرْضِلُوا الله -এর দার এ দিকে ইঙ্গিড করা হয়েছে যে, তারা ঈমান গ্রহণের সময় তাদের মধ্যে তো কোনোরূপ সন্দেহ ও সংশয় থাকেইনি এমন কি পরেও কোনোরূপ সন্দেহ দেখা দেয় না। তাদের ঈমান সর্বদহি সংশয় ও সন্দেহমুক্ত থাকে।

जाहारत राती - المُكَرُّنُ وَ اللهُ ' अनि : आहारत राती - المُكَرُّنُ ( अत सर्था निन्नी ) مُعَلِّمُونَ (अत सर्था नय: वतर अवश्वि कता । व जना ) - वत नाशाया مُعَمَّرُهُ مُعَالِّمُ कता शराया के के के के के के के के के -वत जाही नवत अवश्वि कता । व जना है - वत नाशाया مُعَمَّرُهُ بَدُو مُعَالِّمُ कता शराया و مُعَمَّرُهُ بَدُو مُعَالِّمُ कता शराया المُعَالِمُ عَلَيْهُ وَمُعَالِّمُ مُعَالِمُ مُعَالِّمُ وَمُعَالِمُ اللهُ عَلَيْهُ وَمُعَالِمُ اللهُ عَلَيْهُ وَمُعَالِمُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ وَمُعَالِمُ وَمُعَالِمُ اللهُ عَلَيْهُ وَمُعَالِمُ اللهُ عَلَيْهُ وَمُعَالِمُ وَمُعَلِمُ وَمُعَالِمُ وَمُعَلِمُ وَمُعِلِمُ وَمُعَلِمُ وَمُعَلِمُ وَمُعَلِمُ وَمُعَلِمُ وَمُعِلِمُ وَمُعَلِمُ وَمُعَلِمُ وَمُعِلِمُ وَمُعْلِمُ وَمُعِلِمُ والْمُعُلِمُ وَمُعِلِمُ وَمُعِلِمُ وَمُعِلِمُ وَمُعِلِمُ وَمُعِل المُعْلِمُ مُعِلِمُ مُعِلِمُ مُعِلِمُ وَمُعِلِمُ وَمُعُلِمُ وَمُعِلِمُ وَمُعِلِمُ وَمُعِلِمُ وَمُعِلِمُ وَمُعُ

- ১. জমহর কারীগণ (র.) نَعُلُمُونَ পড়েছেন।
- ২, ইবনে কাছীর (র ) ی -এর সাথে پُعَلُوسُونُ পড়েছেন।

إِسْلَامَكُمْ مَنْصُوبٌ بِنَوْعِ النَّعَانِيضِ अल्लाहर वानी- "لَا تُمُثُّوا عَلَى إِسْلَامَكُمْ" - अप्रिक्टि : बेर्चे إِسْلَامُكُمُّ عَنْمُوبُ بِنَوْعِ النَّعَانِيضِ अर्थार । अर्थार भूत हिन باللَّهِ بَاللَّهُ السَّلَامُكُمُّ عَنْدَ اللهِ इत्राप्त कातरक स्थक कति रारतित द्वल यतत राउदा हिन्स्पार्तित अविकासक्ष : مَنْصُوبٌ بِنَوْمِ النَّعَانِينِ अतिकासक्ष : مَنْصُوبٌ بِنَوْمِ النَّعَانِينِ अतिकासक्ष : مُنْصُوبٌ بِنَوْمِ النَّعَانِينِ अतिकासक्ष : اللهِ اللهُ الل

-এর মধ্যে मृष्টि কেরাত রয়েছে। यथा - أَنْ مَدَاكُمُ अाल्लाह्त वानी - فَــُوكُمُ أَنْ هَــُداكُمُ

- ১. জমহর কারীগণ اَنْ عَدَاكُمْ -এর হামযার উপর যবরযোগে পড়েছেন।
- ২. কারী আসিম (র.) (র্ন্ন -এর) হামযার নিচে যেরযোগে পড়েছেন।

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

. अत भात्न तुग्लत वाशास्त - مَعَنَوْنَ عَلَيْكَ أَنْ أَسَلَمُوا الخ : भात्न तुग्लत वाशास्त - فَوَلُهُ يَكُنُونَ عَلَيْكَ أَنْ أَسَلَمُوا الخ मृष्टि वर्गना शावश्चा यात्र । नितर कात्नत केत्वय कता कर्ता-

- ১. হয়রত ইবনে আব্বাস (রা) হতে বর্ণিত আছে যে, বনু আসাদের কতিপয় লোক নবী করীম ==== -এর দরবারে উপস্থিত হয়ে আরজ করল- হে আল্লাইর রাসূল! আমরা কোনো রূপ যুদ্ধ-বিগ্রহ ছাড়াই ইসলাম কবুল করেছি। আমরা আপনার পক্ষ হয়ে আরবদের বিরুদ্ধে যুদ্ধ করেছি। আপনার বিরুদ্ধে কথানা অল্প হাতে তুলে নেইনি। নবী করীম ===== মন্তব্য করলেন, তাদের বোধশক্তি কম। শয়তান তাদের মুখ দিয়ে কথা বলছে। তখন অত্র আয়াতখানা
- ২. মুহাখদ ইবনে কা আব আল-কুরাজী (র.) হতে বর্ণিত আছে, তিনি বলেছেন- নবম হিজরিতে বন্ আসাদের দশ জন লোক নবী করীম —— এর দরবারে উপস্থিত হলো। নবী করীম —— তথন সাহাবীগণসহ মসজিদে নববীতে ছিলেন। তারা আরজ করল- ইয়া রাসৃলালাহ! আমরা সাক্ষ্য দিছি যে, আল্লাহ ছাড়া কোনো মা'বুদ নেই। তিনি এক-অন্ধিতীয়, তাঁর কোনো শরিক নেই। যে আল্লাহর রাস্ল! আমরা আপনার নিকট সদিছায় এসেছি। আমানের নিকট কোনো দাওয়াতী দল পাঠানো হয়নি। তাছাড়া আমাদের পিছনে যারা রয়েছে তাদের হতেও আমরা নিরাপদ। তথন আল্লাহ তা'আলা অয়

আয়াতখানা নাজিল করেন।

নাজিল হয়। –[ইব্নে কাছীর]

এর উপর তার অনুমহ নয়; ববং এটা তার উপর আল্লাহ তা আলারই একটি বিরাট অনুমহ, তার আলোচনা লানিয়ে দেওয়া ইরলাদ হল্ছে। সুতরাং ইরলাদ হল্ছে— হে হাবীব! তারা ইসলাম কবুল করেছে বলে আপনার প্রতি অনুমহ প্রকাশ করতে চাল্ছে। কেননা, অন্যান্যদের নায় যুদ্ধে পরাজিত হয়ে তারা ইসলাম কবুল করেছে। আপনি তাদেরকে বলে দিন যে, তোমরা আমার প্রতি অনুমহ প্রকাশ করেছে হয়ে তারা ইসলাম কবুল করেনি। আপনি তাদেরকে বলে দিন যে, তোমরা আমার প্রতি অনুমহ দেখিও না- এ জন্য যে, তোমরা ইসলাম গ্রহণ করেছ, বরং তোমরা যদি সত্যিকার ইমানদার হয়ে থাক তাহলে বৃথতে হবে যে, ইমানের প্রতি হিদায়েত দান করত আল্লাহ তা আলা তোমাদের প্রতি অনুমহ করেছেন।

ইসলাম করুল করা ইসলামের প্রতি জনুগ্রহ নয় : কতেক বেদুঈন ও গ্রাম্যলোক এসে নবী করীম 🎫 -এর নিকট আরছ করল, দেখুন, আমরা যুদ্ধ-বিগ্রহ ব্যতীতই ইসলাম গ্রহণ করেছি। এর জবাব পরে দেওয়া হয়েছে। এতে এ সন্দেহ করা উচিত হবে না যে, তারা তো 🕮 বলেছে; 🕮 বলেনি।

এর উত্তর এই যে, তারা যদি اَلْمُنْ বলত, তাহলে সন্দেহের অবকাশ ছিল। যাহোক, তাদের ঈমানকে ইসলাম নামে আখ্যায়িত করা হয়েছে। আব তারা ছিল এর দাবিদার। এ জন্য الْمُنْدُّ এর ঘারা উদ্দেশ্য এই যে, তারা বীয় বাহিকে আনুগতাকে যাকে বকুত ইসলাম বলাই সমূচিত ছিল— ঈমান বলেছে এবং আপনার প্রতি অনুমহ প্রদর্শন করেছে। مُنَاكُرُّ এর ঘারা এ সন্দেহ করা ঠিক হবে না যে, তাদের ঈমানকে গ্রহণ করা হয়েছে। কেননা এখানে একে ধরে নিয়ে আলোচনা করা হয়েছে। যেন তাদের উজির উল্লেখ করা হয়েছে। এই ঘারা এ দিকেই ইঙ্গিত করা হয়েছে। অর্থাং যদি তোমাদের ঈমানের দাবিকে মেনেও নিয়ে হয়়, তাহলে বৃষ্ণতে হবে যে, এটা আল্লাহ তা আলার অনুমহ মার। –[বয়ানুক কুরআন, ফাওয়ায়েদে ওসমানী।

নবী করীম 🚃 ও মুসলমানদের পারস্পরিক অধিকারের সারকথা : সূরার সূচনা হয়েছিল নবী করীম 🚎 -এর আদরের আলোচনা প্রসঙ্গে। আর সম্পূর্ণ সূরাটিই যেন সেই আদরের তাফসীল বা ব্যাখ্যা। পৃথক পৃথকভাবে বিচার করলে দেখা যাবে যে, ছয়টি আদব নবী করীম 🚎 -এর ব্যাপারে বর্ণিত হয়েছে–

كَ الْعَلْمُوا أَنَّ فِينَكُمُ الخِيْ فَ فِي أَنْ جَلَّاءُ كُمْ فَاسِقُ الخِيْ ، كَوْ أَنْهُمْ صَبُرُوا . 8 كَ تَجْهُرُوا . 9 لاَ تَرْفُعُوا بِي اللهِ اللهِ عَلَيْهُمُ وَاللّهُ عَلَيْهُمُ وَاللّهُ عَلَيْهُمُ وَاللّهُ عَلَيْهُمُ وَاللّهُ عَلَيْهُمُ وَاللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُمُ وَاللّهُ عَلَيْهُمُ وَاللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُمُ وَاللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُمُ وَاللّهُ عَلَيْ

মোটকথা ঈমান ও একীন যখন অন্তরে দৃঢ়তা ও মজবুতী লাভ করে এবং শিকল গেঁড়ে বসে, তখন গিবত, অপরের দোষ খুঁজে বেড়ানো ইত্যাদি আপনি আপনিই দ্রীভূত হয়ে যায়। কোনো লোক যদি এসব অপরাধ ও নিকৃষ্ট কাজে জড়িত থাকে, ভাহনে বুঝতে হবে যে, এখনো তার ঈমান দৃঢ়তা ও পূর্ণাঙ্গ লাভ করেনি।

হাদীস শরীকে এসেছে। المُعَشَّرُ مَنْ أَمْنَ بِلْسَانِهِ كُلَّمَ يَعُضِ الْرِيْسَانُ إِلَى فَلَيْهِ لاَ تَغْتَابُوا الْمُعْلَمِينَ وَلاَ تَشَّوِّهُ الْرِيْسَانُ إِلَى فَلَيْهِ لاَ تَغْتَابُوا الْمُعْلَمِينَ مَا اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ الل

উসলাম ও ঈমানের সম্পর্ক : আলাহ তা'আলা বলেছেন - وَلَكُونُ وَلَكُونُ وَلَكُونَ وَلَوْاً السَّلَمَةُ السَّلَمَةُ ا তোমরা ঈমান আননি; বরং বল যে, আমরা অনুগত হয়েছি"।

এ আয়াত থেকে বাহাত প্রমাণিত হয়েছে যে, ঈমান ও ইসলামের মাঝে পার্থক্য আছে। কিন্তু এ আয়াতে ইসলামের আভিধানিক অর্থ বুঝানো হয়েছে- পারিভাষিক অর্থ বুঝানো হয়েছি-। এ কারণে আলোচ্য আয়াভটি এ বিষয়ের প্রমাণ হতে পারেনা যে, ইসলাম ও ঈমানের মধ্যে পারিভাষিক পার্থক্য আছে। পারিভাষিক ঈমান ও পারিভাষিক ইসলাম অর্থের দিক দিয়ে আলানা।

শরিয়তের পরিভাষায় অন্তরের বিশ্বাসকে ঈমান বলা হয়ে থাকে অর্থাৎ অন্তর ছারা আল্লাহর একত্ব ও রাস্লে কারীম 😂 এর রিসালাতকে সভা, জানা। পক্ষান্তরে বাহ্যিক কাজকর্মে আল্লাহ ও রাস্লের আনুগত্যকে ইসলাম বলা হয়। কিছু শরিয়তে অন্তরের বিশ্বাসের ততক্ষণ পর্যন্ত কোনো গুরুত্ব হয় না, যতক্ষণ এর প্রভাব অঙ্গ-প্রত্যক্তের মাধ্যমে কাজ-কর্মে প্রতিভালিত না হয়। এর সর্বনিম্ন তর হচ্ছে মুখে কালেমার বীকারোজি করা। এমনিভাবে ইসলাম বাহ্যিক কাজ-কর্মের নাম হলেও শরিয়তে এর গুরুত্ব ততক্ষণ পর্যন্ত হবে না, যতক্ষণ পর্যন্ত অন্তরে বিশ্বাস সৃষ্টি না হবে। অন্তরে বিশ্বাস না ধাকলে এটা নিফাক হবে। এভাবে ইসলাম ও ঈমান সূচনা ও শেষ প্রান্তর কিছি নিয়ে আলাদা আলাদা। ঈমান অন্তর বিশ্বাস পর্যন্ত প্রক্রিক কাজ-কর্ম পর্যন্ত প্রত্যাহ কাজ-কর্ম থেকে তরুত্ব হবে লাহিক কাজ-কর্ম থেকে তরুত্ব হবে আহারে বিশ্বাস পর্যন্ত পৌছে। কিছু মূল উদ্দেশ্যের দিক দিয়ে কানা একটি অপরটির সাথে ওতপ্রোতভাবে জড়িত। ঈমান ছাড়া ইসলাম এবং ইসলাম ছাড়া ইমান হতে পারে না। যেমন আলন ও ধুয়া। একটি অপরটির জন্য জরুরি। ইসলামি বিধানে এটা অসঙ্গব যে, একজন মুমিন হবে; কিত্তু মূলকামান হবে মুমিন হবে মুমিন হবে না।

মোটকথা, ইসলাম ও ঈমানের মধ্যে শান্দিক পার্থক্য আছে। শরিয়তের বিধানে ইসলাম ও ঈমানের মধ্যে তেমন পার্থক্য নেই: বরং একটি অপরটির জন্য জরুরি ও সম্পূরক। –[মা'আরিফুল কুরআম]

#### সূরা ক্রাফ

সুরাটির নামকরণের কারণ : এ সুরাটির প্রথম অক্ষর হলো– ن আর এর দ্বারাই এ সূরার নাম সূরা কাফ রাখা হয়েছে। এখানে و الكُوّر باشم الْجُرُّر -এর নীতির অনুসরণ করা হয়েছে। যেমনটি পবিত্র কুরআনের বিভিন্ন সূরায় করা হয়েছে। আর ن مَا مُعَلَّمُاتُ تَا اللّهُ وَاللّهُ مُعَلَّمًا وَاللّهُ وَاللّهُ مُعَلِّمًا وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ مُعَلّمًا وَاللّهُ وَال

এ সুরাটি পবিত্র নগরী মক্কায় অবতীর্ণ হয়েছে। এতে তিনটি রুক্', ৪৫টি আয়াড, ৩৯৫ টি বাক্য এবং ১৪৯০ টি অক্ষর রয়েছে। –[তানভীরুল মিকবাস মিন তাফসীরে ইবনে আব্বাস]

ইবনে মরদবিয়া এবং বায়হাকী হযরত আব্দুল্লাহ ইবনে আব্বাস (রা.)-এর কথার উদ্ধৃতি দিয়েছেন, তিনি বলেছেন, সূরা কাফ মক্কা মুয়ায্যমায় অবতীর্ণ হয়েছে। ইবনে মরদবিয়া হযরত আব্দুল্লাহ ইবনে জোবায়ের (রা.) হতেও অনুরূপ বর্ণনার উদ্ধৃতি দিয়েছেন।

সুরার আলোচ্য বিষয় : সূরা কাফে অধিকাংশ বিষয়বস্তু পরকাল, কিয়ামত, মৃতদের পুনরুজ্জীবন ও হিসাব-নিকাশ সম্পর্কে বর্ণিত হয়েছে।

সুরার ফজিলত: হযরত উমে হিশাম বিনতে হারিসা (রা.) বলেন, রাসূল ﷺ এর গৃহের সন্নিকটেই আমার গৃহ ছিল। প্রায় দূ বছর পর্যন্ত আমাদের ও রাসূল ﷺ এর রুটি পাকানোর চুল্লিও ছিল অভিন্ন, তিনি প্রতি শুক্রবার জুমার খুতবায় সূরা ক্রাফ তেলাওয়াত করতেন। এতেই সুরাটি আমার মুখস্থ হয়ে যায়। নিমুসলিম, কুরতুবী]

হযরত ওমর ইবনে খান্তার (রা.) আবৃ ওয়াকেদ লাইসী (রা.)-কে জিজ্ঞাসা করেন, রাস্ল نقي উভয় ঈদের নামাজে কোন সুরা পাঠ করতেনা তিনি বললেন وَأَنْكُرُبُوا الْمُجِيْدِ এবং كَا رَالْغُرَانِ الْمُجِيْدِ أَنْ الْمُعَانِينَ السَّاعَةُ

হযরত জাবির (রা.) হতে বর্ণিত আছে যে, রাসূল ৄ ফর্জরের নামাজে অধিকাংশ সময় সূরা কাৃফ তেলাওয়াত করতেন। সূরাটি বেশ বড়; কিন্তু এতদসত্ত্বেও নামাজ হালকা করতেন। –[কুরড়বী]

মুসলিম শরীফে সংকলিত হয়রত জাবির ইবনে সামুরা (রা.) থেকে বর্ণিত আছে যে, রাসৃলে কারীম 🚃 এ সুরাটি ফজরের নামাজের প্রথম রাকাতে তেলাওয়াত করতেন।

ইবনে মাজাহ, তিরমিয়ী ও নাসায়ী শরীফে সংকলিত হাদীসে রয়েছে যে, রাসূল 🚃 স্বাটি ঈদের নামাজেও তেলাওয়াত করতেন।

আবুল আ'লা থেকে বর্ণিত ইবনে মরদবিয়া সংকলিত হাদীসে রয়েছে যে, রাস্ল 🚃 আদেশ দিয়েছেন যে, তোমরা সূরা ক্যুফ শিক্ষা কর।

আল্লামা আলুসী (র.) লিখেছেন যে, এ সমস্ত হাদীস দ্বারা প্রমাণিত হয় যে, এ সূরার গুরুত্ব এবং বরকত অনেক বেশি।

–[রহল মা আনী খ. ২৬, পৃ. ১৭০]

এ **স্রার আমল :** বর্ণিত আছে যে গৃহে স্রা ক্বাফ পাঠ করা হয়, সে গৃহে সর্বদা আর্থিক স্বচ্ছলতা থাকে।

এ সূরার ওরু থেকে کُوْلِکُ ।نَحُرُوعُ পর্যন্ত লিপিবদ্ধ করে বৃষ্টির পানিতে ধৌত করে পান করলে দাঁতের এবং পেটের ব্যথা দূর হয়। আর যে শিশুর দাঁত উঠে না তাকে ঐ পানি পান করানো হলে সহজে দাঁত উঠে।

স্বপ্লের তা'বীর: যে ব্যক্তি স্বপ্লে দেখবে যে, সে সূরা ক্ষম তেলাওয়াত করছে, সে এমন ইলম অর্জন করবে যা মানুষের জন্য উপকারী হবে এবং সে কল্যাণকর কাজে শরিক হওয়ার তাওফীক পাবে।

স্বাটি নাজিল হওয়ার সময়: এ স্রাটি ঠিকু কখন নাজিল হয়েছিল তা কোনো নির্ভরযোগ্য বর্ণনা হতে জানা যায়নি। তবে স্রাটির বিষয়বত্ব সময়: নবুয়তের তৃতীয় বর্ব হতে শুরু করে পঞ্চম বর্ধের মধ্যে। এটা মান্ধী জীবনের দ্বিতীয় পর্যায়। স্রাটির বৈশিষ্ট্যের প্রতি নজর করলে স্পষ্টই প্রতীয়মান হয় যে, এটা নবুয়তের পঞ্চম বর্ধে নাজিল হয়েছে। তখন কাফেরদের বিরোধিতা ও শক্তেতা তীব্র আকার ধারণ করেছিল। অবশ্য প্রকাশ্য নির্যাতন তথনো শুরু হয়নি।

স্বার মূল বক্তবা : এ স্বায় বিশ্ব সৃষ্টির প্রথম অবস্থা, মৃত্যুর পর পুনর্জীবন, আল্লাহ তা'আলার মহান দরবারে দগুরমান হওয়ার বিষয়, হিসাব-নিকাশের কথা, জান্নাতের ছওয়াব এবং দোজধের আজাব সম্পর্কে ইরশাদ হয়েছে এবং পরিশেষে জান্নাতের জন্য অনুপ্রাণিত করে দোজধের প্রতি ভীতি প্রদর্শন করা হয়েছে।

এখানে আরো একটি বিষয় বিশেষভাবে উল্লেখযোগ্য যে, পবিত্র কুরআনের যে সূরাসমূহকে 'মুফাসসাল' বলা হয়, তন্মধ্যে এটি সর্বপ্রথম সূরা ৷

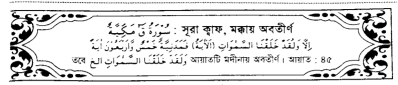
মুসলিম শরীকে সংকলিত হাদীদে রয়েছে, হযরত উল্লে হিশাম বিনতে হারিছা (রা.) বর্ণনা করেন, আমি রাস্প 🚟 এর নিকট থনে খনেই এ সূরা কণ্ঠস্থ করেছি। কেননা তিনি প্রত্যেক জ্মার বুতবার সময় এ সূরাটি পাঠ করতেন। সকল বড় বড় মজলিসে তিনি এ সূরা পাঠ করতেন। যেমন সদের দিনেও তিনি এ সূরা পাঠ করতেন, কেননা এ সূরায় সৃষ্টির প্রথম দিন থেকে নিয়ে কিয়ামত পর্যন্ত এমনকি জান্নাত ও দোজখের কথাও বর্ণিত হয়েছে।

নির্ভরযোগ্য বর্ণনা মতে নবী করীম 🚎 দুই ঈদের নামাজে এ সূরাটি প্রায় পাঠ করতেন। উম্মে হিশাম নামের এক মহিলা নবী করীম 🏥 -এর প্রতিবেশীনী ছিলেন। তিনি বলেন, জুমার খুতবাসমূহে আমি নবী করীম 🚎 -এর মুখে এ সূরাটি প্রায় তনতে পেতাম। এভাবে তনতে তনতেই এটা আমার মুখস্থ হয়ে গিয়েছিল। অন্যান্য বর্গনা হতেও প্রমাণিত হয় যে, নবী করীম 🚃 নামাজেও এ সূরাটি প্রায় পাঠ করতেন। এটা হতে সাব্যন্ত হয় যে, সূরাটি নবী করীম 🚉 -এর দৃষ্টিতে বিশেষ গুরুত্বপূর্ণ ছিল। সে জন্য তিনি বেশি বেশি পাঠের মাধ্যমে এর বিষয়বস্তু অধিক সংখ্যক লোকদের নিকট পৌছে দেওয়ার চেষ্টা করেছেন। সূরাটি গভীর দৃষ্টিতে অধ্যয়ন করলে অতি সহজেই এই গুরুত্তের কারণ অনুধাবন করা যায়। সমগ্র সূরার বিষয়বন্তু ও মূল বক্তব্য হচ্ছে পরকাল। নবী করীম 🚎 মক্কা শরীফে যখন তাঁর দীনি দাওয়াত ও আন্দোলনের সূচনা করলেন, তখন তাঁর যে কথাটা তনে ল্যেকেরা বেশি গুভিত হয়েছিল তা হলো মৃত্যুর পর মানুষের পুনরুখিত হওয়া এবং যাবভীয় কাজ-কর্মের হিসাব দেওয়া। লোকেরা বলত, এটা সম্পূর্ণ নতুন কথা। এটাকে কোনো বিবেক-বৃদ্ধি মেনে নিতে পারে না। আমাদের দেহের বিন্দু যখন বিক্ষিপ্ত ও বিশিল্প হয়ে পড়বে, তখন এ বিচ্ছিন্ন ও বিক্ষিপ্ত দেহাংশ হাজার হাজার বৎসর অতিবাহিত হওয়ার পর পুনরায় একত্র হয়ে আমাদের এ দেহাবয়ব সম্পূর্ণ নতুনভাবে অন্তিত্ব লাভ করবে এবং আমরা পুনরুজ্জীবিত হয়ে উঠে দাড়াব-এটা কি করে সম্ভবপর হতে পারে? এর জবাব স্বরূপ আল্লাহ তা'আলার পক্ষ হতে এ ভাষণটি নাজিল হয়েছে। এ সূরাতে বৃষ সংক্ষিপ্তভাবে ছোট ছোট বাক্যে একদিকে পরকালের সম্ভাব্যতা এবং এটা সংঘটিত হওয়ার প্রমাণাদি পেশ করা হয়েছে। অপরদিকে লোকদেরকে এই বলে সতর্ক করে দেওয়া হয়েছে যে, তোমরা বিশ্বিত হও, স্তম্ভিত হও বা এটাকে বিবেক-বৃদ্ধি বহির্ভত মনে কর অথবা এটাকে মিথা। মনে করে উড়িয়ে দাও, তাতে প্রকৃত সত্য কখনো পরিবর্তিত হয়ে যাবে না। প্রকৃত ও চূড়াস্ত সত্য হলো– তোমাদের দেহের একেকটি অণু মাটিতে বিক্ষিপ্ত হয়ে মিলে-মিশে একাকার হয়ে যায় বটে; কিন্তু তা কি অবস্থায় পড়ে আছে তা আল্লাহ তা আলা স্পষ্টভাবে জানেন। এ সমস্ত বিক্ষিপ্ত ও মাটির সাথে মিলে-মিশে যাওয়া অণু পুনরায় একত্র করে তোমাদের দেহাবয়বকে আবার দাঁড় করে দেওয়ার জন্য আল্লাহ তা'আলার একটু ইঙ্গিডই যথেষ্ট।

তোমবা মনে করে নিয়েছ যে, তোমাকে এখানে সম্পূর্ণ উনাক, বাধা-বন্ধনহীন ও লাগাম ছাড়া করে দেওয়া হয়েছে এবং কারো নিকট তোমাদেরকে জবাবদিহি করতে হবে না। এটা নিছক ভুল ধারণা ছাড়া আর কিছুই নয়। বস্তুত আল্লাহ নিজে সরাসরিভাবে ডোমাদের প্রতিটি কথা ও কাজ সম্পর্কে অবগত আছেন। তথু তাই নয়; তোমাদের মনে আর্বর্জনীল চিন্তা-কল্পনা সম্পর্কে পুরোপুরি অবহিত। তাঁর নিয়েজিত ফেরেশতাগণও তোমাদের প্রত্যেকর সঙ্গে ছায়ার মতো থেকে তোমাদের প্রত্যেকটি গতিবিধি রেকর্ড ও সংরক্ষণ করছেন। যখন সময় হবে তখন একটি ভাকে ঠিক তেমনিভাবে তোমরা সকলে মাথা ভুলে দাঁড়াবে, যেমন করে বৃষ্টির এক পশলা পড়তেই মাটির বুক বিদীর্ণ করে উদ্ধিদের অংকুর মাথা ভুলে দাঁড়ায়। বর্তমানে এ দুনিয়ার জীবনে তোমাদের বিবেক-বৃদ্ধির উপর যে আবরণ পড়ে আছে তা সম্পূর্ণ দৃরীভূত হবে, তোমাদের জানের আলো দিবালোকের মতোই উল্লাদিত হয়ে উঠবে এবং আরু যেই মহাসভ্যকে তোমবা মেনে নিতে পারছ না বলে অস্বীকার করছ, তখন তোমরা নিজেদের চোথেই তা প্রতাক্ষ করতে পারবে। তখন তোমরা ভাও জানতে পারবে যে, দুনিয়ায় তোমরা কিছুমান দায়িত্বীন ও শৃণাল কুকুরের নায়ে বাধামুক্ত ছিলে না। বান্তবিকই তোমরা দায়িত্বশীল ছিলে। তোমাদিরে তাম বাদ্দার বিশেষ দায়িত্ব অর্পিত ছিল। কর্মফল তালো বা মন্দ, পুরঙ্কার-শান্তি, আজার ও ছওয়ার, জান্নাত ও দোজৰ ইত্যাদিক আন্ত বোহ্ময় উল্লাপক গল্প কাছিল কাহিনী বলে মনে করছ; কিন্তু সেদিন এসব তোমাদের প্রতাক্ষ গোচরীভূত হয়ে মহাসভ্যরূপে প্রতিভাত হয়ে উঠবে। সত্যের সাহেশ ক্রতা পোষ্টানের শান্তি স্বর্জন প্রতিভাত ব্যরে উব্যোধণিম্য বলে মনে করছ; অপ্রাদিকে মহান আল্লাহকে ডয় করে সত্যের দিকে প্রত্যাবর্তনকারী লোকের তোমাদের রোধের সামনে সে জান্নাতেই প্রবেশ করবে যার কথা তনে আজ্ব তোমরা আন্তর্যানিতি হক্ষ।

মা**ন্ধী** সুরাসমূহে সাধারণত তাওহীদ, রিসালত ও আথিরাত সম্পর্কে আলোচনা করা হয়ে থাকে। এ সূরায় আখিরাত সম্পর্কেই সবিশেষ আলোচনা করা হয়েছে।

সুরাটির যোগসূত্র : পূর্বোক্ত সূরা হুজুরাতের শেষ আয়াত হলো— اَرَالُكُ مُعَيْرُ بِمَا تَعَمَّلُونَ অাল্লাহ তোমাদের কাজ-কম্প্রতাক্ষ করছেন। এর দ্বারা আমাদের জায়া বা প্রতিদানের প্রতি ইঙ্গিত করা হর্মেছিল। আর এ সূরা ক্রফ-এর সম্পূর্ণ এং । ছুড়েই রয়েছে কিয়ামত ও আমাদের প্রতিদানের সঞ্জবাতা ও বাস্তবতা সম্পর্কে আলোচনা।



# بسبم اللُّو الرَّحْمِنِ الرَّحِيْمِ পর্ম করুণাময় ও দয়াল আল্লাহর নামে তরু করছি

- الْكَرِيمُ مَا أَمَنَ كُفَّارُ مَكَّةَ بِمُحَمَّدٍ ﷺ ٢. بَلَ عَجِبُوا أَنْ جَاءَ هُمْ مُنْذِرُ مِنْهُمْ رَسُولُ مِنْ اَنْفُسِهِمْ يُنْذِرُ هُمْ يُخَوِفُهُمْ بِالنَّادِ بَعَدَ الْبَعْثِ فَقَالَ الْكُفِرُونَ هٰذَا الْإِنْذَارُ شي عَجِيب ج
- ٣. أَيُذَا بِتَحْقِبُقِ الْهَمُزُتَيْنِ وَتُسْهِيْلِ الشَّانِيَةِ وَإِدْخَالِ الَّهِ بِينَهُ مَا عَلَى الْوَجَهْيَتْنِ مِثْنَا وَكُنَّا تُرَابًا ج نَرُجُعُ ذَٰلِكَ رَجْعٌ بَعِيدٌ . فِي غَايَةِ الْبُعْدِ .
- ٤. قَدْ عَلِمْنَا مَا تَنْقُصُ الْأَرْضُ تَأْكُلُ مِنْهُمْ ع وَعِنْدَنَا كِنْبُ حَفِيدِظٌ هُوَ اللَّوحُ الْمَحْفُوظُ فِينِهِ جَمِيْعُ الْأَشْيَاءِ الْمُقَدَّرةِ .
- ه. بَلْ كَذُبُوا بِالْحَقَ بِالْقُرْإِن لَمَا جَاءَ هُمْ
   ه. بَلْ كَذُبُوا بِالْحَقَ بِالْقُرْإِن لَمَا جَاءَ هُمْ فَهُمْ فِي شَانِ النَّبِيِّ وَالْقُرَانِ فِي آمْرِ مَرِيْجٍ. مُضْطَرِب قَالُوا مَرَّةً سَاحِرٌ وَسِخْرٌ وَمَرَّةً إِ شَاعِدُ وَشَغِدُ وَمَدَّةً كَاهِنُ وَكَهَانَةً.

#### অনুবাদ :

- खुक अत्र चाता आहार कि तूआए० करस़ारून छा ن . ١ كَ نَدَ ٱللَّهُ ٱعْلَمُ بِمُرَاوِهِ بِهِ وَالْقُرَأَنِ الْمَجِبْدِج তিনিই ভালো জানেন। সম্মানিত করআন মর্যাদাপূর্ণ কিরআনী -এর শপথ। মক্কার কাফেররা হযরত মুহাম্মদ 🊃 -এর উপর ঈমান আনেনি।
  - ২. বরং তারা বিশ্বিত হয়েছে এ জন্য যে, তাদের মধ্য হতেই একজন ভয় প্রদর্শনকরী আগমন করেছেন। তাদের নিজেদের মধ্য হতেই একজন রাসুল হয়ে আগমন করেছেন যিনি তাদেরকে পুনরুখানের পর জাহান্নামে [যাওয়া]-এর ভয় প্রদর্শন করেন। সূতরাং কাফেররা বলল, তা [ভয় প্রদর্শন] আশ্চর্য বিষয়।
  - ৩. তবে কি 🔟 -এর উভয় হামযাকে বহাল রেখে. দিতীয় হামযাকে সহজ করে, এতদুভয় অবস্থায় উভয় হামযার মাঝে একটি আলিফ বৃদ্ধি করে পড়া যায়। আমরা যখন মৃত্যুবরণ করব এবং মাটিতে পরিণত হব তখন আমাদেরকে পুনরায় জীবিত করা হবে? ঐ প্রত্যাবর্তন [পুনরুখান] সুদূর ;রাহত। একেবারেই দূরবর্তী [অসম্ভব]
  - 8. আমি ভালোভাবেই অবগত আছি যা জমিন হ্রাস করে তাদের হতে যা গ্রাস করে- আর আমার নিকট রয়েছে একটি সংরক্ষিত কিতাব এটা হলো লাওহে মাহফ্য: সংঘটিতব্য সবকিছু এতে [লিপিবদ্ধ] রয়েছে।
  - কুরআনকে। যখন এটা তাদের কাছে আসল তখন তারা নবী করীম 🚐 ও কুরআনের ব্যাপারে সন্দেহে লিও হয়ে পড়ল অস্থিরচিত্ত হয়ে পড়ল। সূতরাং কখনো বলল, জাদুকর ও জাদু। আবার কখনো বলল, কবি ও কাব্য। আর কখনো বলল, জ্যোতিষী ও জ্যোতি র্বিদ্যা ।

أفكم يننظروا بعينونيهم معتبرين بعُقُولِهم حِيدُنَ أَنْكُرُوا الْبَعْثُ إِلَى السَّمَّاءِ كَائِنَةً فَوْقَهُمْ كَيْفَ بَنَيْنُهَا بِلَا عَمَدٍ وَ زَيَّنُهَا بِالْكُواكِبِ وَمَا لَهَا مِنْ فُرُوْج شُقُوقٍ تُعَيِّبُهَا . - وَالْوَرْضُ مَعْطُونٌ عَلْمَ مَوْضِع إلَى ٧ ٩. وَالْأَرْضُ مَعْطُونٌ عَلْمَ مَوْضِع إلَى السَّمَّاءِ كَيْفُ مَدَدُنْهَا وَحَوْنَاهَا عَلَى وَجْهِ الْمَاءِ وَالْقَيَنَا فِيْهَا رَوَاسِي جِبَالًا تُعْبِتُهَا وَأَنْبُنْنَا فِيهَا مِنْ كُلِّ زَوْجُ صِنْفٍ بَهِيْجٍ . يَبْهَجُ بِهِ لِحُسْنِهِ . ٨٠. تَبْصِرَةً مَفْعُولً لَهُ أَيْ فَعَلْنَا ذٰلِكَ تَبْصِبْرًا مِنَّا وَّ ذِكْرَى تَذْكِنِرًا لِكُلِّ عَبْدٍ مُّنِيبٍ . رِجَاعٍ عَلْى طَاعَتِنَا .

তারা <u>কি দেখেনি</u> তাদের চক্ষু দিয়ে বা বিবেকের দারা উপলব্ধি করে- যখন তারা পনস্কুখানকে অস্বীকার করেছে আকাশের দিকে যা রয়েছে তাদের উর্ধের। কিভাবে আমি এটাকে সৃষ্টি করেছি ছাদবিহীনভাবে এবং আমি একে সৌন্দর্যমণ্ডিত করেছি তারকারাজির দারা। আর এটার মধ্যে কোনোরূপ ছিদ্র [বুঁত] নেই এমন কোনো ফাটল নেই, যা এটাকে দোষমুক্ত করতে পারে উপর আতফ হয়েছে। কিভাবে আমি একে বিস্তৃত করেছি পানির উপর বিছিয়ে দিয়েছি আর স্থাপন কুরেছি এটার মধ্যে পর্বতরাজি- পাহাড়সমূহ যা তাকে স্থিতিশীল রেখেছে: আর আমি গজিয়ে দিয়েছি এটার মধ্যে প্রত্যেক প্রকারের শ্রেণির সতেজ উদ্ভিদ সৃন্দর ও সতেজ হওয়ার কারণে যা দেখলে মন খুশি হয়ে যায়। জ্ঞান-চক্ষ্ উন্যোচনকারী এটা 🛍 💥 হয়েছে : অর্থাৎ আমি তা এ জন্য করেছি যে, তা আমার পক্ষ হতে জ্ঞান চক্ষু খুলে দিবে এবং শিক্ষাপ্রদ নসিহত স্বরূপ। প্রত্যেক এমন বান্দার জন্য যে প্রত্যাবর্তনকারী আমার আনুগত্যের প্রতি রুজুকারী।

#### তাহকীক ও তারকীব

্র 🍎 🕳 : স্রার প্রথমে উল্লিখিত 🗓 -এর মধ্যে বিভিন্ন কেরাত রয়েছে। যথা-

- ১. জমহুর কুরীগণ ن -এর উপর সার্কিনসহ نُلُ পড়েছেন।
- ২. হাস্যন ইবনে আবী ইসহাক ও নসর ইবনে আসিম প্রমুখ কারীগণ ن -এর যেরযোগে نَانُ পড়েছেন।
- ৩. হারন ও মুহামদ ইবনে সুমাইকাহ প্রমুখ কাুরীগণ ن -এর উপর পেশযোগে نُانُ পড়েছেন। কেননা তা মাবনীর হরকত :
- ৪. ঈসা সাকাফী (র.) ن -এর উপর যবর দিয়ে ن পড়েছেন।
- اَلْقُرَانِ الْمُجِبِّدِ । कि कमम वा नंतरधंत क्रा रासहा أَوَ وَهَ अवाहित वानी وَالْقُرَانُ الْمُجِبِّدِ र्हाना ठात مُغَسَمُ بِهِ हिंग व त्यालारत जात्मभगं विजिन्न देवांतरज्व উत्तर करतरहन : निरु সেওলো উল্লেখ করা হলো-
- \* ﷺ مُكَارُكُمُ بِمُحُمَّد 😅 مُعَارُكُمُ بِمُحُمَّد عُلَيْ مُكَارُكُمُ بِمُحُمَّد عُلِيًّا وَمِوا عَلَيْهُ مُعَادِينَ مُعَارُكُمُ بَالْمُحُمِّد عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلْهِ عَلَيْهِ عَلِيهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَل
- \* الرَّغِمُ لَكُّانِكُ ﴿ আর্থাৎ পুনরুথান অবশ্যই হবে ।
- \* الله مُسْنِدُ إِلَّا অর্থাৎ নিশ্চয় আপনি ভয় প্রদর্শনকারী।
- \* كَلْفِظُ مِنْ قُولِ النَّهُ अर्था९ एा कारना मभदे जात मूर्त्थ উकातिल दाक ना कन, जात कना आमात निकटे िहत উপস্থिত একজন সংরক্ষক মওজুদ রয়েছে।

- क्षंश जापत (प्रदेह त्य कश्म अभिन क्षान कत्रत्व, जा आमात आना तत्रहरू । تَدْ عَلِمْنَا مَا تَنْقُصُ الأَرْضُ مِنْهُ
- \* এইটা অর্থাৎ অবশ্যই তোমাদেরকে পুনরুখিত করা হবে।
- कर्षां वतः जाता जा व कमा आकर्षाचिल श्राहर त्य, जातन निकछ विकान जर بَلْ عَجِيبُوا أَنْ جَاءَ هُمْ مُنْفِرُ وَسُهُمْ প্রদর্শনকারী এসেছে
- লোকদেরকে তয় দেখাবেন।
- \* يَلْ عَجِبُوْ अर्थाৎ বরং তারা আশ্চর্যান্তিত হয়েছে।
- अत मत्था विजिल्ल तकताज तरग्रह । यथा مِثْنَا : قَوْلُهُ أَشِدًا مِثْنَا
- র্ট্রা -এর উভয় হামযাকে বহাল রেখে।
- ২. الْنِيَّا -এর দ্বিতীয় হামযাকে সহজ করে ৷
- ৩. উভয় হামযাকে বহাল রেখে মাঝে একটি আলিফ বৃদ্ধি করে।
- 8. দ্বিতীয় হামযাকে সহজ করে মাঝে একটি আলিফ বৃদ্ধি করে।
- ৫. একটি হামযাকে বিলোপ করে ৷

এর অর্থ : আল্লাহর বাণী- إَنْنَا رِخْنَا الح प्लठ মুশকিদের উক্তি, যা তিনি উদ্ধৃতি দিয়েছেন মাত্র। এখানে প্রশ্নটি মৃত্যুর পর, আমি মাটিতে মিশে যাওয়ার পর এবং জমিন আমাদেরকৈ গ্রাস করে ফেলার পর আমরা পুনরায় উথিত হব না। खालाठा जांगाजारान ذُلِكَ رَجْعُ بُعِيدً -कि? : जाज्ञारत वानी - ذُلِكَ وَجْعُ بُعِيدً -वत मरधा بُشَارُ إِلَيْد هِع- ذُلِكَ العَامَ العَامَانَ العَامَ العَلَى العَامَ العَامَ العَامَ العَامَ العَامَ العَمْمُ العَامَ العَامَ العَلَى العَامَ العَامَ العَامَ العَامَ العَلَى العَلَى العَامَ العَلَى العَامَ العَلَى العَلَى العَامَ العَلَى العَل बरारह । मून देवातक दर्ला - ذلك رَجْعُ بَعْضِيدُ اللهِ بِالْبَعْثِ ذَلِكَ رَجْعُ بَعْضِيدُ अरारह । मून देवातक दर्ला بالبَعْثِ ذَلِكَ رَجْعُ بَعْضِيدُ ফিরে যাব। তাতো সুদর পরাহত মনে হয়।

এর মধ্যে দু'ि কেরাত - لَمَّا عَقُولُمُ لَمُنابُوا بِالْحَقِّ لَمَّا جَأَكُمُ مُ السَّاسَةِ आज्ञार ठा आलात वानी বয়েছে।

- ১. জমহুর কা্রীগণ 🕽 -এর উপর যবর ও 👝 -এর উপর তাশদীদসহ যবর দিয়ে 🗳 পড়েছেন।
- ২. ইমাম ইবনে শিহাব যুহরী (র.) 🕽 -এর নিচে যেরযোগে এবং ্ব-কে তাথফীফ করে 🚊 পড়েছেন।
- रायरह । এत मू हि कातव : فَوْلُهُ وَ शिर्दे के विकार वानी : وَالْاَرْضَ مَدَدُنْهَا -वत मशाहिल : فَوْلُهُ وَالْاَرْضَ ইতে পাবে। যথা-
- ك. وَمَدُوْنَا الْأَرْضَ مَدَّوْنَهَا الخ শব্দি ছিল عَلَى شَرِيْطُة التَّفْسِيْرِ শব্দি وَالْأَرْضَ دَ ك. عَمْمَ التَّفْسِيْرِ শব্দি মহন্তের উপর আভ্য হওয়ার কারণে مَنْصُرُب হয়েছে। কেননা إِلَى السَّمَاءِ अ व्याह و مُنْصُرُ بِ अं عُنْمُ وَ عَنْمُ عُنْمُ اللَّهِ عَنْمُ اللَّهِ عَنْمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَال

-थत मरदा रे 'तात्वत वाभात मू कि मरू नावारत वानी - ﴿ وَكُرَى ٥ تَبْصِرَهُ ﴿ अालारत वानी : قَوْلُهُ وَخُرُى وَ تَبْصِرَهُ

فَعَلْنَا ذَٰلِكَ تَبَصِّبُرًا مِنَّا -श्याह । मुनल वाकाि रतन مَحَلَّا مَنْصُرِب रखात कोतात وَكُولَي قَ تَبْضِرُهُ . ﴿ অর্থাৎ আমার পক্ষ হতে চক্ষু উন্মোচনকারী ও উপদেশ হওয়ার জন্য আমি আকাশ ও জমিনকে কৌশলপূর্ণ করে সৃষ্টি করেছি।

. بَصَرْنَا هُمْ تَبْشِرَةً رَذَكُونَا هُمْ وَكُرى - श्रत प्रता, वकि केरा مَنْصُوْب रक्षाव कारत مَشَدْر किरा किर هِيَ تَبْضِرَةً وَ زَكْرَى ﴿ - द्रिशहं हर्राह । युन हैर्नाहंक करि وَكُونَ مِنْ تَبْضِرَةً وَ زَكْرَى و تَبْضِرَةً ﴿ وَاللَّهِ مَا اللَّهِ اللَّهُ اللَّ مَكُلًا مُنْصُرُبُ अखाहरत वानी - كَيْفَ بِنَيْنَهَا अखाहरत वानी - كَيْفَ بِنَيْنَهَا अखाहरत वानी - قَوْلُهُ كَيْفَ بِنَيْنَهَا হয়েছে। ـناطب -কে স্বীকার করতে উদ্বন্ধ করার জন্য প্রশু করা হয়েছে।

#### প্রাসঙ্গিক আপোচনা

শানে নুষ্ণ : নবী করীম হ্রা ফ্রান্ত নেকেনে নিকট যেসৰ বিষয়াদি পেশ করেছেন তন্যথো তাওহীদের নায় পুনরুত্থানের বিষয়টিও তাদের নিকট অবিদ্বাস্থা মনে হয়েছিল। তাওহীদের কথা থনে যেমন তারা বলত যে, হাজার হাজার খোদা যখন দুনিয়াটাকে সামাল দিতে পারছে না, তখন এক খোদা কি করে তা পারহে বিষয়টিও সামাল দিতে পারছে না, তখন এক খোদা কি করে তা পারহে বিষয়টিক সামাল দিতে পারছে না, তখন এক খোদা কি করে তা পারহে বিশ্বটিক করে তা পারহে বিষয়টিক সামাল দিতে পারছে না, তখন এক খোদা কি করে তা পারহে বিশ্বটিক করে তা পারহে তা করে বিষয়টিক করে করে তা করে করে তা পারের উক্ত ভ্রান্ত খারণাকে নিরসন করার জন্ম আল্লাহ তা আলা এ আয়াতগুলো নাজিল করেন।

হয়েছে। ১. فَوَلُهُ فَيَ وَالْفُورُانِ الْمُحَمِّدِ তেওঁ আরবি বর্ণমালার একটি। কুরআনের আয়াতসমূহকে প্রধানত দৃ ভাগে বিভক্ত করা হয়েছে দু ভাগে। এক. যার অভিধানিক অর্থ জ্ঞানা আছে কিন্তু পারিভাষিক অর্থ অজ্ঞাত। দুই. যার আভিধানিক ও পারিভাষিক কোনো অর্থই জানা নেই। ই বর্ণটি পেষোক্ত প্রেণিভূক্ত। সূরার প্রথমে ব্যবহৃত ও অজ্ঞাত অর্থবোধক বর্ণগুলোকে কুনিট্ট কিন্তু ও বলা হয়।

অবশাই মুহাক্তিকগণ উল্লেখ করেছেন যে, নবী করীম 🚃 এটার অর্থ জানতেন। অন্যথায় সম্বোধন অর্থহীন হয়ে পড়বে। তবে সাধারণ ঈমানদারগণের এটার অর্থ জানার কোনো প্রয়োজন নেই; বরং তাদের জন্য এতটুকু বিশ্বাস স্থাপনই যথেষ্ট থে, এটা আল্লাহর পক্ষ হতে এসেছে।

তবে কতিপয় মুফাস্সিরে কেরাম (র.) ধারণার উপর ভিস্তি করে এর বিভিন্ন ব্যাখ্যা-বিশ্লেষণের চেষ্টা করেছেন। প্রকৃত ব্যাপার অন্তাহই ভালো জানেন।

- ্ত্র- এর ব্যাখ্যায় আ<mark>দেমগণের বিভিন্ন মভামত : "-্ত্র" -</mark>এর তাঞ্চসীরে আলেমগণ বিভিন্ন মভামত পোষণ করেছেন। নিছে। সেগুলোর বিবরণ দেওয়া হলো–
- হয়রত ইবনে আব্বাস (রা.) বলেছেন, 
  ৢ আল্লাহর নামসমূহের একটি ।
- ইবনে আব্বাস (রা.) হতে অপর এক বর্ণনায় যাহ্হাক ও ইকরিমা (র.) উল্লেখ করেছেন যে, ক্ষে ভূপৃষ্ঠ দারা পরিবেটিত
  এক বিশাল সবুজ পাহাডের নাম।
- \* শা'বী (র.) বলেছেন, ; হলো সূরার ভূমিকা।
- \* ইনতাকী (র.) বলেছেন, এর দারা مُعَرِّبُونُ [আল্লাহ তা আলার সান্নিধ্য লাভকারী বান্দাগণকে] বুঝানো হয়েছে।
- के الله عَاضٍ . تَرِيْبُ . تَادِرً क्रियाम कुत्रजूरी (त.) तत्तरहम, و वाला आञ्चार जा जालात निसार अत्री नायत প्रथमाश्म
- \* गूकाक (त.) तत्तरहन- ق এর অর্থ হনো- كَاضِيُ ٱلْأَمْرِ অর্থাৎ (य কোনো) বিষয়ের ফর্মসালাকারী ।
- \* হযরত কাতাদা (র.) বলেছেন, এটা কুরআন মাজীদের একটি নাম।
- \* হযরত ওহহাব (র.) বর্ণনা করেছেন, একবার যুলকারনাইন (আ.) ত্রমণে বের হয়ে একটি বিশাল পাহাড়ে গিয়ে পৌছলেন।
  ঐ পাহাড়ের নিচে বহু ছোট ছোট পাহাড় রয়েছে। তিনি তাকে জিল্পাসা করলেন, তুমি কোন পাহাড়! জবাব আসন, আমি
  কোহে কুফে তথা কাফ পাহাড়। তোমার আলে-পালে এরা কিঃ জবাব আসল, এই ক্ষুদ্র পাহাড়সমূহ আমার শাখা-প্রশাখা।
  এমন কোনো দেশ নেই যেখানে আমার শাখা নেই। আলাহ তা আলা যখন কোনো শহরে ভূমিকন্পের সৃষ্টি করতে ইঞ্চা
  করেন তখন আমাকে নির্দেশ দেন, আমি আমার ঐ শাখা নাড়া-চাড়া করলে ভূমিকন্পের সৃষ্টি হয়। হয়বত যুলকারনাইন
  (আ.) উক্ত পাহাড়কে বললেন, আমাকে আল্লাহ তা আলার শ্রেষ্ঠত্ব ও মহবু বলে দাও! জবাব আসল, "আমানের রব এতি
  মহান ও শ্রেষ্ঠ তার সমকক্ষ কেউ নেই।"

'আল-মাজীদ' শব্দটির দুটি অর্থ হতে পারে ৷ যথা--

- ১. উচ্চ মর্যাদাবান মহামহিমান্তিত, শ্রদ্ধেয়, মহামান্য, ইজ্জত ও সম্মানের অধিকারী 1
- ২ দানশীল, অনুগ্রহকারী, বিপুল দাতা, অশেষ কল্যাণ বিধানকারী। এটা আল-কুরআনের সিফাত হিসেবে ব্যবস্কৃত হয়েছে। এখানে এর উপরিউক্ত দু'টি অর্থই গ্রহণযোগ্য।

কুরআন এই দিকের বিবেচনায় মহান যে, দুনিয়ার কোনো গ্রন্থ তার মোকাবেলায় পেশ করা যেতে পারে না। ভাষা ও সাহিত্যিক মানের দিক দিয়েও তার অলৌকিকত্ব আশ্চর্যজনক ও নজীরবিহীন, শিক্ষা, জ্ঞান ও বিজ্ঞানের দিক দিয়ে তার মুজেযা অতুলনীয়। তা যখন নাজিল হয়েছিল তখনও মানুষ এর মতো বাণী রচনা করে পেশ করতে পারেনি এবং এর পরবর্তী সময় তথা আজ পর্যন্তও কেউ এর সমতুল্য বাণী রচনায় সক্ষম হয়নি, আর কিয়ামত পর্যন্তও হবে না। তার কোনো একটি বাণী কালের কোনো পর্যায়েই বিন্দুমাত্রও তুল প্রমাণিত হয়নি, আর না কোনো দিন হবে। বাতিল না সম্মুখ দিক হতে তাকে মোকাবিলা করতে পারে, না পিছন দিক হতে আক্রমণ করে তাকে পরান্ত করতে পারে। মানুষ এর নিকট যতবেশি হেদায়েত লাভ করতে চেষ্টা করবে এটা তাদেরকে ততবেশি হিদায়েত দান করবে। মানুষ তার যতবেশি অনুসরণ করবে এটা হতে ইহ ও পরকালীন কল্যাণ ততবেশি লাভ হবে। তার কল্যাণ ও মঙ্গলের কোনো সীমা-পরিসীমা নেই। কোনো একটি পর্যায়েও মানুষ তার প্রতি মুখাপেক্ষিতা ও তার উপর নির্ভরশীলতা হতে মুক্ত হতে পারে না। এর মঙ্গল ও ক্ল্যাণ কোথায়ও এবং কখনো নিঃশেষ হয়ে যায় না এবং যেতেও পারে না।

আল্লামা ইবনে কাছীর (র.)-ও প্রায় একই কথা বলেছেন। তিনি বলেছেন।
বিধায়ক ও মহামহিমাদ্বিত কুরআন। যার বৈশিষ্ট্য সম্পর্কে অন্যত্র ইরশাদ হয়েছে- لَا يَانِيْنَ الْبَاطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْدُ وَلَا مِنْ بَيْنِ يَدَيْدُ وَلَى مُوسَدِّ كَالْمَا مِنْ بَيْنِ يَدَيْدُ وَلَى مُوسَدِّ كَالْمَا مُنْ حَكِيْمٍ مُوسِيْدٍ বিধায়ক ও মহামহিমাদ্বিত কুরআন। যার বৈশিষ্ট্য সম্পর্কে কিন হতে আসতে পারে, আর না পিছনের দিক হতে।
মহাপ্রকেশিলী ও বহল প্রশংসিত আল্লাহর পক্ষ হতে এটা নাজিল হয়েছে। মোটকথা আল্লাহর পক্ষ হতে নাজিল হওয়ার কারণেই এটা সম্পূর্ণ নিশ্বত ও নির্ভূল হওয়ার দাবিদার হতে পেরেছে।

ত্র সম্পর্ক রপকভাবে নতুন এর সম্পর্ক সমস্যা বিজড়িত ব্যক্তিকে مَرْج সম্পর্ক সমস্যাকে নয়। مَرْج عَوْلُهُ فِي آمَوْ مَوْبِج স্থানিত নতুন প্রকৃতপক্ষে সমস্যা বিজড়িত ব্যক্তিকে مَرِيْج বলা হয়ে থাকে, সমস্যাকে নয়।

হযরত আবৃ হরায়রা (রা.)-এর মতে, ﴿ اللَّهُ শদ্দের অর্থ- বিশৃঙ্ঘলাকারী ও দৃষ্ট। হযরত কাতাদা ও যাহহাক (র.) প্রমুখ বলেছেন এর অর্থ মিশ্র ও জটিল। অর্থাৎ কাফিররা এক নীতির উপর স্থির থাকে না। তারা বিভিন্ন সময় বিভিন্ন কথা বলে ফাাসাদ ও জটিলতা সৃষ্টি করে।

जाहार जा जाला जब आग्नार कारण्यत अकात कारण्यता प्राधम : فَوْلُهُ بِلْ عَجِبُوْاً أَنْ جِنَاءَ هُمْ ....... شَيْعُ عَجِيبًا : जाहार जा जाला जब आग्नार प्रकात कारण्यता प्राधम : وَوَاللَّهُ بِلْ عَجِيبًا اللَّهُ عَجِيبًا اللَّهُ عَجِيبًا اللَّهُ عَجِيبًا اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ ا

মজার মুশরিকরা নবী করীম — এর উপর যেসব কারণে ঈমান আনয়ন করেনি। যে বিষয়সমূহকে তারা ঈমান গ্রহণ না করার অজুহাত হিসেবে পেশ করেছে তন্যাধ্যে অন্যতম হলো পুনরুখানের বিষয়টি। সূতরাং একে তারা আক্র্যজনক মনে করেছে যে, তাদের নিজেদের মধ্য হতেই একজন ব্যক্তি তয়-প্রদর্শনকরী হিসাবে তাদের নিকট আগমন করেছেন। যিনি তাদেরকে তয় দেখাক্ষেন যে, আল্লাহর প্রতি ঈমান এনে তদানুখায়ী আমল না করলে মৃত্যুর পর তাদেরকে পরকালে পুনঃ জীবিত করে জাহানুমে নিক্ষেপ করা হবে। কাজেই কাজেরা বলেই কেলল যে, এরপ তীতি প্রদর্শন তো অত্যন্ত বিষয়ের বাপার।

তুন কাৰণ : بَرْ مَا مُوْرَا وَ কামের দের ধারণা ছিল তাদেরকে সাবধানকারী তাদের মধ্য হতে একজন হতে পারে না তাদের এক বাকি তাদের কয় প্রদর্শনকারী হিসেবে রাসূল হিসেবে আবির্ভৃত হয়েছেন, তা তাদের নিকট অতান্ত বিশ্বয়ের ব্যাপার । আর যদি তাদের মধ্য হতে ইবে, তাহলেও সে বাক্তি তো মুহাখদ হতে পারেন না তাদের মধ্য হতে প্রভাব-প্রতিপরিশালী কোনো একজনের উপর এ দায়িত্ নাত্ত হলে তাও একটা কথা ছিল । কিছু তাদের দৃষ্টিতে বিশ্বয়ের ব্যাপার ছিল এই যে, এ মহান দায়িত্বের জন্য হয়রত মুহাখদ - কে নির্বাচন করা হলো কেনং সূতরাং তারা বিশ্বয়াভিতৃত হয়ে বলেছিল - দুর্দি নির্দ্দি কর্মণ মেরা ও তায়েকের। এর মধ্য হতে একজন মহান ব্যক্তির তিব্র আবৃ জাহল অথবা ওয়ারাকা ইবনে মাসউদ সাকাফীর উপর) এ কুরআন নাজিল হলো না কেনং

তাদের আকর্মান্বিত হওয়ার আরো কারণ ছিল পরকাল বিষয়ক নবী করীম 😅 -এর বক্তব্য । মৃত্যুর পর পুনরায় জীবিত হওয়া, হাশর-নশর হওয়া, জান্নাত বা জাহান্নামে যাওয়া ইত্যাদি। এগুলো তাদেরকে বিশ্বিত করত এবং তাদের নিকট অবিশ্বাস্যামনে হত্যে।

حريث عَجِيْزًا (कान অর্থে হরেছে? : আল্লাহর বাণী - بُلُ عَجِيْزًا (কান অর্থে হরেছে? : আল্লাহর বাণী - بُلُ عَجِيْزًا হরেছে। আর তাদের বিশ্বয় প্রকাশ তাদের নির্বৃদ্ধিতার দরুন করা হরেছে। অন্যথা মূলত এবং নির্বৃত বিবেকের দৃষ্টিতে অদ্বিয়ায়ে কেরাম (আ.)-এর আগমন মোটেই আশ্চর্যের বিষয় নয়; বরং তাদের আগমন না করাই বিশ্বয়ের ব্যাপার।

षात उक वाका - بَلْ عَجِينُوا أَنْ جَا َ مُمْ شَيْرُو البِهِ وَهِ عَشْرُولِ عَنْهُ اللهِ وَهِ عَلَيْهِ اللهِ عَ مَا يَعْدُولُ عَلَيْهِ وَهِ اللّهُ عَلَيْهِ وَهِ اللّهُ عَلَيْهِ وَهِ اللّهُ عَلَيْهِ وَهِ اللّهُ عَلَيْهُ مُ مُّنْذِرُ وَمُهُمُ اللّهُ وَهُولُ مُعَلِّمُ اللّهُ عَلَيْهِ وَهُمُ اللّهُ عَلَيْهُ وَهُمُ اللّهُ اللّ

कारम्बदा পুনরুথানকে অসম্ভব মনে وَعِنْدُنَا كِتَابُ كَفِيْظُ : कारम्बदा পুনরুথানকে অসম্ভব মনে করে অধীকার করত। তারা বলত যে, আমরা মত্যুবরণ করত মাটির সাথে মিশে যাওয়ার পর পুনরায় কি আমাদেরকে জীবিত করা হবে। এটাতো আমাদের নিকট সুদূর পরাহত ও অসম্ভব বলেই মনে হয়।

আলোচ্য আয়াতে আল্লাহ তা'আলা তাদের উক্ত ভ্রান্ত ধারণাকে নিরসন করত পুনরুখানের সম্ভাব্যতা ও বান্তবতার উপর প্রমাণ পোশ করেছেন। সুতরাং ইরশাদ হচ্ছে— জমিন তাদের দেহাংশের কি পরিমাণ গ্রাস করে তা আমার তালো করেই জানা রয়েছে। আর আমার নিকট একটি সংরক্ষণকারী কিতাব রয়েছে। তারা যে, পুনরুখানকে সুদূর পরাহত মনে করছে তা ঠিক নয়। কেননা সুদূর পরাহত হওয়া হয়তো যাকে পুনরুখিত করা হবে, তার হিসাবে হবে অথাবা পুনরুখানকারীর দিক বিবেচনায় হবে। প্রথমাক অবস্থায় এ জনা অসম্ভব হবে না যে, তার মধ্যে তাে জীবন ধারণের যোগতা বিদ্যানন— যা বান্তবে রয়েছে। আর শেষোক্ত দিকের বিচারেও তা অসম্ভব হতে পারে না। কেননা দেহের সমস্ত অংশের মৌলিক উপাদানের বাংপারে আল্লাহ তা'আলার জানা-গুনা রয়েছে। তাদেরকে পুনরায় একত্র করত জীবনদানের ক্ষমতাও তাঁর রয়েছে।

এর বারা কি কুঝানো হয়েছে? : আল্লাহ তা আলার বাগী – كَيْبُ وَهُمْ وَهُمْ اللّهِ وَهُمْ وَهُمْ اللّهِ وَهُمُ وَمُواكُمُ وَمُ وَهُمُ اللّهُ وَمُواكُمُ وَمُواكُمُ وَهُمُ اللّهُ وَمُواكُمُ واللّمُ وَمُواكُمُ والْمُواكُمُ وَمُواكُمُ وَمُواكُ

জায়তে মন্ত্র কর্মান ও নবী করীম করার মূল করেও করা হয়েছে। সূতরাং ইরশাদ হলেন বন্ধত করা করার স্বাধার করার মূল করেও করা হয়েছে। সূতরাং ইরশাদ হলেন বন্ধত কান্ধেররা সভাকে প্রত্যাখ্যান করেছে। যখন তা আমাদের নিকট আগমন করেছে। সূতরাং তারা দোদুলামানতা ও সংশয়ে ভূগছে। কুরআন ও নবী করীম করে নত্তর ব্যাপারে তাদের মনে সংশয় ও সন্দেহ দানা বেঁধে উঠেছে। কিন্ধান্তরীনতায় ভূগছে। কখনো তারা বলছে যে, কুরআন জাদু এবং হ্যামদ জাদুকর! কখনো বলছে, কুরআন কাবা এবং মুহামদ করি। আবার কখনো বা বলছে কুরআন জ্যোতিয় শান্ত এবং মুহামদ করি। জ্যাবার কখনো বা বলছে কুরআন জ্যাতিয় শান্ত এবং মুহামদ করি।

বকুত উপরে কুরআন মাজীদের শপথ করা হয়েছে এ কথাটি বলার জনা যে, মক্কার কাফেররা হযরত মুহাম্মন —এর নর্মত মেনে নিতে কোনো যুক্তিসঙ্গত ও বিবেক-বুদ্ধিসমত কারণে অখীকৃতি জানামনি; বরং এর তিপ্তি সম্পূর্ণ অযৌক্তিক ও বিবেক বিরোধী। কেননা, তারা এ বলে নবী করীম ——এর নর্মতকে অখীকার করেছিল যে, তাদের জাতির মধ্য হতে তাদের নিজেদের মতোই একজন লোককে আল্লাহ তা'আলা সতর্ককারী করে পাঠিয়েছেন। এতেই তারা বিষয় প্রকাশ করেছিল। অথচ আল্লাহ তা'আলা যদি তাদের কল্যাণের কথা বিবেচনা না করে তাদেরকে সাবধান ও সতর্ক করার ব্যবস্থা না করতেন অথবা, তাদেরকে সতর্ক করার জন্য কোনো অতি মানবকে পাঠাতেন, তাহলে তা-ই তাদের জন্য আচর্মের বিষয় হতে।। কাজেই নবী করীম ——কে অখীকার করার জন্য একে অজুহাত হিসেবে পেশ করা আদৌ যুকিগ্রাহ্য নয়। সুস্থ বিবেকের দাবি হলো, আল্লাহর পক্ষ হতে সাবধানকারীর আগমন হওয়া মানুষের কল্যাণের জন্য অপরিহার্য। আর উক্ত সতর্ককারী যে তাদের স্বজাতীয়, তাদের নিজ্ঞাদের মতোই একজন এটাও তাদের নিকট কম আচর্মের কথা নয়। কিন্তু সুস্থ বিবেকের দাবি হলো, উক্ত ব্যক্তি তাদেরই একজন হওয়া।

এখন প্রশ্ন থাকে যে, যাকে এ দায়িত্ব দিয়ে আল্লাহ তা'আলা পাঠিয়েছেন, সে মুহাম্মদ 🚃 -ই কিনা? আর এ ব্যাপারে ফয়সালা করার জন্য অন্য কোনো সাক্ষ্য-প্রমাণের তো প্রয়োজন পড়ে না। কুরআন মাজীদে তিনি যা উপস্থাপন করেছেন তার সত্যতা প্রমাণের জন্য এটাই সর্বদিক দিয়ে যথেষ্ট।

কাজেই প্রমাণিত হলো যে, পূর্বোক্ত আয়াতে এ কথাটি বলার জন্যই কুরআনের শপথ করা হয়েছে যে, হয়রত মুহাম্বন 🚃 সত্যই আল্লাহর রাসূল। কান্ফেররা অকারণেই কোনো প্রমাণ ছাড়াই তাঁর রিসালতের ব্যাপারে সংশয় পোষণ করছে। কুরআনের সিফাত মাজীদ' ছারা এ দিকেই ইন্ধিত করা হয়েছে।

মানুষকে আল্লাহ তা আলা যে, পুনরুথানে সক্ষম তা ইথানোর উদ্দেশ্যে তিনি আসমান ও জমিনের সৃষ্টির প্রতি তাকানোর জন্য এবং এগুলোর ব্যাপারে চিন্তা-গবেষণা করার জন্য আহবান জানিয়েছেন। সুতরাং ইরশাদ হচ্ছে–

এ লোকেরা যখন পুনরুথানকে অস্বীকার করে তখন তারা কি একবারও তাকায়নি— একবারও আকাশের দিকে তাকিয়ে তেবে দেখেনি, কিভাবে আমি তাদের উর্দ্ধে তাকে ছাদবিহীনভাবে বানিয়েছি। তারকারাজির দারা তাকে সৌন্দর্যমণ্ডিত করেছি। আর তাতে দৃষণীয় কোনো ফাটলও নেই। এত বিশাল আকাশকে ছাদ ব্যতীত কিভাবে আমি মজবুতভাবে দাঁড় করিয়ে রেখেছি। হাজারো লাখো তারকার আগমনে ঝিকিমিকিতে কি এক অপূর্ব মনোমুগ্ধকর দৃশ্যের অবতারণা হয় তথায় রাত্রি বেলায়। হাজারো-লাখো বংসর অতিক্রান্ত হওয়ার পরও না এতে ফাটল ধরেছে, না কোনো দিক ভেঙ্গে পড়েছে আর না তা বিবর্ণ হয়ে পড়েছে। তারা কি চিন্তা করে দেখেছে, তা কোন কারিগরের কাজ, কোন শিল্পীর শিল্পকর্ম?

মার কি তারা জমিনের দিকে তাকিয়ে দেখেনি? এ বিশাল ভূথওকে কিভাবে আমি পানির উপর বিছিয়ে দিয়েছি। এর উপর পর্বতরাজিকে স্থাপন করে সূদৃঢ় করে দিয়েছি। সূদৃশ্যময় রকমারি উদ্ভিদ দ্বারা এর উপরিভাগকে করে দিয়েছি সুশোভিত। রিজিকের ভাণ্ডারসমূহ আর অগণিত সম্পদরাজি তা হতে উদগীরণ করা হচ্ছে– যা কোনো দিন নিঃশেষ হবে না।

এর অর্থ : এখানে کَشْر -এর অর্থ হলো অন্তরের ঘারা চিন্তা-ভাবনা করা। অর্থাৎ অন্তঃচক্ষু ঘারা তা দেখা যে, যে মহান আল্লাহ আকাশের ন্যায় বিশাল বস্তুকে এবং জমিনের ন্যায় বিন্তুর্ণ জগতকে সৃষ্টি করেছেন, তিনি অবশ্যই পুনরুত্বানে সক্ষম।

وَنَزَّلْنَا مِنَ السَّمَاءِ مَاءً مُّبْرَكًا كَ الْبُركَةِ فَأَنَّبُتْنَا بِهِ جَنِّتٍ بِسَاتِينَ وَحَيَّ الزُّدْعُ الْعَصِيدِ . ٱلْمُعَصُود .

طَلْعُ نَصْبُدُ مُتَرَاكِبُ بِعُضُهُ فَوْقَ بَعْضٍ. رزْقًا لِلْعِبَادِ مَفْعُولًا لَهُ وَأَحْبَيْنَا بِهِ

بَلْدَةً مَيْتًا ط بَسْتَوىْ فِيْهِ الْمَذَكُرُ وَالْمُوَنَّتُ كَذٰلِكَ آي مثلًا هٰذَا الْاحْبَاء الْخُرُوْجُ مِنَ الْقُبُوْرِ فَكَيْفَ تُنْكُرُونَهُ وَالْإِسْتِفْهَامُ لِلتَّقْرِيْرِ وَالْمَعْنِي اَنَّهُمْ نَظَرُواْ وَعَلُّمُوا مَا ذُكرَ .

لِمَعْنَى قَوْمِ وَاصْحَابُ الرُّسِّ هِيَ بِنُدُرُ كَانُوا مُقَيْمِينَ عَلَيْهَا بِمَوَاشِيِّهِمْ يَعْبُدُونَ الْأَصْنَامَ وَنَبِيثُهُمْ قِيْلَ حَنْظَلَةُ بْنُ صَفْوَانَ وَقِيلَ غَيْرُهُ وَتُمُوَّدُ قَوْمُ صَالِحٍ.

وَاصْحٰبُ ٱلآبْكَةِ أَيْ ٱلغَيْظَةِ قَوْمُ شُعَبْب وَقُوْمُ تُبُّعِ ط هُوَ مَلِكٌ كَانَ بِالْيَمَنِ أَسْلَمَ وَ دَعَا قَوْمَهُ إِلَى الْإِسْلَامِ فَكَذَّبُوهُ كُلُّ مِنَ الْمَذْكُورِيْنَ كَذَّبَ الرُّسُلَ كَقُرَيْشِ فَحَقَّ وَعِيْد وَجَبَ نُزُوُّلُ الْعَذَابِ عَلَى الْجَمِينِع فَلاَ بِنَصْبُقُ صَدْرُكَ مِنْ كُفْرِ قُرَيْشِ بِكَ. অনবাদ :

. ٩ ৯. আর আমি আকাশ হতে বর্ষণ করি বরকতপূর্ণ পানি অতি বরকতময় ৷ অতঃপর উৎপন্ন করি তার দারা বাগিচাসমূহ বাগানসমূহ এবং শ্রস্য ফসল প্রিপ্রক কর্তনযোগ্য।

ा. ১٥. अवर छन्न एक तक मि करति मिर्म و النَّخْلُ بسيفْتِ طَوَالاً حَالٌ مُفَدَّرَةً لَهَا ইয়েছে। যার ছড়াগুলো ন্তরে ন্তরে সক্তিত একটির উপর একটি (স্তরে স্তরে) ধরে থাকে।

مُنْعُرُلُكُ وَ (رِزُقًا) अर्थ کَنْعُرُلُكُ وَ (رِزُقًا) अर्थ کَنْعُرُلُكُ وَ اللَّهُ اللّ হয়েছে। আর আমি জীবিত করেছি তার দারা একটি মৃত শহরকে (پَنْتُ) -এর মধ্যে স্ত্রীলিঙ্গ ও পুংলিঙ্গ সমান অর্থাৎ তা এতদুভয়ের জন্য সমভাবে ব্যবহৃত হয়ে থাকে। তেমনিভাবে অর্থাৎ এ জীবিতকরণের ন্যায় হবে বহির্ণমন কবরসমূহ হতে : সূতরাং তোমরা কিভাবে তাকে অস্বীকার করতে পারং এখানে প্রশ্নবোধক [বাক্য] 📜 🗯 [ইতিবাচক] -এর জন্য হয়েছে। এর অর্থ হবে- তারা অবশাই দেখেছে এবং জেনেছে যা উল্লেখ করা হয়েছে।

১৮ ১২, তাদের পূর্বে মিথ্যা প্রতিপন্ন করেছে নৃহ (আ.)-এর ক্তম – فَعْل এর অর্থের দিকে লক্ষ্য করে - فَوْم – কে ক্রীলিঙ্গ নেওয়া হয়েছে। এবং 'রাস'-এর অধিবাসীরা 'রাস' একটি কুপের নাম। তারা তাদের চতুষ্পদ জন্তুসহ তথায় বসবাস করত। তারা মূর্তিপূজারী ছিল। কারো কারো মতে, তাদের নবী ছিলেন হান্যালা ইবনে সাফওয়ান ৷ কেউ কেউ অন্যজনের নামোল্লেখ করেছেন। আর ছামদ জাতি হয়রত সালেহ (আ.)-এর কওম :

. وَعَادُ قَوْمُ هُوْدٍ وَفِرْعَوْنُ وَإَخْوَانُ لُوطٍ. ﴿ ١٣ . وَعَادُ قَوْمُ هُوْدٍ وَفِرْعَوْنُ وَإِخْوَانُ لُوطٍ. ফিরআউন ও লুত (আ.)-এর স**্রা**দায়।

১১ আর আইকা ওয়ালারা (১৯৮) -এর এর্থ হলো ক্রোধ। তারা হলো হযরত ওয়াইব (আ.)-এর কওম : আর 'তুব্বা' এর কওম তুবরা ইয়েমেনের একজন বাদশাহ ছিলেন। তিনি ইসলাম গ্রহণ করেছেন এবং তার কওমকে ইসলাম কবল করার জন্য আহবান জ্বানিয়েছেন i কিন্তু ক*ও*মের লোকেরা তাঁকে মিথ্যা প্রতিপন্ন করেছে তাঁর আহবান প্রত্যাখ্যান করেছে উল্লিখিত সকলেই রাসলগণকে মিথ্য প্রতিপুরু করেছে। কুরাইশদের ন্যায়। সূতরাং আমাদের ভয় সত্যে পরিণত হলো। পূর্বোক্ত সকলের উপরই আজাব নাজিল হওয়া সাব্যস্ত হয়েছে : কাজেই কুরাইশদের কৃফরির काরণে আপনি মনঃক্ষুণ্র হরেন না- সংকীর্ণ হুদয় হয়ে পড়াবেন না

ويُعَالِينَا بِالْخَلْقِ الْأُولِ طِ أَيْ لَمْ نَعْنَى بِهِ ١٥٠. أَفَعَييْنَا بِالْخَلْقِ الْأُولِ ط أَيْ لَمْ نَعْنَى بِهِ فَلاَ نَعْينِي بِالْإِعَادَةِ بَلْ هُمْ فِي لَبْسِ شَكٍّ مِنْ خَلْقِ جَدِيْدٍ . وَهُوَ الْبَعْثُ .

এতে আমি অপরাগ হইনি। সুতরাং পুনরায় 🥕 করতেও আমি অক্ষম হব না; বুরং তারা পড়ে রয়েছে সন্দেহের মধ্যে সংশয়ের মধ্যে একটি নবতর সৃষ্টির ব্যাপারে আর তা হলো পুনরুখান।

### তাহকীক ও তারকীব

र खता عَالٌ مُغَدَّرٌ राज राज اَلنَّخْل بَعْتِ अता कातारत वाणी والنَّخْل بِعِيْتِ السَّفَاتِ अवि النَّخْل بَعْت مارک مُعَدَّرٌ कातार مَعْدُر عَلَيْ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ ا বরং ক্রমান্বয়ে লম্বা হয়ে থাকে। আর اَنْتُخْل -কে এ জন্য একবচন নেওয়া হয়েছে যে, তা অত্যন্ত লম্বা এবং উপকারী। সুতরাং न्क मूजनमानगरावत जारथ जूनना कता रखि । اَلنَّعُول कामीज नतीरक

- रदार : केंद्री केंद्र करातकि कातन रूल भारत । प्रथा مَخْشُرُب रदार : مَخَلًا مَنْضُوبُ अन्नादत वानी ورُقًا

مَرْزُوفًا للْعبَاد -श्रुशात मुक्तन مَنْصُوب इंएग्राह खर्थाए حَالُ वर्षे

أَنْبِتَنْنَا إِنْبَانًا ﴾ -वत अर्थ रहा مَفْعُرُل مُطْلَق रहा إِنْبَانُ \* ﴿

انَبْتَنْنَا ...... لَرِزْقُ الْعِبَادِ -श्यार्ष्ड । अर्था९ مَغْعُولْ لَهُ ﴿ \* क्यो

या এकि छेरा अरद्गत कवाव وُحُمْلَهُ مُسْتَأْنِفَهُ वे पा अर्थित किया सरहा है ताव तारे । विषे كَذَٰلِكَ الْخُرُوجُ দেওয়ার জন্য এসেছে। অথবা এ কথা বর্ণনা করার জন্য এসছে যে, পুনরুত্থানের সময় তাদের কবর হতে বের হওয়ার ব্যাপারটি মৃত মাটি হতে জীবত্ত বস্তু সৃষ্টি করার মতোই। –[ফাতহুল কাদীর]

- अत्र गरिए पूरि किताल तरप्राष्ट् : فَوْلُكُ مَنَّالُتَا مِنَ السَّمَا ، व्यत प्राप्त : فَوْلُكُ مَنَّوْلُهُ مَنْ السَّمَا ،

ك. क्रिक्त क्रांतीक्ल نَزُلْنَا रहि تَنزُيلُ कर्था بَابُ تَفْعِيلُ अ. क्रिक्त क्रांतीक्ल الله عَنْ الله ع

২. কেউ কেউ اَنْزَلْنَا হতে اَنْزَلْنَا পড়েছের্ন।

- अालाहत नांगी بَلْدَةً مُنْتًا : आलाहत नांगी بَلْدَةً مُنْتًا : अालाहत नांगी فَوْلُهُ مُنْتًا

১. জমহুর কারগণ 📞 -এর মধ্যে সাকিন দিয়ে 🕰 পড়েছেন।

২. ক্বারী জাফর ও খালেক (র.) প্রমুখ ্র -এর উপর তাশদীদযোগে 🚅 পড়েছেন।

শব্দের দুটি কেরাত রয়েছে। যথা–

১. জমর্হর কারীগর্ণ أَنْعَيْثُ -এর প্রথম ু -এর নিচে যের ও দিতীয় ু -এর উপর সাকিনযোগে পড়েছেন।

২. ইবনে আবী ইবলা প্রথম ৫ -এর উপর তাশদীদযোগে পড়েছেন।

## প্রাসঙ্গিক আলোচনা

आज़ार ज'आला किजार वानात तिजित्कत वावह। वें وُنَـرٌ لَنَا مِنَ السَّسِمَاءِ ..... كَذُلَـكَ الْخُرُوجُ থাকেন এখানে তার একটি চিত্র তুলে ধরা হয়েছে। ইরশাদ হচ্ছে যে, আমি (আল্লাহই) তো আকাশ হতে বরকতপূর্ণ পানি নাজিল করে থাকি, আর এর দ্বারা জমিনে বাগ-বাগিচা ও ফসলের সমাহার সৃষ্টি করি। আর সৃষ্টি করি সুউচ্চ ও উন্নত খেজুর বৃক্ষরাজি যার মধ্যে থৌকায় থৌকায় ছড়ার গুচ্ছ স্তরে স্তরে সজ্জিত হয়ে থাকে। আমার বান্দাদের রিজিকের ব্যবস্থা করার জন্যই তো আমি এরূপ করি।

আমি আর এ পানি দ্বারা সঞ্জীবিত করি মৃত প্রায় শুষ্কভূমিকে। আমি মৃত্যুর পর লোকদেরকে এভাবে পুনর্জীবিত করব। এখানে আল্লাহ তা'আলা স্বীয় কুদরতের পরিচয় দিয়েছেন, পুনরুতানের পক্ষে দলিল পেশ করেছেন। দলিল পেশ করেছেন এজাবে যে, যেই আল্লাহ তা'আলা এ পৃথিবী গোলকটিকে জীবন্ত সৃষ্টিকুলের অবস্থান ও বসবাস গ্রহণের জন্য উপযুক্ত করে তৈরি করেছেন- যিনি পৃথিবীর নিম্প্রাণ মাটিকে উর্ধ্বলোকের প্রাণহীন পানির সাথে মিশিয়ে এত উচ্চ মানের ক্রমবর্ধমান জীবন সৃষ্টি করেছেন। যাকে তোমরা তোমাদের ক্ষেতখামার ও বাগ-বাগিচায় শ্যামল শোভামণ্ডিত ও চাকচিক্যময় হয়ে ভেসে উঠতে দেখতে পাও; যিনি এ উদ্ভিদকে মানুষ ও জীব-জতুর তথা সকল প্রাণীর জন্য খাদ্যের উপকরণ বানিয়ে দিয়েছেন: সে পবিত্র সন্তা সম্বন্ধে যদি ধারণা করা হয় যে, মৃত্যুর পর তিনি মানুষকে পুনরায় সৃষ্টি করতে পারবেন না, তাহলে তা নিছক নির্বৃদ্ধিতা ছাড়া আর কি হতে পারে?

তোমরা তো নিজেরাই দেখতে পাও যে, একটি বিশাল অঞ্চল সম্পূর্ণ নিজীব ও শুষ্ক অবস্থায় পড়ে থাকে। বৃষ্টির একটি গ্রেটা নিপতিত হওয়া মাত্রই তার অভান্তর হতে সহসা জীবনের ফল্পুধারা ফুটে উঠে। দীর্ঘদিন পর্যন্ত মৃতবং পড়ে থাকা দিকভূগুলো তৎক্ষণাং পুনজীবিত হয়ে উঠে এবং নানা ধরনের ভূগর্তন্ত (পাকা-মাকড় মাটির তলদেশ হতে বের হয়ে লক্ষমুস্ক শুরু করে দেয়। তা সম্পেহাটিতভাবে প্রমাণ করে যে, মৃত্যুর পর পুনরায় জীবিত করা আল্লাহর পক্ষে কিছুমাত্র কঠিন নয়। আর তা তো তো তোমবা তোমানের চোধের সামনেই দেশ্বত পাচ্ছ। এর সত্যাতাকে তোমরা কোনোমতেই অস্বীকার করতে পার না। কাজেই পুনক্ষথানকে তোমরা কিতাবে অস্বীকার করতে পার।

নূহ (আ.), ছামূদ ও অপরাপর জাতিসমূহের কথা এখানে উল্লেখ করার কারণ : আল্লাহ তা'আলা এখানে হযরত নূহ (আ.), ছামূদ ও অপরাপর কয়েকটি জাতির ইতিহাস উল্লেখ করেছেন। কিন্তু কেন তাদের কথা এখানে উল্লেখ করা হলো? মুফাস্সিরগণ (র.) তার দু'টি কারণ উল্লেখ করেছেন। যথা–

'আসহাবুর রাস' কারা? : পূর্ববর্তী জাতিসমূহ এবং তাদের আল্লাহদ্রোহিতার উল্লেখ প্রসঙ্গে কুরআনে কারীমের কয়েকটি স্থানে এর উল্লেখ করা হয়েছে। কিন্তু কোনো স্থানেই তাদের বিস্তারিত বর্ণনা প্রদান করা হয়নি। তাই তাদের ব্যাপারে মুফাস্সিরগণ বিভিন্ন মতামত পেশ করেছেন, যা নিম্নর্জণ–

- \* জালালাইন প্রণেতা জালালুদ্দীন মহন্ত্রী (র.) উল্লেখ করেছেন যে, 'রাস' ছিল একটি কৃপের নাম। তারা উক্ত কৃপের আশে-পাশে বসবাস করত। তারা ছিল প্রতিমাণুজারী। কথিত আছে যে, তাদের নবী ছিলেন হানযালা ইবনে সাক্ষও নে (আ.)।
- কারো কারো মতে তারা হয়রত ঈসা (আ.)-এর উন্মতের লোক ছিল।
- \* কেউ কেউ বলেছেন যে, তারা ছিল হযরত গুয়াইব (আ.)-এর জাতি ।
- \* কেউ কেউ বলেছেন, তারা ছিল উথদূদের অধিবাসী।
- \* কারো কারো মতে, তারা হলো হযরত সালেহ (আ.)-এর ঐ চার সহস্র অনুসারী যারা আজাব হতে নাজাত পেয়েছিল।

যাহহাক (র.) প্রমুখ তাফসীরকারের ভাষ্য অনুযায়ী তাদের কাহিনী এই যে, হযরত সালেহ (আ.)-এর সম্প্রদায়ের উপর যথন
আজাব নাজিল হয়, তথন তাদের মধ্যে থেকে চার হাজার ঈমানদার বাজি এই আজাব থেকে নিরাপদ থাকে। আজাবের পর
তারা এই স্থান তাদে করে হায়বামাউতে বসতি স্থাপন করে। হযরত সালেহ (আ.)-ও তাদের সাথে ছিলেন তারা একটি
কুপের আমেপাদের করাম করতে থাকে। অতঃপর হযরত সালেহ (আ.) মৃত্যামুখে পতিত হন। এ কারণেই এই স্থানের নাম
কুপের আমেপাদের করাম করতে থাকে। অতঃপর হযরত সালেহ (আ.) মৃত্যামুখে পতিত হন। এ কারণেই এই স্থানের নাম
কুপের আমেপাদের করতে থাকে। অতঃপর হযরত সালেহ (আ.) মৃত্যামুখে পরিত হন। এ কারণেই এই করেন তাদের
হায়বারা-মাউত অর্থাৎ মৃত্যু হাজির হলো। হয়ে যায়। তারা এখানেই থেকে যায় এবং পরবর্তীকালে তাদের
বংশাবরদের মধ্য মৃতিপূজার প্রচলন হয়। ভাবের হেদায়তের জন্য আল্লাহ তা আলা একজন পয়গাম্বর প্রেরণ করেন। তারা

ভাঁকে হত্যা করে। ফলে আজাবে পতিত হয় এবং তাদের জীবিকার প্রধান অবলম্বন কৃপুটি অকেজো হয়ে যায় ও দালান-কোঠা শুশানে পরিণত হয়। কুরআনের নিম্নাক্ত আয়াতে এ কথাই উল্লিখিত হয়েছে- مُعَطَّلَةٍ رَفَصْرٍ مُسَيِّدِهِ عَشْرِهُ مَعَطَّلَةٍ رَفَصْرٍ مُسَيِّدٍ مُعَطَّلَةٍ رَفَصْرٍ مُسَيِّدٍ وَاللهِ وَاللهِ

: হযরত সালেহ (আ.)-এর উত্মত। তাদের কাহিনী কুরআনে বারবার উল্লিখিত হয়েছে।

হৈ বিশাল বপু এবং শক্তি ও বীরত্বে আদ জাতি প্রবাদ বাক্যের ন্যায় খ্যাত ছিল। হযরত হুদ (আ.) তাদের প্রতি প্রেরিত হুন। তারা নাফরমানি করে এবং তাঁর উপর নির্যাতন চালায়। অবশেষে ঝনঝার আজাবে সব ফানা হয়ে যায়।

হ্যরত লৃত (আ.)-এর সম্প্রদায়। তাদের কাহিনী পূর্বে কয়েকবার বর্ণিত হয়েছে।

ছন জঙ্গল ও বনকে الكَّهُ وَاللَّهُ الْمِنْكُونَ । ছন জঙ্গল ও বনকে الْكُنْ أَرْضَكُمُ أَصْحَالُ الْمِنْكُونَ (আ) তাদের প্রতি প্রেরিত হয়েছিলেন। তারা অবাধ্যতা করে এবং আজাবে পতিত হয়ে নান্তানাবুদ হয়ে যায়।

ইয়েমেনের জনৈক স্মাটের উপাধি ছিল তুব্বা। সূরা দোখনে এ সম্পর্কে প্রয়োজনীয় আলোচনা করা হয়েছে। আল্লাহ ডা'আলা এখানে কপ্তমে ফিরআউন না বলে ফিরআউন বলুলেন কেন? : আল্লাহ তা'আলা ইরশাদ করেছেনكَّبُّتُ فَيْرُمُ ثُرُحٌ وَأَصْحَابُ الرَّسِّ وَتَسُودُ وَعَادُ وَفْرِعَوْنَ رَافَوْالُ لُولُو ইয়া ক্রাড্রা ক্রিয়া প্রতিপন্ন করেছে (নবীগণকে) ইয়ারত নৃহ (আ.)-এর কপ্তম, আসহাবে রাস, ছামূদ, আদ, ফিরআউন ও লৃত (আ.)-এর জাতি।

লক্ষণীয় যে, এখানে অন্যান্যদের ব্যাপারে জাতির নাম নেওয়া হয়েছে; কিন্তু ফিরআউনের ওধু নাম নেওয়া হয়েছে। অর্থাৎ مَرْمُ مَا تَرْمُكُونُ को বলে ওধু مُرْمُونُ वना হয়েছে। এর বিভিন্ন কারণ হতে পারে। যথা–

- ১ অন্যান্য বাদের নাম উল্লেখ করা হয়েছে তাঁরা নিজেরা দোষী ছিলেন না। যেমন হয়রত নৃহ (আ.), হয়রত লৃত (আ.), হয়রত তুব্বা (আ.); বরং অপরাধী ও মিথ্যা প্রতিপন্নকারী ছিল তাদের জাতি। অথচ ফিরআউন নিজেই ছিল অপরাধী। এ জন্যই مُرَّمُ رَبِّمُ عَرِّمٌ نِرْمُ عَرْمٌ وَمَ وَمَا হয়নি।
- ২ যদিও হয়বর্ড মূসা (আ.)-কে ফিরআউন ও তার জাতি তথা কিবতীরা উভয়েই মিথ্যা প্রতিপন্ন করেছিল তথাপি এ ব্যাপারে ফিরআউনের ভূমিকাই ছিল মুখ্য এবং তাদের উপর ফিরআউনের কর্তৃত্ব ছিল নিরঙ্কুশ, এ জন্যই শুধু وَمُونُ عُرِضً وَمُ وَرُعُرُنُ وَمُعْرَنُ وَمُعْرَنُ وَمُعْرَنُ وَمُعْرَنُ وَمُعْرَنُ وَمُعْرَنُ وَمُعْرَنُ وَمُعْرَنُ وَمُونَا وَالْعَالَمُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَل

৩. মিশরে বন্ ইসরাঈলদের বিরুদ্ধে যে কিবতীরা ফিরআউনকে সহযোগিতা করেছিল ফিরআউন মূলত সে কিবতীদের বংশীয়

লোক ছিল না।

অল্লাহ তা আলা এখানে পুনরুখানের সম্ভাব্যতার
দিলি পেশ করেছেন। সুতরাং ইরশাদ হচ্ছেন আমি কি প্রথমবার এদেরকে সৃষ্টি করতে অক্ষম হয়েছিলামা অর্থাৎ না, আমি
তা প্রথমবার তাদেরকে সৃষ্টি করতে অপারণ হইনি। সুতরাং এটাই তো প্রমাণ করে যে, পুনরায় আমি তাদেরকে জীবিত
করতে অসমর্থ হব না। কেননা যে কোনো বস্তুকে প্রথমবার সৃষ্টি করা ছিতীয়বার সৃষ্টি করা হতে কঠিন। সুতরাং প্রথমবার
সৃষ্টিকারী তা ধ্বংস হয়ে যাওয়ার পর পুনরায় সৃষ্টি করতে অবশ্যই সক্ষম হবেন।

বস্তুত পুনরুত্থানকে অস্বীকারকারীরা অনর্থকই সন্দেহ-সংশয়ের মধ্যে লিপ্ত রয়েছে। নতুন করে সৃষ্টি তথা পুনরুত্থানের ব্যাপারে তাদের সন্দেহ ও সংশয়ের ঘোর কাটছে না। আর এ সংশয়ই তাদেরকে কুফরির দিকে তাড়িত করছে।

نَا بَنْكُنَّ وَمِّ لِمُسْجِعٌ ७ وَأَنْبَتْنَا فِيهُا مِنْ كُلِّ رَوْجٍ لِمُسْجِعٌ ٥ وَأَنْبَتْنَا بِهِ جَنْبِ الخ وهم الله والنَّشِنَا فِيهُا مِنْ كُلِّ رَوْجٍ لَهِيْجٍ अवा आिंश وَأَنْبُتُنَا فِيهُا مِنْ كُلِّ رَوْجٍ لَهِيْجٍ وهم الله والنَّفِينَا فِينَّهَا مِنْ كُلِّ رَوْجٍ لَهِيْجٍ عَلَيْدٍ اللهِ اللهُ اللهِ ال

শেষোক আয়াতৈ ইরশাদ হয়েছে- الْحَصِيْدِ वर्षाए আর পানি দারা আমি জমিনের কর্তনযোগ্য পরিপক্ক। শস্যাদানা গজিয়েছি।

উপরিউক্ত আয়াতধয়কে বাহ্যত এক ও অভিনু মনে হয়। দ্বিতীয়টিকে যেন প্রথমটির পুনরাবৃত্তি বলেই মনে হয়। তথাপি এতনুভয়ের মধ্যে পার্থক্য রয়েছে। আর তা হচ্ছে– প্রথম আয়াতটিতে উদ্ভিদকে প্রাকৃতিক সৌন্দর্যের উপাদান হিসেবে উল্লেখ কয় হয়েছে, আর দ্বিতীয় আয়াতে উদ্ভিদকে রিজিকের পরিবেশক হিসেবে উল্লেখ করা হয়েছে।

- \* النَّرَّعُ এর পূর্বে الزَّرَّعُ असरक উহা ধরে নেওয়া হবে। অর্থাৎ الزَّرَّعُ উহা -এর সিফাত হয়েছে। النَّرَّعُ के -কে বিলোপ করে সিফাতকে তার স্থলাভিষিক্ত করে দেওয়া হয়েছে।
- \* खबता المُعَصِيْد , व्यर्था कर्जन । এমতাবস্থায় উভয়ের অর্থের মধ্যে পার্থক্য হয়ে যাবে । সুতরাং إِضَافَـةُ النَّشُوع ا श्रेण शिक्टे دَارُ الْأَخِرَةِ ۚ ﴾ خَبْلُ الْوَرِيْدِ . حَقُّ الْبَيْتِيْنِ ) आवाख दरव ना । यमन إِلَىٰ تَفْسِم

نُحَدِّثُ بِهِ الْبَاءُ زَائِدَةً إِنَّ لِلتَّهُ مِنَ وَالصَّمِينُ لِلْإِنْسَانِ نَفْسُهُ ۽ وَنَحْهُ أَقْرَبُ إِلَيْهِ بِالْعِلْمِ مِنْ حَبِلِ الْوَرِيْدِ. ألأضَافَةُ لِلْبَيَانِ وَالْوَرِيْدَانِ عِرْفَان لصَحْفَتَى الْعُنُقِ. . .

١٧. اذْ نَاصِيهُ أُذْكُرٌ مُقَدَّرًا يَتَلَقَّرَ يَاأُخُذُ وَيُشْبِتُ الْمُتَلِقِّيَانِ الْمُ الْبِهَيْنِ وَعَنِ الشَّمَالِ مُنْهُ قَعِيْدٌ . أَيْ قَاعِدَان وَهُوَ مُبِتَدَأً خُبُرُهُ مِا قَبِلَهُ.

١٨. مَسَا يَكُفِظُ مِنْ قَدْلِ إِلَّا لَدَيْهِ رَقِيْكُ حَافِظُ عَسَيْدٌ. حَاضُرُ وَكُلَّ مِّنْهُمَ بمَعْنَى الْمُثَنِّي.

بِالْحَقِّ ط مِنْ أَمْسِرِ الْأُخْرَةِ حَتُّنِي يَوَاهُ المُنْكَرُ لَهَا عِبَانًا وَهُوَ نَفْسُ الشَّدَّة ذٰلِكَ أَى ٱلمَوْتُ مَا كُنتَ مِنْهُ تَجِيدُ. تَهُرُبُ وَتَفْزَعُ.

. ٢٠ وَنُكِغَ فِي الصُّورِ طِ لِلْبَعْثِ ذَٰلِكَ أَيَّ بَوْمُ النَّفْخِ يَـوْمُ الْوَعِيْدِ . لِلْكُفَّار بالعذاب.

#### অনবাদ :

১৬. আর অবশ্যই আমি সৃষ্টি করেছি মানুষকে এবং আমি जानि এकि छेश نَعْلُ अर এটা (نَعْلُهُ) रासाइ و تَعْنُ राह अर्था যা কিছু 🛴 শৰ্কটি কুমন্ত্ৰণা দেয় য়ে কুপ্ররোচনা প্রদান করে 🔔 -এর 🎉 অতিরিক্ত অথবা তা (يُعَدِّيُ করার জন্য হয়েছে। আর যমীরটি । প্রত্তি দিকে ফিরেছে। তার নাফস প্রবৃত্তি এবং আমি তার অধিকতর নিকটবর্তী জানার जिक मिरस चारफ़त तश रहा (حَبْلُ الْوَرِيْدِ) -अत अरक्ष ইযাফত ুর্ন্ন -এর জন্য হয়েছে। গ্রীবাস্থিত দু'টি বলে وَرَبُدُان বাক

১৭. যখন একটি উহা হৈ ক্রিয়া এটাকে নসব দানকাই লিপিবদ্ধ করে সংগ্রহ ও সংরক্ষণ করে দুজন সংগ্রহকারী-লিপিবদ্ধকারী মানুষের জন্য নিযুক্ত দুজন ফেরেশতা সে যা করে তার ডানে ও বামে উপবিষ্ট রয়েছে। অর্থাৎ, فعيدا فاعدان একবচন তরে দ্বিকানের অর্থে হয়েছে। আর نعند শব্দটি أُمْنَدُهُ এটার খবর তার পর্বে রয়েছে।

১৮. সে যে কোনো কথাই বলে তার নিকটে রয়েছে প্রহরী হেফাজতকারী উপস্থিত হাজির 🚅 ও 🚅 উভয় শব্দ দিবচনের অর্থে হয়েছে।

الْمُوْتُ عَدْ الْمُورِيةِ अठ. वात वातरत मृज्यवना मृज्यत यवना उ करें अठ الْمُورِّةُ عَدْ أَنْهُ وَسُلْاً لَهُ নিয়ে আখিরাতের বিষয়াদি এমনকি এটাকে অস্বীকারকারী স্বচক্ষে তা দেখে নিবে। অন তা হলে স্বয়ং কঠোরতা তা অর্থাৎ মৃত্যু যা থেকে নিষ্কৃতি পেতে তুমি পলায়ন করতে ও ভয় করতে।

> ২০. আর শিঙ্গায় ফুঁৎকার দেওয়া হবে পুনরুখানের জন্য তা অর্থাৎ শিঙ্গার ফুঁৎকারের দিন প্রতিশ্রুতির দিবস কাফেরদের জন্য আজাবের প্রতিশ্রুতি রয়েছে এ দিনে ៖

হাশকে এ ডুকে প্রটেড় হাশকে এটি হাশকে এটি بَا أَتْ فِينِهِ كُلُّ نَفْسِ إِلَى الْمَحْشَر مَعَهَا سَأَئِقُ مَلَكُ يَسُوقُهَا الَـُ، وَشَهِيْدٌ . يَشْهَدُ عَلَيْهَا بِعَمَلِهَا وَهُرُ آلاَيْدِي وَالْاَرْجُلُ وَغَسِيْرُهَا وَسُقَالُ

٢٢. لَقَدْ كُنْتَ فِي الدُّنْيَا فِيْ غَفْلَةٍ مِّنْ هٰذَا النَّازِلُ بِكَ الْبَوْمَ فَكَشَفْنَا عَنْكَ غِطَآءَكَ أَزَلْنَا غَفْلَتَكَ بِمَا تُشَاهِدُ، الْيَوْمَ فَبَصُرُكَ الْيَوْمَ حَدِيدٌ حَادٍّ تُدُرُكُ بِهِ مَا أَنْكُرْتُهُ فِي الدُّنْيَا .

ময়দানের দিকে তার সাথে থাকবে একজন পরিচালক একজন ফেরেশতা, যে তাকে তাড়িয়ে হাশরের দিকে নিয়ে যাবে এবং একজন স্বাক্ষী –যে তার কার্যাবলি সম্পর্কে সাক্ষ্য প্রদান করবে। তা হলো তার হাত, পা ইত্যাদি।

২২. আর কাফেরদেরকে বলা হবে অবশ্যই ছিলে তুমি পৃথিবীতে উদাসীনতায় লিপ্ত তা হতে [যে অবস্থা] যা তোমার উপর আজ আপতিত হয়েছে। সুতরাং আমি তোমার হতে তোমার পর্দাকে উন্মোচন করে দিলাম। আমি তোমার উদাসীনতাকে দুর করে দিয়েছি যা তুমি আজ চাক্ষ্য দেখলে তার মাধ্যমে : সুতরাং তোমার দৃষ্টি আজ খুবই তীক্ষ্ণ তীক্ষ্ণদৃষ্টি, তার দারা তুমি উপলব্ধি করছ, যা তুমি দুনিয়ায় অস্বীকার করেছিলে।

### তাহকীক ও তারকীব

مَعَلًا राय़रह । कारज़रे छा كَانٌ - نَعْلَمُ प्राय़ مَانٌ - نَعْلَمُ اللَّهِ عَلَمُ اللَّهِ عَلَمُ ا - عَدْ عَالٌ पि مُضَارُعُ مُثْبَتُ । इराराष्ट्र : مَنْصُرُو عَالٌ पि مُضَارُعُ مُثْبَتُ । इराराष्ट्र مَنْصُرُو ্রি-এর সাথে হয়, তাহলে তাকে بَعْنَاءُ الْعَبِّ বানাতে হয়। আর এ জনাই মুফাসসির [জালালাইন গ্রন্থকার (র.)] এখানে এর পূর্বে نَحْلُ উহ্য হিসেবে গণ্য করেছেন। -[কামালাইন]

- अत मूंि वर्थ रूट शारत । यथा مَا تُرَسُّوسُ - अत प्रांत के مَا تُـوسُّوسُ به

এর অর্থে হবে। مَصْدَرُ مَا उरु

এর অর্থে হবে। مَدْضُولُ है مَا अंदर्भ

-अद्यादक वानी "ب" करसकि अर्थ عرضُوسُ به -এর মধ্যে "ب" करसकि अर्थ হওसात अवकान तरसरह । यथा

🕽 উক্ত 🛫 অতিরিক্ত হবে। অর্থাৎ এখানে এর বিশেষ কোনো অর্থ নেই। তথু বাক্যের শোভাবর্ধনের জন্য নেওয়া হয়েছে।

ে অধবা, مُتَعَدَّىٰ করার জন্য হয়েছে। অর্থাৎ فعل -কে مُتَعَدَّىٰ করার জন্য হয়েছে।

-क विताल कड़ा रहारह। عَنِ الْبَيْنِينِ فَعِيْدٌ وَغَنِ الشِّيعَالِ فَعِيْدٌ - इनठ हिन : قَوْلُهُ فَعِيْدُ ্রমতাবস্থায় হিন্দুট শব্দটি 🕹 এর অর্থে হবে।

- अडे कंडे राताहन, विशास تَعَيْدُ अभि أَجَلَيْتُ . वड़ वार्थ शराह । यमन, تَعَيْدُ अभि أَعَيْدُ अभि أ জাওহারী, আৰফাশ ও ফাররা (র.) প্রমুখ নাহবিদগণ বলেছেন- تَعُمُولُ ও تَعَيْلُ -এর ওজনে يُعَيْدُ ও টুরুর (এবং অন্যান্ শ্দাবলি) সমভাবে এক-দ্বি ও বছবচনের জন্য হয়ে থাকে :

- এর অর্থে হয়েছে। تَاعِدَان गन्मि تَعْنِيَدُ नन्मि وَعَالِيَا عَالَمَ कानाहरूनि अञ्चला (त्र.) वलाहन या. এখানে

আর এমন উপবেশনকারী [সঙ্গী]-কে বলে যে সর্বদা সঙ্গে থাকে- কখনো বিচ্ছিন্ন হয় না। সুতরাং কিরামুন-কাতিবুন ফেরেশতাগণও সর্বদা মানুষের সাথে থাকে। তবে ব্রীসহবাস [যৌন মিলন], প্রস্তাব-পায়খানার ও জ্ঞানাবতের অবস্থায় যদিও দূরে সরে যায় তথাপি আল্লাহপ্রদন্ত জ্ঞানের মাধ্যমে তারা বৃঝতে পারে যে, মানুষ কি করছে।

عَنِ الْبَصِيْنِ وَعَنِ ! स्वर्ध مُعَلَّا مُرَفَّرُع श्वर स्वर्ध है 'बार : अब आशाख تَعِيْد श्वर प्रका مُعَلَّا عَنِ الْبَصِيْنِ وَعَنِ ! स्वर्ध مُعَلَّا مُرَفَّرُع श्वर क्वाव क्वाव क्वाक्षा تَعْفِيد श्वर क्वाक्षा السِّمَال

#### প্রাসঙ্গিক আপোচনা

মানুধকে আমি আল্লাহই সৃষ্টি করেছি। আর তার অন্তরে কি প্ররোচনার সৃষ্টি হয়, তার অন্তরের অন্তঃস্থলে কি সব জল্পনা-কল্পন চলে তা আমি ভালতাবেই অবগত রয়েছি। আমি তার গ্রীবার শাহরগ হতেও অধিকতর নিকটে অবস্থান করি। মোটকথা আল্লাহ তা'আলা মানুষের প্রতিটি কাজ ও কথা সম্পর্কে অবহিত রয়েছেন। এমনকি তার অন্তরের গভীরে যেই কুমন্ত্রণা ও কল্পনার বুদবৃদ ভেসে উঠে তাও তাঁর গোচরীভূত রয়েছে। মানুষ তার নিজের সম্পর্কে যা জানে তারও অধিক জানা রয়েছে আল্লাহ তা আলার।

ब्यद बर्ष : आहार ठा'आना देवमान करताहन- وَمَعُنُ أَفْرَبُ لِلَيْدِ مِنْ صَبْلِ الْقَرِيْدِ" आत आपि তाव मारतश कीवात भिंदा रूटाउ अधिकछत निकंपेवर्जी ।

رِيدٌ অর্থ– প্রত্যেক প্রাণীর এমন শিরা যার মাধ্যমে গোটা দেহে রক্ত সঞ্চালিত হয়ে থাকে। তা কেটে দিলে প্রাণী মৃত্যুর কোলে ঢলে পড়ে। একে দু' ভাগে তাগ করা যায়।

- ১, তা কলিজা হতে উদ্ধৃত হয়ে সারা শরীরে খাঁটি রক্ত পৌছিয়ে দেয়। তাকেই মূলত يُرِيْد বলে।
- ২. তা হদপিও হতে উদগত হয়ে রক্তের সৃষ্ম কণা সারা দেহে বিস্তৃত করে দেয়। এ প্রকার সৃষ্ম কণাকে রহ বলে। প্রথম প্রকারের পিরা মোটা এবং দিতীয় প্রকারের পিরা সরু হয়ে থাকে।

আলোচ্য আয়াতে বর্ণিত عُنِيَ -এর দ্বারা উভয় প্রকারের শিরাকেই বুঝানো হয়েছে। কেননা উভয় প্রকারের শিরা দ্বারাই ভিন্ন ভিন্ন ধরনের রক্ত সঞ্চালিত হয়ে থাকে। উল্লিখিত দু'টি অর্থের যে কোনো একটিই গ্রহণ করা হোক না কেন সর্বাবস্থায় প্রাণীর জীবন তার উপর নির্ভরশীল। এর অর্থ হলো আল্লাহ তা'আলা মানুষের সবকিছু সম্পর্কে অবগত রয়েছেন।

- عَلَيْكِ وَالَيْدِ (অর মধ্য عَرَايَتْ এর দারা কোন ধরনের وَرَحُنُ أَفَرُكِ النِّهِ (সংলগ্নতা)-কে বুঝানো হয়েছে। এ ব্যাপারে আলেমগণের মধ্যে কিছুটা মতপার্থক্য পরিলক্ষিত হয়। সুতরাং জমহুর মুফাসসিরগণের মতে, এর দ্বারা فَرَايَةُ بالْهِلْمُ অর্থাং জ্ঞানগত নৈকটাকে বুঝানো হয়েছে; স্থানগত নৈকটাকে বুঝানো হয়নি।
- \* সৃষ্টিয়ায়ে কেরাম (র.)-এর মতে, এখানে জ্ঞানগত নৈকট্যের সাথে স্থানগত এক বিশেষ নৈকট্যকেও বৃথানো হয়েছে: য়য় অন্তিত্ব য়য়েছে; কিন্তু এর স্বরূপ ও সঠিক অবস্থা আমাদের জানা নেই। য়েমন কুরআন মাজীদের অন্যত্র ইর-শদ হয়েছে-
- الشُجُدُ وَاقْتَرَبُ
   الشُجُدُ وَاقْتَرَبُ
   الشُجُدُ وَاقْتَرَبُ
- ২. اللهُ مَعْنَا ) હैं। आल्लार তা'আলা আমাদের সঙ্গে রয়েছেন।

#### সহীহ হাদীসে আছে-

- ১. মানুষ সিজদারত অবস্থায় আল্লাহ তা'আলার সর্বাধিক নিকটবর্তী হয় :
- ২. হাদীসে কুদসীতে আল্লাহ তা'আলা ইরশাদ করেছেন, আমার বান্দা নফল ইবাদতের মাধ্যমে আমার নৈকটা [সান্নিধা] লাভ করে :
- \* উপরিউক দৃই মতের মাঝামাঝি অবস্থান করে আল্লামা ইবনে কাছীর (র.) তৃতীয় একটি অভিমত পেশ করেছেন : তার মতে আয়াতে বর্ণিত ঐঐ এর দারা আল্লাহ তা'আলার সন্তাকে বুঝানো হয়েনি; বরং ফেরেশতাকুলকে বুঝানো হয়েছে ফেরেশতাগণ সর্বদা মানুষের সাথে থাকেন এবং তারা মানুষের নিজের অপেক্ষাও তাদেরকে ব্যাপারে অধিক দ্রুত রয়েছেন।

উপরিউক তিনটি অতিমতের মধ্যে প্রথমোক মতটিই সমধিক গ্রহণযোগ্য। এর দ্বারা আল্লাহ যে, মানুষের ব্যাপারে মানুষের চাইতেও অধিক জ্ঞাত রয়েছেন, তাই বুঝানো হয়েছে। আল্লাহ তা'আলা তার জ্ঞানের দিক বিচারে মানুষের রহ ও নক্ষস হতেও তাদের অধিক নিকটবর্তী। মানুষ নিজের সম্পর্কে ততটুকু জানে না, যতটুকু আল্লাহ তা'আলা তার সম্পর্কে জানেন। কেননা আল্লাহ তা'আলার ইলম হলো خُصُولِيّ পক্ষান্তরে মানুষের ইলম হলো خُصُولِيّ ইতঃপূর্কে উল্লেখ করা হয়েছে যে, আল্লাহ তা'আলা

ইত্হুপূর্বে উল্লেখ করা হয়েছে যে, আল্লাহ তা'আলা মানুষের সমস্ত কাজ-কর্ম সম্পর্কে অরাহ তা'আলা মানুষের সমস্ত কাজ-কর্ম সম্পর্কে অবহিত রয়েছেন। মানুষের সকল কাজকর্ম যদিও আল্লাহ তা'আলার ইলমে সংরক্ষিত রয়েছে তথাপি একটি দপ্তরে আমলের হেফাজতের বাবস্থা করে দেওয়া হয়েছে। সূত্রাং ইরশাদ হচ্ছে- 'মরণ কর সেই সময়কে যখন মানুষের ভানে ও বামে উপবিষ্ট দু'জন সংরক্ষণকারী ফেরেশতা যাদেরকে মানুষের কার্যবিলি সংরক্ষণ করার জন্য নির্ধারণ করে দেওয়া হয়েছে তারা মানুষের কাজ-কর্ম সংগ্রহ করে এবং সংরক্ষণ করে। মানুষ যে কেনো কথাই উচ্চারণ করে তার জন্য একজন সংরক্ষণকারী-সমুশস্থিত থাকে।'

এক বর্ণনা মতে দেখা যায় যে, আমল লিপিবদ্ধকারী ফেরেশতাগণকে उँ उँ উপবিষ্ট বলা তাদের কোনো কোনো অবস্থার প্রেক্ষিতে সহীহ হয়েছে। অর্থাৎ মানুষ যথন বসে তথন তারাও বসে। মানুষ চলতে থাকলে একজন ফেরেশতা সমুখে এবং অন্যজন পিছনে চলতে থাকে। মানুষ শয়ন করলে একজন মাথার দিকে এবং অন্যজন পায়ের দিকে থাকে। অবশ্য পায়খানা-প্রস্রাব এবং খ্রী সহবাসের সময় তারা পৃথক হয়ে দূরে অবস্থান করে। তবে দূরে থেকেও আল্লাহ প্রদন্ত তীক্ষ জ্ঞানের বারা তারা উপলব্ধি করতে পারে যে, মানুষ কি কি করেছে। মানুষ কাজের ইচ্ছা ও সংকল্প করলে তাও তারা লিপিবদ্ধ করে। ফেরেশতা কি সবকিছু লিখে, নাকি তথু যাতে ছওয়াব ও শান্তি রয়েছে তাই লিখে? : আল্লাহ তা আলা কতিপয় ফেরেশতাকে মানুষের কাজ-কর্ম রেকর্ড করার দায়িত্বে নিয়োজিত করেছেন। এখন প্রশু হচ্ছে যে, তারা কি মানুষের সব কাজ-কর্মই সংরক্ষণ করে, নাকি তথু যে সকল কাজে ছওয়াব বা আজাব রয়েছে তথু সেওলো সংরক্ষণ করে? এ ব্যাপারে মুফাস্সিরাগণ (র.) হতে দু'টি অভিমত পাওয়া যায়।

- ১. হযরত হাসান (র.), কাতাদা (র.) ও একদল মুফাসসিরে কেরামের মতে ফেরেশতারা মানুষের প্রত্যেকটি কাজ-কর্মই সংরক্ষণ করে থাকে চাই এর সাথে ছওয়াব বা আজাব জড়িত থাকুক বা না থাকুক। আল্লামা ইবনে কাছীর (র.) এ মতটিকে অর্থাধিকার দিয়েছেন।
- ২. হযরত ইবনে আব্বাস (রা.) হতে বর্ণিত আছে, তিনি বলেছেন- তারা শুধু সে সকল কাজ-কর্ম ও কথা-বার্তা লিপিবদ্ধ করে যার সাথে ছওয়াব অথবা আজাব জড়িত রয়েছে।

উক্ত মতধ্বের মধ্যে সমন্বয় : আল্লামা ইবনে কাছীর (র.) একটি হাদীসের উল্লেখ করত উপরিউজ মাযহাবদ্বরের মধ্যে সমন্বয় সাধনের চেটা করেছেন। হাদীসথানা হলো, হযরত আলী ইবনে আবী তালহা (র.) বর্ণনা করেছেন, ফেরেশতাগণ কর্তৃক প্রথমত প্রতিটি কথাই রেকর্ড করা হয়ে থাকে- তাতে কোনো পাপ বা ছওয়াব থাকুক বা না থাকুক; কিছু সপ্তাহের বৃহপ্শতিবার রেকর্ডকৃত বিষয়গুলো পুনঃবিবেচনা করা হয়। সূতরাং যা ছওয়াব অথবা আজাবের সাথে জড়িত তা রেকর্ড করত অবশিষ্টগুলো মুছে দেওয়া হয়। কুরুআন মাজীদের অপর একটি আয়াতে ইরশাদ হচ্ছে- ﴿

وَيُعْمُونُ اللّٰهُ مَا يَشُعُلُ وَعُلْمُا وَاللّٰهُ مَا يَشُعُلُ الْمُعَالَى الْمُعَالِي الْمُعَالَى الْمُعَالِي الْمُعَالَى الْمُعَالِي الْمُعَالَى الْمُعَالَى الْمُعَالَى الْمُعَالَى الْمُعَالَى اللّٰهِ الْمُعَالَى الْمُعَالَى الْمُعَالَى الْمُعَالَى الْمُعَالِي الْمُعَالَى اللّٰهِ الْمُعَالَى الْمُعَالَى

কথাবার্তায় সতর্কতা অবশবন জরুরি: ইমাম আহমদ (র.) হথরত বেলাল ইবনে হারিস মুখানী (র.) হতে বর্ণনা করেছেন, ভিনি বলেছেন, নবী করীম হারী দেবাদে করেছেন– মানুষ মাঝে মাঝে কোনো ভালো কথা বলে যাতে আল্লাহ তা আলা খুশি হয়ে যান। অথচ সে সাধারণ মনে করে কথাটি বলে এবং ধারণাও করতে পারে না যে, এর ছওয়াব এত প্রচুর ও ব্যাপক যে সাল্লাহ তা আলা কিয়ামত পর্যন্ত তার জন্য স্থায়ী সন্তুষ্টি লিখে দেন। অপর পক্ষে মানুষ সাধারণ মনে করে কোনো মন্দ কথা বলে ফেলে। সে অনুমানও করতে পারে না যে, এর শান্তি কত মারাত্মক ও সৃদূরপ্রসারী, যার দরুন আল্লাহ তা আলা কিয়ামত পর্যন্ত তার জন্য স্থায়ী অসন্তুষ্টি লিখে দেন।

হযতত আলকামা (রা.) এ হাদীসখানা উল্লেখ করার পর বলেছেন যে, এ হাদীস আমাকে অনেক কথা মুখে উচ্চারণ করা হতে বিরত রেখেছে। –'হিখনে কাসীর]

وَكُلُّ إِنْسَانٍ الْوَمَنَاءُ طَايَرُهُ فِي عُنُفِهِ وَتُخْرِجُ لَهَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ كِسَابًا بَّلْفَاءُ مُتَشُورًا ﴿ أَقِرَا كِمَنَابُكَ كَفَى بِسَلِّسِكُ الْبَرَمُ عَلَى اللهِ عَدَانُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ وَتُخْرِجُ لَهَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ كِسَابًا بَلْفَاءُ مُتَشُورًا

অর্থাৎ আর আমি প্রত্যেক মানুষের আমলনামা তার গ্রীবার সাথে সংযুক্ত করে দিয়েছি। কিয়ামতের দিবস সৈ একটি আমলনামা তার সামনে খোলা অবস্থায় পাবে। তাকে বলা হবে-। তুমি তোমার আমলনামা পাঠ কর। আজ তুমি নিজেই তোমার হিসাব-নিকাশের জন্য যথেষ্ট।

হাসান বসরী (র.) বলেন, আল্লাহর কসম! তিনি বড়ই ন্যায় ও স্বিচার করেছেন যিনি তোমাকেই তোমার কাছ-কর্মের হিসাবকারী নির্ধারণ করেছেন।

ফেরেশতারা কিভাবে মানুষের কাজ-কর্ম রেকর্ড করেন? : অত্র আয়াত এবং অনুরূপ অপরাপর আয়াতসমূহ দ্বারা সুস্পটকপে প্রমাণিত হয় আল্লাহ তা'আলা ফেরেশতাগণ কর্তৃক মানুষের ভালো-মন্দ সকল কাজ-কর্ম রেকর্ড করে থাকেন। বহু হাদীস দ্বারা সন্দেহতীতভাবে এর প্রমাণ পাওয়া যায়। কিন্তু কিভাবে এ রেকর্ড করা হয় তা একমাত্র আল্লাহ তা'আলাই ভালো জানেন। আমানের সাধারণ জ্ঞান ও বিবেক দ্বারা তা বুঝে আসে না। সুতরাং এর ব্যাপারে আল্লাহর সেই বক্তব্য যথাযথতাবে বিশ্বাস করাই আমাদের দায়িত্ব ও কর্তব্য । এর অবস্থা নিয়ে ঘাটাঘাটি করা এবং এর খুঁটি-নাটি নিয়ে আলোচনা-পর্বালোচনা করা নিস্তায়োজন।

অবশ্য বর্তমান যুগে সচিত্র ঘটনা বা অনুষ্ঠান রেকর্ড ধারণকারী ও চিত্রহীন বক্তব্য রেকর্ড ধারণকারী এমন কিছু যন্ত্রপাতি আবিষ্কৃত হয়েছে, যা আমাদের পূর্বপুরুষেরা কল্পনাও করতে পারেননি। শরিয়তের উক্ত বিষয়াবলি বুঝতে এ সকল আধুনিক আবিষ্কার আমাদেরকে যথেষ্ট রূপে সাহায্য ও অনুপ্রাণিত করেছে।

মোটকথা, এ ব্যাপারে আল্লাহ তা'আলা আমাদেরকে যতটুকু জানিয়ে দিয়েছেন ততটুকু বিশ্বাস করতে হবে। এর অবস্থা ও ধরন জানার কোনো প্রয়োজন নেই। তা শুধু আল্লাহর উপর সোপর্দ করে দিতে হবে।

ইতঃপূর্বে মানুষের আমল রেকর্ড করার কথা বলা হয়েছে। এরপর মূল উদ্দেশ্য কিয়ামতের আলোচনা তরু হয়েছে। এরপর মূল উদ্দেশ্য কিয়ামতের আলোচনা তরু হয়েছে। সূতরাং সর্বপ্রথম কিয়ামতের ভূমিকা তথা মৃত্যুর আলোচনা করা হয়েছে। কননা, মানুষ মৃত্যুকে ভূলে বসে বলে অধিকাংশ ক্ষেত্রে কিয়ামতকে অধীকার করে। সূতরাং ইরশাদ হচ্ছে—আর মৃত্যুগ্রতনা সতাসহ আসবে। তথন অধিরাতের বহু বিষয় যা তোমরা অধীকার করতে তা তোমাদের সামনে উদ্ধাসিত হয়ে পড়বে। আর তা হবে সে মৃত্যু যা হতে তোমরা পলায়ন করতে, যাকে তোমরা ভয় করতে।

মৃত্যু যন্ত্রণা এসে পৌছলে সমন্ত সত্য মানুষের সামনে পরিকার হয়ে চাক্ষুষ ধরা দিবে। আল্লাহ ও তদীয় রাসূল 🟥 যেসব সংবাদ তাঁকে দিয়েছিলেন, তার সত্যতা সে বচক্ষে দেখতে পাবে। ফাসিকরা তো দুনিয়ার মহক্ষতের দরুন মৃত্যুকে তয় করে থাকে। আর মুবাকীগণ স্বভাবগত কারণে ভীত-সম্ভ্রন্ত হয়ে পড়ে। অবশ্য কথনো যদি এ স্বভাবজাত ভয়ের উপর শওক ও জযবাহ প্রাধান্য বিস্তার করে তাহলে ভিন্ন কথা।

মোটকথা, মানুষ মৃত্যুকে পরিহার করে চলার শত চেষ্টা করেছে, তা হতে পলায়নের জন্য প্রচেষ্টার ক্রটি করেনি; কিন্তু তথাপি বিধাতার অমোঘ বিধান অনুযায়ী তা এসেই পড়েছে।

আয়াতাংশে بِالْمُوَّقِ আয়াতাংশে وَمَا َ وَالْمَوْنِ بِالْمُوَّةِ আয়াতাংশে وَمَا َمَنَّا مَنَّ مَكُوَّا الْمَوْفِ بِالْمُوَّةِ করেছেন وَالْمُوَّةُ الْمُوْفِّ عَالَمُ مَكُوَّ الْمُوْفِ অথাং আর মৃত্যু যাতনা সত্যসহ উপস্থিতি হবে। উক্ত আয়াতে বুঝানো হয়েছে, এ ব্যাপানে মুফাস্দিরগণ (র.) হতে একাধিক مُرَّل الصحاب পাওয়া যায়। যথা–

- কেউ কেউ বলেছেন اَلْكُونُ এর দারা الْإِخْرَة তথা আথিবাতের বিষয়, য়া দুনিয়য় থাকাকালীন নবী-রাস্লণণ আগ্রাহর
  পক্ষ হতে বলেছেন। সে সয়য় য়ানুয় চাক্ষ্র তা দেখতে পাবে।
- এ বন্ধ দারা কারো কারো মতে মৃত্যুকৈ বুঝানো হয়েছে। অর্থাৎ মৃত্যুযাতনা পরিশেষে মৃত্যুকে নিয়ে উপস্থিত হংক অমতাবস্থায় بَشْبَ- ب এর জন্য হবে।

- কেউ কেউ বলেছেন, اَلْمَقَ عُرِيمَ দ্বারা দীনে ইসলামকে বুঝানো হয়েছে। কেননা, 'সাকরাতুল মাওত' তথা মৃত্যুযন্ত্রণা গুরু হওয়ার পর মানুষ দীনে ইসলামকে কবুল করবে। কিন্তু তখন তা কোনো কাজে আসবে না।
- ८०३ কেউ কেউ বলেছেন- এখানে اَلْعَنَّ -এর দ্বারা আমলের প্রতিদানকে বুঝানো হয়েছে।
- ৫. কারো কারো মতে, الْعَقَّ الْاَمْرِ এর দারা عَفِيْقَةُ الْالْمَرِ তথা প্রকৃত অবস্থাকৈ বুঝানো হয়েছে।
- পরবর্তী অবস্থার বর্ণনা দেওয়াঁ হয়েছে। পুতরাং ইর্নাদা হচ্ছে- আর পুনরুত্বা আলোচনা করা হয়েছে। এখানে মৃত্যুর পরবর্তী অবস্থার বর্ণনা দেওয়াঁ হয়েছে। সুতরাং ইর্নাদা হচ্ছে- আর পুনরুত্বানের জন্য শিঙ্গায় ফুঁৎকার দেওয়া হবে। সেদিন কাফেরদেরকে দেওয়া আজাবের প্রতিশ্রুতি বাস্তবায়িত হবে। সেদিন প্রত্যেক ব্যক্তি হাশরের ময়দানে উপস্থিত হবে আর সাথে একজন পরিচালক থাকবে যে তাকে পরিচালনা করে হাশরের ময়দানে নিয়ে যাবে। আর একজন সান্ধী থাকবে, যে তার আমলের ব্যাপারে সাক্ষ্য প্রদান করবে।

আলোচ্য আয়াতে কারীমায় سَبِهِيْدٌ (পরিচালক) ও سَانِنَ (সাক্ষী)-এর দ্বারা কাদেরকে বুঝানো হয়েছে? : এ ব্যাপারে মুফাস্সিরগণের বিভিন্ন মতামত রয়েছে।

- ك. জালালাইন শ্রন্থকার (র.) উল্লেখ করেছেন যে, المنظمية -এর দ্বারা ঐ ফেরেশতাকে বুঝানো হয়েছে, যে মানুষকে পরিচালিত করে আল্লাহ তা আলার দরবারে নিয়ে যাবে। আর منظم -এর দ্বারা মানুষের অঙ্গ-প্রত্যঙ্গকে বুঝানো হয়েছে, সেগুলো হাশারের ম্যানান মানুষের আমালের ব্যাপারে সাক্ষ্য প্রদান করবে।
  - এটাই প্রসিদ্ধ অভিমত। আল্লামা ইবনে জারীর (র.) হযরত ইবনে আব্বাস (রা.) ও যাহহাক (র.) হতে অনুরূপ রেওয়ায়েত করেছেন।
- ২. কেউ কেউ বলেছেন- ﴿ اللَّهُ ﴿ عَلَيْكُ ﴿ এর দ্বারা আমলের লেখক ফেরেশতাগণকে বুঝানো হয়েছে। কিন্তু ﴿ اللَّهُ ﴿ اللَّهُ لَا اللَّهُ لَا اللَّهُ اللَّ
- আৰ্থনৈ তুলে ধরা হয়েছে। ইরশাদ হচ্ছে— আজ তুমি যে অবস্থার সমুখীন হয়েছ দুনিয়ায় তো তুমি এ ব্যাপারে উদাসীন ও অসতর্ক ছিলে। তুমি অদা স্বচক্ষে যা দেখলে এ অবস্থা অবলোকন করলে তা ছারা আমি তোমার উদাসীনতার পর্দা উন্যোচন করে দিয়েছি। সুতরাং আজ তোমার দৃষ্টিশক্তি অত্যন্ত প্রথব ও তীক্ষ্ণ হয়ে গিয়েছে। দুনিয়ায় তুমি অবান্তব ও অবিশ্বাস্য বলে যা উড়িয়ে দিয়েছিলে বা অস্বীকার করেছিলে তা আজ নিজের চোখেই দেখতে পাছে এবং হাড়ে ইপলব্ধি করছ।

দুনিয়ার আনন্দে পড়ে তো আজকের দিনকে ভূলে বসেছিলে। তোমার চোখের সামনে ছিল কু-প্রবৃত্তির চাকচিক্যের হাতছানি। পয়গামর (আ.) যা বুঝাচ্ছেন তা বুঝতে না বুঝার চেষ্টাও করতে না। তোমার চোখের সামনে অন্ধকারের যে কালো ছারা-পর্দা পড়েছিল তা সরে গিয়ে তোমার দৃষ্টিকে অত্যন্ত তেজোদীপ্ত ও প্রথর করে দেওয়া হয়েছে। আজ দেখে নাও যে, নবী-রাসূলগণ

(আ.) যা বলতেন- বুঝাতেন, তা সত্য ছিল কিনা।

আয়াতে مُخَاطِّة صُنْتَ فِيْ غَفْلَة إلىن অয়াতে مُخَاطِّة কে? : অৱ আয়াত نَفَدُّ كُنْتَ فِي غَفْلَة إلىن -এর মধ্যে কাকে সন্বোধন করা হয়েছে- এ ব্যাপারে আলেমগ্ণের মধ্যে মতপার্থক্য রয়েছে। যা নিম্নর্গ-

- জালালাইন গ্রন্থকার (র.) বলেছেন অয় আয়াতে কাফেরকে সম্বোধন করা হয়েছে। কেননা কাফের দুনিয়াতে আবিরাতকে অবীকার করত। এটাই জমহুর মুক্ষস্সিরগণের অভিমত।
- शाराम ইবনে আসলাম (त.) বলেছেন যে, এখানে النظر -এর দারা নবী করীম করীম করিব। করিব। করিব। প্রথমে কুরআনে কারীম হতে উদাসীন বে-খবর ছিলেন। অতঃপর আল্লাহ তা'আলা তা তাঁকে অবহিত করেন। কিছু আয়াতের প্রকাশতিদি (بَيَانَ) এ মতের পরিপদ্ধি।
- আরামা ইবনে জারীর ও ইবনে কাছীর (র.) বলেছেন
   অঅ আয়াতে ঈমানদার
   - কাফের
   ফাসিক
   - মুত্ররি
   কালকেই সম্বোধন করা হয়েছে। সুতরাং আয়াতটির মর্মার্থ হচ্ছে
   - দুনিয়ায় সকল মানুষের অবস্থা ঘূমের ঘোরে স্বপ্প দেখার
- মতো। আর আখেরাতে জেগে থাকার মতো। স্বপ্লে যেমন মানুষের চক্ষু বন্ধ হয়ে থাকে এবং কিছুই দেখতে পায় না,
- ডক্রেপ আধিরাতের বিষয়াবলিও দুনিয়ায় থেকে চোখে দেখা যায় না। কিন্তু দুনিয়ার জাগতিক চক্ষু বন্ধ হয়ে যাওয়ার পরই প্রকৃত জাগরণ শুরু হয়ে যায়। তখন আধিরাতের সমস্ত বিষয় সামনে এসে পড়ে। এ জন্যই কেউ কউ মন্তব্য করেছেন-
  - वर्षां९ मानुष घूमख व्यवशाय व्याह, मृकूत शतरे मृनठ त्म खरा केरत إَنَّنَاسُ نِيامٌ فَاذَا مَاتُواْ إِنْسَبَهُواْ

ফেরেশডা به هُذَا مَا ﴿ ٢٣ ٥٥. ﴿ عَالَ فَرَيْنُهُ ٱلْمُلَكُ ٱلْمُوكَّالُ بِهِ هُذَا مَا أَى الَّذِي لَدَى كَدَى عَيْبُكُ حَاضِرُ.

فَيُقَالُ لَمَالِكَ الْقَيَا فِيْ جَهَنَّهُ أَيْ اَلْق اَلْقِ اَوْ الْقَيْنِ وَبِهِ قَرَأَ الْحَسَنُ فَأَبُدلَت النُّونُ الَيفًا كُلَّ كَفَّادِ عَنِيْدٍ . مُعَانِدُ

مَنَّاعٍ لِّلْخَبْر كَالزَّكُوةِ مُعْتَدٍ ظَالِم مُرِيْب. شَاكٍّ فِي دِيْنِه.

دالُّذِي جَعَلَ مَعَ اللَّهِ اِلْهَا أُخَرَ مُبْتَدَأُ ضَيَّهُنَ مَعْنَى السَّرْطِ خَبَرُهُ فَالْقِبْهُ فَ. الْعَذَابِ الشَّدِيْدِ - تَفْسُرُهُ مِثْلُ مَا تَقَدَّمَ -

.۲۷ ج. قَالَ قَرِيْنُهُ الشَّيْطَانُ رُبُّنَا مَا أَطْغَسْتُهُ أَضَلَلْتُهُ وَلٰكِنْ كَانَ فِي ضَلْلِ بُعِيدٍ. فَدَعَوْتُهُ فَاسْتَجَابَ لَيْ وَقَالَ هُـ، أطُّغَانِي بِدُعَانِهِ لِيْ.

بَنْفَعُ الْخِصَاءُ هُنَا وَقَدْ قَدَّمْتُ النَّبْكُمُ في الكُنْيَا بِالنَّوَعِيْدِ . بِالْعَذَابِ فِي الْأَخْرَةَ لَوْ لَمْ تُؤْمِنُوا وَلَابُدُّ مِنْهُ .

٢٩. مَا نُبِيَّدُلُ يُعَيَّرُ الْقَوْلُ لَدَيَّ فِي ذَٰلِكَ وَمَا أَنَا بِظَلَّام لِّلْعَبِيدِ فَأُعَذِّبُهُمْ بِغَيْر جَرْم وَظَلَّاحُ بِمَعْنِي ذِي ظُلْمِ لِقَوْلِهِ لَا ظُلْمَ الْيَوْمَ وَلَا مَفْهُوْمَ لَهُ .

এটা যা অর্থাৎ যা (এখানে 💪 শব্দটি الذي এর অর্থে

হয়েছে। আমার নিকট উপস্থিত হাজির।

২৪. অতঃপর মালিক [দোজখের দারোগা]-কে বলা হবে জাহান্রামে নিক্ষেপ কর الن नमि । । । । । । । । এর जर्र्य राग्रह । जर्थना, जा اَلْفَيْنَ - এর অর্থে ইয়েছে । হ্যরত হাসান (র.) النَّفَ -এর পরিবর্তে النَّفَ -পড়েছেন। অভঃপর 🖫 -কে 👊 -এর দারা পরিবর্তন করা হয়েছে। প্রত্যেক ঔদ্ধত কাঁফেরকে সতাের প্রতি শক্রতা পোষণকাবী।

২৫. প্রতিবন্ধকতা সৃষ্টিকারী ভালোকার্যে যেমন জাকাত সীমালজ্ঞানকারী অত্যাচারী সন্দেহকারী স্বীয় দীনের ব্যাপারে সন্দিহান :

১৯ বে ব্যক্তি আল্লাহর সাথে অন্য ইলাহ সাব্যক্ত

শব্দি কর্মান

শব্দি করা

শব্দি করা করেছিল। এটা মুবতাদা। এটার মধ্যে শর্তের অর্থ নিহিত রয়েছে। এর খবর হলো- সূতরাং তাকে কঠোর আজাবে নিক্ষেপ কর – এটার ব্যাখ্যা পর্ববর্তী বাখার মতো।

প্রভু! আমি তো তাকে গোমরাহ করিনি বিপ্রথামী করিনি তাকে বরং নিজেই সে সদর গোমরাহীর মধ্যে পড়েছিল ফলে আমি তো ওধু তাকে আহ্বান জানিয়েছিলাম। আর সে আমার ডাকে সাডা প্রদান করেছে। আর কাফের বলবে শয়তান তার আহ্বানের মাধ্যমে আমাকে বিপথগামী করেছে। ে كَالَ تَعَالَىٰ لَا تَخْتَصَمُوا لَدَى آيُ مَا ٢٨ عَالَ تَعَالَىٰ لَا تَخْتَصَمُوا لَدَى آيُ مَا

ঝগড়া করো না অর্থাৎ এখানে ঝগড়া-বিবাদ করলে কোনো ফায়দা হবে না: আমি তো পর্বেই পেশ করেছিলাম তোমাদের নিক্ট পৃথিবীতে সতর্কবাণী আখিরাতের আজাব সম্পর্কে যদি তোমরা ঈমান গ্রহণ না কর তাহলে তা তোমাদের জন্য অনিবার্য হবে।

২৯. <u>কোনোর</u>প রদ-বদল করা হয় না পরিবর্তন করা হয় না কথা আমার নিকট উক্ত ব্যাপারে আরু আমি বান্দাদের উপর বিন্দুমাত্র অবিচারকারী নই যে, বিনা অপরাধে نِيُ ظُلِّمِ अमिष्ठि अमान करते : وَيُ ظُلِّمِ अमिष्ठि अमान करते [অবিচারকারী] -এর অর্থে হয়েছে। কেননা অন্যত্র ইরশান ইয়েছে। ﴿ ظُلْمَ ٱلْبَوْمَ ﴿ आब्ह কোনোরূপ অবিচার হতে না] এখানে মোবালাগা (🎉 🖒 -এর অর্থ উদ্দেশ্য নয়

### তাহকীক ও তারকীব

- अज्ञावत वानी : فَوْلُهُ هُذَا مَا لَدَيٌّ عَتِيْدٌ ﴿ आज्ञावत वानी : فَوْلُهُ هُذَا مَا لَدَيٌّ عَتِيْدٌ

- كَ. أَخْتُو بِعَالِمَ नात्कर्तारा माওসূফাহ عَتِيدٌ হলো এর সিফাত। لَدَّى মুযাফ ও মুযাফ ইলাইহে মিলে عَتِيدٌ এর সাথে بَعْلُواً بَا لَكُمْ بَعْلُواً بَالْكُوا بِالْكُوا بِاللَّهُ بِاللَّالِيَا لِللَّهُ الْكُوا بِاللَّهُ فِي اللَّهُ ال
- ২. র্টে নাকেরায়ে মাওস্কাহ, لَدَى হলো এর প্রথম সিফাত এবং غَنِيةُ হলো এর দ্বিতীয় সিফাত। আর يُمَانِيةُ এর সিফাতদ্বয়ের সাথে যুক্ত হয়ে খবর হলো هَذَا মুবতাদা। মুবতাদা ও খবর মিল غُنِياً الْبِيْتِيةُ হয়েছে।
- श. مُتَمَلِق अरला ﴿ مُنِدُلُ مِنْهُ ﴿ اللَّهِ عَلَيْنِهُ ﴿ إِبْدُلُ مِنْهُ ﴿ إِبْدُلُ مِنْهُ ﴿ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ اللَّهُ اللّ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّالَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّا اللَّلَّا
- ﴿ وَمَا يَعْدُهُ عَنْدُ اللّهِ عَنْدُ اللّهِ عَمْلُهُ السّمِيّة वराया و عود عَنْدُ و الله على ا
- ७. الدُنَّ मुक्जामा ७ थँवत पिल عَتَيْدُ १ विश्रेस थवत वर्ष عَتَيْدُ १ विश्रेस थवत , मुक्जामा ७ थँवत पिल مَذَا
- بَمْلُهُ अ्वाना, مُلِيدُلُ مِنْهُ عَلَيْهُ وَمَعْدُ عَضِيدٌ वनल ا مُنْدُلُ مِنْهُ अ्वाना, مُلَدَّدُ عِنْهُ عَرَالًا مِنْهُ وَمَعْدَا اللّهِ عَضِيدٌ وَعَلَيْهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ اللّهِ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهِ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَل عَلَيْهِ عَلْمِ عَلَيْهِ عَلِيهِ عَلَ
- এর মধ্যন্তিত শৃক্ষিতিক মুফাস্সিরগণ (র.) বিভিন্নভাবে বিশ্লেষণ (वे.) বিভিন্নভাবে বিশ্লেষণ (वे.) বিভিন্নভাবে বিশ্লেষণ (वे.को के ते के के वे

- ৩. অথবা, মূলতই তা দ্বিচনের সীগাহ। এখানে প্রকৃতপক্ষে کَانِیُّ एक्टतमँত। ক্রেকে সম্বোধন করা হয়েছে। কিমানাইন।

  অধান, মূলতই তা দ্বিচনের সীগাহ। এখানে প্রকৃতপক্ষে نَالِّمِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهَا اُخْرَ अथवा, মূলতই তা দিবচনের সীগাহ। قَوْلُتُهُ اللَّهِ اللَّهَا الْخَرَ এর মহল্লে ই'রাবের ব্যাপারে মুফাস্সিরগণ (র')-এর বিভিন্ন خُرِل রয়েছে। যুখা-
- উक आंबाजाश्मिक् भ्वां में अब खरब स्टारह ।
   نَالِقْبَاءُ الخ قَالَةِ عَلَيْ مَرْفُوعٌ مَرْفُوعٌ
- ২. অথবা, তা كُوْ হতে بَدْل হওয়ার কারণে مُعَدِّلٌ مُنْهِصُوْب হরেছে إ
- ৩. অথবা, مُخَدُّرُ عُرَّهُ عَرْمُ عُرَارً হওয়ার দরুন كُفَّار হয়েছে।

অবশ্য কেউ কেউ বলেছেন যে, এখানে مَبَالَغَهْ فَي النَّغْنِي के कुन्म না করার ব্যাপারে আতিশয্য বুঝানো উদ্দেশ্য। অর্থাৎ আল্লাহ তা'আলা বিনুমাত্রও অবিচারী নন। وَاللَّهُ أَعْلَمُ بِالصَّوابُ بِ

#### প্রাসঙ্গিক আন্সোচনা

আল্লাইরশাদ করেন- মানুষের সঙ্গী কিয়ামতের দিন বলবে, বে প্রতিপাদক। আমাকে দুনিয়ায় যার সঙ্গী হিসাবে নিয়োজিত করা হয়েছিল এই সে ব্যক্তি, অদ্য আপনার দরবারে উপস্থিত, আপনি তার ফয়সালা করুন।

এখানে সন্ধী ছারা কাকে বুঝানো হয়েছে? : আলোচ্য আয়াত مُوَلِّنُ عَرِيْتُ اللهِ এর মধ্য مَرِيْنِ তথা সন্ধী ছারা কাকে বুঝানো হয়েছে– ঐ ব্যাপারে মুফাসসিরণের মধ্যে মতপার্থক্য রয়েছে, যা নির্ম্করণ–

- ১ ইমাম বগন্তী (র.) ও কভিপর মুকাস্দিরে কেরামের (র.) মতে এবানে ইট্রেছারা এ সঙ্গী ফেরেশতাকে বুঝানো হয়েছে যে পুনরুখানের জন্য শিক্ষায় ধ্বনি হওয়ার পর মানুষকে তাড়িয়ে আল্লাহ তাঁ আলার দরবারে নিয়ে যাবে এবং আমলনামার ব্যাপারে সাক্ষ্য প্রদান করবে। জালালাইনের মুসান্লিফ আল্লামা মহন্ত্রী (র.)-ও এ মতকে সমর্থন করেছেন।
- ২ হযরত ইবনে আব্বাস (রা.), মুজাহিদ (রা.) ও কভিপয় মুফাস্সিরের মতে অত্র আয়াতে টুট্ট দারা শয়তানকে বুঝানো হয়েছে। পরবর্তী আয়াত টুট্ট এন বারাও এ দিকেই ইন্সিত করা হয়েছে। সুঁতরাং সে বলবে, অপরাধী ওপস্থিত হয়েছে- যাকে আমি বিভ্রান্ত করে দোজখের জন্য প্রস্তুত করে নিয়ে আসছি। আমি তো তাকে গুধুমাত্র আহনে জানিয়েছিল।
  করু গোমরাহ তো সে নিজেই হয়েছে। বেচ্ছায় ও স্বজ্ঞানে সে বিপথগামী হয়েছে এবং কুম্বরিকে গ্রহণ করেছে।
- আরাহ তা আলা আলোচ। আয়াতে জাহারামী কাফেরদের কতিপয় অঁপকর্মের বর্ণনা দিয়েছেন। সূতরাং ইরশাদ হছেনে এ জাহারামী কাফেররা দুনিয়ায় সৎকার্যে বাধা দান করত, সীমালক্ষন ও জুলুম করত এবং দীনের বাাপারে সন্দেহ পোষণ করত।
- এব পথে বাধাদানকারী। এখানে মুফাসসিরগণ (র.) خَبْر এর দুটি ডাফসীর উল্লেখ করেছেন। যথা– এর অর্থ – ধন-সম্পদ। এ অর্থের বিবেচনায় আয়াতের তাৎপর্য হচ্ছে– সে না নিজে ধান-সম্পদ আল্লাহর রান্তায় দান করত, না অন্যদেরকে দান করতে দিত। মে নিজেও জাকাত প্রদান করত না এবং অন্যদেরকেও জাকাত আদায়ে বাধা দান করত।
- عَنْ এর অপর অর্থ হলো 'কল্যাণ' ন যাতে ঈমানও শামিল রয়েছে। এর আলোকে আয়াতখানার তাৎপর্য হচ্ছে সে নিজেও ঈমান আনয়ন করেনি, অপরাপর কল্যাণকর কাজে অংশগ্রহণ করেনি এবং অন্যদেরকে ঈমান আনয়নে ও কল্যাণকর কার্যাদিক করেছে। সে ভালো কাজের কোনো উদ্যোগকেই সহা করত না।

কেউ কেউ বলেছেন - مُثَارِع لِلْفُعْرِ কথাটি অলীদ ইবনে মুগীরার ব্যাপারে অবতীর্ণ হয়েছে। কেননা সে নিজেও ইসলাম গ্রহণ করেনি; উপরত্তু তার গোত্রের লোকদেরকেও ইসলাম গ্রহণে বাধা প্রদান করেছে।

-अ उपिस कर्ष वर्गन श्रीयानकानकाती । مُعْتَدِ अर्थन श्रीयानकानकाती - مَثَاعٍ لِّلْغَيْرِ अर्थ- श्रीयानकानकाती مُعْتَدِ

- ১. مَنْعَ لَهُ এর অর্থ যদি জ্ञাকাত ও ধন-সম্পদ প্রদানে অস্বীকারকারী হয়, তাহলে مَنْعَ طَاعِ لَلْفَحْرِ এর অর্থ হবে ওয়াজিব কাজ বর্জনের মাধ্যমে সীমালজনকারী। অর্থাৎ তার ধন-সম্পদের লোভ এতটুকু সীমা ছাড়িয়ে পিয়েছে যে, সে সুদ য়হণ ও চুরি করার মাধ্যমে হারাম বন্ধু য়হণে অভান্ত হয়ে পড়েছে।
- ২. আর مُعْنَاع لَلْنَجْر এর অর্থ হবে সে ৫২ শু সমান গ্রহণে অস্বীকৃতি জ্ঞাপন করা হয়, তাহলে عَنَاع لَلْنَجْر এর অর্থ হবে সে ৫২ শু সমান গ্রহণে অস্বীকার করেছে তাই নয়; বরং ভার ঔদ্ধতা এভটুকু সীমা ছাড়িয়ে গিয়েছে যে, যারা ঈমান আনয়ন করেছে তাদের উপর নির্যাভনের কীম-রোলার চালিয়েছে সমানদারগণকে অপমানিত-লাঞ্ছিত করে ছেড়েছে মুসলমানদের বিরুদ্ধে সর্বশক্তি নিয়োগ করে উঠে পড়ে লেগেছে।
- مؤ সংশয়কারী। এখানে এর দুটি অর্থ হতে পারে। যথা ১. সংশয়কারী এবং ২. অন্যের অন্তরে সংশয় সৃষ্টিকারী। দীর্নের ব্যাপারে একদিকে তারা নিজেরা ছিল সন্দেহ ও সংশয়ে পিগু, অপরদিকে তারা অন্যদের অন্তরেও সংশয় ও সন্দেহ সৃষ্টির অপপ্রয়াস পেত। তাদের নিকট আল্লাহ, পরকাল, ফেরেশতা, রিসালত, গুরী তথা দীনের সব বিষমাদিই ছিল সংশয়পূর্ণ। নবী-রাস্লগণ যা বলতেন কিছুই তাদের নিকট বিশ্বাসযোগ্য বলে মনে হতো না। তাদের আদা-পাশে পরিচিতজন যারা ছিল তাদের সকলের মধ্যেই এসব ব্যাপারে সংশয়-সন্দেহ সৃষ্টির জন্য তারা চেষ্টার বিশ্বমাত্র ফটি করত না। সর্বনা তাদের অন্তরে সন্দেহের বীজ বশনের চেষ্টা চালিয়ে যেত।

তদ্পরি পূর্বোক্ত আয়াতে کَتَّارٍ مِنْسِهُ বলে বিশেষত আল্পাহ তা'আলার ব্যাপারে তার ধারণার বিবরণ দেওয়া হয়েছে। আর এখানে নবী করীম 🚎 ও তার সাধী-সঙ্গীপণের উপর তারা নির্যাতন করেছে, তাঁদেরকে দীন হতে ফিরিয়ে আনার জন্য ষড়যন্ত্র করেছে। পরকাল, কিয়ামত ও হাশর-নশরের ব্যাপারে সন্দেহ পোষণ করেছে।

যেসব অপরাধ মানুষকে জাহান্নামী করে : কুরআন মাজীদে যে অপরাধসমূহকে জাহান্নামী হওয়ার কারণ হিসেবে উল্লেখ করা হয়েছে– তন্যুধ্য নিয়েক্ত অপরাধগুলো উল্লেখযোগ্য–

- كُفْرُ بِالْحُنَّ ). अथा সত্যকে अश्वीकात कता । সত্যকে গ্ৰহণ ना कता ؛
- २. آلَيْ عُمَةِ وَعَدَم الشُّكَّر بِها निग्रामरण्ड अकृष्डिण करा, छकतिग्रा आनाग्र ना करा।

- তথা ঈমানদারগণের সাথে বিদেষ পোষণ।
- তথা ভালো ও কল্যাণের পথে বাধা দেওয়।
- ে التَّعَدِّي فِي الْفِعْلِ وَالْغَوْلِ ﴿ عَلَا مَا الْعَالِ وَالْغَوْلِ وَالْغَوْلِ وَالْغَوْلِ وَالْغَوْلِ
- ৬. الطُّلُّمُ عَلَى النَّاسِ তথা মানুষের উপর জুলুম করা।
- ৭. اَلشَّكُّ فِي ٱصُوْلِ الدِّبْنِ তথা দ্বীনের মৃলনীতির ব্যাপারে সন্দেহ পোষণ করা।
- ७२ أَيْقَاعُ الشَّبْهَةِ فِنَى قُلُوبِ الثَّاسِيَ
   ७२ أَيْقَاعُ الشَّبْهَةِ فِنَى قُلُوبِ الثَّاسِيّ
- ৯. اَلْشِيْرُكُ فِي الْعِبَادَةِ তথা ইবাদতে শিরক করা ৷
- ১٥. عَدَمُ تَأْدِيَةِ حُقُونِ اللَّهِ وَحُقُونِ الْعِبَادِ عَدَمُ تَأْدِيَةِ حُقُونِ اللَّهِ وَحُقُونِ الْعِبَادِ

করামেতের দীন যথন জাহান্নামীকে আল্লাহ তা আলার করারে হাজির করা হবে তথন তার সঙ্গী শয়তান আল্লাহ তা আলার নিকট আরজ করবেন হে আমার রব! আসলে আমি তো তাকে বিপথগামী করিনি; বরং সুদ্র গোমরাহীতে সে নিজেই নিমজ্জিত ছিল।

এ বলে শয়তান তার অপরাধকে হানকা করতে চাবে যে, আমি তো তার উপর কোনোরূপ জোর-জবরদন্তি করিনি। আমি তধুমাত্র তাকে আহ্বান জানিয়েছিলাম। এ হতভাগা নিজেই গোমরাহ হয়ে নাজাত ও কামিয়াবীর পথ হতে দূরে সরে গিয়েছে। অপরদিকে কাফের লোকটি আরজ্ঞ করবে যে, হে আল্লাহ! শয়তান আমাকে তার আহ্বানের মাধ্যমে বিপথগামী ও গোমরাহ করেছে।

কারো কারো মডে, এখানে ভাষণের প্রেক্ষিত ও বাচনভঙ্গীই বলে দেয় যে, এখানে وَيَنِ দ্বারা সে শয়তানকে বুঝানো হয়েছে যে উক ব্যক্তির সাথে নিয়েজিত থাকড। আল্লাহর আদালতে উক ব্যক্তি যে, শয়তানের সাথে তর্ক-বচসায় লিপ্ত হয়েছে ভাও স্পষ্ট। লোকটির আরজি হলো, এ শয়তানে আমাব পিছনে লেগেছিল এবং শেষ পর্যন্ত সে আমাকে পথহারা করেই ছেড়েছে। কাজেই সে-ই শান্তিরযোগ্য। অপরদিকে শয়তানের আরজি হলো, হে রব! তার উপর তো মূলত আমার কোনোরূপ কর্তৃত্ব ছিল না, আমি মাত্র তাকে ডেকেছিলাম। যদি সে স্বেক্ষায় গোমরাহীতে লিপ্ত না হতো তাহলে তো আমার কিছুই করার ছিল না। সে তো ইক্ষাকৃতভাবেই গোমরাহী ও আল্লাহদ্রোহিতার পথে এসেছে। সে নবী-রাস্লগণের কোনো কথাতেই কর্ণপাত করেনি। আর আমি গোমরাহীর প্রতি তার মধ্যে যে-ই মোহর সঞ্চার করে দিয়েছিলাম, তারই পিচ্ছিল পথ ধরে সে বিপথগামী হয়ে পড়েছিল। সে সরল সঠিক পথ হতে দ্বে বহু দ্বে সরে গিয়েছিল।

তা আলার দরবারে যখন পরম্পরকে দোষারোপ করবে, তখন আলাই তা আলা ইরশাদ করবেন— আমার সম্থা তোমরা এখানে দরবারে যখন পরম্পরকে দোষারোপ করবে, তখন আলাই তা আলা ইরশাদ করবেন— আমার সম্থা তোমরা এখানে অনর্থক তর্ক-বচসা করো না। বাক-বিতথা করলে এখানে কোনোরূপ ফায়েদা হবে না। পূর্ব হতেই দুনিয়ায় তোমাদেরকে তালো-মন্দ সম্পর্কে জানিয়ে দেওয়া হয়েছিল। জানিয়ে দেওয়া হয়েছিল কে, যে ব্যক্তি কৃষরি করবে-চাই কারোও কৃ-প্ররোচনায় পড়ে হোক অথবা আপনা-আপনি হোক তাকে জাহাল্লামী হতে হবে। জাহাল্লামের আজাব হতে নিস্তার লাভের কোনো পথই তার জন্য খোলা থাকবে না। কাফেরদেরকে কোনোক্রমেই ক্ষমা করা হবে না। আর শ্রতানকে তো ক্ষমা করার প্রশ্ন উঠে না। আমার এখানে কোনোরূপ জুলুম ও অবিচার হবে না। যা সিদ্ধান্ত নেওয়া হবে ইনসাফ ও হিকমতের আলোকেই নেওয়া হবে। আমার পূর্ব পরিকল্পনা অনুযায়ী সব হবে, কারো অনুরোধে তার একবিন্ধু পরিমাণও পরিবর্তন হবে না।

দিশের অর্থ ও তার ভাৎপর্য : নুর্ট শন্দের মূল অর্থ হলো অনেক বড় জালিম। এর তাৎপর্য এ নয় যে, আমি আমার বান্দাদের জন্য জালিম তো বটেই, তবে বহু বড় জালিম নই; বরং এ কথার তাৎপর্য হলো, আমি যদি সৃষ্টিকর্তা ও দালন-পালনকারী হয়ে নিজেরই লালিত-পালিত সৃষ্টির উপর জুলুম করি, তাহলে আমি কার্যত বহু বড় জালিম হয়ে যাব। এ কারণে আমি আমার বান্দাদের উপর আদৌ কোনো জুলুম করি না। তবে আমি তোমাদেরকে যে শান্তি দিছি এটা ঠিক সেই শান্তি যার জন্য তোমরা নিজেরাই নিজেদেরকে যোগ্য বানিয়ে নিয়েছ। তোমরা যতটা শান্তি পাওয়ার যোগ্য তার এক রপ্তি পরিমাণ বেশি শান্তি তোমাদেরকে দেওয়া হছে না। আমার বিচারালয় নিরপেক্ষ আদালত। যে লোক প্রকৃতই শান্তি পাবার যোগ্য নয়; তাকে সে শান্তি দেওয়া হছে না এবং কেউ তা পেতেও পারে না। যার এ শান্তি পাওয়ার উপযোগিতা অকাট্য ও সংশয়-সন্দেহ বিমুক্ত সাক্ষ্য প্রমাণের ভিত্তিতে প্রমাণিত হয়নি, সে শান্তি তাকে কক্ষনো দেওয়া হবে না।

يَوْمَ نَاصِبُهُ ظَلَّام نَقُولُ بِالنَّوْنِ وَالْبِيَاءِ لجَهَنَّمَ هَل امْتَكُلُّتِ السِّهِ فَهَامُ تَحْقِبْق لِوَعْدِهِ بِمَلْنِهَا وَتَقُولُ بِصُورَة الاستفهام كالسُّؤالِ هَلُ مِنْ مَّزيْدِ. أَيُّ فِي لَا اَسَعُ غَيْرَ مَا امْتَلَأْتُ بِهِ أَيّ قَد أمتَالأَتُ.

مَكَاناً غَيْرَ بَعِيْدٍ مِنْهُمْ فَيَرَوْنَهَا.

٣٢. وَيِنْقَالُ لَهُمْ هَٰذَا الْمَرْئِيُّ مَا يُوْعَدُونَ بِالتَّاءِ وَالْبِاءِ فِي الدُّنْيَا وَيُبَّدَلُ مِنَّ لِلْمُتَّقِبُنَ قَوْلُهُ لِكُبِلِّ أَوَّابِ رَجَّاعٍ إلى طَاعَة الله حَفيْظُ . حَافظُ لحُدُوده .

وَلَمْ يَرَهُ وَجَاءً بِقَلْبِ مُّنِيثِ مُقْبِل عَلَىٰ طَاعَتِهِ .

. وَيُقَالُ لِلْمُتَّقَيِّنَ اَيْضًا ن اُدْخُلُوهُا . ٣٤ ه. وَيُقَالُ لِلْمُتَّقَيِّنَ اَيْضًا ن اُدْخُلُوها بسَلام ط آی سَالِمِیْنَ مِنْ کُلّ مُخَوّب أَوْ مَعَ سَلَامِ أَوْ سَلَّمُوا وَادْخُلُوا ذَٰلِكَ الْيَوْمَ الَّذَي حَصَلَ فِيهِ الدُّخُولُ يَوْمُ الْخُلُود الدُّوام في الْجَنَّةِ.

مَن نُدُّ زِيَادَةً عَلَىٰ مَا عَملُواْ وَطَلَبُوا .

৩০. <u>সেদিন</u> তার নসবদাতা হলো ৢ৾৾ঽ৾৾৾৳ <u>আমি বল</u>ব ৴৾৾৾৾৾৾৾ শন্ধটি ও ও ত উভয়ের সাথে হতে পারে। অর্থাৎ দু'ভাবেই পড়া যায়] وَاوِيْدُ مُتَكِّلُمَ لَا وَاوِيْدُ مُذَكِّرٌ জাহানামকে, তমি কি প্রামাত্রায় ভর্তি হয়ে গেছা জাহানামকে পূর্ণ করার জন্য আল্লাহ তা'আলা যে প্রতিশেতি দিয়েছেন তার সতাতা যাচাইয়ের জন্য এ প্রশু করা হবে। আর জাহান্নাম বলবে প্রশাকারে জানতে চাইবে আরো কিছু বাকি আছে নাকি? অর্থাৎ যা কিছ ভর্তি করা হয়েছে তদপেক্ষা অধিক ধারণের ক্ষমতা আমার মধ্যে নেই ৷ অর্থাৎ আমি সম্পর্ণ ভর্তি হয়ে গিয়েছি।

ত ত وَأَزْلِفَتِ الْجَنَّةُ وَرَّبَتْ اللّهِ اللّهَ اللّهُ اللّه করা হবে মুত্তাকীগণের স্থানের দিক দিয়ে অদ্রে তাঁদের হতে। সতরাং তারা তা দেখতে পাবে।

> ৩২, আর তাদেরকে বলা হবে এটা যা দৃশ্যমান যার ى 3 تَ वस्ति بُوعَدُونَ - अिंकिक एरें नस्ति و و अिंकिक प्राधिन خَمْعُ مُذَكِّرٌ غَائب अजीर जा بَنْكُرُ عَائب अजिर राहि والم ত হতে পারে এবং مُذَكِّر حَاضر इरा भारत अवर ७- व পারে। এ প্রতিশ্রুতি দেওয়া হয়েছিল] দুনিয়ায় আল্লাহর আনুগত্যের দিকে রুজুকারীর জন্য। আল্লাহর নির্ধারিত সীমাসমূহ হেফাজতকারী সংরক্ষণকারী -এর জন্য।

করেছে অথচ তাকে দেখেনি এবং আসক্ত অন্তর্সহ উপস্থিত হয়েছে অর্থাৎ আল্লাহর আনুগত্য অভিমুখী অন্তরসহ ৷

> সালাম সহকারে সকল ভয়-ভীতি হতে নিরাপদে অর্থাৎ প্রশান্তি সহকারে অথবা সালাম দাও এবং প্রবেশ কর এটা [অর্থাৎ] যে দিন জানাতে প্রবেশ করার ভাগা অর্জিত হলো অনন্তকালের দিন [অর্থাৎ] জানাতে তোমরা চিরদিন থাকবে।

. ७० ७०. قَانُما وَالْمِيَّا اللهِ होदेत, जाहे भात हितकान आत. لَهُمْ مَا يَشَا مُونَ فِيْسَهَا دَانِّماً وَلَدَيْنَا আমার নিকট অতিরিজ রয়েছে তারা যা আমল

৩৬. তাদের পূর্বে বহু জাতিকে ধ্বংস করে দিয়েছি অর্থাং. وَكُمْ أَهْلَكُنَا قَبْلَهُمْ مِينْ قَعْرِن أَيْ اَهْلَكْنَا قَبْلَ كُفَّارِ قُرَيْشِ قُرُونَا أُمَمًا كَثِيْرَةً مِنَ الْكُفَّارِ هُمْ آشَدُّ مِنْهُمْ بَطْشًا قُوَّةً فَنَقُبُوا فَتَشُوا فِي أَلِيلاد ط هَلْ مِنْ مُتَحِيْصٍ . لَهُمْ أَوْ لِغَيْرهمْ مِنَ الْمُوتِ فَلَمْ يَجِدُوا .

٣٧. إِنَّ فِي ذَٰلِكَ الْمَذَكُورُ لَذِكُرُى لَعِظَةً لِمَنْ كَانَ لَهُ قَلْبُ عَفْلُ أَوْ الْقَرِ السَّمْعَ إِسْتَمَعَ الْوَعْظَ وَهُوَ شَهِيْدُ. حَاضِرٌ بِالْقَلْبِ.

কুরাইশ কাফেরদের পূর্বে [যুগে যুগে] বহু কাফের জাতিকে আমি ধ্বংস করে দিয়েছি। তারা এদের অপেক্ষা অধিক শক্তিশালী ছিল। শক্তির অধিকারী ছিল। তারা ভ্রমণ করে ফিরত অনুসন্ধান করে ফিরত শহরে শহরে কোনো আশ্রয়স্থল পাওয়া গিয়েছিল কি? তাদের জন্য অথবা অন্যদের জন্য মৃত্যু হতে আত্মরক্ষার। না, তারা পায়নি।

৩৭. আর নিশ্চয় তাতে উল্লিখিত বিষয়ে অবশ্যই নসিহত রয়েছে উপদেশ রয়েছে তার জন্য যার অন্তর রয়েছে আকল রয়েছে। অথবা শ্রবণেন্দ্রিয়কে নিয়োজিত রেখেছে মনোযোগের সাথে উপদেশ শ্রবণ করেছে এমতাবস্থায় যে, সে উপস্থিত নিবিষ্ট চিত্তে উপস্থিত :

### তাহকীক ও তারকীব

- अज्ञारत वागी : فَوْلُهُ نَقُولُ : आल्लारत वागी فَوْلُهُ نَقُولُ : فَوْلُهُ نَقُولُ : فَوْلُهُ نَقُولُ

১. জমহর কারীগণ عَنْوُلُ পড়েছেন। ﴿ عَمْمُ مُتَكَلِّمُ اللَّهِ अभहत कातीगंग وَمُنْكُلِّمُ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ

. مَا عَدُ مُذَكَّرٌ غَانَتْ عَانَتْ عَانَتْ عَنْول क्यें। وَاحْدُ مُذَكَّرٌ غَانَتْ عَانَتْ عَنْولُ क्यें। وَعَدْ مُنَاكِّرُ عَانَتْ عَانَتْ عَنْولُ क्यें।

৩. হযরত হাসান (র.) পড়েছেন- أُفُولُ ) ، أَفُولُ )

वृति षा भाग (त.) পড़েছেন- الله عَلَيْ مُجْهُول ) عَمَّالُ عَلَيْ الله عَلَيْ عَلَيْ الله عَلَيْ عَلَيْ عَلِي عَلَيْ عَلَيْ عَلِي عَلَيْ عَلَيْ عَلِي عَلَيْ عَل

- अज्ञारत वांगी - يُوْعَدُونَ - এর মধ্যে দু'টি কেরাত রয়েছে। यथा وَهُو لُـهُ يُـوُ عَدُوْنَ

১. জমহর ক্রিরীগণ تَمْعُ مُذَكِّرٌ حَاضِرٌ (এর সাথে) بَوْعَدُرّنٌ হিসেবে পড়েছেন।

২. হযরত ইবনে কাছীর (র.) পড়েছেন-نَوْعَدُونُ (خَمْعُ مُذَكِّرٌ غَائِبٌ)

२७য়ात مَنْصَرُب २५ । अत्र مَنْصُرُب नमिं غَبْر अत्र प्रशिष्ठ - غَبْرَ بَعِيْد - पाल्लाहत तानी : فَنُولُـهُ غَبْرَ بَعِيْد বিভিন্ন কারণ হতে পারে। যথা-

\* এখানে مَنْصُرُ শব্দটি ظَرَفْ হিসেবে مَنْصُرُ عَبْر হয়েছে।

\* অথবা, عَنْصُونُ হওয়ার কারণে তা عَنْصُونُ হয়েছে।

\* অথবা, مَنْصُوب व्याप्त नक्रन - مُفْعُولُ مُطْلَق व्याप्त و عَنْصُولُ مُطْلَقَ व्याप्त

्युत मरुख़ है 'तात्वव न्याभात এकाधिक जबावना तरग्रह । لِكُلِّ ٱرَّابٍ خُفِيْظً -आल्लास्व वानी : فَعُولُهُ لِكُلِّ ٱوَّابٍ جَفِيْظً - هٰذَا 'श्विकी' لِكُلِّ أَوَّابِ النِح अयरह । प्रथवा مَعَلَّا مُجْرُورُ श्वात कार्तर्त بَدُل कर لِلْمُتَّقِيْنَ किंने وَلَكُلُّ أَوَّابِ النَّ चरप्राष्ट्र مَحَدُّلًا مَرْنُوع इरप्राष्ट्र

مَعَلًّا अनि بِالْغَيْبِ अति यह - وَخَشِيَ الرَّحْمُنَ بِالْغَيْبِ -आद्वारत वागी : فَوْلُـهُ وَخَشِسَى الرَّحْـمُنَ بُالْـغَيْبِ र्दारह । कनना-

वर्षार लाक हकूत वर्षताल خَانَ اللَّهُ تَعَالَى حَالَ كُونِهِ غَائِبًا غُنِ النَّاسِ -शरप्रह । वर्षार كال وَيَا নির্ন্ধনে সে আল্লাহকে ডয় করেছে !

- بسكام إسكام " अहारत वागी أَدُخُلُومًا بِسَكَم عليه المُخُلُومًا بِسَكَم " मफित प्ररक्ष दें जादत वा आरह - الله ا अवाना तराह । एथा
- بَسَلام , अभि بُسَلَم وَهُوَ بُرَالُهُ وَاللَّهِ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْكُوا اللَّهِ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْكُوا اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا اللَّهِ عَلَيْكُوا عَلَّهُ عَلَيْكُلِّ عَلَيْكُوا عَلَّا عَلَيْكُوا عَلَيْكُلِّي عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَّا عَلَيْكُوا عَلَّا عَلَ
- व्हाहर तानी : فَعُولُمُ مُوثُوعُ लगा के مُحَدُّ مُرْتُوعُ लगारत तानी : فَاوَلَمُ مُحَدِّضٍ अंदा के के के के के इहाहरू | जात : مُحَدُّ مُرْتُوعُ जाताप्रके अद्मुत जाना रहाहरू । जात : مُنْ अवासिंध विकास के के कि
- مَحَلًا आझारत वाणी: قَوْلُهُ وَهُوَ شَهِيْدٌ (अवशुष्ठाभक वाका: قَوْلُهُ وَهُوَ شَهِيْدٌ (अाझारत वाणी: قَوْلُهُ وَهُوَ شَهِيْدٌ

## প্রাসঙ্গিক আপোচনা

- আল্লাহ তা'আলা কিয়ামতের দিন দোজংবর কি قُولُهُ يَسُومُ نَقُولُكُ يَسُومُ مَنُولُوكِ لَحَبُهُ ثَمَّ هَلِ الْمَتَكَافَّتِ ....... مِنْ مَرْيُدِهِ অবস্থা হবে তার উল্লেখ করতে গিয়ে ইরশাদ করেন- আমি কিয়ামতের দিন দোজধকে লক্ষ্য করে বলব- তুমি কি পূর্ণমাত্রায় ভর্তি হয়ে গেছং তখন জাহান্নাম জবাবে বলবে مَلْ مِنْ شَرِيْدٍ ؛ অব্ধাং আরো অতিরিক্ত (বাকি) আছে নাকিং দোজধের এ জবাবের দু'টি অর্থ হতে পারে :
- ১. হে রবং আর কোনো দোজবী আছে নাকি, থাকলে দাও। আমার উদর ভর্তি হয়ন। বর্ণিত আছে যে, দোজধ এত বিশাল হবে যে, দোজবীদের দ্বারা এর উদর পূর্ণ হবে না। সে রাণে-ক্ষোভে ফোঁস ফোঁস করতে থাকবে এবং আরো দোজবী চাইবে। আল্লাহ তা'আলা এ কথা বলে তা হালকা করতে চাবেন। তার জবাব পাওয়ার পর আল্লাহ তা'আলা শ্বীয় কদম দোজখের উপর রাখবেন তখন দোজখ দেবে যাবে, সংকীর্ণ হয়ে পড়বে এবং ব্যস! ব্যস!! বিশ্বেই হয়েছে] বলতে থাকবে।

  —বিশ্বারী ও মসনিম।
- عد مَا صَالَ مِنْ مُرْيِد এব অন্য অর্থ হচ্ছে- জাহান্নাম বলবে যে, আরো অধিক আছে নাকি। অর্থাৎ আমার মধ্যে তো অর অধিক ধারণ ক্ষমতা নেই। আমার সম্পূর্ণ উদর কানায় কানায় ভর্তি হয়ে গেছে। জালালাইন গ্রন্থকার আল্লামা মহলী (র.) এ মতই সমর্থন করেছেন। সুতরাং অন্যুত্ত ইরশাদ হয়েছে- مَنْ الْكِينَّةُ وَالنَّاسِ পূর্ণ করব। সুতরাং আল্লাহর এ প্রতিশ্রুতি পূর্ণ হয়েছে কিনা। তা জাহান্নাম হতে জানার জন্য এবং তার স্বীকারোক্তি আদায়ের জন্য এবং জিজ্ঞাসা করবেন।
- ইতঃপূর্বে জাহান্নামীদের অবস্থা বর্ণনা করা হয়েছে এখানে জান্নাত ও জাহান্নামীদের অবস্থা বর্ণনা করা হয়েছে এখানে জান্নাত ও জানাতীগণের অবস্থার উল্লেখ করা হয়েছে। সূতরাং ইরশাদ হচ্ছে যে, কিয়ামতের দিন জান্নাতকে মুন্তাকীগণের নিকট নিয়ে আসা হবে। আর দৃশামান সে জান্নাতকে লক্ষ্য করে মুন্তাকীদেরকে সম্বোধন করত বলা হবে যে, এটা সেই জান্নাত দৃনিয়ায় থাকাকালীন এমন সব লোকের জন্য যার প্রতিশ্রুতি দেওয়া হয়েছে, যারা আল্লাহর আনুগতের প্রতি বেশি কেপির কর্ত্বকারী এবং আল্লাহর নির্ধারিত সীমাসমূহ রক্ষাকারী তথা আল্লাহর আদেশ ও নিষেধাবলি পালনকারী ছিল। কাজেই আজ তারাই এর হকদার হবে, তারা এতে প্রবেশ করার সৌভাগ্য লাভ করবে। চিরদিন তারা এ জান্নাতের সৃখ-সঞ্জোগে মত্ত থাকবে, কথনো তা তাদের হতে ছিনিয়ে নেওয়া হবে না।
- এখানে ﴿ أَرَّابُ -এর অর্থের ব্যাপারে আলেমগণের মতামত : আলোচ্য ﴿ أُوابُ -এর ঘারা কি বুঝানো হয়েছে এ ব্যাপারে আলেমগণের বিভিন্ন মতামত রয়েছে। যথা–
- \* হযরত ইবনে আব্বাস (রা.) ও আতা (র.) প্রমুখ বলেছেন, এখানে أَرَابُ -এর দ্বারা তাসবীহ পাঠকারীকে বুঝানো হয়েছে।
- \* হয়রত ইবনে মাসউদ (রা.) শাখী (র.) ও মুজাহিন (র.) প্রমুখের মতে أَوَالُ এমন লোককে বলে, যে নির্জ্ঞান নিজের গুনাহ খাতা শ্বনণ করে এবং তা হতে তওবা করে ও আল্লাহ ডা আলার নিকট ক্ষমা প্রার্থনা করে।
- \* হযরত কাসেম (র.) বলেছেন- ুঁটি হলেন এমন ব্যক্তি যে সর্বদা আল্লাহর শ্বরণে লিপ্ত থাকেন।
- \* হয়রত আবৃ বকর আবরাক (র.) বলেছেন- যে ব্যক্তি সুখে-দুঃখে সর্বাবস্থায় একমাত্র আল্লাহ তা আলার উপর নির্ভর করে তাকে أَرَّابُ বলে।
- \* হযরত হাকাম ইবনে কুতাইবা (র.) বলেছেন, যে ব্যক্তি একাকী নির্জনে আল্লাহ তা আলার জিকির করে, ডাকে أَرَابُ

- \* হযরত যাহহাক (র.) ও একদল আলেমের মতে যে ব্যক্তি গুনাহু করা মাত্রই আল্লাহর দিকে রুজু করে– কথনো কোনো গুনাহ হয়ে গেলে তওবা করতে মোটেই বিলম্ব করে না, তাকে أُوَالُّ
- \* হযরত উবাইদ ইবনে উমায়ের (র.) বলেছেন, যে ব্যক্তি কোনো মজলিসে বসার পূর্বে এবং মজলিস হতে উঠার পর ইস্তেগফার করে, তাকে اَرَابُ

হাদীস শরীফে আছে নবী করীম 🚃 ইরশাদ করেছেন- যে বাজি মজলিস হতে উঠার সময় নিম্নোক্ত দোয়া পাঠ করবে আল্লাহ তা আলা ঐ মজলিসে কৃত তার ওনাহসমূহ ক্ষমা করে দিবেন- أَرَائُونُ اللَّهُمُ رَبْحَعُونُ لاَ اللَّهُ اللَّهُ وَالْمُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُمُ وَيَخَعُونُ لاَ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مَا اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّ

অত্র আয়াতে عَنْهُ এর অর্থের ব্যাপারে আলেমগণের অভিমত : আলোচ্য আয়াতে عَنْهُ এর দারা কি উদ্দেশ্য করা হয়েছে এ ব্যাপারে আলেমগণের বিভিন্ন মতামত রয়েছে-

- \* ইবনে আব্বাস (রা.) হতে বর্ণিত আছে যে, তিনি বলেছেন– আল্লাহ তা'আলার আদেশ নিষেধের হেফাজতকারীকে 🕹 বলে।
- \* হযরত ইবনে আব্বাস (রা.) হতে অপর এক বর্ণনায় আছে, গুনাহ হতে প্রত্যাবর্তন করা পর্যন্ত যে ব্যক্তি এটাকে আল্লাহর বিধি-নিষেধকে (হফজ (শ্বরণ) করে রাখে তাকে এই বলে।
- \* হযরত মুজাহিদ (র.) বলেছেন যে, যে ব্যক্তি ঈুমানের সাথে আল্লাহ তা আলার অধিকার সংরক্ষণ করে এবং তার প্রদন্ত নিয়ামতের ওকরিয়া আদায় করে, তাকে বলে كَنْفُ বলে।
- \* ইয়রত যাহহাক (র.) বলেছেন, যে ব্যক্তি আল্লাহ তাঁ আলার উপদেশকে করুল করে এবং তার সংরক্ষণ করে তাকে وَعَنْ عَلَى হয়রত আবৃ হ্রায়রা (রা.) বলেছেন, যে ব্যক্তি দিনের প্রথমভাগে চার রাকাত ইশরাকের নামাজ যথাযথভাবে আঁদায় করে সে-ই হলো رَأَنُ وَ اَرَّابُ -

হয়েছেঁ– তারাই জার্নাত প্রবেশের সৌভাগ্য অর্জন করবে, যারা দয়াময় আল্লাহকে ভয় করেছে– অথচ কথনো তাকে দেখেন। আর তারা আল্লাহর প্রতি আসক্তন আল্লাহর আনুগত্যের প্রতি আগ্রহর বিত আসক্তন আল্লাহর আনুগত্যের প্রতি আগ্রহী অন্তঃকরণসহ তার দরবারে হাজির হয়েছে। আজকের দিনের সকল কল্যাণ ও সাফল্য একমাত্র তানের জন্যই রয়েছে।

জালালাইন গ্রন্থকার (র.) ﴿ وَمُ بِنَالُهُ عَالَمُ وَالَمْ بِنَالُهُ وَالْمَ بِنَالُهُ وَالْمُ عِنْالُهُ مِنْ بِالْفَعْنِ الرَّوْمُانُ بِعَالَمُ مِلْالِالِمِ اللهِ المَالِمُ مِنْ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

আল্লামা ইবনে কাছীর (র.)-এর তাফসীরে লিখেছেন যে, بَعْنَى بَالْعُمْنَ بَالْكُمْنَ مِنْ الرَّمْنَ بَالْكُمْنَ بَالْكُمْنَ مِنْ الْمُعَلِّمِ अवर्तात आल्लाह তা আলাকে তার করা। এমন স্থানে বেখানে আল্লাহ তা আলা সাত প্রকারের লোককে আরশের নিচে ছায়া প্রদান করবেন। তন্যধ্যে এক প্রকার হলোল وَجُلُّ وَكُرُ اللَّهُ خَالِّكُ فَكَانَ مُنْ عَنْهَا وَاللَّهُ مَاللَّهُ مَاللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ مَا اللَّهُ مِنْ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ مُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

কারো করো মতে, ﴿ اَلَٰهُ مُواَلِهُ مَا مَا مَا لَهُ مَا لَمُ مَا لَهُ مَا لَمُ مَا لَمُ مَا لَمُ مَا لَمُ مَا لَمُ اللهُ وَاللهُ اللهُ ال

আবৃ বকর আররাক (র.) বলেছেন, تُلُّ بَيْنَ بِهُ এর নিদর্শন হলো; আল্লাহ তা'আলার উপলব্ধিকে সদা-সর্বদা চিন্তা-চেতনায় জায়ত রাখে। সকল প্রকার কু-প্রবৃত্তিকে পরিহার করত আল্লাহ তা আলার সামনে অবনত মন্তব্দে হাজির থাকে। আর এরূপ কাল্লবের অধিকারীর জন্যই রয়েছে জান্নাতের ওয়াদা।

কাফের ও ইমানদার একই স্থানে হওয়া সত্ত্বেও মুন্তাকীনকে খাস করার অর্থ : স্থান হিসেবে ইমানদার এবং কাফের উভয়ই

WWW.eelm.weebly.com

সমান। সে হিসেবে জান্নাত কাফেরদেরও নিকটে হতে পারে। অথচ আয়াতে বলা হয়েছে যে, জান্নাত মুন্তাকীন লোকদের নিকটবর্তী হবে। এ বিশিষ্টতার ফায়দা বা তাৎপর্য কিঃ

আপ্তাহর বাণী - أَرْنَانَ الْمَثَّ - এর অর্থ হলো - জান্নাতকে নিকটবর্তী করা হবে । আয়াতে বর্ণিত নৈকটোর অর্থ যদি স্থানগত নিকটা হতো, তাহলে উপরিউক প্রশুটি উথাপন করা যুক্তি সঙ্গত হতো । কিছু এটা গুধুমাত্র ঈমানদার লোকদের উক্ত মর্যাদার প্রভি লক্ষ্য রেখে বলা হয়েছে । মূলত জান্নাত ও জান্নাতবাসীদের দূরত্ব দূর করে দেওয়া হবে । এ কথাটি বৃথার জন্য একটি উদাহরণ পেশ করা যেতে পারে, দৃজন লোক যদি একটি ঘরে থাকে, যার নিকটে আরো একটি ঘর রয়েছে যা ঐ দৃজনের একজনের জন্য অতি নিকটে, আর অপরজনের জন্য তুলনামূলকভাবে কিছুটা দূরে । ধরুন যে দৃজনের মধ্যে একজনের উত্তর পা কাটা অনাজনের উত্তর পা ভালো সে দৌড়াতেও সক্ষম । তারা উভয়ে যদি ঐ ঘরটির দিকে হাত বাড়িয়ে কিছু নিতে চায় তাহলে যার পা নেই তার জন্য ঐ ঘর নিকটে হয়েও অভিদূরে । অনুরুক্ত জন্নাত জাহান্নামীদের অতি নিকটে হয়েও বিলনা তাদের সংকর্ম ও নেক আমল না থাকার কারণে তারা পঙ্গু ইমানদার লোকেরা নেক আমলের মাধ্যমে তার নিকট পৌছতে পারবে তা তাদের নিকটেই মনে হবে । কেননা নেক আমলের কারণে তারা পঙ্গু নয় । ﴿

জান্নাতকে মুন্তাকীদের নিকটবর্তী করার অর্থ কি? : আল্লাহর বাণী خَرُنْيُنِ الْحِنْدُ الخَرِيَّةُ الخ জান্নাতকে মুন্তাকীগণের নিকটবর্তী করা হবে। মুফাস্সিরগণ (র.) এর কয়েকটি অর্থ বর্ণনা করেছেন। যথা–

- \* জান্নাতকে তার মূল স্থান হতে স্থানান্তর করত কিয়ামতের ময়দানে হাজির করা হবে। আর আলাহ তা'আলা তো সর্বশক্তিমান– তাঁর জন্য এটা মোটেই কঠিন ব্যাপার নয়। এমতাবস্থায় أُدُخُلُوهَا النبي এর অর্থ এই নয় যে, এখনই চলে যাও; বরং এর দারা ওয়াদা ও সুসংবাদ প্রদান উদ্দেশ্য।
- \* হিসাব-নিকাশের পর জান্নাতীদেরকে জান্নাতের নিকটে নিয়ে যাওয়া হবে এবং বলা হবে هُذَا مَا تُرْعَدُونَ النخ অর্থাৎ এ সেই জান্নাত, দুনিয়ায় তোমাদেরকে যার প্রতিশ্রুতি দেওয়া হয়েছিল।
- \* কেউ কেউ বলেছেন যে, এখানে জান্নাতকে নিকটবর্তী করা মূলত উদ্দেশ্য নয়; বরং এর মর্মার্থ হলো, আল্লাহ তা আলা জান্নাত ও জান্নাতীগণের মধ্যকার দূরত্ব কমিয়ে দিবেন। জান্নাতবাসীয়া জান্নাতকে অতি নিকটে দেখতে পাবে। এর য়য়া আল্লাহ তা আলা মুন্তাকীদের উচ্চ মর্থদার প্রতি ইঙ্গিত করেছেন।

আল্লাহ তা'আলা ইরশাদ করেছেন যে, উপরে জান্নাত-জাহান্নাম এবং জানাতি ও জাহান্নমিদের যে অবস্থাদির উল্লেখ করা হয়েছে তাতে ঐ লোকের জন্য নসিহত ও উপদেশ রয়েছে যে মনোযেগের সাথে তা শ্রবণ করে এবং নিবিষ্ট চিন্তে তা উপলব্ধি করে।

জালালাইন গ্রন্থকার আল্লামা মহন্তী (র.) يُنْهِدُ -এর ভাফসীরে বলেছেন- كَاشِرُ بِالْفَلْبِ অর্থাৎ অন্তরকে হাজির করে প্রবণ করে।

কামালাইন গ্রন্থকার (র.) উল্লেখ করেছেন যে, صُفُور فَلْب -এর বিভিন্ন ন্তর রয়েছে। যথা-

- \* সাধারণ স্তর হলো, পাঠ করার সময় আদেশাবলি ও নিষেধাবলির ধ্যান করবে :
- ধর বিশেষ স্তর হলো, মনে করতে হবে যে, আমি আল্লাহ তা'আলার সামনে হাজির রয়েছি। তিনিই নির্দেশ প্রদান
  করেছেন।

এখানে জারাতীগণের যেসব গুণাবদির উল্লেখ করা হয়েছে : আলোচ্য আয়াত কয়টিতে জান্নাতীগণের নিম্নোক্ত গুণাবদির উল্লেখ করা হয়েছে–

- \* النَّنْفَرْي لِلَّهِ تَعَالَى । তথা আল্লাহর ভয় থাকা।
- : তথा आज्ञाহत मित्क क्रजु कता ও তথবा कता اَلرُّجُوعُ وَالتَّوْبَةُ إِلَى اللَّهِ تَعَالَى \*
- \* خَالِمُ لَعَنْهُ لِعُكُورُ اللّٰهُ تَعَالَىٰهُ অর্থাৎ আল্লাহ তা'আলার নির্ধারিত সীমাসমূহের সংরক্ষণকারী তথা আল্লাহর আদেশাবলি ও নিষেধাবলি মানাকারী হওঁয়া।
- \* صَاحِبُ الْعَلْبِ الْمُرْتِينِ ७ वश आद्वारत প্রতি আসক অভঃকরণের অধিকারী হওয়।
- \* وَعَنِفَادُ بِاللَّهِ تَعَالَى إِنَّهُ رَحْمَنُ
   \* وَعَنِفَادُ بِاللَّهِ تَعَالَى إِنَّهُ رَحْمَنُ

অনুবাদ :

৩৮, আর অবশ্যই আমি সৃষ্টি করেছি আকাশমওল ও জমিনকে এবং এতদুভয়ের মধ্যস্থিত সবকিছুকে [মাত্র] ছয় দিনে প্রথমদিন ছিল রবিবার এবং শেষ দিবস ছিল গুক্রবার: আর আমাকে স্পর্শ করেনি কোনো প্রকার ক্লান্তি অবসাদ। ইহুদিদের বক্তব্যকে খণ্ডন করার জন্য অত্র আয়াতখানা নাজিল হয়েছে ৷ তারা বলত আলাহ তা'আলা শনিবারে বিশাম গ্রহণ করেছেন ৷ তা ছাড়া আল্লাহ তা'আলা হতে ক্লান্তি ও কষ্টকে প্রত্যাখ্যান করা হয়েছে। কেননা, আল্লাহ তা'আলা সৃষ্টের গুণাগুণ হতে পবিত্র : তা ছাড়া আল্লাহ তা'আলা ও অনান্যদের মধ্যে কোনোরূপ সাদৃশ্য নেই; বরং আল্লাহ তা'আলা যখন কিছু করতে চান তখন তাকে يَّقُولُ لَهُ كُنْ فَسَكُونُ. রলেন, হয়ে যাও! আর সঙ্গে সঙ্গে সেটা হয়ে যায়।

> ৩৯. সুতরাং আপনি ধৈর্য ধারণ করুন এখানে নবী করীম 🚟 -কে সম্বোধন করা হয়েছে। তার উপর তারা যা বলে অর্থাৎ ইহুদি ও অন্যান্যরা। যেমন- তারা আল্লাহর সাদৃশ্য সাব্যস্ত করে এবং আল্লাহকে অস্বীকার করে। আর আপনি আপনার প্রভুর প্রশংসায় তাসবীহ পাঠ করুন আল্লাহর প্রশংসাসহ সালাত কায়েম করুন সূর্যোদয়ের পূর্বে অর্থাৎ ফজরের সালাত এবং সূর্যান্তের পূর্বে অর্থাৎ জোহর ও আসরের সালাত।

৪০. আর রাত্রির একাংশে তাঁর পবিত্রতা বর্ণনা করুন অর্থাৎ মাগরিব ও ইশার সালাত কায়েম করুন আর সিজদাসমূহ তথা সালাতসমূহের পরেও اُدْبَارٌ শক্টির হাম্যাটি হয়তো যবর বিশিষ্ট হবে তখন তা 📆 এর বচুবচন হবে। অথবা এর হামযাটি যের বিশিষ্ট হবে। এমতাবস্থায় তা اَدُيْرَ -এর মাসদার হবে। অর্থাৎ ফরজসমূহের পর প্রচলিত নফল নামাজসমূহ আদায় কর। কেউ কেউ বলেছেন, এখানে উক্ত সময়গুলোতে প্রকৃত তাসবীহ পাঠের কথা বলা হয়েছে, যা হামদের সাথে মিশিত হয়।

٣٨. وَلَقَدْ خَلَقُنَا السَّهُمُوٰتِ وَالْاَرضَ وَمَا بَيْنَهُ مَا فِي سِتَّهِ أَيَّامِ وَ أَوَّلُهَا الْأَحَدُ والخِرُهَا الْجُمُعَةُ وَمَا مَسَّنَا مِنْ لُّغُوب تَعْبِ نَزَلُ رُدًّا عَلَى الْيَهُودِ فِي قَوْلِهِمْ إِنَّ اللَّهَ إِسْتَرَاحَ يَنُومَ النَّسِيْتِ وَانْتِفًا مُ التَّعْب عَنْهُ لِتَنَزُّهِهِ تَعَالَى عَنْ صِفَاتِ السَمْخُلُوقِيْنَ وَلِعَدَمِ النَّمُجَانَسَةِ بَيْنَهُ وَبَيْنَ غَيْرِهِ انَّصَآ اَمْرُهُ اذَاۤ ِاَرَادَ شَيْئًا اَنْ

٣٩. فَاصْبِرْ خِطَابٌ لِلنَّبِيِّ ﷺ عَلَى مَا يَنْقُنُولُونَ أَيْ النِّبَهُودُ وَغَنِسُرُهُمْ مِسَ التَّشْبِيْهِ وَالتَّكْذِيَّبِ وَسَبِّعْ بِحَمْدِ رَبِّكَ صَلَّ حَامِدًا قَبْلَ طُكُوعِ الشُّمْسِ أَيْ صَلَاةَ الصُّبْعِ وَقَبْلَ الْغُرُوبِ جِ أَيْ صَلَاةَ النَّطُهُر وَالْعَصْر .

٠٤. وَمِنَ اللَّيْلِ فَسَبَّحُهُ أَيُّ صَلَّ الْعِشَائِيْن وَلَدْبَارَ السُّبُحُوْدِ بِفَتْحِ الْهَمْزَةِ جَمْعُ دُبُرٍ وَبِكُسُرِهَا مَصْدَرُ آذْبَرَ آَيْ صَلَّ النَّوَافِلَ الْمَسْنُونَةَ عَقبَ الْفَرَائِضِ وَقِيبُلَ الْمُرَادُ حَقِيبُقَةُ التَّسْبِينِع فِي هٰذِهِ الْأَوْقَاتِ مُلَابِسًا للْعَمْد.

المُنَادِ الْمُنَادِ هُوَ إِسْرَافِيلُ مِنْ مُكَانٍ يَخْمَ الْمُنَادِ الْمُنَادِ هُوَ إِسْرَافِيلُ مِنْ مُكَانٍ وَيُومُ صَخْرَهُ بَبِنْ وَكُلُ مِنْ مُكَانٍ وَهُو صَخْرَهُ بَبِنْ الْمُقَدِّسِ اَفْرَبُ مَوْضِعٍ مِنَ الْآرْضِ إلى الْمُقَدِّسِ أَفْرَبُ مَوْضِعٍ مِنَ الْآرْضِ إلى السَّمَاءِ يَقُولُ اَيْسَهُ الْعِظَامُ الْبَالِبَةُ وَالْشَّعُورُ الْمُسَتَفَرَّفَةُ إِنَّ الْمُسَمَّوَةُ وَالشَّعُورُ الْمُستَفَرَّفَةُ إِنَّ اللَّهُ عَنْ الْفَصَلِ اللَّهُ مَا اللَّهُ عَلَى الْفَصْلِ اللَّهُ عَلَى الْفَصْلِ الْفَضَاء.

.৫১ ৪১. <u>আর মনোযোগের সাথে শুবণ কর</u> হে আমার বক্তব্যের শ্রোডা! <u>যে দিবসে আহ্বানকারী আহ্বান করবে</u> তিনি হলেন হযরত ইসরাফীল (আ.) <u>নিকটবর্তী স্থান হতে</u> আকাশ হতে। আর তা হলো, বায়তৃল মাকদিসের পাথর- যা আকাশের সর্বাধিক নিকটবর্তী ভূমি। তিনি [ইসরাফীল (আ.)] বলবেন, হে পুরাতন হাড়সমূহ! হে ছিন্নভিন্ন গ্রন্থিসমূহ! হে দীর্ণ-বিদীর্ণ মাংসসমূহ, বিক্ষিপ্ত কেশসমূহ! আল্লাহ তা'আলা তোমাদেরকে নির্দেশ দিক্ষেন তোমরা যেন ফ্রসালার জন্য থক্য হত।

### তাহকীক ও তারকীব

مَحَلُ कालास वर्षिण : فَقُولُتُهُ وَمَا مَسْتَأَنِفَةُ वाकािष इग्रत्वा وَمَا مَسَّنَا مِنْ لُغُوْبٍ : فَقُولُتُهُ وَمَا مَسَّنَا مِنْ لُغُوْبٍ نَحُنُ ١٩٤٥ خَلَقْنَا कालास वर्षिण وَلَقَدُّ خَلَقْنَا السَّمْوْتِ وَالْأَرْضَ वाकािष وَمَا مَسْتَنَا مِنْ لُغُوبً कालास वर्षिण الإعرابُ عَلَى عَالَى عَا

#### প্রাসঙ্গিক আপোচনা

া দানে নুষ্দ : আলোচা আয়াতখানা ইহদিনের সম্পর্কে অবতীর্ণ হয়েছে। হয়রত ইবনে আক্রাস (রা.) হতে বর্ণিত আছে যে, ইহদিরা নবী করীম — এর দরবারে এসে আকাশমওল ও ভূ-মওল সৃষ্টির ব্যাপারে প্রশ্ন করেছিল।

নবী করীম 🚃 উত্তরে তাদেরকে বললেন, আল্লাহ তা'আলা রবি ও সোমবার জমিন সৃষ্টি করেছেন। মঙ্গপবারে পাহাড় পর্বত সৃষ্টি করেছেন। বুধবারে গাছ-পালা, পানি ও বৃক্ষ-লতা সৃষ্ট করেছেন। বৃহস্পতিবার আসমান সৃষ্টি করেছেন। তক্রবারে তরকারাজি, সূর্য-চন্দ্র ও ফেরেশতা সৃষ্টি করেছেন। তক্রবারে তিনটি ঘন্টা অবশিষ্ট ছিল। তন্মধ্যে প্রথম ঘন্টায় আযল, ঘিতীয় ঘন্টায় কল্যাণকর বিষয়াদির বিপদাপদ ও তৃতীয় ঘন্টায় আদমকে সৃষ্টি করেছেন। আদমকে জান্নাতে থাকতে দিয়েছেন এবং ইবলীসকে নির্দেশ দিয়েছেন আদমকে সিজদা করার জন্য। আর শেষ মৃহুর্তে আদমকে জান্নাত হতে বের করে নিয়ে আসলেন।

ইত্দিরা জিজ্ঞাসা করল যে, তারপর কি হলো? নবীজী 🊃 বললেন, তারপর আল্লাহ তা'আলা আরশে বসলেন। তারা বলল, তোমার কথা তো অসম্পূর্ণ রয়ে গিয়েছে। তারা বলল, অতঃপর আল্লাহ তা'আলা বিশ্রাম গ্রহণ করলেন। এতে নবী করীম 🚎 অত্যন্ত রাগান্তিত হলেন। তথন অত্র আয়াতখানা মাজিল হয় এবং তাদের বক্তব্যকে খণ্ডন করা হয়।

- -अ आय़ाज चाता जिनिंग विषय উत्मन्ता वर्षा فَوْلَـهُ وَمَا مَسَّفَا مِنْ لَّـفُوْبٍ
- ১. ইহুদিদের ধারণা যে, "আল্লাহ আকাশ পাতাল সবকিছু সৃষ্টি করে ক্লান্ত হয়ে পড়েন। এরপর তিনি আরশে বসে বিশ্রাম নেন।" এটাকে খণ্ডন করার জন্য যে, এ সকল বিষয় সৃষ্টি করার ফলে আল্লাহ ক্লান্ত হমনি। কোনো ধরনের ক্লান্তিই তাকে শর্পা করতে পারেনি।
- ২. মানবীয় বৈশিষ্ট্যাবলি হতে যে আল্লাহ তা আলা পৃত-পবিত্র তার ঘোষণা দেওয়ার নিমিত্তে এ আয়াত অবতীর্ণ হয়েছে।
- ৩. আল্লাহ তা'আলা ও মানুষকে এক জাতীয় ধারণা না করার জন্য। মানুষ যেমন কোনো কাজ করে ক্লান্ত হয়ে পড়ে, তদ্ধপ আল্লাহ তা'আলা মোটেও ক্লান্ত হন না, তিনি সম্পূর্ণরূপে স্বতন্ত্র বৈশিষ্ট্যের অধিকারী। যখন কোনো বন্ধু সৃষ্টির মনস্থ করেন তখন ৣ বলার সাথে সাথেই তা হয়ে যায়।

ن النخ وَسَيِّحٌ بِاسْمٍ رَبِّكَ قَبْلَ طُلُوعِ النخ : আল্লাহ তা'আলা নবী করীম وَبَّكَ قَبْلَ طُلُوعِ النخ করেন- "হে হাবীব! আপনি আপনার রবের সপ্রশংস তাসবীহ পাঠ করুন সূর্যোদয়ের পূর্বে, সূর্যান্তের পূর্বে এবং রাত্রির একাংশেও তাঁর তাসবীহ পাঠ করুন!"

জমহর মুফাস্সিরণণ বলেছেন যে, আলোচ্য আয়াতে পাঞ্জেগানা নামাজের প্রতি ইঙ্গিত করা হয়েছে। সুতরাং وَنَبْلُ الْغُرُب এর দ্বারা ফজরের নামাজের দিকে ইশারা করা হয়েছে এবং تَبْلُ الْغُرُرُبِ এর দ্বারা জোহর ও আসরের নামাজের দিকে আরু مَنَ النَّبْلُ الخِيَّةُ الْمُورِّبُ কিকে আরু وَمِنَ النَّبْلُ الخِيَّةِ किक করা হয়েছে।

আর আল্লাহর বাণী- اِدْبَارَ السَّبُحُودِ এর দারা ফরজ নামাজসমূহের পর নফল নামাজ আদায়ের প্রতি ইঙ্গিত করা হয়েছে। তবে কেউ কেউ বলেছেন যে, এর দ্বারা নামাজের পরে যে তাসবীহ পাঠ করা হয় তার প্রতি ইঙ্গিত করা হয়েছে।

وَمِنَ اللَّبِلِ نَسَبِّحُهُ وَإِدْبَارَ السَّبُجُودِ -द्वांबा किरमत क्षिछ देत्रिष्ठ कता दरसरह? : आञ्चार ठा आला वर्षार जात त्राधिकारल जातात जामतीर कत, जात निजनाय जवनज रुख्या त्थरक जवमत श्वरंपत नत्रख ।

উপরিউক্ত আয়াতের শেষার্ধে বলা হয়েছে যে, সিজদায় অবনত হওয়া থেকে অবসর গ্রহণের পরও আল্লাহ তা'আলার তাসবীহ কর। সিজদায় অবনত হওয়া দ্বারা ফরজ নামাজের কথা বুঝানো হয়েছে; কিন্তু এটা হতে অবসর গ্রহণের পরে আবার কি ধরনের তাসবীহ করার জন্য নির্দেশ দিয়েছেন, এ সম্পর্কে তাফসীরকার ও মূহাদ্দিসদের বিভিন্ন ধরনের মতামত বর্ণিত হয়েছে, যা নিমন্ধপ–

নামাজের মাধ্যমে দাওয়াতি কাজের জন্য প্রয়োজনীয় শক্তি অর্জিত হয়ে থাকে : ইসলাম আল্লাহ তা আলা প্রদত্ত একমাত্র পরিপূর্ণ জীবন পদ্ধতি। যুগে যুগে আধিয়ায়ে কেরাম ও রাস্লগণের এ দীনের দিকে দাওয়াত দেওয়ার জন্য আবিতবি হয়েছিল। তাঁরা যথাযথভাবে এ দায়িত্ব পালন করে গিয়েছেন। হযরত মুহাম্মদ হাম্মি আল্লাহ তা আলার প্রেরিড নবী-রাস্লগণের সর্বশেষ নবী ও রাসুল হলেন হযরত মুহাম্মদ হামি তাঁর পরে আর কোনো নবী বা রাসুলের আগমন ঘটবে না। কিন্তু প্রশ্ন হলো- তাহলে নবীর মৃত্যুর পর যে সব মানুষ দুনিয়াতে আসবেন তাদেরকে আল্লাহর দীনের দিকে আহ্বান করার দায়িত্ব কার উপর নাস্ত । আমরা এর জবাবে বলব, এ দায়িত্ব সাধারণভাবে সব ঈমানদার লোক এবং বিশেষ করে ওলামারে কেরামের উপরই অর্পিত হয়েছে। দাওয়াতের এ মহান ও পবিয়ে দায়িত্ব পালন করা সহস্ক কথা নয়। এ পথ কৃণ্টকাকীর্ণ; কুসুমান্তীর্ণ নয়। এ পথ কুববানি ও আত্মোৎসর্গের পথ। যারাই এ দায়িত্ব পালন করতে এসেছিলেন ইতিহাস সাক্ষ্য দেয় তাঁরা অত্যন্ত বিপদ সংকূল ও প্রতিকৃল পরিবেশের সম্মুখীন হয়েছিলেন। তাঁরা এ দায়িত্ব পালন করতে গিয়ে নিপীড়িত ও নির্যাতিত হয়েছিলেন। তাই এ পথে চলার জন্য প্রয়োজন ঈমানী ও আত্মিক শক্তি, যে শক্তি ছাড়া এ পথে চলার মাটেও সন্ধব নয়। এ শক্তি ও সামর্থ্য কিভাবে কোন পদ্ধিতিতে এবং কিসের ভিন্তিতে অর্জন করা সম্বব হবে? তা আল্লাহ তা আলা বলে দিয়েছেন।

সত্য দীনের দাওয়াত দেওয়ার পথে যতই মর্মবিদারী ও প্রাণান্তকর অবস্থা দেখা দিক, চেষ্টা-প্রচেষ্টার যে ফলই লাভ হতে দেখা যাক, তা সত্ত্বেও পূর্ণ ও দৃঢ় সংকল্প সহকারে সারাটি জীবন ধরে পরম সত্যের বাণী প্রচার ও বিশ্বকে পরম কল্যাণের দিকে ভাকার কাজ অব্যাহত রাখার জন্য যে শক্তির প্রয়োজন, তা এ উপায়েই অর্জিত হতে পারে, যার কথা এ কয়টি আয়াতে বলা হয়েছে। আয়াহর হামদ ও তার তাসবীহ বলে এখানে বুঝানো হয়েছে নামাজ। এ ছাড়া কুরআনে যেখানেই হামদ ও তাসবীহকে বিশেষ বিশেষ সময়ের জন্য নির্দিষ্ট করে দেওয়া হয়েছে, দেখানেই তার অর্থ হছে— নামাজ। পাঁচ ওয়ারু ফরেজ নামাজ এবং নফল নামাজ ও তাসবীহ-তাহলীলের মাধ্যমে আয়াহর নিকট শক্তি ও সামর্থ্যের জন্য প্রার্থনা করতে হবে। আয়াহর দীনের পথে চলার জন্য প্রয়োজনীয় শক্তি ও সামর্থ্য এর মাধ্যমে অর্জিত হবে।

بَرْمَ بُنَادِ الْمُنَادِ مِنْ مَّكَانٍ ﴿ - आझार ठा आला रालहिस وَالْسَلَمْعُ يَوْمَ يُنَادِ الْمُنَادِ مِنْ مَّكَانٍ قَرِيْبٍ بَرْمَ بُنَادِ الْمُنَادِ مِنْ مَّكَانٍ قَرِيْبٍ بَرْمَ بُنَادِ الْمُنَادِ مِنْ مَّكَانٍ قَرِيْبٍ بَعْرَاهِ ﴿ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّ

অর্থাৎ তোমার নিকট কিয়ামতের অবস্থাবলি হতে যা অবতীর্ণ হচ্ছে তুমি মনোযোগ সহকারে তা প্রবণ কর। যেদিন আহবানকারী হযরত ইসরাফীল (আ.) অথবা হযরত জিবরাঈল (আ.)-এর আহবান যেদিন ওনতে পাবে। কেউ কেউ বলেছেন, এ আহবান হলো সাধারণ আহবান, অথবা শব্দ অথবা বিকট আওয়াঙ্কা যা কিয়ামত সংঘটিত ইওয়ার আওয়াঙ্কা হিসেবে পরিচিত। অর্থাৎ হয়রত ইসরাফীল (আ.)-এর শিঙ্গায় ছিতীয় ফুৎকার। কেউ কেউ বলেছেন, হয়রত ইসরাফীল (আ.) ফু দেবেন, আর জিবরাঈল হাশরের ময়দানে উপস্থিত লোকদেরকে আহবান করবেন এবং বলবেন, আরাহর দরবারে হিসাব দেওয়ার জন্য তাড়াতাড়ি এসো! এ কথার ভিত্তিতে বুঝা যায় যে, আহ্বানের কাজাটি হাশরের ময়দানে সংঘটিত হবে।

মুকাতিল (র.) বলেছেন, ইসরাফীলই হাশরের ময়দানে আহ্বান করবেন এবং তাদের অতি নিকটবর্তী স্থান হতে বলবেন, যাতে তাদের প্রত্যেকর নিকট তাঁর আহ্বান পৌছে। বলবেন, "হে মানুষ! তোমরা আল্লাহ তা আলার নিকট হিসেব দেওয়ার জন্য তাড়াতাড়ি এগিয়ে এসো!" হযরত কাতাদা (র.) বলেছেন, আমরা আলোচনা করতাম যে, তিনি বায়তুল মুকাদ্দাসের সধরায় দাঁড়িয়ে আহ্বান করবেন। হযরত কালবী (র.) বলেছেন, কেননা তা জমিন হতে আসমানের নিকটবর্তী স্থান অর্থাৎ বার মাইলের দুরত্ব। কাব বলেছেন, তা জমিন হতে মাত্র ১৮ মাইল দুরে। –ফাতহুল কাদীর]

হযরত জাবির (রা.)-ও বলেছেন, এ আহবানকারী ফেরেশতা স্বয়ং হযরত ইসরাফীল ছাড়া আর ছিন্সীয় কেউ নয়। তিনি বায়তুল মুকাদ্দাসের সংবায় দাঁড়িয়ে গোটা বিশ্বের মৃতদেরকে এ বলে সম্বোধন করবেন, "হে পঁচাগলা চামড়াসমূহ, চ্<sup>ব</sup>-বিচ্গ অস্থিসমূহ এবং বিক্ষিপ্ত কেশসমূহ। শোন, আল্লাহ তা'আলা তোমাদেরকে হিসেবের জন্য সমবেত হওয়ার আদেশ দিক্ষেন।"

ইমাম কুরতুবী (র.) বলেছেন, আয়াতে ছিতীয় ফুৎকারের কথা উল্লেখ করা হয়েছে, যা দ্বারা নিম্ন স্কণতকে পুনর্জীবিত করা হবে। এর নিকটবর্তী স্থানের অর্থ হচ্ছেন তথন এ আওয়াজটি নিকটের ও দূরের সবাই এমনভাবে তনবে যেন মনে হবে কানের কাছ থেকেই বলা হচ্ছে। হযরত ইকরিমা (র.) বলেছেন, আওয়াজটি এমনভাবে শোনা যাবে যেন কেউ আমাদের কাছেই বলে যাছে। কেউ কেউ বলেছেন, নিকটবর্তী স্থানের অর্থ বায়তুল মুকাদ্দাসের সখরা, এটাই পৃথিবীর মধ্যস্থল। চতুর্দিক হতে এর দূরত্ব সমান। -[কুরতুবী]

মোটকথা, যে যেখানে যে অবস্থায় থাকবে হযরত ইসরাফীল (আ.)-এর এ আওয়াজ শুনতে পাবে।

. المجانة المجانة عنه عنه المجانة عنه المجانة المجان ٱلْخَلْقُ كُلُّهُمُ الصَّيْحَةَ بِالْحَقِّ ط بِالْبَعْث وَهِيَ النَّفَفْخَةَ النَّانِيَةُ مِنْ إِسْرَافِينْلَ وَيَحْتَمِلُ أَنْ تَكُونَ قَبْلَ نِدَائِهِ اَوْ بَعْدَهُ ذٰلِكَ اَيْ يَوْمَ البِّنَدَاءِ وَالسَّىمَاعِ بَوْمُ الْخُرُوْجِ مِنَ الْقُبُورِ نَاصِبُ بَوْمَ بُنَادِيْ مُقَدَّرُ أَيْ يَعْلَمُونَ عَاقِبَةً تَكْذِيبِهِم.

٤٤. يَنُومَ بِدُلُّ مِنْ يَوْمَ قَبَعْلَهُ وَمَا بَيْنَهُمَا اعْتَرَاضُ تَشَقُّقُ بِتَخْفِيْفِ الشَّيْنِ وتَشْديْدها بادْغَام التَّاءِ الثَّانِيةِ في أَلْأَصْل فيها الْأَرْضُ عَنْهُمْ سرَاعًا ط جَمْعُ سَرِيْعِ حَبَالٌ مِنْ مُقَدِّرِ أَيْ فَيَخُرُجُونَ مُسْرِعَيْنَ ذُلِكَ حَشْرٌ عَلَيْنَا يَسَبَّرُ فِيهِ فَيضِيلُ بَيْدِينَ الْيَعْدُوصُونِ وَالنصِّفَةِ

بمُنَعَلِّقهَا لِلْاخْتُصَاصِ وَهُوَ لاَ يَضُرُّ وَ

ذٰلِكَ إِشَارَةُ إِلَى مَعْنَى الْحَشْرِ الْمُخْبَر

به عَنْهُ وَهُوَ الْأَحْبَاءُ بَعْدَ الْفَنَاءِ

وَالْجَمْعُ لِلْعَرْضِ وَالْحِسَابِ.

نَحْنُ أَعْلَمُ بِمَا يَقُولُونَ أَيْ كُفَّارُ قُرَيْشٍ وَمَا آنْتَ عَلَبْهمْ بِجَبّارِ من تُجْبِرُهُمْ عَلَى ٱلإبْسَان وَهٰذَا قَـنْبَلَ الْاَصْرِ بِالْجِهَادِ فَذَكِّرٌ بِالْقُرَانِ مَنْ يَتَخَافُ وَعِيْدِ وَهُمُ الْمُوْمِنُونَ .

শ্রবণ করবে অর্থাৎ সমস্ত মাথলুক সত্যের বিকট ধ্বনি পুনরুত্মানের [বিকট ধ্বনি] তা হবে ইসরাফীল (আ.)-এর শিঙ্গায় দ্বিতীয় ফুৎকার। এ ফুৎকার তার ঘোষণা [যা পূর্বে উল্লেখ করা হয়েছে] এর পূর্বেও হতে পারে এবং পরেও হতে পারে ৷ তা -অর্থাৎ ঘোষণা দেওয়া ও আওয়াজ শ্রবণ করার দিবস বাহির হওয়ার দিবস কবরসমূহ হতে يُسنَادئ -এর নস্বদাতা (আমিল) উহা রয়েছে । অর্থাৎ তারা তাদের মিথ্যা প্রতিপন্ন করার পরিণাম প্রতিফল জানতে পারবে । (যে দিনা।

८٣ 80. निष्ठा आिय जीवन मानकाती এवर मृङ्गानानकाती आत. إِنَّا نَحْنُ نُحْنَى وَنُمَيْتُ وَالِّبْنَا الْمُصِيْرُ. আমারই দিকে সকলকে ফিরে আসতে হবে।

88. যে দিন এটা পূর্ববর্তী 💢 হতে گُلُ হয়েছে। উভয়ের মধ্যবর্তী বাক্য জুমলায়ে মু'তারিয়া হয়েছে বিদীর্ণ হবে -এর শীন অক্ষরটি তাশদীদবিহীন এবং তাশদীদসহ উভয়ভাবে পড়া যাবে। তাশদীদসহ হলে মূলত এতে দ্বিতীয় 🖒 -কে শীনের মধ্যে ইদগাম করা হবে। জমিন, তা হতে দ্রুত ধের হয়ে আসবে তারা فعل अकि برأعًا वह्रवहन : बहा खेरा وأعًا -এর যমীর হতে J 🗻 হয়েছে। অর্থাৎ তখন তারা দৌড়ে দ্রুতবেগে বের হতে থাকবে। তাই হবে হাশর, যা আমার জন্য অতি সহজ হবে। এখানে সিফাতের এর দারা মাওসূফ সিফাতের মধ্যে ব্যবধান - مُتَعَلَّقَ করা হয়েছে اختصاص -এর উদ্দেশ্যে। আর এরূপ ব্যবধান ক্ষতিকর নয় ুর্টা -এর দ্বারা হাশরের অর্থের দিকে ইঙ্গিত করা হয়েছে, যার সংবাদ অবহিত করা হয়েছে অর্থাৎ ধ্বংস হয়ে যাওয়ার পর পুনরায় জীবিত করা এবং হিসাব-নিকাশ ও আল্লাহর সমীপে পেশ করার জন্য একত্র করা।

8৫. আমি জানি তারা যা বলে-অর্থাৎ কুরাইশ কাফেররা: আর আপনি তাদের উপর জবরদন্তিকারী নন যে, তাদেরকে ঈমান গ্রহণে বাধ্য করবেন। এটা জিহাদের বিধান অবতীর্ণ হওয়ার পূর্বেকার কথা। সূতরাং আপনি কুরআনের মাধ্যমে তাকে উপদেশ দান করুন, যে আমার শান্তির প্রতিশ্রুতিকে ভয় করে। আর তারা হলেন মুমিনগণ।

#### তাহকীক ও তারকীব

भनिष्ठ ( الصَّبْحَةُ النَّحْ بَرْمُ بَسْمَعُونَ الصَّبْحَةُ النَّحْ ( আরাহর বাণী ) قَوْلُهُ يَوْمَ يَسْمَعُونَ الصَّبْحَةُ النَّحْ وَالْمُوقِعُ النَّمْ يَسْمَعُونَ الصَّبْحَةُ النَّحْ وَالْمُوقِعُ अबारत عَنْصُرُكُ وَيَعْ الْمُعْدَى اللهُ اللهُ الْمُعْدَى اللهُ اللهُ عَنْصُرُكُ وَ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْمُ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْمُ اللهُ ال

بالْحَقَّ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَمُ الْمَقَ नमि कि कान खर्ष हर्ताह? : আলোচ্য আয়াতে : আলোচ্য আয়াতে الْمَنْ بَالْحَقَّ بِالْحَقَّ بِالْحَقَّ بِالْحَقَّ بِالْحَقَّ بِالْحَقَّ بِالْحَقَّ بِالْحَقَّ بِالْحَقَّ بَالْحَقَّ (নিচয়তা) -এর অর্থে হয়েছে। অর্থাৎ সেদিন তারা যথন হয়রত ইসরাফীল (আ.)-এর শিঙ্গার ফুৎকার সন্দেহাতীতভাবে শ্রবণ করবে।

स्विक् ग्रेक्ट स्टारह। त्रनना, जावारव कांने بِسَرَاعً आवारक بَرَمُ تَشَقُّلُ الأَرْضُ عَنْهُمْ سِرَاعًا - अवि आवारव कें क्रिय بِسُلُ عَنْهُمُ سُرَاعًا - रातरह। मूनज वांकाि करा نِمُلُ صَوْفَة करा कें करा क्रिए करन जाता त्मीए तत रात आभारत।

طخ قولَتُهُ وَلَيْكَ خَشْرٌ النخ وَ الْزَلِنَ حَشْرٌ النخ : वाहारत वावी : قَوْلَتُهُ وَلِيكَ حَشْرٌ النخ राग्द इतारह : वावंदि : वावंदि : व्यवंदि : व्यवंदि

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

াশনে নুষ্দ : হযরত আদুল্লাহ ইবনে আব্বাস (রা.) হতে বর্ণিত, তিনি বলেছেন, ইহদিদের একটি দল নবী কারীম ক্রি-এর নিকট উপস্থিত হয়ে তাঁকে প্রশ্ন করেছেন- হে রাস্ল। আমাদেরকে যদি আখিরাত সম্পর্কে ভীতি প্রদর্শন করতেন তাহলে ভালো হতো। তখন এ আয়াতটি অবতীর্ণ হয়েছে। এতে বলা হয়েছে যে, এ কুরআনের সাহায্যেই এমন প্রত্যেক ব্যক্তিকে উপদেশ দাও, যারা আমাদের সতর্কতাকে ভয় করে। -শূবাব

يَرْءَ يَسْمَعُونَ الصَّبْحَةَ بِالْحَتَّقِ ذَلِكَ يَوْمُ الْخُرُوجِ आझार ठा घाना तलाहन- يَعْدَ يَالْحَقَ ذَلِكَ يَوْمُ الْخُرُوجِ (प्रानित সমস্ত মানুষ शास्त्रत नित्तत स्रिति यथायथ ठनटठ थाकरव: जा कृगर्ड रटट मुंजरनत आध्ययकान नार्ट्य पिन रटव "

এ আয়াতের দৃটি অর্থ হতে পারে। একটি হচ্ছে- সব মানুষই মহাসত্যের ব্যাপার সংক্রান্ত ডাক শুনতে পাবে। দ্বিতীয় হলো, হাশরের ধ্বনি সবাই ঠিক ঠিক ভাবেই শুনতে পাবে। প্রথম অর্থের দিক দিয়ে তাৎপর্য এ হবে যে, লোকেরা সে মহাসতা সংক্রান্ত আহ্বানকে নিজেদের কানে শুনতে পাবে, তারা যা দুনিয়ায় মেনে নিতে প্রস্তুত ছিল না, যা অমান্য ও অস্বীকার করার জন্য তারা দৃত্প্রতিজ্ঞ ছিল, আর যে বিপর্যয়ের আগাম সংবাদদাতা নবী-রাসুলগণকে তারা ঠাটা ও বিদ্রুপ করত। দ্বিতীয় অর্থের দৃষ্টিতে তাৎপর্য এই হবে যে, তারা সন্দেহাতীতভাবে ও বস্তুতই হাশরের এ ধ্বনি শুনতে পারবে; তারা নিজেরাই জানতে পারবে যে, এটা কিছুমাত্র বিল্লান্তি বা ভুল বুঝার ব্যাপার নয়, এটা বান্তবিকই হাশরেরই ধ্বনি। তাদেশকে যে হাশরেব কথা বলা হয়েছিল তাই উপস্থিত হয়েছে এবং তারই ধ্বনি এখন উথিত হচ্ছে। এ ব্যাপারে একবিন্দু সন্দেহই থাকবেন।

রাসূলে কারীম — এর জন্য এ বাক্যটিতে সান্ত্রনাও রয়েছে, আর রয়েছে ধমক ও হুমকি কান্টেরনের জন্য। নবী কারীম — কে সম্বোধন করে বলা হয়েছে যে, আপনার সম্পর্কে এরা যেসব কথাবার্তা বলে বেড়াচ্ছে, আপনি তার কিছুমাত্র পরোয়া করবেন না। আমি সবকিছুই ওনছি, তাদের সাথে বুঝাপড়া করা আমার কাজ। কান্টেরনের সাবধান করে দেওয়া হছে থে, আমার নবীর বিষয়ে তোমরা যেসব উক্তি করছ তার জন্য তোমাদেরকে অনেক মূল্য দিতে হবে। প্রত্যেকটি কথা আমি নিজেই তনছি, তোমাদেরকেই তার পরিণতি ভোগ করতে হবে। অর্থাৎ আমার জ্ঞান আপনার ব্যাপারে মুশরিকদের কথা পরিবেটিত করে রেখেছে। এটা যেন আপনাকে অন্থির করে না তোলে। — ইবনে কাসীর।

यथन يَوْمُ تَشَقَّقُ الْاَرْضُ عَنْهُمْ سِرَاعًا - आज्ञार ठा आला तत्तरहन : قَوْلُهُ يَوْمَ تَشَقَّقُ الْاَرْضُ عَنْهُمْ سِرَاعًا अभिर्तितिर्भिर्ग रवर: आद तात्कता जात त्ज्जत रुख कर्त रुख क्रुज्जत नार्थ हत्त त्यार्ज थाकरव :

হাদীসের বর্ণনা দ্বারা জানা যায় যে, সবাই শাম দেশের দিকে দৌড়াতে থাকবে। সেখানে বায়তুল মুকাদ্দাসের সখরায় হযরত ইসরাফীল (আ.) সবাইকে আহবান করবেন।

মুয়াবিয়া ইবনে হায়দা (রা.) বর্ণনা করেছেন যে, রাস্লুল্লাহ শাম দেশের দিকে ইশারা করে বলেছেন দুর্ন কর্মন করে করিছেন দুর্ন কর্মন করেছেন কর্মন করেছেন কর্মন করিছেন মার্মানে উপস্থিত হবে। – বিশাআরিফুল কুরআন কর্মন আর্মানে করিছিল কর্মন কর্মন কর্মন কর্মন কর্মন করিছেন মার্মান কর্মন কর্মন করিছেন কর্মান কর্মন কর্মন করিছেন মার্মান কর্মন কর্মন কর্মন কর্মন কর্মন কর্মন আর্মানের আর্মানের আর্মানের আর্মানের মাধ্যমে তাদেরকে নসিহত কর্মন উপদেশ প্রান কর্মন, যারা আর্মান্র আর্মানের হ্মকিকে তয় করে। অর্থাণ আপনি ক্র্মান্দারগণকে কুর্মান মার্মীদের মাধ্যমে উপদেশ প্রদান কর্মন, যারা আর্মান্র আর্মানের মাধ্যমে উপদেশ প্রদান কর্মন, যারা আর্মান্র আর্মানের মাধ্যমে উপদেশ প্রদান কর্মন,

কুরুআনের মাধ্যমে নবী করীম 🚟 দু'ভাবে উপদেশ দান করেছেন। যথা-

- ১. কুরআনের বাণী ওনিয়ে লোকদেরকে উপদেশ দিয়েছেন।
- ২. কুরআন অনুযায়ী নিজে আমল করত লোকদেরকে দেখিয়েছেন।

যদিও কুরআনের উপদেশ ঈমানদার ও কাফের নির্বিশেষে সকলের জন্যই তথাপি যেহেতৃ তা হতে ঈমানদারগণই উপকৃত হয়ে থাকে, সেহেতু তাদের কথা বিশেষভাবে বলা হয়েছে।

হযরত কাতাদা (র.) অতা আয়াতে কারীমা তেলাওয়াত করার পর নিম্নোক্ত দোয়া পড়তেন- اَلَكُهُمُّ اَجْعَلْنَا فَمَنْ يَتَخَافُ بَا بَارُ يَا رَحِبُہُ অর্থাৎ হে আল্লাহ। যারা তোমার ধমকিকে ভয় করে এবং তোমার প্রতিশ্রুতির প্রত্যাশা করে তুমি আমাকে তাদের দলভুক্ত কর। হে অনুগ্রহকারী। হে দয়াময়।

# بسم الله الرَّحْمَٰنِ الرَّحِيم পরম করুণাময় ও দয়ালু আল্লাহর নামে শুরু করছি

১ ১. শূপথ ধূলি ঝাঞ্জার, যে বাড়াস ধূলাবালি ইত্যাদিকে . ١ ১. وَالذُّريٰتِ الرِّيَاجِ تَذْرُواْ التُّرَابَ وغَيْمَ وَذْرُواْ مَصْدَرُ وَيَقَالُ تَذَرِيْهِ ذَرِيًّا تَهُبُّ بِهِ.

٢. فَالْحُمِلُاتِ السُّحُبِ تَحْمِلُ الْمَاءَ وَقُرَّا ثِقْلًا مَفْعُولُ الْحَامِلَاتِ.

- يُسْرًا لا يِسُهُوْلَةٍ مَصْدَرٌ فِي مَوْضِعِ الْحَالِ
- ১ ৪. শপথ বউনকারী ফেরেশতাগণের অর্থাৎ যে قَالْمُقَسِّمْتِ أَمْرًا الْمَلَاتِكَةِ تُقَسِّمُ الْإَرْزَاقَ وَالْاَمْطَارَ وَغَيْرَهَا بَيْنَ الْعِبَاد وَالْبِلاد .
- بِالْبَعْثِ وَغَيْرِه لَصَادِي لَوَعْدُ صَادِي.
- لًا مُحَالَةً.
- وَالسَّمَا ۗ . ذَاتِ الْحُبُكِ جَمْعُ حَبِيْكَةِ كَطَرِيْقَةٍ وَطُرُقِ أَى صَاحِبَةِ التَّطُرُقِ فِي الْخَلْقَةِ كَالطُّرُقِ فِي الرَّمَلِ.
- وَالْفَرْأَنِ لَفِي فَوْلِ مُّخْتَلِفِ ٧ فَيْلَ شَاعِرُ سَاحِرُ كَاهِنُ شِعْرُ سِحُرُ كَهَانَةً.

অনুবাদ :

- এলোমেলা। করে দেয়। 1,5 শব্দটি মাসদার। বলা হয়- تَذُرَيْهُ ذَرُيْهُ وَمِيًّا অর্থাৎ বার্তাস ধলা উভায় :
- শপথ বোঝাবহনকারী মেঘপুঞ্জের। যে মেঘ পানি বহন করে। وَفَرَّا । এর মাফউল ।
- ण ७. <u>मुलथ चल्दनगिंक त्तायात्तव,</u> त्य त्ताका लानि वृक किऱ فَالْجُرِيْتِ السُّفُوْنِ تَجْرِيٌ عَلَى وَجُه الْمَاءِ চলাচল করে, সহজতার সাথে। 🚅 শব্দটি মাসদার ীর্ক্র-এর স্থান অর্থাৎ এমতবস্থায় যে, তা ধেয়ে চলে/ .দত চলে।
  - ফেরেশতাগণ বান্দাদের রিজিক ও শহরে বৃষ্টি বৃষ্টন ইত্যাদি কাজে নিয়েজিত।
- مَصْدَرَيْهُ أَنَّ مَا مَصْدَرِيَّةُ أَيْ إِنَّ وَعَدَّهُمْ . ٥ . إِنَّكَمَا تُوعَدُونَ مَا مَصْدَرِيَّةُ أَيْ إِنَّ وَعَدَّهُمُ অর্থাৎ পুনরুখান ইত্যাদি সম্পর্কে তাদের অঙ্গীকার অবশ্যই সত্য সত্য অঙ্গীকার।
- طَ اللَّهِ مِنَ الْجَزَاءَ بَعْدَ الْحِسَابِ لَوَاقَّ ط .٦ في اللَّهِ مِنَ الْجَزَاءَ بَعْدَ الْحِسَابِ لَوَاقِعُ ط প্রতিদান দেওয়া অবশ্যম্বাবী :
  - ৭. শপথ বহু পথ বিশিষ্ট আকাশের 🕰 শদটি 🚉 - مَرْيَغَةُ नकि مُرْيَعَة - এवं বহুবচন ৷ অর্থাৎ সেই আকাশ সৃষ্টিগতভাবেই রাস্তা বিশিষ্ট। যেমন বালুর মধ্যে রাস্তা হয়ে থাকে।
- 😅 ४ कूत्रव्यात्मव (इ प्रकार्वात्री एक्त्र 😅 ४ कूत्रव्यात्मव) النَّاكُمْ بَا ٱهْـلُ مَكَّـةً فِـي شَـأَن النَّـبـيّ ব্যাপারে পরস্পর বিরোধী কথায় লিগু। রাসুল 🚟 সম্পর্কে বলা হয়, তিনি কবি, জাদুকর ও জ্যোতিধী আর করআন সম্পর্কে বলা হয় এটা কবিতা, জাদু ও জ্যোতির্বিদ্যা :

- ७ 😅 मती कड़ीय من النَّبيُّ وَالْقُرَانِ اَوَ 🐧 ﴿ ﴿ اِلْمُؤْلِّ لِيُصْرَفُ عَنْهُ عَنِ النَّبِيُّ وَالْقُرَانِ اَوَ عَبِنِ الْاِيْسَانِ بِهِ مَنْ أَفِيكَ طِ صُرِفَ عَبِن الهدَابَة في علم الله تعالى .
- ١. قُتِلَ النُغُرُّصُوْنَ لُعِنَ الْكَذَّابُوْنَ اصْعَالُ الْقُول الْمُخْتَلِف .
- े । . أَلَّذَيْنَ هُمْ فِي غَمْرَةِ جَهُل يَغْمُرُهُمْ . ١١ . أَلَّذَيْنَ هُمْ فِي غَمْرَةِ جَهُل يَغْمُرُهُم سَاهُوْنَ لا غَافِلُوْنَ عَنْ آمْرِ الْأُخْرَةِ .
- أَيْ مَتْمَ مُحِبُّهُ .
- . وَجَوَابُهُمْ يَجِيْنُيْ يَوْمَ هُمْ عَلَى النَّارِ ﴿ ١٣ . وَجَوَابُهُمْ يَجِيْنُيْ يَوْمَ هُمْ عَلَى النَّارِ يُفْتَنُونَ أَيُّ يُعَذِّبُونَ فَسُهَا .
- ১٤ ا وَيُقَالَ لَهُمْ حَيْنَ التَّعْذَيْب ذُوْقَهُ. ١٤ كا. وَيُقَالَ لَهُمْ حَيْنَ التَّعْذَيْب ذُوْقَهُ فتْنَتَكُمْ لَا تَعْذَلْبَكُمْ هٰذَا الْعَذَاكُ الَّذَيْ كُنْتُمْ بِهِ تَسْتَعُجْلُونَ فِي الدُّنْيَا اسْتَهْزَاءً.
- مَا أَنْهُمْ أَعْطَاهُمْ رَبُّهُمْ ط مِنَ الثُّواب إنَّهُمْ كَانُوا قَبْلَ ذٰلِكَ أَيْ دُخُولِهِمُ الْجَنَّةَ مُحْسنينَ . فِي الدُّنْيا .
- يَنَامُونَ وَمَا زَائِدَةٌ وَيَعَجُعُونَ خَيَرُكُانَ وَقَلِيْلًا ظُرْفُ أَيْ يَنَامُونَ فِيْ زَمَنِ يَسِيْدٍ مِنَ اللُّيْلِ وَيُصَلُّونَ أَكْثَرَهَ .

- কুরআনকে অর্থাৎ এ বিষয়ে ঈমান আনয়ন করতে যে সতভেষ্ট যাকে আলাহর ইলমে হেদায়েত হতে ফিরিয়ে দেওয়া হয়েছে।
- ১০. অভিশপ্ত হোক মিথ্যাচারীরা বিভিন্ন উক্তিকারী মিথ্যাবাদীবা অভিশপ্ত ও লানতপ্রাপ্ত হোক।
- উদাসীন অর্থাৎ আখিরাতের কর্মের ব্যাপারে গাফিল।
- क रिफ़(পর) 🚎 -त्क विफ़्ति निक्रें किखाना करत निर्मे काती निक्रें النَّبِيِّ إِسْتَهْزَاءً أَيَّانَ يَوْمُ الدِّيْن স্বরে কর্মফল দিবস কবে হবে? অর্থাৎ সেটা কখন
  - যেদিন যখন তাদেরকে শাস্তি দেওয়া হবে অগ্রিতে। অর্থাৎ তাতে শাস্তি প্রদান করা হবে :
  - তোমাদের শাস্তি আস্বাদন কর, তোমরা এই শাস্তিই তুরান্বিত করতে চেয়েছিলে। পথিবীতে উপহাসছলে বিদ্দপ করে ৷
- ١٥ ১৫. সেদিন নিক্তয় মুত্তাকীগণ থাকরেন প্রস্ত্রবণ বিশিষ্ট জান্নাতে। যে প্রসবণ তাতে প্রবাহিত হবে।
- এর যমীর থেকে خَبُرُانَ الصَّحِيْرِ فَي خَبَرِانَّ الصَّحِيْرِ فَي خَبَرِانَّ . 🗓 💪 হয়েছে যা তাদের প্রতিপালক তাদেরকে দিবেন পুণ্য হতে। কারণ পার্থিব জীবনে তারা ছিল সং কর্মপরায়ণ অর্থাৎ তাদের জানাতে প্রবেশের পর্বে পথিবীতে
  - ১٧ ১٩. <u>তারা রাত্রির সামান্য অংশই অতিবাহিত করতেন</u> كَأَنُوا قَلِيْلًا مِّسَنَ اللَّيْلُ مَا يَهُجَعُونَ مَا अर्थ, आत يَنَامُونَ لَا يَهُجَعُونَ अर्थ, आत مَا হলো অতিরিক্ত। আর يَهْجَعُونَ হলো يَلَ -এর খবর আর الله হলো ظَانُ অর্থাৎ রাতের রল্প অংশই শয়ন করতেন এবং অধিকাংশ অংশে নামাজ পডতেন।

- وَيَالْاَسَحَارِ هُمْ يَسْتَغَفِفُو وَنَ يَقُولُونَ ১৮. রাত্রির শেষ প্রহরে তারা ক্ষমা প্রার্থনা করতেন : তার; वनार्छन, اَللَّهُمَّ اغْفُر لَنَا (दर आझार! आभारमत्रक اللُّهُمَّ اغْفِرْ لَنا . ক্ষমা করুলং!
- ١٩. وَفِيْ آمُوالِهِمْ حَقُّ لِلسَّآنِل وَالْمَحْرُومِ. ১৯. তাদের ধন সম্পদে রয়েছে অভাবগ্রন্থ ও বঞ্চিতদের হলা সে ব্যক্তি যে প্রার্থনা থেকে পবিত্র الَّذِي لاَ يَسْاَلُ لِتَعَفُّفهِ. থাকার লক্ষ্য প্রার্থনা করে না। যার ফলে সে বঞ্জিত থেকে যেত া
  - ২০. ধরিত্রীতে রয়েছে পাহাড়-পর্বত, সমুদ্র, বৃক্ষ, ফল-ফলাদি তরুলতা ইত্যাদিতে রয়েছে নিদর্শন আল্লাহ তা আলার একত্বাদ ও তাঁর ক্ষমতায় দিক নির্দেশনা। নিশ্চিত বিশ্বাসীদের জন্য।
- निनर्यन तरराष्ट्र, व्यापानत अरराष्ट्र निनर्यन तरराष्ट्र, व्यापानत के विक्री के विक्री के विक्री के विक्री कि विक्री के विक्री कि विक्री সৃষ্টির শুরু থেকে শেষ পূর্যন্ত এবং তোমাদের সৃষ্টির মধ্যে আশ্চর্যজনক বস্তু রয়েছে। তোমরা কি অনুধাবন করবে না? ফলে তোমরা তা দ্বারা তার সৃষ্টি ও ক্ষমতার উপর প্রমাণ পেশ করে থাকো।
- प४ २२. <u>आकारन तरप्राह टामाएनत तिक्षिक</u> अर्था९ वृष्टि या. وَفَعِي السَّمَاء رِزْقَكُمْ أَيْ الْمَطْرُ উদ্ভিদ গজানোর কারণ যাতে রয়েছে তোমাদের জীবিকা। <u>ও প্রতিশ্রুত সমস্ত কিছু</u> প্রত্যাবর্তন, পুণ্য ও শাস্তি হতে অর্থাৎ এগুলো আকাশে লিখিত বয়েছে :
- . ٢٣ ٦٥. <u>مسَاء وَالْأَرْضِ إِنَّهُ أَىْ مَا . ٢٣ كَ. فَسُورَبُ السَّسَمَاء وَالْأَرْضِ إِنَّهُ أَىْ مَا</u> অর্থাৎ যার অঙ্গীকার তোমাদের সাথে করা হয়েছে অবশ্যই তোমাদের বাক ক্ষৃতির মতোই সত্য। 🔑 শব্দটি ﴿ وَفَعُ -এর সাথে ﴿ وَفَيُ ) -এর সিফত এবং টে টা হলো অতিরিক্ত এবং (فَكُر)-এর 💢 যবরের সাথে র্ভ -এর সাথে 🚅 র্ল আর অর্থ এই- তোমাদের সাথে যার অঙ্গীকার করা হয় তা বাস্তাবায়িত হওয়ার ক্ষেত্রে এরপই যেমন তোমাদের কথাবার্তা বলা সভা অর্থাৎ যেভাবে ভোমাদের নিকট ভোমাদের কথাবার্ত: জ্ঞাত হওয়াটা সুনিষ্ঠিত ও ইয়াকীনী, এই কথাবার্তা তোমাদের থেকে চাক্ষ প্রকাশ হওয়ার কারণে: [এভাবে তোমাদের সাথে কৃত অঙ্গীকারও সত্য ।]

- ٢٠. وَفِسِي ٱلْأَرْضُ مِسنَ الْسِجِبَالِ وَالسِّسِحَارِ وَالْأَشْجَارِ وَالنِّهِ مَارِ وَالنَّبَاتِ وَغَيْرِهَا . أَيْتُ دَلَالَاتُ عَلِيٰ قُدْرَة اللَّه تَعَالِيٰ وَوَحْدَانيَّتِهِ لِلْمُوقِنِينَ لا
- خَلْقَكُمْ اللِّي مُنْتَهَاهُ ومَا فِي تَرْكِيْب خَلْقكُمْ مِنَ الْعَجَائِبِ أَفَلاَ تُبْصِرُونَ ذٰلِكَ فَتَسْتَدِلُّونَ بِهِ عَلَى صَانِعِهِ وَقُدْرَتِهِ .
- الْمُسَبَّبُ عَنْهُ النَّبَاتُ الَّذِي هُوَ رِزْقُ وَمَا تُوْعَدُونَ مِنَ الْمَاٰبِ وَالشُّوابِ وَالْعِقَابِ أَيْ مَكْتُوبُ ذَٰلِكُ فِي السُّمَاءِ.
- تُوعَدُونَ لَحَقُّ مثلُ مَا آنَّكُمْ تَنْطَقُونَ. برَفْعِ مِثْلُ صِفَةٌ وَمَا مَزِيْدَةً وَهِفَتْع اللَّام مُرَكَّبَةً مَعَ مَا الْمَعْنَى مَثلُ نُطْقِكُمْ فِي حَقِيْقَتِهِ أَيُ ومَعْلُوميَّتِهِ عِنْدَكُمْ ضَرُورَةَ صُدُورِهِ عَنْكُمْ.

### তাহকীক ও তারকীব

व्ययात जितक है क्रिक करतरहन । مُعْتَلُ لاَمْ يُأْنِي यत बाता अधा : قَدُولُـهُ ذَرْي يَدْرِي دَرْيًا

ं এটা অর্থ বর্ণনা করার জন্য বৃদ্ধি করা হয়েছে। বায়ু এটাকে উড়িয়ে দেয়। এলোমেলো করে দেয়। أَفُولُتُهُ تَهُبُّ بِع

राয়ছে। উহ্য ইবারত এরপ হবে مَصْدَرِيَّهُ उत्ताह्बन, অর্থাৎ وَعَدْ ইराय़हि। উহ্য ইবারত এরপ হবে أَنَّ وَعَدُوْنَ انَّ رَعْدَكُمْ لَرَعَدُّ صَادِنًّ ﴿ अ

राता الْعُبَالُ श्रात الْعُبَالُ हा विकार السَّمَاءُ وَالسَّمَاءُ وَالسَّمِينَاءُ وَالسَّمَاءُ وَالسَّمَاءُ وَالسَّمَاءُ وَالسَّمَاءُ وَالْسَمَاءُ وَالسَّمَاءُ وَالسَّمَاءُ وَالسَّمَاءُ وَالسَّمَاءُ وَالسَّمَاءُ وَالسَّمَاءُ وَالسَّمَاءُ وَالسَّمَاءُ وَاللَّسَمَاءُ وَالسَّمَاءُ وَالسَّمَاءُ وَالسَّمَاءُ وَالسَّمَاءُ وَاللَّسَمَاءُ وَاللَّسَمَاءُ وَاللَّسَمَاءُ وَالسَّمَاءُ وَالْسَلَّالِ وَالْسَمَاءُ وَالْسَلَمِ وَاللَّسَمَاءُ وَالسَّمَاءُ وَاللَّسَمَاءُ وَالسَّامِ وَاللَّسَمَاءُ وَاللَّسَمَاءُ وَالْكُلُولُولِ السَّلَالِيَّ وَاللَّسَمَاءُ وَاللَّلِمُ اللَّلَّالِيَّ اللَّلَّالِيَّ اللَّلْمُ اللَّلْمُ اللَّلْمُ اللَّلْمُ اللَّلْمُ اللَّلْمُ اللَّلِمُ اللَّلْمُ اللَّلْمُ اللَّلْمُ اللَّلْمُ اللَّلْمُ اللَّلْمُ اللَّلْمُ الللْمُلْمِ اللللْمُلْمِ الللْمُلْمِ الللْمُلْمِ اللْمُلْمُ الللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّ

দিকত। সিকত ও মওস্ক মিলে بَالَّهُ عَدَا بَالَهُ عَدَا بَالَهُ عَدَا بَالَهُ عَدَا بَالَهُ عَدَا بَالَهُ عَدَا ل - এর বহুবচরন। অর্থ রাস্তা, পানির তরঙ্গ, বাতাদের করণে বালুতে পতিত চিহ্ন। আবার কেউ কেউ عُبِكُ - وَبَالٌ - هَ مَا لَكَ عَدَا لَهُ مَا اللهُ عَلَى اللهُ عَدَا لَهُ عَدَا اللهُ اللهُ عَدَا اللهُ اللهُ عَدَا اللهُ عَ

এই ইবারত বৃদ্ধির উপকারিতা হলো এই যে, আকাশের পথ গুলো وَهُولُكُ فِي النَّوْمُلِ النَّوْمُلِ عَلَيْكُ وَفِي النَّوْمُلِ হয়ে থাকে। যদিও বহু দূরে অবস্থানের কারণে مَعْشُونِيَ এবং مَعْشُونِينَ । ইয়ে থাকে। যদিও বহু দূরে অবস্থানের কারণে

्यत त्रीशार, वर्श- किंदात्ना रहा, وَاحِدُ مُذَكِّرٌ غَانِبُ मात्रमात रूख सूरारत साजरूलत أَنُكُ (यह त्रीशार, वर विश्वशामी कहा रुख क्षरतािक कहा रुख।

يُعْ عَلْمِ اللَّهِ مَالِيةِ فِيْ عِلْمِ اللَّهِ تَعَالَى وَهُ كَوْلُهُ صُرِفَ عَنِ الْهِدَالِةِ فِيْ عِلْمِ اللَّهِ تَعَالَى وَقَالَمُ عَنِ اللَّهِدَالِةِ فِيْ عِلْمِ اللَّهِ تَعَالَى وَقَالَمُ اللَّهِ مَالِكُ وَعَالَمُ اللَّهِ مَالًا وَاللَّهِ مَاللَّهِ مَعَالَمُ وَاللَّهِ مَاللَّهِ مَاللَّهِ مَا لِللَّهِ مَاللَّهِ مَا لَكُولُ مُ مُن اللَّهِ مَاللَّهِ مَاللَّهُ مَا لَا لللَّهِ مَا لللَّهِ مَا لللَّهِ مَا لللَّهُ مَا لللَّهُ مَا لللَّهُ مَاللَّهُ اللَّهِ مَا لللَّهُ اللَّهُ اللّ

ধন : تُعَصِّبُل حَاصِلُ हाता বুঝা যায় যে, যে পথভ্ৰষ্ট তাকে পথভ্ৰষ্ট করা হবে। আর এটা يَوْفَكُ مَنْ اُفِكُ क्रा করে, কেননা যে বিপথগামী তাকে বিপথগামী করার কোনো অর্থ হয় না।

উত্তর: যে আল্লাহর عَلْم أَزَلَيْ -তে বিপথগামী, তাকে বাস্তবে ও প্রকাশ্যে বিপথগামী করা হবে।

বালাগাড : مَوْلُهُ قُوْلُهُ قُولُهُ قَوْلُهُ وَالْمَالِّ কর হাকীকী অর্থ হলো হত্যা করা; কিন্তু এখানে والْمَدِعَ অতসন্দাত অর্থে ব্যবহার হয়েছে। এভাবে যে, مَغْفُرُهُ ٱلسَّعَادَةِ السَّعَادَةِ اعْتَادَةً এর সাথে তাশবীহ দেওয়া হয়েছে।

ो بَالْكَنَايَةِ الْسَعَارَةُ بِالْكَنَايَةِ الْعَالِمُ الْعَلَامُ بِالْكَنَايَةِ الْعَالَةِ الْعَلَامُ بِالْكَنَايَةِ الْعَلَامُ بِالْكَنَايَةِ الْعَلَامُ بِالْكَنَايَةِ الْعَلَامُ اللّهُ عَلَيْهِ الْعَلَامُ الْعَلَامُ الْعَلَامُ اللّهُ الْعَلَامُ اللّهُ ال

- لَوَازِمْ 28 - مُشَبَّهُ يِهِ श्राक्वार विदी यिष्ठ छेरा किल्ल مُشَبَّهُ بِهِ व्यव्यार مُفَتَّوَدُ السَّمَةُ وَ अ अभा (अरक रुणारक مُشَبَّهُ व्यत्त कना अभाषिण करत किर्याह। बीं। केंद्रेम्मे रिक्ट केंद्रेमें केंद्रेमें किर्य - خَرَّاصُّ وَاللَّهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ مَا مُعَلِّمُ وَاللَّهِ عَلَيْهُ اللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ اللللَّهُ اللللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ اللْللَّهُ الللللَّهُ اللللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ الللللِّهُ اللللللَّهُ اللللَّهُ الللللِّهُ الللللِّهُ الللللِّهُ اللللِّهُ الللللِّهُ اللللِ

عَمْرَةُ : فَوْلَهُ غَمْرَةُ अर्थ- गजीत পानि यात जलामन मित्रा याग्न ना । এथात खान त्वहैनकाती अख्डा उँह्नमा । وَمُرُّمُ الَّذِيْنِ हाला अ्वत्त بِيْرُمُ الْدِيْنِ हाला अ्वत्त सूकामाभ आतु أَيَّانَ سَوْمُ الْدِيْنِ وَالْمَ ত্র কুনুনির غَوْلَهُ مَتَى مَجِيْلَة উহা মুযাফের দিকে ইঙ্গিত করেছে। আর উহা মুযাফ নিম্নেক্ত উহা প্রস্লের সমাধান দিয়েছে।

প্রস্ন : يُرْمَ مُمْ عَـلَى النَّارِ بُغْنَتُونَ মধ্যে সময়ের নির্ধারণ সম্পর্কে প্রশ্ন করা হয়েছে, আর উত্তর হলো অস্পষ্ট ও অনির্দিষ্ট, যা ঠিক হয়নি !

উত্তর: মক্কার মুশরিকদের প্রশ্ন যেহেতৃ জানা ও বুঝার জন্য ছিল না, বরং তা ছিল উপহাসছলে ও বিদ্রুপাত্মক। এ কারণেই প্রকৃত জবাবের পরিবর্তে صُورَةً জবাব দিয়েছেন, যাতে প্রশ্ন ও উত্তরের মাঝে সমতার সৃষ্টির হয়। صُورَةً পদটি يَجِيئ থাকার কারণে নসবযুক্ত হয়েছে। هُمُ হলো মুবতাদা আর يُفْتَكُونُ হলো খবর, আর عَمْلُ টা عَلَىٰ অর্থে ইয়েছে।

প্রশ্ন : عُلَى কেন আনা হলোগ

উত্তর : يُعْرَضُونَ यररष्ट् عَلَى अना হয়েছে। يُغْتَنُونَ अरर्थत अधीन ভাই يُغْتَنُونَ (यररष्ट् कें अना হয়েছে।

إِنَّ الْمُتَغَيِّنَ فِي جَنَّتٍ - उठा वृक्षिकत्रत द्वाता त्रादे श्वर्त्त उठा तत्रा उत्तर हाता त्रादे श्वर्त्त उठा तत्रा उत्तर हाता हाता त्रादे श्वर्त्त जाना यात्र त्य, मूलाकीनन व्यत्तर थाकरन। प्रथठ अदनाय देखात वा थाकर त्वातादे पर्व दस ना। मूलानित क्वर्त्ता वा थाकर त्वातादे पर्व दस ना। मूलानित क्वर्त्त्व क्वर्त्तन यात्व व्यवस्थान क्वर्त्ता थाकरन। धेलरदा ना मूलाकीनन प्रथम वानात्व प्रवास व्यवस्थान विवस्थान व्यवस्थान विवस्य स्थान विवस्थान व्यवस्थान व्यवस्थान व्यवस्थान व्यवस्थान विवस्थान विवस्थान विवस्थान व्यवस्थान विवस्थान व्यवस्थान विवस्थान विवस्थान विवस्थान व्यवस्थान विवस्थान विवस्थान

كَانِسُونَ فِيْ جَنَّاتٍ وَّعَيُوْنٍ حَالَ -बार क्वा चंदातत समीत त्थाक حَالُ काम्प्रहा किवा वेदाता है . فَوَلُتُهُ أَخِيدُيْنَ كَوْنِهُمْ أَخِذِيْنَ مَا اتَاكُمُ رَبُّهُمْ

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

সূরা যারিয়াত প্রসঙ্গে জ্ঞাতব্য : সূরা যারিয়াত মঞ্জায় অবতীর্ণ হয়েছে। ইবনে মরদবিয়া এবং বায়হাকী হযরত আব্দুৱাহ ইবনে আব্বাস (রা.)-এর কথার উদ্ধৃতি দিয়েছেন যে, সূরা যারিয়াত মঞ্জায় অবতীর্ণ হয়েছে। ইবনে জ্ঞাবায়ের (রা.) থেকেও অনুরূপ কথার উদ্ধৃতি দিয়েছেন। এ সূরায় তিনটি রুকু, ঘাট আয়াত, ৩৬০টি বাক্য ১২৮৭ টি অক্ষর রয়েছে।

এ সূরার আমল : রুগু ব্যক্তির নিকট এ সূরা পাঠ করলে রোগের প্রকোপ হাস পায়।

স্থাপ্নের তা'বীর: যে ব্যক্তি স্থাপ্নে এ সূরা পাঠ করতে দেখবে, তার সকল বন্ধু তার অনুগত থাকবে এবং তার রিজিক বৃদ্ধি পাবে । পূর্ববর্তী সূরার সাথে সম্পর্ক : পূর্ববর্তী সূরা কা্ষে হাশরের কথা বলা হয়েছে এবং দলিল দারা হাশরের বিষয়টি প্রমাণ করা হয়েছে। আর এ সূরায়ও হাশর, তাওহীদ এবং নর্য়তের আলোচনা স্থান পেয়েছে। সূরা ক্ষেত্র পরিসমাজ্ঞিতে হাশরের কথা বিশেষভাবে উল্লেখ করা হয়েছে। আর এ সূরার শুক্ততেই শপথ করে ঘোষণা করা হয়েছে যে, তোমাদেরকে যে হাশরের প্রতিশ্রুতি দেওয়া হচ্ছে তা অবশাই ঘটবে।

দূরা যারিয়াতের বর্ণনা-ভঙ্গী: দূরা কাৃচ্ছে হাশরের সত্যাতার দলিল প্রমাণ উপস্থাপনা করা হয়েছে, কিছু সমাজে এমন কিছু লোক থাকে, যাহা দলিল প্রমাণের ব্যাপারে চিত্তা করে না। তাদেরকে যে পত্মায় বোঝানো হলে বিশ্বাস দৃঢ় হয়। সেই পত্মাই আলোচা সূরার অবলম্বন করা হয়েছে। তদানীত্তন আরব জাতির মধ্যে অনেক দোষ থাকলেও একটি বিরাট ৫৭ ছিল, তাব মিথাবাদিতাকে অবলম্বন করা হয়েছে। তদানীত্তন আরব জাতির মধ্যে অনেক দোষ থাকলেও একটি বিরাট ৫৭ ছিল, তাব মিথাবাদিতাকে করেছে।, বিশেষত শপথ করে মিথা বলাকে তারা তীষণ অন্যায় মনে করতো। তাদের নিশ্চিত বিশ্বাস ছিল, যে শপথ করে মিথাবা বলে, সে ধ্বংস হয়ে যায়, এজন্যে কোনো ব্যক্তি যদি শপথ করে কোনো কথা বলতো, তবে তার সতাতায় তারা পূর্ণ বিশ্বাস করতো।

মূলত এ কারণেই আপোচ্য সূরার শুরুতে কয়েকটি জিনিসের শপথ করে কিয়ামতের কথা ঘোষণা করা হয়েছে। আর এমন বস্তুসমূহের শপথ করা হয়েছে, যা কিয়ামতের সভ্যতার প্রকৃষ্ট প্রমাণ।

সূরা যারিয়াতেও পূর্বেকার সূরা কাফ-এর ন্যায় বেশির ভাগ বিষয়বস্তু পরকাল, কিয়ামত, মতৃদের পুনরুজ্জীবন, হিসাব-নিকাশ এবং ছওয়াব ও আজাব সম্পর্কে উল্লিখিত হয়েছে।

প্রথমোক কয়েকটি আয়াতে আল্লাহ তা'আলা কতিপয় বস্তুর কসম খেয়ে বলেছেন যে, তোমাদেরকে প্রদণ্ড কিয়ামত সম্পর্কিত প্রতিশ্রুতি সতা। মোট চারটি বস্তুর কসম খাওয়া হয়েছে। যথা- ১. النَّارِيَاتُ ذُرُواً ২. النَّارِيَاتُ أَمْرًا عَلَى الْجَارِيَاتُ يُسْرًا ৩. الْمُعَلَّمَاتِ أَمْرًا عَلَى الْجَارِيَاتُ أَمْرًا هُمْرًا وَمُوْمًا وَالْمُعَلَّمَاتِ أَمْرًا وَمُوْمًا وَالْمُعَلَّمَاتِ أَمْرًا وَالْمُعَلَّمَاتِ أَمْرًا وَالْمُعَلَّمَاتِ أَمْرًا وَالْمُعَلَّمِاتُ وَالْمُعَلَّمَاتِ أَمْرًا وَالْمُعَلَّمِاتِ أَمْرًا وَالْمَاتِ وَالْمَاتِيَاتِ أَمْرًا وَالْمَاتِ وَالْمَاتِيَاتِ وَالْمَاتِيَاتِ أَمْرًا وَالْمَاتِيَاتِ وَالْمَاتِ وَالْمَاتِيَاتِ وَالْمَاتِيَاتِ وَالْمَاتِيَاتِ وَالْمَاتِيَاتِ وَالْمَاتِيَاتِ وَالْمَاتِ وَالْمَاتِيَاتِ وَالْمَاتِيَاتِ وَالْمَاتِيَاتِ وَالْمَاتِيَاتِ وَالْمَاتِيَاتِ وَالْمَاتِيَاتِ وَالْمِنْ وَالْمَاتِيَاتِ وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمَاتِ وَالْمَاتِ وَالْمَاتِيِيَاتُ وَالْمَاتِيَاتِ وَالْمَاتِ وَالْمَاتِيَاتِ وَالْمِنْتِيَاتِ وَالْمَاتِيَاتِيَاتِيَاتِيَاتِ وَالْمَاتِيَاتِيَاتِ وَالْمَاتِيَاتِ وَالْمَاتِيَاتِ وَالْمَاتِيَاتِيَاتِ وَالْمَاتِيَاتِ وَالْمَاتِيَاتِيَاتِ وَالْمَاتِيَاتِ وَالْمَاتِيَاتِ وَالْمَاتِيَاتِ وَالْمَاتِيَاتِيَاتِيِيِّ وَالْمَاتِيِيِيِيَاتِيْكِ وَالْمِنْتِيَاتِيِيِيِيْكِ وَالْمَاتِيَاتِ وَالْمَاتِيَاتِيَاتِيْكِ وَالْمَاتِيَاتِيَاتِيَات

আল্লামা ইবনে কাসীরের মতে অগ্রাহ্য একটি হাদীস এবং হযরত ওমর ফারূক (রা.) ও আলী মোর্তায়া (রা.)-এর উক্তিতে এই বস্তু চতুষ্টয়ের তাফসীর এরূপ বর্ণিত হয়েছে–

أريات বলে ধৃলিকণা বিশিষ্ট ঋঞুবায়্ বোঝানো হয়েছে। أَريَاتُ - এর শান্দিক অর্থ – বোঝাবাহী। অর্থাৎ যে মেঘমালা বৃষ্টির বোঝা বহন করে। جَارِيَاتُ جُرَاتُ مُسَيِّبًاتَ اَسْرًا विल পানিতে সক্ষল গতিতে চলমান জলযান বোঝানো হয়েছে أَمُنَاتُ اَسْرًا -এর অর্থ – সেই সব ফেরেশতা, যারা আল্লাহ তা'আলার পক্ষ থেকে সৃষ্টজীবের মধ্যে বিধিলিপি অনুযায়ী রিজিক, বৃষ্টির পানি এবং ক্ট ও সুখ বন্টন করে। – ইবিনে কাসীর, কুরতুবী, দুররে মনসুর

বয়নে উদ্ভূত পাড় কাপড়ের শোভা ও সৌন্দর্যও হয়ে থাকে। তাই কোনো কোনো তাফসীরবিদ এখানে ﴿এই এর অর্থ নিয়েছেন শোভা ও সৌন্দর্য। আয়াতের অর্থ এই যে, শোভা ও সৌন্দর্যান্তিত আকাশের কসম। যে বিষয়বন্ধক জোরদার করার জন্য এখানে কসম খাওয়া হয়েছে, তা এই ﴿الْكُمُ لَـٰئَى بُولُو لَمُخْتَلَقِيْ ﴿ وَالْكُمُ لَـٰئَى بُولُو لَمُخْتَلِقِيْ ﴿ وَالْكُمُ لَـٰئَى بُولُو لَمُخْتَلِقِيْ ﴿ وَالْكُمُ لَـٰئِى بُولُو لَمُخْتَلِقِيْ ﴿ وَالْكُمُ لَا لَكُمُ لَا لَكُو اللّهِ وَهُ وَاللّهُ وَهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَهُ وَاللّهُ وَهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَهُ وَاللّهُ وَلّا اللّهُ وَاللّهُ وَالل

عَنْهُ مَنْ أَفِكَ - طَعْ أَفَكُ - طَعْ أَفَكُ - طَعْ أَفَكُ - فَا اللَّهُ اللَّهِ عَنْهُ مَنْ أَفِكَ بَا أَفَك به مَنْ أَفِكُ - اللَّهُ اللَّهُ عَنْهُ مَنْ أَفِكَ عَنْهُ مَنْ أَفِكَ عَنْهُ مَنْ أَفِكَ عَنْهُ مَنْ أَفِكَ

- এই সর্বনাম দারা কুরআন ও রাসূলকে বোঝানো হয়েছে। অর্থ এই যে, কুরআন ও রাসূল থেকে সেই হডভাগাই মুখ
  ফেরায়, যার জন্য বঞ্চনা অবধারিত হয়ে গেছে।
- ২ এই সর্বনাম দ্বারা اَ يُولُّ مُغْتَلِفُ [বিভিন্ন উজি] বোঝানো হয়েছে। অর্থ এই যে, তোমাদের বিভিন্ন রূপ ও পারস্পরিক বিরোধী উক্তির কারণে সেই ব্যক্তিই কুরআন ও রাসূল থেকে মুখ ফেরায় , যে কেবল হতভাগ্য ও বঞ্চিত।

এবং অনুমানভিত্তিক উক্তিকারী। এখানে সেই কাম্বের ও অবিশ্বাসীদেরকে বোঝানো হয়েছে, যারা কোনো প্রমাণ ও কারণ ব্যতিরেকেই রাস্লুলাহ ক্রি সম্পর্কে পরম্পর বিরোধী উক্তি করত। কাজেই এর অনুবাদে 'মিথ্যাবাদীর দল' বললেও অযৌক্তিক হবে না। এই বাক্যে তাদের জন্য অভিশাপের অর্থে বদদোয়া রয়েছে। – মাথ্যারী

কাফেরদের আলোচনার পর কয়েক আয়াতেই মুমিন ও পরহেজগারদের আলোচনা করা হয়েছে।

হিবাদতে রাত্রি জ্ঞাগরণ ও তার বিবরণ : ইন্ট্র ইন্ট্র হিবাদতে রাত্রি জ্ঞাগরণ ও তার বিবরণ : ইন্ট্র ইন্ট্র হিন্দু যার এবং অধিক জ্ঞাও থাকে । ইবনে জারীর এই তাফসীর করেছেন । ইবরত হাসান বসরী (র) থেকে তাই বর্ণিত আছে যে, পরহেজগারণণ রাত্রিতে জ্ঞাগরণ ও ইবাদতের ক্রেশ পীকার করে এবং খুব কম নিদ্রা যায় । ইমরত ইবনে আক্রাস (রা.), কাতাদা, মূজাহিন (র.) প্রমুখ তাফসীরবিদ বলেন, এখানে এ শেলটি 'না'-বোধক অর্থ দেয় এবং আয়াতের অর্থ এই যে, তারা রাত্রির অল্প অংশ লিদ্রা যায় না এবং সেই অল্প অংশ নামাজ ইত্যাদি ইবাদতে অতিবাহিত করে । এই অর্থের দিক দিয়ে যে ব্যক্তি রাত্রির চক্রতে অথবা শেষে অথবা মধ্যস্থলে যে কোনো অংশে ইবাদত করে নেয় সে এই আয়াতের অন্তর্ভূত। এ কারণেই যে ব্যক্তি মাগরিব ও ইশার মধ্যবতী সময়ে নামাজ পড়ে, ইযরত আনাস ও আবুল আলিয়া (রা.)-এর মতে সে-ও এই আয়াতের অন্তর্ভুক্ত। ইমাম আব্ জাফর বাকের (র.) বলেন, যে ব্যক্তি ইশার নামাজের পূর্বে নিদ্রা যায় না, আয়াতে তাকেও বোঝানো হয়েছে।

–[ইবনে কাসীর]

হযরত হাসান বসরী (র.)-এর বর্ণনামতে আহনাফ ইবনে কায়সের উক্তি এই যে- আমি আমার ক্রিয়াকর্ম জান্নাতবাসীদের ক্রিয়াকর্মের সাথে তুলনা করে দেখলাম যে, তারা আমার চাইতে অনেক উদ্ভে, উর্ধ্বে ও স্বতন্ত্র। আমার ক্রিয়াকর্ম তাদের মর্তবা পর্যন্ত পৌছে না। কারণ তারা রাত্রিতে কম নিদ্রা যায় এবং ইবাদত বেশি করে। এরপর আমি আমার ক্রিয়াকর্ম জাহান্নামবাসীদের ক্রিয়াকর্মের সাথে তুলনা করে দেখলাম যে, তারা আল্লাহ ও রাসূলকে মিখ্যাবাদী বলে এবং কিয়ামতকে অধীকার করে। আল্লাহর রহমতে আমি এগুলো থেকে মুক্ত। তাই তুলনা করার সময় আমার ক্রিয়াকর্ম জান্নাতবাদীদের সীমা পর্যন্তও পৌছে না এবং আল্লাহর রহমতে জাহান্নামবাসীদের সাথেও খাপ খায় না। অতএব, জানা পেল ক্রিয়াকর্মের দিক দিয়ে আমার মর্তবা তাই, যা কুরআন পাক নিয়োক্ত ভাষায় ব্যক্ত করেছে-

অর্থাৎ যারা ভালোমন্দ ক্রিয়াকর্ম মিশ্রিত করে রেখেছে। অতএব, আমাদের মধ্যে সেই উত্তম, যে কমপক্ষে এই সীমার মধ্যে থাকে।

আপুর রহামান ইবনে যায়েদ (রা.) বনী তামীমের জনৈক ব্যক্তি আমার পিতাকে বলল, হে আবৃ উসামা, আল্লাহ তা আলা পরহেজপারদের জন্য যেসব গুণ বর্ণনা করেছেন (আর্থি مِنَ اللَّهِلِيَّ مِنَ اللَّهِ مِنَ اللَّهِلِيَّ مِنَ اللَّهِلِيَّ مِنَ اللَّهِلِيَّ مِنَ اللَّهِلِيَّ مِنَ اللَّهِلِيَّ مِنَ اللَّهِلِيَّ مِنَ اللَّهِلِيِّ مِنْ اللَّهِلِيِّ اللَّهِلِيِّ مِنَ اللَّهِلِيِّ اللَّهِلِيِّ اللَّهِلِيِّ اللَّهِ مِنْ اللَّهِلِيِّ اللَّهِ اللَّهِلِيِّ اللَّهِلِيِّ اللَّهِلِيِّ اللَّهِلِيِّ اللَّهِلِيِّ اللَّهِلِيِّ اللَّهِلِيِّ الللَّهِلِيِّ اللَّهِلِيِّ اللَّهِلِيِّ اللَّهِلِيِّ اللَّهِلِيِّ اللَّهِلِيِّ الللَّهِلِيِّ اللَّهِلِيِّ الللَّهِلِيِّ الللَّهِلِيِّ اللَّهِلِيِّ اللَّهِلِيِّ اللَّهِلِيِّ اللَّهِلِيِّ اللَّهِلِيِّ اللَّهِلِيِّ اللَّهِلِيِّ اللَّهِلِيِّ اللَّهِ اللَّهِلِيِّ اللَّهِلِيِّ اللَّهِلِيِّ اللَّهِلِيِّ اللَّهِلِيِيِّ اللَّهِلِيِّ اللَّهِلِيِّ اللَّهِلِيِّ الللَّهِلِيِّ اللَّهِيِّ اللَّهِلِيِّ اللَّهِلِيِّ الللَّهِلِيِّ الللَّهِلِيِّ الللَّهِ الللَّهِلِيِّ الللَّهِلِيِّ اللَّهِلِيِّ الللَّهِلِيِّ اللْمِيْلِيِّ الللَّهِلِيِّ الللَّهِ اللَّهِلِيِّ اللْمِلْمِيلِيِّ اللْمِلْمِيلِيِّ اللْمِلْمِيلِيِّ اللَّهِلِيِّ اللَّهِلِيِّ الللَّهِ الللَّهِلِيِّ الللَّهِ اللَّهِلِيِّ الللَّهِ اللْمِلْمِيلِيِّ اللَّهِ الللَّهِ اللْمِ

অৰ্থাৎ তার জন্য সুসংবাদ, যে নিদ্রা আসলে নিদ্রিত হয়ে যায়। কিন্তু যখন ﴿ مُونِّلُ لِمَنْ رَفَكَ إِذَا لَكُمَّ اللَّهَ إِذَا اسْتَيْفَظُ জাগ্রত থাকে, তথন তাকওয়া অর্থাহন করে অর্থাৎ শরিয়তবিরোধী কোনো কান্ধ করে না। –ইবনে কাসীর]

উদ্দেশ্য এই যে, কেবল রাত্রিবেলায় অধিক জার্প্রত থাকলেই আল্লাহ তা'আলার প্রিয়পাত্র হওয়া যায় না: বরং যে ব্যক্তি নিদ্রা যেতে বাধা হয় এবং রাত্রিতে অধিক জার্প্রত থাকে না, কিন্তু জার্প্রত অবস্থায় গুনাহ ও অবাধ্যতা থেকে বেঁচে থাকে, সেও ধনাবাদের পাত্র।

এক হাদীসে রাস্পুল্লাহ 🚟 ইরশাদ করেন–

ياً اَيْهَا النَّاسُ اَطْعِمُواْ الطَّعْمَامُ وَصِلْكُواْ الْأَرْحَامُ وَاَقْشُواْ السَّلَامُ وَصَلَّواْ وَالنَّاسُ بَيْمَامُ تَدَغُّلُوا الْمَكُّمُ يَسَلَامُ عَمْواهِ وَالْمَامِينَ الْمَكُمُ وَصَلَّقُواْ بِاللَّيْسُ وَالنَّاسُ بَيْمَامِ اللَّهُ عَمْواهِ وَاللَّهُ عَمْواهِ وَاللَّهُ عَمْواهِ وَاللَّهُ عَمْواهِ وَاللَّهُ عَمْواهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ عَمْواهُ وَاللَّهُ عَمْواهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ الْمُعْتَى الْمُعَالِّينَ الْمُعَامِّلُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ الْمُعِلِّمُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمِ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُ مِنْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُ

-[ইবনে কাসীর]
-[ইবনে কাসীর]
-[ইবনে কাসীর]
-[ইবনে কাসীর]
: রাত্রির শেষ প্রহরে ক্ষমা প্রার্থনার বরকত ও ফজীলত : অর্থাং মুমিন
পরহেজপারগণ রাত্রির শেষ প্রহরে কনাহের কারণে ক্ষমা প্রার্থনা করে। নুক্রি শৃষ্টি
- এর বহবচন। এর অর্থ রাত্রির ষষ্ঠ
প্রহর। এই প্রহরে ক্ষমা প্রার্থনা করার ফজিলত অন্য এক আয়াতে এভাবে বর্ণিত হয়েছে—
- নুর্থিনি কর্মান করি করিছে বিলি কর্মান করিছিল বর্ণিত আছে যে, আয়াত্র ভালাল প্রত্যেক রাত্রির শেষ তৃতীয়ার আকাশে
বরজ্ঞান হন [কিভাবে বিরাজমান হন, তার স্বরূপ কেউ জানে না]। তিনি ঘোষণা করেন, কোনো ভওবাকারী আছে কি. যার
তথবা আমি করুল করবেং কোনো ক্ষমা প্রর্থনাকারী আছে কি. যায়েক আমি করুল করবেং কোনীর]

এখানে প্রণিধানযোগ্য বিষয় এই যে, শেষ প্রহরে ক্ষমা প্রার্থনার আয়াতে সেই সব পরহেজগারের কথা বর্ণনা করা হচ্ছে, যাদের অবস্থা পূর্ববর্তী আয়াতে বিবৃত করা হয়েছে যে, তারা রাত্রিতে আল্লাহর ইবাদতে মশগুল থাকে এবং যুব কম নিদ্রা যায় । এম-তাবস্থায় ক্ষমা প্রার্থনা করার বাহাত কোনো মিল খুঁজে পাওয়া যায় না । করেণ তনাহের কারণে ক্ষমা প্রার্থনা করে?

জবাব এই যে, তাঁরা আল্লাহ তা'আলার আধ্যাস্থ্য জ্ঞানে জ্ঞানী এবং আল্লাহর মাহাস্মা সম্পর্কে সতাক অবগত। তাঁরা তাঁদের ইবাদতকে আল্লাহর মাহাস্থ্যের পক্ষে যথোপযুক্ত মনে করেন না। তাই এই ক্রুটি ও অবহেলার কারণে ক্ষমা প্রার্থনা করেন।

্নাযহারী।
নাযহারী।
সদকা-খয়রাতকারীদের প্রতি বিশেষ নির্দেশ : قَوْلُهُ وَفِي اَمُوَالِهِمْ حَقَّ لِلسَّائِيلِ وَالْمَحْرُوْمِ
বলে
এমন দর্ম্য অভাবর্থস্তকে বোঝানো হয়েছে, যে নিঃস্ব ও অভাবর্গ্রস্ত হওয়া সত্ত্বেও ব্যক্তিগত সম্মান রক্ষার্থে নিজের অভাব কারো
কাছে প্রকাশ করে না। ফলে মানুষের সাহায্য থেকে বঞ্চিত থাকে। আয়াতে মুমিন-মুন্তাকীদের এই ৩৭ ব্যক্ত করা হয়েছে যে,
তারা আল্লাহর পথে বয়়য় করার সময় কেবল ভিক্ষ্ক অর্থাৎ স্বীয় অভাব প্রকাশকারীদেরকেই দান করে না; বরং যারা স্বীয়
অভাব কারো কাছে প্রকাশ করে না, তাদের প্রতিও দৃষ্টি রাখে এবং তাদের খোঁজখবর নেয়।

বলা বাহল্য, আয়াতের উদ্দেশ্য এই যে, মুমিন-মুন্তাকীগণ কেবল দৈহিক ইবাদত তথা নামাজ ও রাত্রি জাগরণ করেই ক্ষান্ত হন না: বরং আর্থিক ইবাদতেও অথপী ভূমিকা নেন। ভিক্ষুকদের ছাড়া তারা এমন লোকদের প্রতিও দৃষ্টি রাখেন, যারা অদ্রতা রক্ষার্থে নিজেদের অভাব কাউকে জানান না। কিছু কুরআন পাক এই আর্থিক ইবাদত وَفَى اَمُوْلَ لِهُمْ مُوْلِ اللّهُ وَهُمُ مُوْلِ اللّهُ وَهُمُ اللّهُ مُوْلِ اللّهُ وَهُمُ اللّهُ مُوْلِ اللّهُ وَهُمُ اللّهُ وَهُمُ اللّهُ وَهُمُ اللّهُ اللّهُ وَهُمُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَهُمُ اللّهُ وَهُمُ اللّهُ وَاللّهُ وَهُمُ اللّهُ وَهُمُ اللّهُ وَهُمُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالْأَلّمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ و

বিশ্বচরাচর ও ব্যক্তিসন্তা উভয়ের মধ্যে কুদরতের নিদর্শনাবলি রয়েছে। ইরশাদ হয়েছে— وَنَى الْأَرْضُ الْبَاتُ لِلْمُونِيْسُ অর্থাৎ বিশ্বাসকারীদের জন্য পৃথিবীতে কুদরতের অনেক নিদর্শন আছে [পূর্ববর্তী আয়াতসমূহে প্রথমে কাঁফেরদের অবস্থা ও অতভ পরিণাম উল্লেখ করা হয়েছে]। অতঃপর মুমিন পরহেজগারদের অবস্থা, তণাবলি ও উচ্ মর্তবা বর্ণনা করা। এখন আবার কাফের ও কিয়ামত অস্বীকারকারীদের অবস্থা সম্পর্কে চিন্তা-ভাবনা করার এবং আল্লাহর কুদরতের নিদর্শনাবলি তাদের দৃষ্টিতে উপস্থিত করে অস্বীকারে বিরত হওয়া নির্দেশ দান করা হছে। অতএব এই বাক্যের সম্পর্ক পূর্বোল্লিখিত ঠুল্লিট্রিখিত করে অস্বীকারে রাজ্যর সাথে রয়েছে, যাতে কুরআন ও রাস্লকে অস্বীকার করার কথা বর্ণিত হয়েছে।

ভাফসীরে মাযহারীতে একেও মুমিন-মুন্তাকীদেরই গুণাবলির অন্তুর্ভুক রাখা হয়েছে এবং কুর্ব্দুন্ত এর অর্থ আগের কুর্নুন্ত -ই করা হয়েছে। এতে তাদের এই অবস্থা বর্ণনা করা হয়েছে যে, তারা পৃথিবী ও আকাশের দিগন্তে বিস্তৃত আল্লাহর নিদর্শনাবলিতে চিন্তা-ভাবনা করে। ফলে ভাদের ঈমান ও বিশ্বাস বৃদ্ধি পায়। যেমন—

وَيَشَغَكُّرُونَ فِي خَلْق السَّمَاوٰتِ وَالْأَرْضِ -अना अक आग्नारङ वना इराग्रह-

পৃথিবীতে কুদরতের অসংখ্য নিদর্শন রয়েছে। উদ্ভিদ, বৃক্ষ ও বাগবাণিচাই দেখুন এদের বিভিন্ন প্রকারের বর্ণ ও গন্ধ এক-একটি পত্রের নিখুঁত সৌন্দর্য এবং প্রত্যেকটির বৈশিষ্ট্য ও ক্রিয়ার হাজারো বৈচিত্র রয়েছে। এমনিভাবে ভূ-পূষ্ঠের নদীনালা, কুপ ও অন্যান্য জলাশয় রয়েছে। ভূপৃঠে সুউচ্চ পাহাড় ও গিরিগুহা রয়েছে। মৃত্তিকায় জন্মগ্রহণকারী অসংখ্য প্রকার জীবজত্ত্ব ও তাদের বিভিন্ন উপকারিতা রয়েছে। ভূপৃঠে মানবমণ্ডলীর বিভিন্ন গোত্র, জাতি এবং বিভিন্ন ভূখণ্ডের মানুষের মধ্যে বর্ণ ও ভাষার স্বাতন্ত্র, চরিত্রও অভ্যাদের পার্থক্য ইত্যাদি বিষয়ে চিন্তা করলে প্রত্যেকটির মধ্যে আল্লাহ তা আলার কুদরত ও হিক্মতের এত বিকাশ দৃষ্টিগোচর হবে, যা গণনা করাও সুকঠিন।

ি এ স্থলে নিদর্শনাবলির বর্ণনায় আকাশ ও শূন্যজগতের সৃষ্ট বন্ধুর কথা বাদ দিয়ে কেবল ভূপ্ষের কথা উল্লেখ করা হয়েছে। এটা মানুষের খুব নিকটবর্তী এবং মানুষ এর উপর বসবাস ও চলাফেরা করে। আলোচ্য আয়াতে এর চেয়েও অধিক নিকটবর্তী খোদ মানুষের ব্যক্তি সন্তার প্রতি দৃষ্টি আকৃষ্ট করা হয়েছে। এবং বলা হয়েছে ভূ-পৃষ্ঠ ও ভূ-পৃষ্ঠের সৃষ্টবন্ধুও বাদ দাও, খোদ তোমাদের অন্তিভূ, তোমাদের দেহ ও অঙ্গ-প্রতাঙ্গের মধ্যেই চিন্তা-ভাবনা করলে এক একটি অঙ্গকে আন্তাহর কুদরভের এক-একটি পুন্তক দেখতে পাবে। তোমবা হদয়ঙ্গম করতে সক্ষম হবে যে, সমগ্র বিশ্বে

কুদরতের যেসব নিদর্শন রয়েছে, সেসবই যেন মানুষের ক্ষুদ্র অন্তিত্বের মাঝে সংকৃচিত হয়ে বিদ্য়মান রয়েছে। এ কারণেই মানুষের অন্তিত্বকে ক্ষুদ্র জগৎ বলা হয়। সমগ্র বিশ্বের দৃষ্টান্ত মানুষের অন্তিত্বের মধ্যে স্থান লাভ করেছে। মানুষ যদি তার জন্মলগ্ন থেকে মৃত্যু পর্যন্ত অবস্থা পর্যালোচনা করে, তবে আল্লাহ তা'আলাকে যেন সে দৃষ্টির সামনে উপস্থিত দেখতে পাবে।

কিভাবে একফোঁটা মানবীয় বীর্য বিভিন্ন ভূথণ্ডের খাদা ও বিশ্বময় ছড়ানো সুন্ধ উপাদানের নির্যাস হয়ে গর্ভাপয়ে স্থিতিশীল হয়ঃ অতঃপর কিভাবে বীর্য একটি জমাট রক্ত তৈরি হয় এবং জমাট রক্ত থেকে মাংসপিও প্রস্তুত হয়ঃ এবপর কিভাবে তাতে অস্থি তৈরি করা হয়। এবং অস্থিকে মাংস পরানো হয়ঃ অতঃপর কিভাবে এই নিম্মাণ পুভূপের মধ্যে প্রাণ সঞ্চার করা হয় এবং পূর্ণাঙ্গরূপে সৃষ্টি করে তাকে দুনিয়ার আলো বাতাসে আনমন করা হয়ঃ এরপর কিভাবে ক্রমানুভির মাধ্যমে এই জ্ঞানহীন ও চেতনাহীন শিতকে একজন সুখী ও কর্মঠ মানুষে পরিণত করা হয় এবং কিভাবে মানুষের আকার-আকৃতিকে বিভিন্ন রূপ দান করা হয়েছে যে, কোটি কোটি মানুষের মধ্যে একজনের চেহারা অন্যজনের চেহারা থেকে ভিন্ন ও স্বস্তব্ধ দৃষ্টিপোচর হয়ঃ এই কয়েক ইঞ্জির পরিধির মধ্যে এমন এমন স্বাডক্স রাখার সাধ্য আর করে আছেঃ এবপর মানুষের মন ও মেয়াজের বিভিন্নতা সন্ত্রেও তাদের একজ্ব সেই আল্লাহ পাকেরই কুদরতের কীলা, যিনি অধিতীয় ও অনুপম।

এসব বিষয় প্রত্যেক মানুষ বাইরে ও দূরে নয়, স্বয়ং তার অন্তিত্বের মধ্যেই দিবারাত্র প্রত্যক্ষ করে। এরপরও যদি সে আল্লাহকে সর্বপক্তিমান স্বীকার না করে তবে, তাকে অন্ধ ও অজ্ঞান বলা ছাড়া উপায় নেই। এ কারণেই আয়াতের শেষে বলা হয়েছে–
ত্রু অর্থাৎ তোমরা কি দেখ নাঃ এতে ইঙ্গিত আছে যে, এ ব্যাপারে তেমন বেশি জ্ঞান-বুদ্ধির দরকার হয় না, দৃষ্টিশক্তি ঠিক থাকলেই এই সিদ্ধান্তে উপনীত হওয়া যায়।

ত্র এতি শুন্ত বিষয় রয়েছে। এর কিন্তু কা নাল্য বিষয়ের রাজে ও প্রতিশুন্ত বিষয় রয়েছে। এর নির্মন ও সরাসরি তাফসীর এরপ বর্গিত হয়েছে যে, আকাশে থাকার অর্থ 'লওহে মাহফুষে' লিপিবদ্ধ থাকা। বলা বাহলা, প্রত্যেক মানুষের রিজিক, প্রতিশ্রুত বিষয় এবং পরিণাম সবই লওহে মাহফুজে লিপিবদ্ধ আছে।

হযরত আবু সাঈদ খুদরী (র.)-এর রেওয়ায়েতে বাসুলুলাহ ক্রে বলেন, যদি কোনো ব্যক্তি তার নির্ধারিত রিজিক থেকে বেঁচে থাকার ও পলায়ন করার ও চেষ্টা করে তবে রিজিক তার পশ্চাতে পশ্চাতে দৌড় দেবে। মানুষ মৃত্যুর কবন থেকে থেমন আত্মরক্ষা করতে পারে না, তেমনি রিজিক থেকেও পশায়ন সম্ভবপর নয়। —[কুরতুবী]

কোনো কোনো তাফসীরবিদ বলেন, এখানে রিজিক অর্থ বৃষ্টি অর্থ হলো- বৃষ্টি এবং আকাশ বলে শূন্যজগৎসহ উর্জজগৎ বোঝানো হয়েছে। ফলে মেঘমালা থেকে বর্ষিত বৃষ্টিকেও আকাশের বন্ধু বলা যায়। مَا تُومُدُرُنَ বলে জান্নাত ও তার নিয়ামতরাজি বোঝানো হয়েছে।

ভেজিত কথান কথানত বলার মাধ্যমে কোনো কথানত বলার মাধ্যমে কোনো কথানত বলার মাধ্যমে কোনো করা মাধ্যমে কোনো করা মাধ্যমে কোনো অবকাশ দেই। করা না, করামতের আগমনও তেমনি সুন্দাই ও সন্দেহমুক্ত; এতে সন্দেহ ও সংশ্রের কোনো অবকাশ দেই। দেখালোনা, আহাদন করা, ন্দার্শ করা ও ঘ্রাণ লওয়ার সাথে সন্দ্দার্ক্যক অনুভূত বিষয়সমূহের মধ্য থেকে এখানে বিশেষভাবে কথা বলাকে উল্লেখ করার কারণ সম্ভবত এই যে, উপরিউক্ত অনুভূত বিষয়সমূহের মধ্যে মাঝে মাঝে বোগ-ব্যাধি ইত্যাদির কারণ থোকা হয়ে যায়। দেখা ও শোনার মধ্যে পার্থকা হওয়া সুবিদিত। অসুস্থ অবস্থায় মাঝে মাঝে সুব্ধের হাদ নষ্ট হয়ে মিষ্ট বন্ধুও তিক লাগে; কিল্থ বাকশক্তিতে কথনো কোনো ধোঁকা ও বাতিক্রম হওয়ার সম্ভাবনা নেই। —[কুরতুবী]

অনুবাদ:

क - ت الله على المائية على المائية كالمائية المائية ا ضَيَّف ابْرَاهِيْمَ الْمُكْرِمَيْنَ م وَهُمَّ مَلْنَكَةُ إِثْنَا عَشَرَ أَوْ عَشَرَةً أَوْ ثَلَاثَةً يَبِنْهُمْ جِبْرِيلُ . হয়েছে তার طَرْف مَعْدِيْث صَبْف الله الله الله الله عَلَيْهِ الله عَلَيْمِ فَقَالُوْ سَلْمًا ط أَيْ هٰذَا اللَّفْظُ قَالَ سَلْمٌ مِ أَيْ هٰذَا اللَّفْظَ قَوْمٌ مُّنْكُرُونَ لاَ نَعْرِفُهُمْ قَالَ ذٰلِكَ فَيْ نَفْسِهِ وَهُمْ خَبَرُ مُبْتَدَأ

سَمِيْنِ وَفَيْ سُورَةِ هُوْدٍ بِعِيجُلِ حَنِيْلِا اَيْ مُشَوِيّ .

مُقَدَّرِ أَيْ هُوُلاًءِ.

٢٧ ২٩. ७ छात्मत त्राथलन এवर वनलन, आपनाता. فَقَرَّبَهُ إِلَيْهِمْ قَالَ الْا تَتْأَكُّلُونَ. عَرضَ عَلَيْهِمُ أَلاكُلُ فَلَمْ يُجِيبُوا .

र۸ २৮. <u>এতে তাদের সম্পর্কে তাঁর মনে ভীতির সঞ্চার হল</u>ा. فَأَوْجَسَ أَضْمَرَ قَنْي نَفْسـه منْهُمْ خِيْ قَـالُـوْا لَا تَخَـفُ إِنَّا رُسُلُ رَبُّكَ وَبَشَّرُوهُ بِغُلْمِ عَبِلَيْمِ ذِيْ عِلْمِ كَثِيْرِ هُوَ إِسْحَاقُ كَمَا ذُكرَ في سُورَةِ هُودٍ .

فَاتَنْبَلَتْ إِمْرَاتُهُ سَارَةُ فِي صَرَّةٍ صَبْ حَالُ ايَ جَاءُتْ صَائِحَةً فَصَكَّتْ وَجْهَهَ لَطَمَتُهُ وَقَالَتْ عَجُوزٌ عَقِيمٌ لَمْ تَلَدْ قَطَّ وَعُسَمُرِهَا يَسَمَّعُ وَّتِسَعُونَ سَنَةً وَعُسَرُ إِسْرَاهِبْتَم مِيانَتُهُ سَنَةِ أَوْ عُسُرُهُ مِيانَةً وَعَشُرُونَ سَنَةً وَعُمُرُهَا تَسْعُونَ سَنَةً .

সম্বোধন করা হয়েছে : হয়রত ইবরাহীম (আ.)-এর সম্মানিত মেহমানদের বত্তান্ত তারা হলেন ১২ জন বা ১০ জন বা তিনজন ফেরেশতা, তাদের মধ্যে হযরত জিবরীল (আ.)-ও ছিলেন।

তাঁর নিকট উপস্থিত হয়ে বলল, সালাম। অথাৎ এই 'সালাম' শব্দটি । উত্তরে তিনি বললেন, 'সালাম' অর্থাৎ এই শব্দটি। এরা তো অপরিচিত লোক। আমি তাদেরকে চিনি না ৷ তিনি [হযরত ইবরাহীম (আ.)] এটা মনে মনে বললেন, এটা হলো উহা মুবতাদার খবর অর্থাৎ 🔏 🖧

গোপনে তার প্রীর بعجل أَمْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ سِرًّا فَجَا ءَ بعجل নিকট গেলেন এবং একটি<sup>-</sup>মাংসল গো-বংস ভাজা بعجل حَنيذ - निरा वात्रलन : तृता वूरन तराहरू তথা ভূনা গো-বৎস নিয়ে এলেন।

> খাচ্ছেন না কেন? তিনি তাদের সম্বুখে 'খাবার উপস্থাপন করলেন: কিন্তু তারা এতে সাড়া দিল না।

> অর্থাৎ স্বীয় হৃদয়ের গহীনে ভয় অনুভব করলেন। তারা বললেন, ভীত হবেন না আমরা আপনার প্রতিপালকের প্রেরিত দৃত। এবং তারা তাঁকে এক জ্ঞানী পুত্র সম্ভানের সুসংবাদ দিলেন। অনেক জ্ঞানের অধিকারী পত্রের ৷ তিনি হলেন হযরত ইসহাক (আ.) যেমনটি সরা হদে উল্লেখ করা হয়েছে।

. 🕶 ২৯. তখন তাঁর স্ত্রী আসল হয়রত সারা (আ.) চিৎকার रदाषः। अर्था९ حَالُ विंग فَيْ صَرَّة চিৎকার রত অবস্থায় আসল। এবং গাল চাপড়িয়ে বলল, এই বৃদ্ধা-বন্ধ্যার সন্তান হবে? যে কখনো সন্তান প্রসব করেনি, আর তাঁর বয়স হয়েছে ৯৯ বছর ৷ আর হ্যরত ইবরাহীম (আ.)-এর বয়স একশত বৎসর। অথবা হযরত ইবরাহীম (আ.)-এর বয়স ১২০ বছর আর তাঁর স্ত্রীর বয়স ৯০ বছর।

সে. ৩০ <u>তারা বললেন, এর</u>পই অর্থাৎ আমাদের সুসংবাদের ৩ তা<u>রা বললেন, এর</u>পই অর্থাৎ আমাদের সুসংবাদের الْبِشَارَة قَالَ رَبُّك دِانَّهُ هُوَ الْحَكِيمُ فِيْ صُنْعِهِ الْعَلِيْمُ بِخَلْقِهِ.

মতোই আপনার প্রতিপালক বলেছেন, তিনি প্রজাময় স্বীয় কর্মে <u>সর্বজ্ঞ</u> স্বীয় সৃষ্টির ব্যাপারে :

### তাহকীক ও তারকীব

वं चा विक्र का स्वर्ध के विक्र মহত্ত্ব প্রকাশ করার জন্য এসেছে। আবার এটাও বলা হয়েছে যে, এখানে 💃 টা 🀱 অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে।

व्ययत- आहारत वानी- قد أنا مَلْ عَلَى الْإِنْسَان حِبْنُ مَنَ النَّهْر अत मर्पा فَ مَنْ النَّهْر अव्ययत- आहारत वानी-

প্রশ্ন : হযরত ইবরাহীম (আ.)-এর খেদমতে মেহমান হিসেবে আগত ফেরেশতার সংখ্যা তিনের অধিক ছিল, যা ত্র্নিত তথা বহুবচনের শব্দ ব্যবহার করা উচিত ছিল। অথচ এখানে ﷺ তথা এক বচনের শব্দ উল্লেখ করার কারণ কি?

ं उत्ना भात्रमात । আत भात्रमात এक वहन, दिवहन ७ वहवहन त्रकन क्लूबर्ट बावहात दश এवर बाह्य مُشِيْف इं হয় না। কাজেই কোনো প্রশ্ন থাকে না।

आत (प्राप्ते कार नमन निरस्र) : فَوْلُـهُ أَدُكُرٌ है है है है कार स्पेत فَوْلُـهُ اذْ رَخَلُواْ هَلْ اَتَاكَ حَدَيْشُهُمْ الْوَاقِعُ فِي وَقَتْ ِ دُخُولِهِمْ عَلَيْهِ -अस्तरहन । अर्थाए عَامِلْ ٥٠٠ حَدِيثُ कह

আবার কেউ কেউ أَلْمُكْرَمِيْنَ कीकृতি দিয়েছেন। কেননা হযরত ইবরাহীম (আ.) আগত মেহমানদেরকে সক্ষন করেছিলেন।

উহ্য तुराहर । वर्शर سَلَمْتُ करान بَعْمُولُ مُطْلَقُ हरान سَغُمُولُ مُطْلَقُ अथारन سَلَامًا गाসদার या एक लित প্রতিনিধিত্ব করছে; এজনাই তার ফে लत्क एकल क्रिल দেওয়া হয়েছে।

হওয়া সত্ত্বেও মুবতাদা হওয়া বৈধ ; سَلاَمُ হুবাহীম (আ.) উত্তবে বললেন تَعُولُـهُ سَلاَمُ হয়েছে। কেননা عُبَاتُ এবং مُرَامُ अतर عَمارَامُ अतर कुंबात्नात জন্য رَفْم -এর দিকে পরিবর্তন করেছে। যাতে করে হযরত ইবরাহীয (আ.)-এর সালাম মেহমানদের সালাম থেকে উত্তম হয়ে যায়।

। তিনি পেলেন, অনুভব করলেন, এটা اِيْجَالْ । এক مَاضِئْ কেচ : قَوْلُـهُ কি তিনি পেলেন, অনুভব করলেন, এটা এর অর্থ হলো অন্তরে অনুভব করা। হৃদয়ে গোপন বা অম্পষ্ট আওয়াজ আসা। –[লুগাতুল কুরআন]

: छधूमांव अर्थ वर्गनात जनाहे विगेरक वृक्षि कता इरहाह ؛ قَوْلَتُهُ أَضْمَرُ فَيْ نَفْسِهِ

वर्षा कमस्यत्र घाता - فَوَلْدُ صَرِّيرٌ الْفَلْمِ : कठिन एठठास्प्रिटिक صَرِّيرٌ الْبَابِ : वर्षा रह লেখার খশখশানি আওয়াজ

" अर्था९ हिश्कात कतराठ कामन أَفْبَلُتُ صَانِحَةً " अर्थ राना أَفْبَلُتُ صَانِحَةً

আবার কেউ কেউ أَصْلَتُ -এর অনুবাদ করেছেন الْعَنَتُ দ্বারা। অর্থাৎ হযরত সারা (আ.) চিৎকার করা আরম্ভ করেছিলেন : এটা এর মধ্যে থেকে। অর্থাৎ ভূমি আমাকে গালি দেওয়া আরম্ভ করে দিলে। أَنْبِلُكُ شَتَعَنْيُ

হয়রত সারা (আ.) এই বার্ধক্যজনিত অবস্থায় সন্তানের সুসংবাদ শুনে অভিশয় আন্তার্যান্তিত হয়ে স্বীয় মুখ তেকে ফেললেন কুন্দুলৈ ভাটিত অর্থ হলো قَالَتْ عَجُرْزُ عَنِيْمٌ আমি তো অভিশয় বন্ধ্যা বৃদ্ধা আমি কিভাবে সন্তান জম্ম দিবঃ

قَالَ فَوْلاً مِغْلَ ذَالِكَ الَّذِي قُلْنَا - श्रेंशरह । अर्था९ : **बेंब्रेंड** : वेंहेंड अर्था९ مَنْصُوب व्हात कातरा وَالَّ مَنْلُ دَالِكَ الَّذِي قُلْنَا - अर्था९ विनि वक्त अरह तलाइन, एक्त आमत वलनाम ।

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

হযরত ইবরাহীম (আ.)-এর নিকট মানব রূপ ধারণ করে করেকজন ফেরেশতা এসেছিলেন, তিনি তাদেরকে মানুষ মনে করে তাদের মেহমানদারীর ব্যবস্থা করলেন এবং একটি বাছুর ভাজা করিয়ে তাদের সমুখে পরিবেশন করেলেন। কিছু এত সৃষাদু খাদ্য মেহনদের সমুখে থাকা সম্বেও তারা নিক্তীয় ছিলেন। খাবারের প্রতি তাদের কোনো আগ্রহই ছিল না। অবস্থা দেখে হযরত ইবরাহীম (আ.)-এর মনে সন্দেহের উদ্রেক হলো। অবশেষে তিনি উপলব্ধি করলেন, মেহমানগণ যদিও মানব রূপ ধারণ করছেন, প্রকৃত অবস্থায় তাঁরা ছিলেন ফেরেশতা।

ফেরেশতাগণ হযরত ইবরাহীম (আ.)-কে আল্লাহ পাকের পক্ষ থেকে এ সুসংবাদ দিলেন যে, তিনি এক জ্ঞানবান পুত্র সন্তান লাভ করেবেন । অদুরেই তাঁর স্ত্রীর দভায়মান ছিলেন। তিনি এ সুসংবাদে বিশ্বয় প্রকাশ করলেন, কেননা তিনি ছিলেন বয়োবৃদ্ধা, তার জবাবে ফেরেশতাগণ বললেন, এটি আমাদের কথা নয়; বরং পরাক্রমশালী, মহান আল্লাহ পাকের ঘোষণা। তাই এতে বিশ্বিত হবার কিছুই নেই, কেননা আল্লাহ পাক সর্বময় ক্ষমতার অধিকারী।

ফেরেশতাগণ যে পুত্র সন্তানের সুসংবাদ দিয়েছিলেন, তিনি ছিলেন হযরত ইসহাক (আ.)। পবিত্র কুরআনের ভাষায়–

অর্থাৎ "[হে রাসূল!] ইবরাহীমের সম্মানিত মেহমানদের ঘটনা আপনার নিকট পৌছেছে কি"?

আল্লামা বগভী (র.) লিখেছেন, মেহমান তথা ফেরেশতাগণের সংখ্যা সম্পর্কে হযরত আব্দুল্লাহ ইবনে আব্বাস(রা.) এবং আতা (র.) বলেছেন, ফেরেশতাগণের সংখ্যা ছিল তিনজন। আর তাঁরা হরেন- হযরত জিবরাঈল.(আ.) মিকাঈল (আ.) এবং ইস্রাফীল (আ.)।

মুহামাদ ইবনে কা'ব (র.) বলেছেন, ফেরেশতাগণের সংখ্যা ছিল আটজন, হযরত জিবরাইল (আ.) সহ আরো সাতজন। যাহহাক (র.) বলেছেন, তাঁরা ছিলেন নয় জন, মোকাতিল (র.) বলেছেন, বার জন ফেরেশতা ছিলেন।

সুন্দী (র.)-এর মতে, তাঁরা ছিলেন ১১ জন। তারা অল্প বয়ক ছেলেদের আকৃতি ধারণ করে এসেছিলেন। তাদের চেহারা ছিল অত্যন্ত জ্যোতির্ময়। হয়রত ইবরাহীম (আ.) তাদের পরিচয় পাওয়ার পূর্বেই মেহমানদারীর ব্যবস্থা করেছেন। এটি নবী-রাসুলগণের তরিকা। হয়রত রাসুলে করীম হাই ইবাদাদ করেছেন, যে ব্যক্তি আল্লাহ পাক ও আথিরাতের প্রতি ঈমান বাবে, তার কর্তব্য হলো মেহমানের আপ্যায়ন করা। হয়রত আব্দুল্লাই ইবনে আমর (রা.) থেকে বর্ণিত আছে, এক ব্যক্তি হজুর হাই এবন কিকট আরক্ত করল, ইসলামে কোন কাজটি উত্তম, তথন তিনি ইরশাদ করলেন, বাবার বাওয়ানো এবং সালাম দেওয়া পরিচিত হোক কিংবা অপরিচিত।

আলোচা আয়াতে گُرُمِيْنَ শব্দটির অর্থ হলো সম্মানিত, কেননা তারা ছিলেন ফেরেশতা আর ফেরেশতাগণ নিঃসন্দেহে সম্মানিত। আলোচা আয়াত থেকে রাস্লুরাহ = এর সান্ত্রনার জন্য অতীত যুগের কয়েকজন পয়গাষরের ঘটনা বর্ণনা করা হয়েছে।

ক্রিটিক ক্রিটিক। ক্রিটিক ক্রিটিক। ক্রিটিক ক্রিটিক ক্রিটিক। ক্রিটিক ক্রিটিক। ক্রিটিক ক্রিটিক। ক্রিটিক ক্রিটিক করেবে বললেন-ক্রিটিক ক্রেটিক ক্রিটিক করেছে। কুরআন পাকে নির্দেশ আছে, সালামের স্করাব সালামকারীর ভাষা অপেকা উত্তম ভাষায় দাও! হযরত ইবরামীম (আ.)-এর এডাবে সেই নির্দেশ পালন করলেন।

শংশর অর্থ অপরিচিত। ইসলামের কান্ধের কান্ধও অপরিচিত হয়ে থাকে। তাই ধনাহকের কান্ধও অপরিচিত হয়ে থাকে। তাই ধনাহকের অর্থ এই যে, ফেরেশতাগণ মানব আকৃতিতে আণমন করেছিল। হযরত ইবরাহীম (আ.) তালেরকে চিনতে পারেননি। তাই মনে মনে বললেন, এরা তো অপরিচিত লোক। এটাও সম্ববপর যে, জিজ্ঞাসার ভঙ্গিতে মেহমানদেরকে শুনিয়েই একথা বলেছিলেন। উদ্দেশ্য ছিল তাদের পরিচয় জিজ্ঞাসা করা।

প্রেক উন্থত। অর্থ- গোপনে চলে যাওয়া। উদ্দেশ্য এই যে, হযরত ইবরাহীম (আ.) মেহমানদের খানাপিনার ব্যবস্থা করার জন্য এভাবে গৃহে চলে গেলেন যে, মেহমানরা তা টের পায়নি। নতুবা তারা এ কাজে বাধা দিত।

শেহমানদারির উত্তম রীতিনীতি : আল্লামা ইবনে কাসীর (র.) বলেন, এই আয়াতে মেহমানদারির কতিপয় উত্তম রীতিনীতি শিক্ষা দেওয়া হয়েছে। প্রথমত এই যে, তিনি প্রথমে মেহমানদেরকে আহার্য আনার কথা জিজ্ঞাসা করেননি; বরং চূপিসারে গৃহে চলে গেলেন। অতঃপর অতিথি আপ্যায়নের জন্য তাঁর কাছে যে উত্তম বস্তু অর্থাৎ গোবৎস ছিল, তাই জবাই করলেন এবং ভাজা করে নিয়ে এলেন। ছিতীয়ত, আনার পর তা খাওয়ার জন্য মেহমানদেরকে ডাকলেন না। বরং তারা যেখানে উপবিষ্ট ছিল, সেখানে এনে সামনে রেখে দিলেন। তৃতীয়ত, আহার্য বস্তু পেশ করার সময় কথাবার্তার ভঙ্গিতে খাওয়ার জন্য পীতৃাপীড়িছিল না; বরং বলেছেন— তুর্তীয়ত তামরা কি খাবে না। এতে ইঙ্গিত ছিল যে, খাওয়ার প্রয়োজন না থাকলেও আমার খাতিরে কিছ খাও।

ప్పు ప్రస్టీ ప్రామిక ప్రస్టీ ప్రస్టీ

বনা হয়। হয়বত সারা যথন তনলেন যে, ফেরেশতারা হয়বত ইনরাহীম (আ.)-কে পুত্র-সন্তান জন্যের শব্দকে শক্ত কনা হয়। হয়বত সারা যথন তনলেন যে, ফেরেশতারা হয়বত ইবরাহীম (আ.)-কে পুত্র-সন্তান জন্যের সুসংবাদ দিতেছে, আর একথা বলাই বাহুল্য যে, সন্তান দ্রীর গর্ভ থেকে জন্মগ্রহণ করে, তথন তিনি বুঝলেন যে, এই সুসংবাদ আমরা স্বামী-প্রী উত্তরের জন্য। ফলে অনিচ্ছাকৃতভাবেই তার মুখ থেকে কিছু আচ্চর্য ও বিশ্বরের বাক্য উচ্চারিত হয়ে গেল। তিনি বললেন مَرْوَبَ عَنْهُ وَمَا يَعْدَامُ وَهُوَ مِنْهُ وَمَا اللهِ مِنْهُ وَمِنْهُ وَمَا اللهِ مَاللهِ مَنْهُ وَمَا اللهِ مَنْهُ وَمَا اللهُ وَمَا اللهُ وَمَا اللهُ مَنْهُ وَمَا اللهُ مَنْهُ وَمَا اللهُ وَمَا اللهُ وَمَا اللهُ وَمِنْهُ وَمَا اللهُ وَمِنْ اللهُ وَمَا اللهُ وَاللهُ وَمَا اللهُ وَمَا اللهُ وَمَا اللهُ وَمَا اللهُ وَمَا اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَمَا اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَمَا اللهُ وَاللهُ وَال

# ٣١. قَالَ فَهَا خَطْبُكُمُ شَانُكُمُ أَنُّهَ الم سكون .

- كَافِرِيْنَ أَيْ قَوْمُ لُوطٍ .
- ٣٣ ٥٥. <u>ठाटमत डेभत निरक्ष कतात जल प्राण्डि मुक एला</u>. مُطْبُوخَ بِالنَّارِ .
- ٣٤. مُسَوَّمَةً مُعَلَّمَةً عَلَيْهَا إِسْمَ مَنْ يَرْهِ بِهَا عِنْدَ رَبُكَ ظُرْفُ لَهَا لِلْمُسْرِفِيْنَ بِاتْيَانِهِمُ الذُّكُورَ مَعَ كُفْرِهِمْ.
- ত . قَاخُرَجْنَا مَنْ كَانَ فِيهَا أَيْ قُرْي قَوْم .٣٥ نَاخُرَجْنَا مَنْ كَانَ فِيهَا أَيْ قُرْي قَوْم لُوْطٍ مِنَ الْمُؤْمِنِيْنَ ج لِإِهْلَاكِ الْكَافِرِيْنَ.
- ٣٦. فَكُمَا وَجَدْنَا فِينَهَا غَيْرُ بِيَيْتٍ مِّنَ المُسلِمِينَ ج وَهُمْ لُوْظُ وَابْنَتَاهُ وصِفُوا بِ الْإِيسْمَانِ وَالْإِسْلَامِ أَىْ هُمْ مُصَدِّقُونَ بِقُلُوبِهِمْ عَامِلُونَ بِجَوارجِهِم الطَّاعَاتِ .

عَكَامَةً عَلَى إِهْ لَاكِيهِمْ لِللَّذِينَ يَخَافُونَ

الْعَذَابَ الْآلِيثِمَ ط فَلَا يَفْعَلُونَ مِـثُلَ

#### অনবাদ :

- ৩১. হযরত ইবরাহীম (আ.) বললেন, হে ফেরেশতাগণ তোমাদের বিশেষ কাজ কিং
- भ تالُو الله عَنْ عَمْ مُجْرِمِيْنَ ٢ ٣٢ . قَالُو اللهُ اللهُ اللهُ قَوْمِ مُجْرِمِيْنَ ٢ عَالُوا إِنَّا أُرْسِلْنَا الله قَوْمِ مُجْرِمِيْنَ ٢ সম্প্রদায়ের কাছে প্রেরণ করা হয়েছে। কাফের সম্প্রদায়ের প্রতি অর্থাৎ লত সম্প্রদায়ের প্রতি।
  - আগুনে পোডানো :
  - ৩৪. যা চিহ্নিত অর্থাৎ যে কঙ্কর দ্বারা ফাকে ধ্বংস করা হবে তাতে তাব তাব নাম লিপিবদ্ধ করা ছিল : আপনার প্রতিপালকের নিকট হতে ﴿ عَنْكُ رَكُ اللَّهُ عَالَى اللَّهُ اللَّهُ عَالَى اللَّهُ اللّ এটা হয়েছে সীমালজ্ঞান-কারীদের জন্য তাদের কুফরির সাথে গাথে পুরুষের সাথে উপগত হওয়ার কারণে।
  - ছিল আমি তাদেরকে উদ্ধার কররেছিলাম কাফেবদেবকে বিনাশ সাধন করার জনা :
  - ৩৬, আর সেথায় আমি একটি পরিবার ব্যতীত কোনো আত্মসমর্পণকারী পাইনি। আর তারা হলে: হযরত লত (আ:) ও তাঁর দ কন্যার সন্তানগণ। পরিবারবর্গের ঈমান এবং ইসলামের গুণাগুণ বর্ণনা করা হয়েছে। অর্থাৎ তারা স্বীয় হৃদয়ের গহীন থেকে সত্যায়নকারী এবং খীয় অঙ্গ প্রত্যঙ্গের দারা আনুগত্যের উপর আমলকারী।
- ٣٧ ৩٩. <u>আমি ভাতে রেখেছি</u> কাফেদেরকে ধ্বংস করার পর. <u>وَتَكُوكُنَا فِيْهَا ۖ بَعْدَ إِهْلَاكِ الْكَافِرِينَ أَيْةً</u> একটি নিদর্শন তাদের ধ্বংসের উপর একটি চিহ্ন যারা মর্মস্ত । শাস্তিকে ভয় করে তাদের জন্য । যেন ভারা তাদের মতো অপকর্ম না করে।

এর আভফ হলো 🚅 -এর উপর অর্থ হলো আমি হযরত মৃসা (আ.)-এর কাহিনীতেও নিদর্শন রেখেছি যখন আমি তাকে স্পষ্ট প্রমাণসহ ফেরাউনের নিকট প্রেরণ করেছিলাম।

তার সৈন্য সামন্তসহ কেননা তারা তার জন্য স্তম্ভের মতো ছিল : এবং হয়রত মৃসা (আ.)-কে বলল যে.

তিনি হয় এক জাদকর, না হয় এক উন্যাদ।

৪০ সূতরাং আমি তাকে ও তার দলবলকে শাস্তি দিলাম এবং তাদেরকে সমুদ্রে নিক্ষেপ করলাম ফলে ভুবে মরল সেতো ছিল অর্থাৎ ফেরাউন তিরস্কারযোগ্য অর্থাৎ এরূপ কর্ম সম্পাদনকারী ছিল যার কারণে তাকে তিরস্কার করা যায়, আর তা ছিল রাসুলগণকে মিথ্যা প্রতিপন্নকরণ ও রব তথা প্রতিপালক হওয়ার দাবি করা :

8১. এবং নিদর্শন রয়েছে 'আদের' ধ্বংসের ঘটনায় নিদর্শন রয়েছে। যখন আমি তাদের বিরুদ্ধে প্রেরণ করেছিলাম অকুল্যাণকর বায়ু; যাতে কেংনেংরপ কল্যাণ ছিল না। কেননা তা বৃষ্টিকে বহন করেনি এবং বৃক্ষে ফলও উৎপাদন করেনি আর তা ছিল পশ্চিমা বায় :

8২. <u>এটা যা কিছুর উপর</u> <u>দিয়ে বয়ে গিয়েছিল</u> মানুষ অথবা সম্পদ তাকেই চূর্ণ-বিচূর্ণ করে দিয়েছিলাম : পঁচা, বাসি ও পুরানো হাড়ের ন্যায় টুকরো টুকরো হরে দিঃ

ধ্বংসের মধ্যে যখন তাদেরকে বলা হয়েছিল উটকে বিনাশ করার পর সম্প্রকাল ভোগ করে দাও অর্থাৎ স্বীয় জীবনের সময়/হায়াত পূর্ণ হওয়া পর্যন্ত : যেমন نَمَتُكُوا فِي دَارِكُمْ ثَكَاثَةَ أَيَّامٍ - अवाहात्व वाहात्व অর্থাৎ তোমরা তোমাদের বাড়িঘরে তিন দিন

ত্তি কুলাও الْمُعْنُي وَجُعَلْنَا فِيْ قِصَّةِ مُوْسِي أَيَةً رِاذْ أَرْسُلْنُهُ إِلَى فِرْعَوْنَ مُتَكَبِّسًا بِسُلِّطُن مُبِين . بِحُجَّةٍ وَاضِحَةٍ .

ق . ق الْإِيْمَانِ بُركْنِهِ مَعَ . ٣٩ ه. قَ عَن الْإِيْمَانِ بُركْنِهِ مَعَ الْإِيْمَانِ بُركْنِهِ مَعَ جُنُوْدٍ إِلاَّنَّهُمْ لَهُ كَالرُّكُنِ وَقَالَ لِمُؤْسِلِي ور الله و مروورير. هو سجر أو مجنون.

. ٤. فَأَخَذُنْهُ وَجُنُودَهُ فَنَبَذَنْهُمْ طَرَحْنَاهُمْ فِي الْبَهَ الْبَحْرِ فَغَرَقُوا وَهُوَ أَيْ فِرْعَوْنُ مُلِيْهُ أَنِ بِمَا بُلَامُ عَلَيْهِ مِنْ تَكَذِيْبِ الرُّسُل وَدَعْوَى الرُّبُوبِيَّةِ.

٤١. كُونِي إِهْلَاكِ عَادِ أَيَةُ إِذْ أَرْسُلُنَا عَلَيْهِمُ الرِّينَ عَ الْعَقِيْمَ ج هِيَ الَّتِي لَا خَيْرَ فِيهَا لِاَنَّهَا لَا تَخْصِلُ الْمَطَرَ وَلَا تُلْقِحُ الشُّجَرُ وَهِيَ الدُّبُورِ.

٤٢. مَا تَذُرُ مِنْ شَغْرُنَفْسِ أَوْ مَالٍ أَتَتْ عَلَيْهِ إِلَّا جَعَلَتُهُ كَالرَّمِيْمِ كَالْبَالِي الْمُتَفَتِّتِ. ठातत विनर्भ तरहात क्वात्व जातत विनर्भ तरहात क्वात्व जातत विनर्भ वरहात व्वात्व जातत

عَقْرِ النَّاقَةِ تَمَتَّعُوا حَتَّى حِيْنِ أَيْ إِلَى إِنْقِضًاءِ اجَالِكُمْ كَمَا فِي أَيْوَ تَمُتَّعُوا فِي دَارِكُمْ ثَلَاثَةَ أَيَّام .

www.eelm.weebly.com

উপতোগ করে নাও!

گُو تُكُبُّرُوا عَنْ أَمْرِ رَبِّهُمُ أَيْ عَنْ 1. فَعَتُوا تَكُبُّرُوا عَنْ أَمْرِ رَبِّهُمُ أَيْ عَن إمْتِثَالِهِ فَأَخَذَنْهُمُ الصُّعِقَةُ بَعْدَ مَضْي ثَلَاثَةَ أَيَّامِ أَيِ الصَّبْحَةُ الْمُهْلِكَةُ وَهُمْ يَنْظُرُونَ أَيْ بِالنَّهَارِ .

٤٥. فَمَا اسْتَطَاعُوا مِنْ قِيمَامِ أَيْ مَا قَدُرُوا عَلَى النُّهُ وض حِيْنَ نُزُولِ الْعَذَابِ وَّمَا كَانُوْا مُنْتَصِرِينَ عَلْى مَنْ اهْلَكُهُمْ ـ

وَفِيْ إِهْلَاكِيهِمْ بِمَاءِ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ أَبَةُ وَبِالنَّصْبِ أَيْ وَأَهْلَكْنَا قَوْمَ ثُوْحٍ مِّنْ قَبْلُ ط أَيْ قَبْلَ إِهْلَاكِ هُؤُلَاءِ الْمَذْكُورِيْنَ إِنَّهُمْ كَانُوا قَوْمًا فْسِقِيْنَ .

করল অর্থাৎ তারা তাদের প্রতিপালকের আদেশ মেনে নিতে অহঙ্কার প্রদর্শন করল ফলে তাদের প্রতি বজ্রাঘাত হলো তিন দিন অতিবাহিত হওয়ার পর: অর্থাৎ ধ্বংসাত্মক বজাঘাত। এবং তারা তা দেখাতে ছিল। অর্থাৎ দিনের বেলায়।

৪৫. তারা উঠে দাঁড়াতে পারল না অর্থাৎ শান্তি অবতীর্ণের সময় তারা দাঁড়াতেও সক্ষম হয়নি। এবং তা প্রতিরোধ ও করতে পারল না । তাদের ধ্বংসকারীর বিরুদ্ধে রুখে দাঁডাতে :

نَوْهُ نُوْحٍ بِالْجُرِّ عَطْفٌ عَلَى ثُمُودُ أَيْ ٤٦ . وَقَوْمَ نُوْحٍ بِالْجَرِّ عَطْفٌ عَلَى ثُمُودُ أَيْ -এর مِيْم বর্ণে যের সহকারে مَيْم وَهُ উপর আতফ হওয়ার কারণে অর্থাৎ তাদেরকে আকাশের ও পৃথিবীর পানি দ্বারা ধ্বংস করার মধ্যে নিদর্শন রয়েছে। এবং 🚣 বর্ণে যবর সহকারে অর্থাৎ আমি নৃহ সম্প্রদায়কে ধ্বংস করেছি। এদের পূ<u>র্বে</u> অর্থাৎ উল্লিখিত মিথ্যাবাদীদেরকে ধ্বংস করার পূর্বে তারা তো ছিল সভ্যত্যাগী সম্প্রদায়।

## তাহকীক ও তারকীব

या अकिं छेडा अल्पूत छेखरतत जना ात्मरह । मत्न देस حُسَلَه مُستَانِفَه विषे के فَوْلُهُ قَالَ فَمَا خُطْبُكُمْ এরপ বলা হয়েছে যে, হযরত ইবরাহীম (আ.) ফেরেশতাদের সঙ্গে কথাবার্তার পর কি বললেন؛ উত্তর দেওয়া হলো– نَـالُ نَــُا خُطُبِكُم أَيُّهَا الْمُرسَلُونَ

अर्थ राला भान, कारिनी, महान विषय अवर छरूप पूर्व काछ । فَطَلُّ : فَوَلَّمُ خَطَّبُ عُمْ । अ वर्विन। حَجَرُ اللّه حِجَارَةٌ : قَوْلُهُ حِجَارَةٌ مِّنْ ظِيْنِ مَطْبُوخَ بِالنَّارِ প্রস্ন : مِنْ طِبْين বৃদ্ধিকরণ দারা লাভ কি হয়েছে।

حَجُرٌ , अरे वृक्षिकवन बाता উष्मना रहना وخَبِمَال مُجَازِي क প্রভিহত করা। কেননা কোনো কোনো সময় حُجُرُ শিলাখণ্ডকেও বলা হয়। جِجَارَة -এর মাজাযী অর্থ উদ্দেশ্য হলে অর্থ হবে লৃত সম্প্রদায়কে শিলা খণ্ড দারা ধ্বংস করে দেওয়া يَطِيْرُ عَرِينَ يَطِيْرُ بِجَنَاحَبِهِ - रख़रह। जवठ वााभाति वक्षप ना । विषयि विषयि वक्षप वाकार जा जाना वरनन -ه مَهَارُ क वृक्षिकत्रव धाता উদ्দেশ্য হলा مُجَازً -এর সম্ভাবনাকে বিদূরিত করা । কেননা কোনো কোনো সময় দ্রুত ধাবমান বাজিকেও أَخُوارُ তথা অপ্রকৃতরূপে طُوارُر বলে দেওয়া হয়। www.eelm.weebly.com

প্রর : মুসান্লেফ (র.)-এর بِالنَّارِةُ بِالنَّارِةُ वत বৃদ্ধিকরণ দ্বারা উদ্দেশ্য কিঃ

উত্তর : এটা একটা সংশ্রের অপনোদন যে, جَمَارَة بِمَالَة عِمَارة وَعَالَمُ وَاللّهِ عِمَارةً وَمُوالّةً وَمُوالّةً پَمُونُ وَمُوالّةً وَمُؤلِّدُ وَمُوالّةً وَمُلّا لِمُعَالِّةً وَمُوالّةً ومُلّالًا ومُولّاً ومُولّاً ومُولّاً ومُلّالِقًا لِمُولّاً ومُلّا ومُولّاً ومُلّالِقًا لِمُولّاً ومُلّالِقًا لِمُولّاً ومُلّالِقًا لِمُولّاً ومُلّالِقًا لِمُولّاً ومُلّالِقًا لِمُولًا لِمُولّاً ومُلّالِهُ ومُلّالِهُ ومُلّالِهُ ومُلّالِهُ ومُلّالِهُ ومُلّالِهُ ومُلّالِقًا لِمُولّاً ومُلّالِهُ ومُلّالِهُ ومُلّالِهُ ومُلّاللّا ومُلّالِهُ ومُلّالِهُ مِنْ اللّهُ ومُلّالِهُ مِنْ مُلّالِمُ ومُلّالِهُ مِنْ مُلّالِمُ لِمُلّالِهُ مِنْ مُلّالِمُولًا لِمُلّاللّالِمُولِقُولًا لِمُلّالِهُ مِنْ مُلّالِمُ لِمُلّالِمُ لِمِلّالِمُلّالِمُ لِمُلّالِمُ لِمُلّالِمُ لِمُلّ

مُعَلَّمَةً عِنْدَهُ -হয়েছে অর্থাৎ ظَرْف হত্তে مُسُرِّمَةً । এটা : قَوْلُهُ عِنْدُ رَبِّكَ

এখানে থেকে আল্লাহ তা আলার বাণীর সূচনা হচ্ছে পূর্বে হযরত ইবরাহীম (আ.) ও ফেরেশতাদের কথোপকথন ছিল :

প্রশ্ন : فينها এর যমীরের مُرْبِعُ হলো লৃত সম্প্রদায়ের জনপদ অথচ পূর্বে কোথাও লৃত সম্প্রদায়ের জনপদের উল্লেখ নেই এতে مَرْبِعُ وَالْمُمَامِّ وَمُسْكَارُ فَمِيلُ الْمُرِّمِّ وَالْمُعَامِّ وَمُسْكَارُ فَمِيلُ الْمُرِّمِّ وَالْمُ

উত্তর : যেহেতু লৃত সম্প্রদায়ের জনপদ প্রসিদ্ধ ও مَعَهُرُدٌ فِي النَّهُن ছিল, তাই যমীর নেওয়া সঠিক হয়েছে।

- وَمُلْكُ نِيْ (. এর আতফ হলো وَمُونِيُّ مُوسِّي -এর উপর এবং وَرُكِّكَ এর অধীনে। যেমনটি মুফাসদির (এ) وَصُونِي مُوسِّي বল ইঙ্গিত করে দিয়েছেন। অধাং আমি বিচক্ষণদের জন্য হয়রত মুসা (আ.)-এর ঘটনায় শিক্ষণীয় বিষয় وَصُرِّسُ لِكَّاْ রেথে দিয়েছি।

এটা বৃদ্ধি করে এদিকে ইঙ্গিত করেছেন যে, بُرُكُنَّا ,এর মধ্যে ، 🕻 টা 🕳 অর্থে হয়েছে।

অর্থেও হতে পারে। আর এটাই বেশি ভালো মনে হয়। কেননা সে হয়রত মৃষ্ণা (আ.) কে এই উভয় উপাধিতেই স্বরণ করত। পরিত্র কুরআনের এক স্থানে ফেরাউনের উক্তি উদ্ধৃত করে বলা হয়েছে যে- ﴿ وَالْمُ رُسُونُكُ ٱلنَّذِيُ ٱرْسِلَ إِلَيْكُمُ عُلَمَ الْعَرْضَ عَلَيْكُ ٱلنَّذِي ٱرْسِلَ إِلَيْكُمُ النَّذِي أَرْسِلَ الِمُبَكِّمُ عَلِيْمً - كَشُونُكُ ٱلنَّذِي ٱرْسِلَ إِلَيْكُمُ عَلِيْمً عَلِيْمً اللّهِ وَاللّهِ عَلَيْمً اللّهِ اللّهِ اللّهِ عَلَيْمً

অথবা ্যা তার নিজ অর্থে ব্যবহৃত হওয়ারও সম্ভাবনা রয়েছে। আর এর দ্বারা উদ্দেশ্য সম্প্রদায়কে সংশয় ও অস্পষ্টতার মাধ্যমে ধোঁকা দেওয়া।

مُنَعَرَّلَ مَنَ ' वेंगेल ठिक चाह्ह (प. ) كَنْذَنَا ' -এর মাফউলের যমীরের উপর আতফ হয়েছে এবং এটা مُنَعَرِّلَ مَ रास्टह जात এটাই প্রকাশা।

বলা হয় খাকেই বলা হয় বক্ষ্যা নারীকে اَلْرِيْحُ الْمُؤِيْمُ الْمُؤَيِّمُ (الْمُؤَيِّمُ عَقِيْمَ : فَوَلَّمُ عُقِيْم ফল জন্যায় না এবং বৃষ্টিও বহন করে আনে না !

অধিকাংশ মুফাসসিরের ধারণা মতে এই বায়ু ছিল পচিমা বায়ু। হাদীস দ্বারাও এর সমর্থন পাওয়া যায়। রাসূল 💥 বলেছেন- تُصِرَّتُ بِالشَّبَاءِ رَأَهْلِكُتْ عَادُ بِالثَّبَارِ رَاهْلِكُتْ عَادُ بِالثَّبُرُرِ अবার কেউ কেউ দক্ষিণা বায়ুও উদ্দেশ্য নিয়েছেন।

बर्ध राता : عَنْوَلُتُ لاَ الْمُعَامِّةِ अर्थ राता, गर्जवडी कहा । आहे तार्व عَنْدُ وَالْمُوا الْمُعَامِّةِ الْم المُعْمَّةُ وَعَلَيْهُ لَا الْمُعَامِّةُ الْمُعَامِّةُ الْمُعَامِّةُ الْمُعْمِّةُ الْمُعْمِّةُ الْمُعْمِّةُ ال

আকাশের বিজলীকেও বলা হয় এবং চেচামেচি করে চিৎকার করাকেও বলা হয়। এবানে এই দ্বিতীয় অর্থ উদ্দেশ্য, যাতে করে তা অন্য আয়াত অর্থাৎ وَعَنَائِهُمُ الصَّيْحَ এর বিপরীত না হয়।

্রটা ঠেনু এর তাফসীর। অর্থাৎ সে তার ধ্বংসকারীর উপর বিজয়ী হতে পারেনি। অথাৎ সে তার ধ্বংসকারীর উপর বিজয়ী হতে পারেনি। অথবা তার থেকে প্রতিশোধ নিতে পারেনি। তবে এই অর্থ ঠিক নয়। কেননা, কেউ আরাহর থেকে প্রতিশোধ নিতে পারেন। তবে এই অর্থ ঠিক নয়। কেননা, কেউ আরাহর থেকে প্রতিশোধ নিতে পারে না এবং বিজয় লাত করতেও সক্ষম নয়। আল্লামা মহল্লী (র.) যদি ক্রিটিট্র এর পরিবর্তে ঠেনু এই তিন্তি ১৯৯৮ করতেও সক্ষম নয়। আল্লামা মহল্লী (র.) যদি ক্রিটিট্র কনতেন, তবে উত্তম হতো।

# প্রাসন্দিক আলোচনা

ত্র প্রবর্তী আয়াতের সাথে সম্পর্ক : পূর্ববর্তী আয়াত সমূহে হয়রত ইবরাহীম (আ.)-এর একটি ঘটনা বর্ণিত হয়েছে। হয়রত ইবরাহীম (আ.) ইরাক থেকে সিরিয়ায় হিজরত করছিলেন। তাঁর ভাতুমূল্ম হয়রত পৃত (আ.) তাঁর সঙ্গেই ছিলেন। হয়রত পৃত (আ.) সদুম, আমুরা প্রতৃতি জনপদের জন্যে নবী মনোনীত হয়েছিলেন। এ জনপদগুলো বর্তমানে জর্পানের অন্তর্ভুক। জর্পানের বিখ্যাত মৃত সাগরের উপকৃলেই ছিল এ জনপদগুলাের অবস্থান।

হ্যরত ইবরাহীম (আ.) তাঁর তাঁবুর দ্বারপ্রান্তে উপবিষ্ট ছিলেন। এ সময় কয়েকজন আগাতুক তাঁর নিকট উপস্থিত হয়। মেহমানদারি ছিল তাঁর বৈশিষ্টা, তাই আগাতুকদের পরিচয় লাভের পূর্বেই তিনি তাদের মেহমানদারির ব্যবস্থা করলেন। কিছু তাঁরা খাদা রহণে কোনো প্রকার আগ্রহ বোধ করলেন না, তখন হযরত ইবরাহীম (আ.) কিছুটা চিন্তাগ্রন্ত এবং তীত হলেন। মানবরূপী এ আগাতুকগণ তখন হযরত ইবরাহীম (আ.)-এর উদ্দেশ্যে বললেন, তয়ের কোনো কারণ নেই, আমরা আল্লাহ পাকের প্রেরিত ফেরেশতা, আমরা আপনাকে পুত্র সন্তানের সুসংবাদ প্রদান করছি। এরপর হযরত ইবরাহীম (আ.) তাদের সঙ্গে যে বাক্যালাপ করছিলেন, তারই উল্লেখ রয়েছে আলোচ্য আয়াতে, ইরশাদ হয়েছে— نَالُوَ الْمُرْاَلُونَ الْمُرْاَلُونَ الْمُرْالُونَ الْمُرْاَلُونَ الْمُرْاَلُونَ الْمُرْاَلُونَ الْمُرْاَلُونَ الْمُرْاَلُونَ الْمُرْاَلُونَ الْمُرَالُونَ الْمُراَلُونَ الْمُرَالُونَ الْمُرَالُونَ الْمُراَلُونَ الْمُراَلِقِينَ الْمُراْلُونَ الْمُراْلُونَ الْمُراْلُونَ الْمُراْلُونَ الْمُراْلُونَ الْمُرَالُونَ الْمُراْلُونَ الْمُرَالُونَ الْمُلْلُونَ الْمُرَالُونَ الْمُلْمَالُونَ الْمُرَالُونَ الْمُرَالُونَ الْمُرَالُونَ الْمُرَالُونَ الْمُرَالُونَ الْمُعْرَالُونَ الْمُرَالُونَ الْمُرَالُونَ الْمُرَالُونَ الْمُرَالُونَ الْمُرَالُونَ الْمُرَالُونَ الْمُرَالُونَ الْمُرَالُونَ الْمُونَ الْمُرَالُونَ الْمُعْلِقِ الْمُؤْلُونَ الْمُعْلِقِ الْمُرَالُونَ الْمُؤْلُونُ الْمُرَالُونَ الْمُرَالُونَ الْمُعْلِقِ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقِ الْمُ

ফেরেশতাগণ হযরত ইবরাহীম (আ.)-এর প্রশ্নের জবাব দিলেন এভাবে, পবিত্র কুরআনের ভাষায়-

। "अर्थार "जाता तलन, আমता এक পानिष्ठं काण्डित প্রতি প্রেরিত হয়েছि تَالُوَّا إِنَّا ٱرْسِلْنَا إِلَى قَرْمٍ مُجْرِمُبْنَ

অর্থাৎ হয়র্ত্ত লৃত (আ.)-এর জ্ঞাতির প্রতি, যারা তথু জঘন্য নিন্দনীয় কুকর্মেই লিঙ হয়নি; বরং এতদ্বাতীত তারা ছিল ডাকাত, লুটেরা. অল্লীল কুকর্মে লিঙ, চরম নির্লজ্জ আল্লাহ পাক তাদের হেদায়েতের জন্যে হযরত লৃত (আ.)-কে প্রেরণ করছিলেন; কিন্তু তারা তাঁকে অবিশ্বাস করেছে এবং বলেছে, আপনি যদি সত্য নবী হন, তবে আল্লাহ পাকের পক্ষ থেকে আজাব নিয়ে আসুন। এমন অবস্থায় হযরত লৃত (আ.) দরবারে ইলাহীতে দোয়া করলেন এভাবে, "হে আমার পরওয়ারদেরগার! আমাকে এ জ্ঞালেমদের জ্লুম থেকে হেফাজত কর, এ জঘন্য চরিত্রহীন লোকদের মোকাবিলায় আমাকে সাহায্য কর এবং আমাকে তাদের বিরুদ্ধে বিজয় দান কর"।

আল্লাহ পাক হ্যরত লৃত (আ.)-এর দোয়া কবুল করলেন এবং তাদেরকে ধ্বংস করার জন্যে ফেরেশতাগণকে প্রেরণ করলেন। পরবর্তী আয়াতে ইরশান হয়েছে- بِنُرُسِلُ عَلَيْهِمْ حِجَارَةً مِنْ طَيِّنٍ ضَاءً আয়াতে ইরশান হয়েছে- يِنْتُرْسِلُ عَلَيْهِمْ حِجَارَةً مِنْ طَيِّنٍ ضَاءً अधार যারা সীমালজ্ঞান করেছে, তাদের প্রতি প্রস্তর বর্ষণ করে তাদেরকে ধ্বংস করাই হলো আমাদের কাজ।

وجَارَةً كِنَ طِيْنٍ हर्ला कश्कत এবং সেই জমাট মাটি, যা পাথরে রূপান্তরিত হয়, এমন প্রপ্তর বর্ষণ করে তাদের শান্তি বিধানই হলো আমাদের কর্মসূচি।

এই কথোপকথনের মধ্যে হযরত ইবরাহীম (আ.) জানতে পারলেন যে, আগস্তুক মেহমানগণ আল্লাহর ফেরেশতা। অতএব তিনি জ্বিস্ক্রসা করলেন, আপনারা কোন অভিযানে আগমন করেছেন? তারা হযরত লৃত (আ.)-এর সম্প্রদায়ের উপর প্রস্তুর বর্ষণের আজ্ঞাব নাজিল করার কথা বলল। এই প্রস্তুর বর্ষণ বড় বড় পাথর দ্বারা নয় মাটি নির্মিত কংকর দ্বারা হবে।

ত্রতি ত্রতি কর্মান করিব করার জন্য করেব লাজারাহর পক্ষ থেকে বিশেষ চিহ্নযুক্ত হবে। কোনো কোনো তার্কসীরবিদ বলেন, প্রত্যেক কংকরের গায়ে সেই ব্যক্তির নাম লিখিত ছিল, যাকে ধ্বংস করার জন্য কংকরিট প্রেরিত হয়েছিল। সে যেদিকে পলায়ন করেছে, কংকরও তার পশ্চাদ্ধাবন করেছে। অন্যান্য আয়াতে কওমে লৃতের আজাব বর্ণনা প্রসঙ্গে বলা হয়েছে যে, হযরত জ্লিবরাইল (আ.) গোটা জনপদকে উপরে তুলে উন্টিয়ে দেন। এটা প্রস্তর বর্ষণের পরিপত্থি নয়। প্রথমে তাদের উপর প্রস্তর বর্ষণ করা হয়েছিল এবং পরে সমগ্র ভূখও উন্টিয়ে দেওয়া হয়েছিল।

কওমে লৃতের পর হযরত মৃসা (আ.)-এর সম্প্রদায়, ফিরাউন প্রমুখ সম্প্রদায়ের প্রসঙ্গ উল্লেখ করা হয়েছে। ফেরাউনকে যখন মৃসা (আ.) সত্রের পর্যগাম দেন তখন বলা হয়েছে مَرَّمُونُ অর্থাং হযরত মৃসা (আ.)-এর দিক থেকে মুখ ফিরিয়ে গীয় শক্তি, সেনাবাহিনী ও পরিরম্বদবর্গের উপর ভরসা করে। وكُنُ مُعَامِنَة অর্থান শক্তি। হযরত লৃত (আ.)-এর বাক্তে ক্রে আর্থান সম্প্রদায়, সামুদ এবং পরিশেবে কওমে নৃহের ঘটনা উল্লেখ করা হয়েছে।

শিক্ষণীয় দৃষ্টাপ্ত: হযরত লৃত (আ.)-এর জাতির এ ধ্বংসলীলা, তাদের এ শোচনীয় পরিণতি অনাগত ভবিষাতের মানুষের জন্যে নিঃসন্দেহে একটি শিক্ষাণীয় দৃষ্টাপ্ত। এতে এ কথা প্রমাণিত হয় যে, যারা এ পৃথিবীতে অন্যায়, অশ্লীল অমানবিক কুকর্মে লিপ্ত হবে, তাদের ধ্বংস অনিবার্য। এমনকি এসব ক্ষেত্রে নবীর নিকাত্মীয় হওয়াও আল্লাহ পাকের আজ্ঞাব থেকে রক্ষা পাওয়ার কারণ বলে বিবেচিত হয় না।

ঘটনার শিক্ষণীয় বিষর্ম রয়েছে, ঠিক তেমনিভাবে হযরত মৃসা (আ.)-এর ঘটনার পরবর্তী কালের মানুষের জন্য রয়েছে সুন্দাই নিদর্শন। আল্লাহ পাক হযরত মৃসা (আ.)-কে ফেরাউনের হেদায়েতের উদ্দেশ্যে প্রেরণ করেছিলেন। আল্লাহ পাক তাকে সুন্দাই দলিল প্রমাণ তথা বিশ্বয়কর অলৌকিক ক্ষমতা দান করেছিলেন। তার হাতের লাঠিটি বিরাটকায় অজগরে পরিণত হতো, যখন হযরত মৃসা (আ.) তাকে স্বহন্তে স্পূর্শ করতেন, তখন তা পুনরায় লাঠিতে পরিণত হতো। কিন্তু এসব মূজেযা দেখেও ফেরাউন হযরত মৃসা (আ.)-এর প্রতি ঈমান আনতে অস্বীকৃতি জানালো, ক্ষমতার দম্ভ তার ঈমান আনয়নের পথে বাধা হয়ে দাড়ালো।

হযরত মৃসা (আ.)-এর বিশ্বয়কর অলৌকিক ক্ষমতা দেখে সে তাঁকে জাদুকর বলেছে, আর যেহেঁতু ক্ষমতার দঙ্কে সে আত্মহারা হয়েছিল এবং দুনিয়ার লোভে মোহে মৃশ্ব-মন্ত হয়ে সে আত্মবিশৃত হয়ে পড়েছিল, তাই তাওহীদের আহবানে সাড়া দিতে সে ব্যর্থ হয়েছে এবং হযরত মৃসা (আ.)-কে পাণল বলেছে। অথচ ক্ষমতার দঙ্কে সে নিজেই হয়ে পড়েছিল নির্বোধ, কাঙজ্ঞানশূন্য। কেননা তার কথাতেই রয়েছে স্ববিরোধিতা এবং নির্বৃদ্ধিতার পরিচয় হযরত মৃসা (আ.)-কে সে পাণল এবং জাদুকর বলেছে। যদি তিনি পাণল হন তবে জাদুকর কি করে হলেনং কেননা যারা জাদুকর, তারা হয় অত্যন্ত চতুর, আর যদি তিনি পাণল হন, তবে তাঁকে জাদুকর বলা যায় না। এতে একথা প্রমাণিত হচ্ছে যে, ফেরাউনের কোনো কথাই সত্য নয়।

ত্র কুলি ক্রিডিন আরাহ পাকের প্রেরিড নবীর সাড়া দেয়নি, তাওহীদে বিশ্বাস করেনি এবং হযরত মৃসা (আ.)-এর মুজেযাসমূহকে জাদু বলে আখ্যা দিয়েছে, তাই আরাহ পাক তার শান্তির ব্যবস্থা করেছেন, তাকে তার দলবলসহ লোহিত সাগরে নিমজ্জিত করেছেন, আর হযরত মৃসা (আ.)-এর অনুসরণের বরকতে বনী ইসরাঈল নিরাপদে সমুদ্র অতিক্রম করল।

ভাৰিত কুফর ও নাফরমানি, দম্ভ ও অহমিকা এবং সত্যের সঙ্গে শক্রতা পোষণের দোষে ফেরাউন ছিল অভিযুক্ত এবং তিরকারের যোগ্য। আর এজন্যেই আল্লাহ পাক আলোচ্য আয়াতে ইরশাদ করেছেন وَنَى مُسْلَى إِذْ وَنِى مُسْلَى إِذْ اللّهِ الللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهِ الللّهِ اللّهِ الللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ الللّهِ اللّهِ الللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ الللّهِ الللّهِ الللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ الللّهِ اللّهِ اللّهِ الللّهِ اللّهِ الللّهِ اللّهِ الللّهِ اللّهِ الللّهِ اللّهِ اللّ

ঈমানী শক্তির বিজয় অবশ্যক্তাবী: প্রকাশ্য দৃষ্টিতে যা দেখা যায় তা হলো, ফেরাউন অত্যন্ত শক্তিধর, দাঙ্কিক ও জালেম নৃপতি ছিল। পক্ষান্তরে, হ্যরত মূসা (আ.)-এর নিকট প্রকাশ্যে কোনো শক্তিই ছিল না, কিন্তু তাঁর নিকট ছিল সত্যা, এ সত্যের দাওয়াত নিয়েই তিনি এসেছিলেন ফেরাউনের কাছে, তিনি আল্লাহ পাকের শক্তিতে বিশ্বাসী ছিলেন, অর্থাৎ হ্যরত মূসা (আ.) ছিলেন ঈমানী ও জহানী শক্তির অধিকারী, আর ফেরাউন ছিল জাগতিক শক্তির অধিকারী। জাগতিক শক্তি কখনো জহানী বা আধ্যাত্মিক শক্তির মোকাবিলা করতে পারে না। যেমন ফেরাউন হ্যরত মূসা (আ.)-এর মোকাবিলা করতে বার্থ হয়েছে এবং লোহিত সাগরে তার সমাধি ঘটেছে।

ঠিক এমনিভাবে নমকদ জাগতিক শক্তির অধিকারী হয়েও হয়রত ইবরাহীম (আ.)-এর রুহানী শক্তির মোকাবিলা করতে বার্থ হয়েছে, তদ্রুপ সর্বশেষ ও সর্বশ্রেষ্ঠ নবী হয়রত রাস্লে কারীম — -এর বিরুদ্ধে সকল জাগতিক শক্তি যুক্তফুন্ট করে বারংবার মোকাবিলা করেও বার্থ হয়েছে। তাই তিনি মঞ্জা বিজয়ের ঐতিহাসিক দিনে কা'বা শরীক্ষের ভেতর প্রবেশ করে পাঠ করেছিলেন পবিত্র কুরআনের এ আয়াতখানি – رُفُلُ بَنَّ الْبَاطِلُ إِنَّ الْبَاطِلُ إِنَّ الْبَاطِلُ إِنَّ الْبَاطِلُ إِنَّ الْبَاطِلُ إِنَّ الْبَاطِلُ أَنْ الْبَاطِلُ أَنْ الْبَاطِلُ الْمَ

''(হে রাসূন!) আপনি ঘোষণা করুন, সত্য এসেছে, মিথ্যা বিদায় নিয়েছে, নিশ্চয় মিথ্যা বিদায় নেওয়ারই যোগ্য''। পূর্ববর্তী আয়াতে কওমে লৃত এবং ফেরাউনের পরিণতির কথা বর্ণিত হয়েছে এবং এ ঘটনাসমূহ থেকে শিক্ষা গ্রহণের আহবান জানানো হয়েছে। আল্লাহ পাক অবাধ্য কাফেরদের ধ্বংসকে দুনিয়ার মানুষের জন্যে নিদর্শন হিসেবে রেখেছেন, যাতে করে মানুষ তা থেকে শিক্ষা গ্রহণ করতে পারে। আর একই উদ্দেশ্যে এ আয়াত থেকে আদ্, সামুদ এবং নৃহ জ্ঞাতির শোচনীয় পরিণতির কথা উল্লেখ করে ইরশাদ হয়েছে ﴿ الرَبَعُ الْعَفِيْ عَادٍ إِذُّ أَرْسَلْنَا عَلَيْهِمُ الرِّبَعُ الْعَفِيْ রয়েছে নিদর্শন, যখন আমি তাদের বিরুদ্ধে প্রেরণ করেছিলাম কল্যাণশূন্য বায়ু ।

আর্থাৎ এমন বায়ু যাতে কোনো কল্যাণ থাকে না। সাধারণত বায়ু হয় বৃষ্টির বাহন, কিন্তু আদ জাতির নিকট প্রেরিত বায়ুতে ছিল না বৃষ্টি, এতে ছিল গুধু ধংস। এজনো পরবর্তী আয়াতে ইরশাদ হয়েছে–

مَا تَكُدُ مِنْ شَيْءٍ أَتَتَ عَكَبْهِ إِلَّا جَعَلَتُهُ كَالْرُمِيْمِ.

'যে কোনো জিনিসের উপরই ঐ বায়ু প্রবাহিত হয়েছে, তাকেই সম্পূর্ণ চূর্ণ-বিচূর্ণ করে ছেড়েছে,।

আল্লাহ পাকের নাফরমানি এবং সত্যদ্রোহিতার অনিবার্য পরিণাম স্বরূপ আদ জাতির ধ্বংস নেমে আসে, ঝড় এবং ঘূর্ণিবাতে দুরাত্মা কাফেরদেরকে নিচিহ্ন করে দেওয়া হয়, আর এ আজাব আসে তাদের কৃতকর্মেরই অবশ্যম্ভাবী পরিণতি স্বরূপ। এতে রয়েছে পৃথিবীর অন্য মানুষের জন্যে শিক্ষণীয় বিষয়।

याजात कथा नृज्, कथा एकताजैन এवং कथा أَ قُولُهُ وَفِي تُسُودُ إِذَّ قِيْلُ لَهُمْ تَمَتُّعُوا حَتَٰي حِيْنِ عَال আদ -এর ধ্বংসলীলায় শিক্ষণীয় বিষয় রয়েছে, ঠিক তেমনিভাবে এ পর্যায়ে সামৃদ জাতির ঘটনায়ও রয়েছে মানবজাতির জন্যে وَفِي نُسُودُ إِذَّ قِيلً لَهُمْ نَمَنْعُوا حَتَى حِيْنِ - শিক্ষণীয় বিষয়। ইরশাদ হয়েছে-

অর্থাৎ সামৃদ জাতিকে ধ্বংস করার ব্যাপারেও আল্লাহ পাকের কুদরতের জীবন্ত নিদর্শন রয়েছে। আল্লাহ পাক পাহাড় থেকে তাদের জন্যে একটি উদ্ভী বের করে দিয়েছেন, আর নির্দেশ দিয়েছিলেন, কেউ যেন উদ্ভীটির ক্ষতিসাধন না করে। কিন্তু দ্রাত্মা কাফেররা তাদের নিকট প্রেরিত নবী হয়রত সালেহ (আ.)-এর শত বাধা সন্ত্বেও ঐ উদ্ভীটিকে হত্যা করে। তথন হয়রত সালেহ (আ.) তাদেরকে বলেন, তোমাদের গৃহে তোমরা তিনদিন যাবত আনন্দ উল্লাস করতে থাকে। ইরশাদ হচ্ছে-

نَعَتُوا عَنْ أَمْرِرَبِيِّهِمْ فَا خَذَتْهُمُ الصِّعِقَةُ وَهُمْ يَنْظُرُونَ .

কিছু তারা তাদের প্রতিপালকের নির্দেশ অমান্য করলো। হযরত সালেহ (আ.)-এর প্রতি ঈমান আনলো না, তিনদিন পর্যন্ত তাদের ঐ অবস্থায় রেখে দেওয়া হলো, এরপর আল্লাহ পাকের আজাব আপতিত হলো এবং তা স্বচক্ষে তারা দেখছিল, আর তাদের গৃহেই তাদেরকে ধ্বংস করা হলো।

শাকের প্রেরিত নবী হযরত সালেঁহ (আ.) সর্বাত্মক চেষ্টা করেছেন, কিছু তারা তাঁর হেদায়েত এহণ করেনি, তাই তাদের প্রতি আজাব নাজিল হলো, আর তা এত আকশ্বিকভাবে আপতিত হলো যে, আজাব নাজিল হওয়ার পর তারা পলায়নের কোনো অবকাশ পায়নি, এমনকি তারা পলায়নের জনো দাঁড়াতেও পারেনি। আত্মরক্ষার কোনো চেষ্টাই তারা করতে পারেনি। হযরত সালেহ (আ.) তাদেরকে বলেছিলেন, তোমরা আরো কিছু দিন ভোগ করে নাও, এটি ছিল তাদের প্রতি তাঁর সতর্কবাণী।

ইমাম কাতাদা (র.) বলেছেন, এই ভোগের সময় ছিল মাত্র তিন দিন। এরপরই তারা কোপগ্রস্ত হয়। তাদের ব্যাপারে আল্লাহ পাকের আদেশ কার্যকর হয় এবং তারা তাদের নাফরমানির শান্তি স্বরূপ ধ্বংসন্তুপে পরিণত হয়।

-[তাফসীরে দুররুল মানসূর খ. ৬, পৃ. ১২৭]

় "আর ইতিপূর্বে আমি নূহের জাতিকেও ধ্বংস করেছি, নিকয় তারা ছিল অবাধা জাতি।" অর্থাৎ কওঁমে লৃত, ফেরাউন, আদ এবং সামৃদ জাতির পূর্বে হযরত নৃহ (আ.)-এর জাতিকেও তাদের অন্যায় অনাচারের কারণে ধ্বংস করা হয়েছে। কেননা তারা ছিল অত্যন্ত পাপিষ্ঠ। ইতিপূর্বে তাদের সম্পর্কে বিজ্ঞানিত আলোচনা স্থান পেয়েছে।

٤٧ 8٩. <u>आि आकाम निर्माण करति श्रि आमात कम्प्राज्यल</u> لَمُوسِعُونَ لَهُمْ قَادِرُونَ يُقَالُ أَدَ الرَّجُلُ يَئِيدُ قَوِيُّ وَأُوسَعَ الرَّجُلُ صَارَ ذَا سَعَةٍ وَقُدْرَةٍ.

المهدون نكفن.

زُوْجَبُن صِنْفَيْن كَسَالذَّكُر وَ الْأَنْثُى والسَّسَمَاءِ وَالْأَرْضِ وَالسُّسْمُسِ وَالْبَقَ مَر والسهل والبجبل والصيف والشتاء وَالْحُلُوِّ وَالْحَامِضِ وَالنُّنُورِ وَالظُّلْمَةِ لَعَلَّكُمْ تَذَكُّرُونَ . بِحَذْفِ اَحَدِ التَّائينِ مِنَ الْأَصْلِ فَتَعْلَمُ وَنَ أَنَّ خَالِقَ الْأَزْوَاجِ فَرْدُ فَتَعْبُدُونَهُ.

عِقَابِهِ بِأَنَّ تُطِينُعُنُّوهُ وَلَا تَعْصُوهُ إِنِّي لَكُمْ مِنْهُ نَذِيْرُ مُيبِينَ بَيَنُ الْإِنْذَارِ .

لَكُمْ مِنْهُ نَذِيْرُ مُهِيْنُ . يُقَدُّرُ قَبُلَ فَهُرُوا قُلْ لَهُمْ.

वजात जारात পुर्ववजीरात निकछ यथनहें त्कारता. كَذَٰلِكُ مَا اَتَى الَّذِينُ مِنْ قَبَلِهِمْ مِّنْ رُّسُولِ إِلَّا قَالُوا هُوَ سَاجِرُ اوْ مَجْنُونُ ايْ مِثْلُ تَكَذِيبُهِمْ لَكَ بِقُولِهِمْ إِنَّكَ سَاحِرُ أَوْ مَسَجَنُ وَنَّ تَكُذِينَا الْأَمْسَمِ قَلْبَلَهُمْ رُسُلَهُمْ بِقُولِهِمْ ذُلِكَ .

#### অনুবাদ :

এবং আমি অবশ্যই মহাসম্প্রসারণকারী। অর্থাৎ আমি এতে সক্ষম। वला হয়- اَدُوْلُ يَسُونُ الرَّجُلُ الرَّجُلُ مِنْ الْمُعْلَى مِنْ الْمُعْلَى مِنْ الْمُعْلَى الْمُعْلِقَ الْمُعْلِقَ الْمُعْلِقَ الْمُعْلِقَ الْمُعْلِقَ الْمُعْلِقَ الْمُعْلِقَ الْمُعْلِقِينَ الْمُعِلِقِينَ الْمُعْلِقِينَ الْمُعِلِقِينَ الْمُعْلِقِينَ الْمُعِلِقِينَ الْمُعْلِقِينَ الْمُعْلِقِينَ الْمُعِلِقِينَ الْمُعِلِقِينِ الْمُعِلِقِينَ الْمُعِلِقِينَ الْمُعِلِقِ শক্তিশালী হয়ে গেছে] আরো বলা হয়- أُرْسَعُ الرَّجُلُ [মান্য সপ্রশস্ত ও ক্ষমতাবান হয়ে গেছে i]

ত কি শৈতি و الكَرْضُ فَكَرَشْنُهَا مَهَدْنَاهَا فَنِعْمَ ٤٨ هُ. وَٱلْأَرْضُ فَكَرَشْنُهَا مَهَدْنَاهَا فَنِعْمَ সুন্দর প্রসারণকারী।

خَلَقْنَا পরবতী مِنْ كُلِ شَمْرَ खा अराज़क वर्ष وَمِنْ كُلِّ شَنَى مُتَعَلِقٌ بِقَوْلِهِ خَلَقْنَا -এর সাথে كَنَعَلَقْ হয়েছে। <u>আমি সৃষ্টি করেছি</u> <u>জোড়ায় জোড়ায়</u> দুই প্রকারে যেমন পুরুষ ও নারী, আসমান ও জমিন সূর্য ও চন্দ্র, সমতল ভূমি ও পাহাড়, গ্রীম ও শীত, মিষ্টি ও টক এবং আলো ও অন্ধকার। যাতে তোমরা উপদেশ গ্রহণ কর। ত্র মধ্যে দুটি এর থকে একটি এ -কে ফেলে দেওয়া হয়েছে। যাতে তোমরা জানতে পার যে, জোড়ার সৃষ্টিকর্তা একজন, তিনি বেজোড় কাজেই তোমরা তাঁরই ইবাদত কর।

। अठ ४२।। अठ ५२।। अठ ५२।। अठ १०. فَفِرُوا إِلَى اللَّهِ طَ أَيْ اِلْمِي تُوَايِهِ مِنْ . • فَفِرُوا إِلَى اللّ তোমরা আল্লাহর দিকে ধাবিত হও অর্থাৎ তাঁর শান্তি থেকে তার ছওয়াবের দিকে এভাবে যে, তোমরা তাঁর আনুগত্য করবে নাফরমানি করবে না আমি তোমাদের প্রতি আল্লাহ প্রেরিত স্পষ্ট সতর্ককারী।

তামরা আল্লাহর সঙ্গে কোনো ইলাহ স্থির করিও . وَلاَ تَجْعَلُوا مَعَ اللَّهِ إِلْهًا أَخَرَ ما إِنِّي না। আমি তোমাদের প্রতি আল্লাহ কর্তৃক প্রেরিত স্পষ্ট সতর্ককারী । [৫০ নং আয়াতে] 🗯 -এর পূর্বে । छेरा माना रत فُلْ لَهُمْ:

> <u>রাসূল এসেছেন</u> তারা তাকে বলেছে, "তুমিতো এক জাদুকর, না হয় এক উন্মাদ। অর্থাৎ যেমনি এ সকল লোকেরা তাদের উক্তি- ঠুইটেট টি এর মাধ্যমে আপনাকে মিথ্যা প্রতিপন্ন করছে, এমনি এই উক্তির মাধ্যমেই এদের পূর্ববর্তী উম্মতেরাও স্বীয় রাসূলগণকে মিথ্যা প্রতিপন্ন করেছিল।

- أَتُوَاصَوا كُلُّهُمْ بِهِ إِسْتِفْهَامٌ بِمَعْنَى النَّفْي بَلْ هُمْ قَنُومٌ طَاغُنُونَ جِ جَمَعُهُمْ عَلَى هٰذَا الْقُولِ طُغْيَانُهُمْ.
- فَتَكُولُ اعْرِضْ عَنْهُمْ فَكُا انْتُ بِمُلُوم لِانَّكَ بَلُّغْتُهُمُ الرَّسَالَةَ .
- ٥٥. وَذَكِرْ عِظْ بِالْقُرْأَنِ فَإِنَّ الذِّكْرِي تَنْفَعُ الْمُؤْمِنِيْنَ مَنْ عَلِمُهُ اللَّهُ تَعَالَٰي أَنَّهُ
- وَمَهَا خَسِكَ قَسْتُ الْسِجِسِنَّ وَالْانْسَسِ إِلَّا لِيَعَبُدُون وَلاَيُنَافِيْ ذَٰلِكَ عَدَم عِبَادَةٍ الْكَافِرِينَ لِأَنَّ الْغَايِنَةَ لَا يَلْزَمُ وُجُودُهَا كَمَا فِي قَوْلِكَ بَرَيْثُ هُذَا الْقَلَمَ لِأَكْتُبُ بِهِ فَإِنَّكَ قَدْ لَا تَكْتُبُ بِهِ .
- وَغَيْرِهِمْ وَمُكَا أُرِيْدُ أَنْ يُنْطُعِمُوْنِ وَلَا أَنْفُسَهُمْ وَلاَ غَيْرُهُمْ.
- ে এবং তিনি প্রবল الْمُوَّةِ الْمُجَيِّنِ اللّهُ هُوَ الرَّزَّاقُ ذُو الْقُوَّةِ الْمُجَيِّنِ الشَّدند ـ
- ٥٥. فَانَّ لِلَّذِيْنَ ظَلَمُوا أَنْفُسُهُمْ بِالْكُ مِنْ اَهُلُ مَكُّةً وَغَيْرِهِمْ ذَنُوبًا نَصِيْبًا مِنَ الْعَذَابِ مِسَثَّلُ ذَنُوْبِ نَصِّلًا أصُّحُبِهِمْ ٱلْهَالِكِيْنَ قَبْلُهُمْ فَلْا يستعجلون بالعكاب إن أخُرْتهُمُ إلى يَوم القِيلَمَةِ .

- ০ 🛩 ৫৩. এরা কি প্রত্যেকেই একে অপরকে এ উপদেশই দিয়ে এসেছে? ইস্তেফহামটা 💥 -এর অর্থে। বস্তুত তারা সীমালজ্ঞানকারী সম্পদায়। তাদের অবাধাতা তাদেবকে একথার উপর একত্র করে দিয়েছে 🤉
- ১১ ৫৪, অতএব, আপনি তাদেরকে উপেক্ষা করুন, এতে আপনি অভিযুক্ত হবেন না। কেননা আপনি তো তাদের নিকট রিসালতের বাণী পৌছিয়ে দিয়েছেন।
  - ৫৫. আপনি উপদেশ দিতে থাকুন কুরআনের মাধ্যমে কারণ উপদেশ মুমিনদেরই উপকারে আসে যার ব্যাপারে আল্লাহর ইলম রয়েছে যে, সে ঈমান আন্যন কববে ৷
- ৫৬. আমি সৃষ্টি করেছি জিন এবং মানুষকে এজন্য যে, তারা আমারই ইবাদুত করবে ৷ আর এটা কাফেরদের ইবাদত না করার অন্তরায় নয়। কেননা غَايَتُ -এর অস্তিতে, আসা আবশ্যক নয়। যেমন তুমি বল যে, আমি লিখার জন্য কলম বানিয়েছি, আবার কথনো এরপও হয় যে, তমি সেই কলম দ্বারা লিখনা:
- निए १९. वािपात निकर राज् कीिवका ठार ना निर्हात कि हार ना निर्हात निकर हां ना निर्हात निकर हां ना निर्हात निर्हा জন্য, না তাদের জন্য। আর না তাদের ব্যতীত অন্যদের জন্য । এবং এটাও চাই না যে, তারা আমার আহার্য যোগাবে। না তাদের জন্য আর না অন্যদের জন্য
  - পরাক্রান্ত ।
  - ৫৯. জালিমদের প্রাপ্য তা-ই মক্কা ও অন্যান্য এলাকার যারা কৃষ্ণরির মাধ্যমে নিজের প্রতি জুলুম করেছেন, তাদের জন্য শান্তির অংশ সেই পরিমাণ ৷ যা অতীতে তাদের সমতাবলম্বীরা ভোগ করেছে। তাদের পূর্বের ধ্বংসপ্রাপ্তরা । সূতরাং তারা এর জন্য আমার নিকট যেন তুরা না করে শাস্তি চাওয়ার ব্যাপারে : যদি আমি কিয়ামত দিবস পর্যন্ত তাদেরকে অবকাশ দেই ৷

ন ৬০. দুর্জেগ কঠিন শান্তি <u>কাফেরদের জন্য ডানের সেই</u> فِيٌّ، يُتُومُهُمُ الَّذِي يُوعَدُونَ . أَيْ يَبُومُ

দিনের যে দিনের বিষয়ে তাদেরকে সতর্ক করা হয়েছে। অর্থাৎ কিয়ামতের দিন।

### তাহকীক ও তারকীব

- এর ডিন্তিতে নসব দিয়ে পড়েছেন وَشَتِغَالُ अतर وَالرَّضَ अप्टूत وَالسَّمَا : अपट्टूत : قَعَالُهُ وَالسَّمَاءَ ك छेश इँवावर्ज राला- السُّمَّةُ وَيُرْشِنَا الْأَرْضُ فَرُشْنَهَا وَالْمُرْمُ وَرُشْنِينَا السُّمَّةُ وَيُنْفِيا মবতাদা হওয়ার কারণে মা'রুফ পড়েছেন। এই উভয়টির পরবর্তী অংশ তার খবর। প্রথমটি তথা 🚅 দিয়ে পড়া উত্তম। -এর আতফ جُملُه فعليه -এর উপর হওয়ার কারণে।

राग्नरह य कथा خَال مُوكَّد، वाचाकातत वरूतात त्यक्किए यह वाकाणि خَال مُوكِّد، निर्मिष्ठ कर्रत निरसर्र्हन त्य, مُوسِعُون -এव जरर्थ । कार्জि مُوسِعُون निर्मिष्ठ कर्रत निरसर्रहन त्य, مُوسِعُون - ماردرون निर्मिष्ठ कर्रत এরপ যেমন বলা যায়- السُوْسِعُونَ वाशाकादित अवार ; صَارَ ذَا وَرَقِ अर्था९ أُورَقُ الشُّجُرُ - वाशाकादित जाराया লাজেম, তথন জালালাইনের যে সকল নোসখাঁয় كَانُوسِعُونَ এর পরে لَهُ ताख़रू- সেটা বিশুদ্ধ নয়। অবশ্য যারা - কে مُعَمَّدُن বলেছেন তাদের নিকট 📦 থাকাটা বিশুদ্ধ হবে। এই সুরতে كُمُوسِعُنُ টা مُعَمَّدُن हदद यেটা একটি নতুন ফ্রায়দা দিবে

তথা জোড়ার সাতটি উপমা কেন দিলেনঃ অথচ একটি দিলেও হতো। ﴿ وَجُنْنِ : अञ्च : قَنُولُهُ خَلَقْنَا زُوْجَئِنِ উত্তর : অনেক উপমা দিয়ে এদিকে ইঙ্গিত করেছেন যে, জোড়-বেজোড়ের যে বিষয়টি রয়েছে এটা টার্ট্রেই পর্যন্ত সীমাবদ্ধ। যাতে করে আরশ, কুরসি, লওহে মাহফুয, কলমকে নিয়ে কোনো প্রশ্ন না করা হয়।

े উদ्দেশ্য হলো এই যে, পূर्दिর এবং পরের সকল নবীগণকে মিথ্যা প্রতিপন্ন : فَوْلُهُ إِسْتِفْهَامُ بِمُعْنَى النَّفْي র্করার ব্যাপারে একর্ই রূপ এবং একই কথার উপরেই সকলে একত্র হয়েছে; একে অপরকে অছিয়ত বা উপদেশ করেনি। কেননা সময় ও কাল ভিন্ন ভিন্ন ছিল। কাজেই পরস্পর একে অপরকে নবীগণের বিরোধিতা করার ব্যাপারে অসিয়ত করা সম্বৰ নয়: বরং মল কারণ ও ইল্লভ হলো মুশভারাক। আর ভা হলো অবাধ্যভা, ঔদ্ধভা, বিদ্রোহ, বিরোধিভা, জিদ হিংসা ও আত্মন্তরিতা, যা উভয় দলের মধ্যেই পূর্ণ মাত্রায় বিদ্যমান ছিল।

نَّ عَوْلُهُ وَنَّ الْخَالِيَةُ ﴾ ﴿ يُلْزُمُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ مِنْ الْخَالِيَةُ ﴾ وَيُولُهُ وَنَّ الْخَالِيَةُ ﴾ وَيُلْزُمُ -এর মধো و علَّت بَاعِثُ اللهِ -এর জনা। অর্থাৎ মানুষ ও জিন জাতিকে সৃষ্টি করার উদ্দেশ্য ও কারণ হলো হিনাদত। এর দ্বারা আল্লাহ তা আলার কর্ম مُعَلِّلٌ بِالْأَغْرَاضِ २७য়। আবশ্যক হয়। অথচ আল্লাহ তা আলার কোনো কর্মই

عِلْت عَانِيتَ اللَّهِ عَانِيبَ عَانِيبَ عَانِيبَ عَانِيبَ وَ هُمَّ عَانِيتُ اللَّهُ اللَّهِ عَانِيتُ وَ وَ عَانَ عَانِيبَ اللَّهُ عَانِيبَ وَ وَعَلَمُ وَاللَّهُ عَانِيبَ اللَّهُ عَانِيبَ اللَّهُ عَانِيبَ اللَّهُ عَانِيبَ اللَّهُ عَانِيبَ اللَّهُ عَانِيبَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَمُ عَانِيبُ وَعَلَّمُ عَلَيْهِ عَل

এই ইবারত বৃদ্ধিকরণ দ্বারা উদ্দেশ্য হলো একটি উহ্য প্রশ্নের : فَوْلُهُ وَلَا يُتَنَافِي ذَالِكَ عُدَمَ عِبَادَةِ الْكَافِرِيْنَ

প্রমা : জিলা ও ইনসান সৃষ্টির علَّت غَائيَة হচ্ছে ইবাদত। তাই প্রতিটি মানুষের ইবাদত করা উচিত। অথচ আমরা দেখেছি যে, কাফেরর: আল্লাহর ইবাদত বন্দেগি কবে নাঃ

উত্তর : ৯০ছি -এর পতিত হওয়া আবশ্যক হয় না। যেমন একটি কলম বানানো হয় লেখার জন্য। কিন্তু কোনো কোনো সময় তা দার! লিখা হয় না। অথচ কলম বানানোর উদ্দেশ্য ও লক্ষ্য হলো লিখা। দিতীয়ত উত্তর কেউ কেউ এটা দিয়েছেন যে, এখানে عُلِيَّ হারা মুমিন বানাগণ উদ্দেশ্য, এটা عِمْدُمُ بُغُدُ التَّغْمِيْمِ -এর অন্তর্ভুক্ত : আর মুমিনগণ ঈমান অনুপাতে ইবাদত করে থাকেন।

े अ वाका वृक्षित चाता अकि तरमा नितमन कता उद्माना । فَوْلُهُ لَانْفُسِهُمْ

সংশয়: সাধারণত পৃথিবীর সর্দার ও দাসদের মালিকগণের এই অভ্যাস ও রীতি হয়ে থাকে যে, দাস ক্রয়ের উদ্দেশ্য থাকে নিজের জন্য ও দাসদের জন্য জীবিকা উপার্জন করানো। তবে আল্লাহরও কি বান্দা সৃষ্টি করা ঘারা এই উদ্দেশ্য রয়েছে কিনা?

নিরসন : সাধারণ মালিকদের ন্যায় আল্লাহ তা আলার এই অভ্যাস নেই এবং এর প্রয়োজনও নেই; ররং তিনি নিজেই ভো স্বীয় বান্দাদেরকে জীবিকা দান করে থাকেন :

ا عَوْلُهُ ذُكُوبًا : عَوْلُهُ ذُكُوبًا عَلَمُ مُكُوبًا : عَوْلُهُ ذُكُوبًا عَلَمُ عَلَ

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

পূর্ববর্তী আয়াতের সাথে সম্পর্ক : পূর্ববর্তী আয়াতসমূহে কিয়ামত ও পরকালের বর্ণনা এবং তা অস্বীকারকারীদের শান্তির কথা আলোচিত হয়েছে। আলোচ্য আয়াতসমূহে আল্লাহ তা'আলার সর্বময় শক্তির বিষয়টি বর্ণিত হয়েছে। এতে করে কিয়ামত ও কিয়ামতে মৃতদের পুনরুজ্জীবনের ব্যাপারে অবিশ্বাসীদের পক্ষ থেকে যেসব বিম্ময় প্রকাশ করা হয়, তার নিরসন হয়ে যায়। এ ছাড়া আয়াতসমূহে তাওহীদ সপ্রমাণ করা হয়েছে এবং রিসালতে বিশ্বাস স্থাপনের তাকিদ রয়েছে।

أَيْد : هُولُهُ بِنَيْنَاهَا بِاَيْد وَانَا لَمُوسِفُونَ नास्प्त অর্থ – শক্তি ও সামর্থ্য। এ স্থলে হযরত ইবনে আব্বাস (রা.) এ তাফসীরই করেছেন।

قُولُهُ هُفُولُوا اللّهِ অর্থাৎ আল্লাহর দিকে ধাবিত হও। হযরত ইবনে আব্বাস (রা.) বলেন, উদ্দেশ্য এই যে, তথবা করে হুনাহ থেকে ছুটে পালাও। আবৃ বকর ওয়াররাক ও জুনায়েদ বাগদাদী (র.) বলেন, প্রবৃত্তি ও শয়তান মানুষকে হুনাহের দিকে দাওয়াত ও প্ররোচনা দেয়। তোমরা এহুলো থেকে দূরে থেকে আল্লাহর শরণাপন্ন হও। তিনি তোমাদেরকে এদের অনিষ্ট থেকে বাঁচিয়ে রাখবেন। -[কুরতুবী]

ভৈত্ৰ কৰিব আয়াতে ইরশাদ হয়েছে— غَرْرَاً إِلَى اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰ اللّٰ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ

আর এ আয়াতে ইরশাদ হয়েছে– يَخْمُلُوا مَعُ اللَّهِ إِلْهًا أَخُرُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللهِ اللَّهَ اللهِ اللَّهِ اللَّ

অর্থাৎ যদি তুমি সবকিছু থেকে পলায়ন করে নিজেকে সম্পূর্ণ এবং পরিপূর্ণভাবে আল্লাহ পাকের দরবারে হাজির রাথতে না পার, তবে অন্তত তাঁর সাথে অন্য কিছুকে শরিক করো না, অন্য কোনো কিছুকে মাবৃদ বা উপাস্য বলে মনে করো না। উপাস্য একজনই, তথা একমাত্র আল্লাহ পাকই মাবৃদ বা উপাস্য, ইবাদতের যোগ্য গুধু তিনিই, আর কেউ নয়। অতএব আল্লাহ পাক বাতীত কোনো মাবৃদ নেই, প্রিয় কেউ নেই আর আল্লাহ পাক বাতীত মকসুদও কেউ নেই, কেননা গুধু আল্লাহ পাকের সন্তুষ্টি লাভের উদ্দেশ্যেই মর্দে মুমিনের সকল সাধনা। অতএব এক আল্লাহ পাকের সন্তুষ্টি লাভের সাধনায় রত হও।

হঁতি এই কাফেরদেরকে বারংবার ইসলাম হিদের আপন এই কাফেরদেরকে বারংবার ইসলাম হিদের জাবোন করেছেন, কিন্তু আপনার আহবানে তারা সাড়া দেয়নি, তাদের শক্রতা, হিংসা-বিষেধ তাদেরকে সত্য থহণে বিরত রেখেছে, তাই তাদের প্রতি ক্রন্ফেপ না করাই শ্রেয়। আর এ কারণেই এ ব্যাপারে আপনার প্রতি কোনো অতিযোগ নেই। তাই আপনাকে কাফেরদেরর জন্য চিন্তিত হতে হবে না। আর আপনি তাদেরকে সাবধান করেননি এবং নাজাতের পথ প্রদর্শন করেননি– এ অভিযোগ আপনার বিরুদ্ধে কেউ আনতে পারবে না। তাই তাদের আচরণে ক্রন্ফেপ না করে আপনার দায়িত্ব পালন করতে থাকুন।

ইবনে জারীর, ইবনে হাতিম, ইবনে রাহবীয়া, ইবনে হাইসাম, ইবনে কুলাইব, মুজাহিদ (রা.)-এর সূত্রে হযরত আলী (রা.)-এর কথার উদ্ধৃতি দিয়েছেন। যখন এ আয়াত بَعْنُهُمْ نَكُ أَنْكُ أَنْ الْمُرْدُونَ الْمُعَالَّمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعَلِمُ الْمُعَلِمُ الْمُعَلِمُ الْمُعَلِمُ الْمُعَلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعَلِمُ الْمُعَلِمُ الْمُعِلِمُ ال

ইবনে জারীর লিখেছেন, ইমাম কাতাদা (র.) বলেছেন, আমাদেরকে বলা হয়েছে, যথন مُنْدُلُ عَنْهُمُ নাজিল হয়, তখন সাহাবায়ে কেরামের নিকট তা অত্যন্ত বিপজ্জনক মনে হয়, কেননা তাঁরা মনে করেছেন, আকা করেকের তরফ থেকে ওহী নাজিল হওয়া বন্ধ হলো এবং আজাব আপতিত হওয়া অবধারিত, এরপর আল্লাহ পাক নাজিল করলেন– رَزُكُرُ فَإِنَّ الدُوْمُرِيَّ (হে রাস্ল! আপনি উপদেশ দিতে থাকুন, নিকয় আপনার উপদেশ মুমিনদের জনো উপকারী হবে।

ত্রির মধ্যে ঈমান আনয়নের যোগ্যতা রয়েছে, তার জন্য আপনার উপদেশ উপকারী হবে, যদিও কাফেররা আপনার উপদেশ ঘারা উপকৃত হতে প্রস্তুত না হয়।

অথবা এর অর্থ হলো; হে রাসুলঃ আপনি তাদেরকে উপদেশ দিতে থাকুন, আপনার উপদেশ নিঃসন্দেহে মুমিনদের জন্যে উপকার্ত্তা হবে। তাদের মন এর দ্বারা আলোকিত হবে।

- যাকে আল্লাহ তা আলা বিশেষ কাজের জন্য সৃষ্টি করেছেন, তার জন্য সেই কাজ থেকে বিরও থাকা যুক্তিগতভাবে অসম্ভব, অপ্রাকৃত। কেননা আল্লাহ তা আলার ইচ্ছা ও অভিপ্রায়ের বিপরীত কোনো কাজ করা অসম্ভব।
- আলোচ্য আয়াতে জিন ও মানব সৃষ্টিকে কেবল ইবাদতে সীমাবদ্ধ করে দেওয়া হয়েছে। অথচ তাদের সৃষ্টিতে ইবাদত
  বাতীত আয়ে অনেক উপকারিতা ও রহস্য বিদায়ান আছে।

প্রথম প্রশ্নের উত্তরে কোনো কোনো তাফদীরবিদ বলেন, এই বিষয়বস্তু শুধু মুমিনদের সাথে সম্পৃক। অর্থাৎ আমি মুমিন জিন ও মুমিন মানবকে ইবাদত ব্যক্তীত অন্য কাজের জন্য সৃষ্টি করিন। বলা বাহল্য, যারা মুমিন তারা কমবেশি ইবাদত করে থাকে। যাহ্হাক, সুফিয়ান (র.) প্রমুখ তাফদীরবিদ এই উক্তি করেছেন। হযরত ইবনে আব্বাস (রা.) বর্ণিত এই আয়াতের এক কেরাতে কুমিন্দি করেছিল করা হয়েছে এবং আয়াত এভাবে পাঠ করা হয়েছে–

وَمَا خَلَقَتُ البِّعِنَّ وَالْأَنْسَ مِنَ النَّهُ وْمِنِينُنَ إِلَّا لِبَعْبُدُونِ.

এই কেরাত থেকে উপরিউক্ত তাফসীরের পক্ষে সমর্থন পাওয়া যায়। এই প্রশ্নের জবাবে বলা হয়েছে যে, আয়াতে জবরদন্তিমূলক ইচ্ছা বোঝানো হয়নি, যার বিপরীত হওয়া অসম্ভব; বরং আইনগত ইচ্ছা বোঝানো হয়েছে। অর্থাৎ আমি তাদেরকে কবল এজন্য সৃষ্টি করেছি, যাতে তাদেরকে ইবাদত করার আদেশ দিই। আল্লাহর আদেশকে মানুষের ইচ্ছার সাথে শর্তযুক্ত রাখা হয়েছে। তাই আদেশের বিপরীত হওয়া সম্ভব নয়। অর্থাৎ আল্লাহ সবাইকে ইবাদত করার আদেশ দিয়েছেন, কিন্তু সাথে সাথে ইচ্ছা অনিচ্ছার ক্ষমতাও দিয়েছেন। তাই কোনো কোনো লোক আল্লাহপ্রদত্ত ইচ্ছা যথার্থ বায় করে ইবাদতে আর্থানিয়োগ করেছে এবং কেউ এই ইচ্ছার অসদ্বাবহার করে ইবাদত থেকে মুখ ফিরিয়ে নিয়েছে। এই উক্তি ইমাম বগজী (র.) হয়রত আলী (রা.) থেকে বর্ণনা করেছেন। তাফসীরে মাযহারীতে এর সরল তাফসীর এই বর্ণিত হয়েছে যে, জিন ও মানবকে সৃষ্টি করার সময় তাদের মধ্যে ইবাদত করার যোগ্যতা ও প্রতিভা নিহিত রাখা হয়েছে। সে মতে প্রত্যেক জিন ও মানবের মধ্যে ওই প্রতিভা প্রকৃতিগতভাবে বিদ্যানা থাকে। এরপর কেউ এই প্রতিভাকে সঠিক পথে ব্যয় করে কৃতকার্য হয় এবং কেউ একে গুনাহ ও কুপ্রবৃত্তিতে বিনষ্ট করে দেয়, দৃষ্টান্তস্কেল এক হাদীসে রাস্নুলুলাহ ক্ষেত্র বলন–

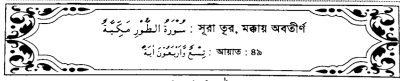
كُلُّ مُولُودٍ يُولَدُ عَلَى الْفِطْرَةِ فَاكِرَاهُ يَهُوَدَانِهِ أَوْ يُسْتَجِسَانِهِ .

অর্থাৎ প্রত্যেক সন্তান প্রকৃতির উপর জন্মগ্রহণ করে। এরপর তার পিতামাতা তাকে প্রকৃতি থেকে সরিয়ে নিয়ে ইহদি অথবা অগ্নিপূজারীতে পরিণত করে। 'প্রকৃতির উপর জন্মগ্রহণ' করার অর্থ অধিকাংশ আলেমের মতে ইসলাম ধর্মের উপর জন্মগ্রহণ করা। অতএব, এই হাদীসে বলা হয়েছে যে, প্রত্যেক মানুষের মধ্যে প্রকৃতিগত ও সৃষ্টিগতভাবে ইসলাম ও ঈমানের যোগ্যতা ও প্রতিভা নিহিত রাখা হয়েছে। এরপর তার পিতামাতা এই প্রতিভাকে বিনষ্ট করে কৃষ্ণরের পথে পরিচালিত করে। এই হাদীসের অনুরূপ আলোচ্য আয়াতেরও এরূপ অর্থ হতে পারে যে, প্রত্যেক জিন ও মানবের মধ্যে আল্লাহ তা আলা ইবাদত করার যোগ্যতা ও প্রতিভা রেখেছেন।

ঘিতীয় প্রশ্নের জবাব এই বর্ণিত হয়েছে যে, ইবাদতের জন্য কাউকে সৃষ্টি করাটা তার কাছ থেকে অন্যান্য উপকারিতা অর্জিত হওয়ার পরিপস্থি নয়।

ত্র অর্থাৎ আমি জিন ও মানবকে সৃষ্টি করে সাধারণ মানুষের অভ্যাস অনুযায়ী কোনো উপকার চাই না যে, তারা রিজিক সৃষ্টি করবে আমার জন্য অথবা নিজেদের জন্য অথবা আমার অন্যান্য সৃষ্টজীবের জন্য । আমি এটাও চাই না যে, তারা আমাকে আহার্য যোগাবে। মানুষের সাধারণ অভ্যাস অনুযায়ী এই কথাগুলো বলা হয়েছে। কেননা যত বড় লোকই হোক না কেন কেউ যদি কোনো গোলাম ক্রয় করে এবং তার পেছনে অর্থকড়ি ব্যয় করে, তবে তার উদ্দেশ্য এটাই থাকে যে, গোলাম তার কাজকর্মের প্রয়োজন মেটাবে এবং রুজী-রোজগার করে মালিকের হাতে সমর্পণ করবে। আল্লাহ তা'আলা এসব উদ্দেশ্য থেকে পবিত্র ও উর্দ্ধে। তাই বলেছেন যে, জিন ও মানবকে সৃষ্টি করার পন্যাতে আমার কোনো উপকার উদ্দেশ্য নয়।

ু এই শব্দের আসল অর্থ কুয়া থেকে পানি তোলার বড় বালতি। জনগণের সুবিধার্থে জনপদের সাধারণ কুয়াগুলোতে পানি তোলার পালা নির্ধারণ করা হয়। প্রত্যেকেই নিজ নিজ পালা অনুযায়ী পানি তোলে। তাই এখানে কুয়াগুলোতে পানি তোলার পালা নির্ধারণ করা হয়। প্রত্যেকেই নিজ নিজ পালা অনুযায়ী পানি তোলে। তাই এখানে কুয়াগুলার অর্থ করা হয়েছে পালা ও প্রাপ্য অংশ। উদ্দেশ্য এই যে, পূর্ববর্তী উত্মতদেরকে নিজ নিজ সময়ে আমল করার সুযোগ ও পালা দেওয়া হয়েছে। যারা নিজেদের পালার কাজ করেনি, তারা ধ্বংসপ্রাপ্ত হয়েছে। এমনিভাবে বর্তমান মুশরিকদের জন্যও পালা ও সময় নির্ধারিত আছে। যদি তারা এ সময়ের মধ্যে কুফর থেকে বিরত না হয়, তবে আল্লাহর আজাব তাদেরকে দুনিয়াতে না হয় পরকালে অবশাই পাকড়াও করবে। তাই তাদেরকে বলে দিন, তারা যেন তুরিত আজাব চাওয়া থেকে বিরত থাকে, অর্থাৎ কাফেররা অস্বীকারের ভঙ্গিতে বলে থাকে যে, আমরা বান্তবিক অপরাধী হলে আপনার কথা অনুযায়ী আমাদের উপর আজাব আসে না কেনং এর জবাব এই যে, আজাব নির্দিষ্ট সময় ও পালা অনুযায়ী আগমন করবে। তোমাদের পালাও এসে যাবে। কাজেই তাড়াছড়া করো না।



# بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمُٰنِ الرَّحِيْمِ পরম করুণাময় ও অসীম দয়ালু আল্লাহর নামে শুরু করছি

#### অনুবাদ :

- ১. ইপপথ তুর পর্বতের অর্থাৎ যেই পাহাড়ে চড়ে হযরত মুসা (আ.) আরাহ তা'আনার সাথে কথোপকথন عَلَيْهُ مُوسَلِي عَلَيْهُ مُوسَلِي مَعَلَيْهُ مُوسَلِي مُعَلَيْهُ مُوسَلِي مُعَلَيْهُ مُوسَلِي عَلَيْهُ مُوسَلِي مُعَلِيْهُ مُوسَلِي مُعَلِيْهُ مُوسَلِي عَلَيْهُ مُوسَلِي مُعَلِيْهُ مُعَلِيْهُ مُوسَلِي مُعَلِيْهُ مُعَلِيْهُ مُوسَلِي مُعَلِيْهُ مُعَلِيْهُ مُعَلِيْهُ مُعَلِيْهُ مُعَلِيْهُ مُعَلِيْهُ مُعَلِيْهُ مُعَلِيْهُ مُعَلِيْهِ مُعَلِيْهُ مُعَلِيْهِ مُعَلِيْهُ مُعَلِيْهِ مُعَلِيْهُ مُعَلِيْهِ مُعِلِيْهِ مِعْلِيْهِ مُعِلِيْهِ مِنْهِ مِعْلِيْهِ مِعْلِيْهِ مُعْلِيْهِ مُعْلِيْهِ مُعْلِيْهِ مُعْلِيْهِ مُعْلِيْهِ مُعْلِيْهِ مِعْلِيْهِ مِعْلِيْهِ مُعْلِيْهِ مِعْلِيْهِ مِعْلِيْهِ مِعْلِيْهِ مُعْلِيْهِ مِعْلِيْهِ مُعْلِيْهِ مِعْلِيْهِ مُعْلِيْهِ مِعْلِيْهِ مِعْلِيْهِ مِعْلِيْهِ مِعْلِيْهِ مِعْلِيْهِ مِعْلِيْهِ مِعْلِيْهِ مُعْلِيْهِ مِعْلِيْهِ مِعْلِيْهِ مِعْلِيْهِ مِعْلِيْهِ مِعْلِيْهِ مِعْلِيْهِ مِعْلِيْهِ مُعْلِيْهِ مُعْلِيْهِ مِعْلِيْ
  - . ٢ ২ এবং শপথ ঐ কিতাবের, যা লিখিত আছে।
- . ত به عاده عاده عاده عاده عاده عاده عاده على السَّوْرِيةِ السَّوْرِيةِ السَّوْرِيةِ السَّوْرِيةِ ا
- 8. শপথ বায়ত্ল মা'ম্রের: এটা হলো তৃতীয় আকাশে আথবা বায়ত্ল মা'ম্রের: এটা হলো তৃতীয় আকাশে অথবা বায়ত কাশে আথবা বায়ত আকাশে কাবা শরীফের সোজা উপরে অবস্থিত, প্রতাহ সওর হাজার কেরেশতা তাতে নামাজ ও তওয়াফের জন্য এর জিয়ারত করে থাকে। তারা আর কখনো তাতে ফিরে আসার সুযোগ পায় না।
  - . وَالسَّقْفِ الْمَرْفُوعِ لا أَي السَّمَاءِ . ٥ . وَالسَّقْفِ الْمَرْفُوعِ لا أَي السَّمَاءِ .
  - . وَالْبَحْرِ الْمَسْجُورِ ٧ أَي الْمَمْلُوءِ ١٠ وَالْبَحْرِ الْمَسْجُورِ ٧ أَي الْمَمْلُوءِ ١٠ وَالْبَحْرِ الْمَسْجُورِ ٧ أَي الْمَمْلُوءِ ١
- ও. <u>আপনার প্রতিপালকের শান্তি তো অবশ্যন্তারী</u> অর্থাৎ رَبِّكَ لَسُوَاقِعَ لا لَنَسَازِلُ اللَّهُ عَسَدَابَ رَبِّكَ لَسُواقِعَ لا لَنَسَازِلُ गान्डिरागि राजिरानि उत्तर अवशाहे अवजीर्ग रात ।
  - مَا لَهُ مِنْ دَافِع لا عَسْهُ. ٨ كَا لَهُ مِنْ دَافِع لا عَسْهُ.
- مَعْمُولٌ اللهِ अ अ . <u>एपिन प्राकाण प्रात्मालिए इस्त क्षेत्रला</u> नफ़ाइफ़ा مَعْمُولُ अरु - प्रेनेड हिस्से प्रकृत किस्त । مَعْمُولٌ اللهِ تَتَحَدَّكُ وَتَدُورُ السَّمَاءُ مَعْمُولًا اللهِ اللهِ
- الم و المجتاب الم المجتاب ال

- א نَوْسُلُو شِكَّةُ عَذَابٍ يَوْمَــُــٰذٍ كِلْمُكَلِّبِيْسَ ٢٠ .١١ . فَوَيْـلُّ شِكَّةُ عَذَابٍ يَوْمَــْـٰذٍ كِلْمُكَلِّبِيْسَ ٢ রাসূলগণকে।
- الكَّذِينَ هُمْ فِيْ خُوْضٍ بَاطِلٍ يَلْعَبُونَ م الْكَذِينَ هُمْ فِيْ خُوْضٍ بَاطِلٍ يَلْعَبُونَ م ايُ অর্থাৎ তাদের কুফরিতে ব্যতিব্যস্ত থাকবে।
- ა ১৩. শেদিন তাদেরকে धाका मातरू मातरू निरस यापसा . يَتُومُ يُتُذَعُّونُ إِلَٰ يَنَارِ جُهَنَّمُ دُعًّا ط হবে জাহান্রামের অগ্নির দিকে । কঠোরভাবে ধাক্কা يُدْفَعُونَ بِعُنْفِ بَدُلُ مِنْ يُومَ تُمُورُ . দেওয়া হবে। এটা المَوْمُ تَحُوْرُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّ اللَّهُ اللَّ
- ١٤. وَيُقَالُ لَهُمْ تَبْكِيتًا هٰذِهِ النَّارُ الَّتِي ১৪. এবং তাদেরকে নিরুত্তর করার জন্য বলা হবে-كُنْتُمْ بِهَا تُكُذِبُونَ. এটাই সেই অগ্নি যাকে তোমরা মিথ্যা মনে করতে।
- كُنْتُمْ تَكُولُونَ فِي الْوَحْي هٰذَا سِحْرُ أَمْ যেমনিভাবে ভোমরা ওহীর ব্যাপারে বলতে যে, এটা জাদু। নাকি তোমরা দেখতে পাচ্ছ না।
- د ١٦. إصَلُوهَا فَأَصْبِرُوا عَلَيْهَا أَوْ لَا تَصْبُرُوا عَلَيْهَا أَوْ لَا تَصْبُرُوا عَلَيْهَا أَوْ لَا تَصْبُرُوا ع ধৈর্যধারণ কর অথবা ধৈর্য ধারণ না কর তোমাদের ধৈর্যধারণ করা এবং না করা উভয়ই তোমাদের জন্য সমান কেননা তোমাদের ধৈর্য তোমাদের কোনো উপকারে আসবে না। তোমরা যা করতে তারই كُنْتُم تَعْمَلُونَ أَيْ جَزَاءَهُ. প্রতিফল তোমাদেরকে দেওয়া হচ্ছে ঝর্গং এর পরিণাম।
  - ١٧. إِنَّ الْمُتَّقِينَ فِي جَنَّتٍ وَّنعِيمٍ মুন্তাকীরা তো থাকবে জানাতে ও আরাম্-আয়েশ।
    - ১৮. তাদের প্রতিপালক তাদেরকে যা দিবেন তারা তা <u>উপভোগ করবে</u> স্বাদ গ্রহণ করবে। এখানে 🛶 -এর वरः ठारमत প्रिंगिनक مَانِع مُصَدِّريَّة তাদেরকে রক্ষা করবেন জাহান্নামের আজাব হতে -এর উপর আতফ হয়েছে অর্থাৎ তাদেরকে দেওয়া থেকে এবং সংরক্ষণ করা থেকে।
      - ১৯. এবং তাদেরকে বলা হবে- তোমরা তৃপ্তির সাথে পানাহার কর বিদ্ধান শব্দটি ১ বিয়েছে। অর্থ হলো ু : তামরা যা করতে তার প্রতিফল سَبَبِيُّة اللَّهِ عَلَا يَعِيمُ عَلَا اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى ا

- يَتَشَاغَلُونَ بِكُفْرِهِمْ .

- أنتُم لا تُبْصِرُونَ.
- صَبُركُمْ وَجَزْعُكُمْ سَوَاءً عَلَيْكُمْ ط لِأَنَّ صَبْرَكُمْ لَا يَنْفَعُكُمْ إِنَّمَا تُجْزُونَ مَا
- ١٨. فُكِهِيْنَ مُتَكَذِّذِيْنَ بِمَا مَصْدَرِيَّةُ أَتْبِهُمْ
- اعطاهم ربهم ج ووقيهم ربهم عَذَابَ الْجَجِيْم عَطِّفٌ عَلَى أَتَاهُمْ أَيْ بِاتْبَانِهِمْ
- 19. وَيُعَالُ لَهُمْ كُلُواْ وَاشْرَبُواْ هَنِيْنَا حَالً أَىْ مُهَ نَبِيتِنَ كِسَا النِّياءُ سَبَبِيَّةً كُنْتُمْ تعملن

مُتَّكِئِينَ كَالُّ مِنَ الضَّمِيْرِ الْمُسْتَكِن فِي قَوْلِهِ تَعَالَى فِي جَنَّتٍ عَلَى سُرُدَ مَّصْفُونَةٍ ج بَعُنْضُهَا إِلَى جَنْبِ بَعْضِ وَزُوَّجُنْهُم عَطْفٌ عَلْى فِي جَنَّاتٍ أَي قَرْنَا هُمْ بِحُورِ عِيْنِ عِظَامِ الْأَعْبَنِ حِسَانِهَا . ٢١. وَالْكِذِيْسِنَ الْمُنْسُوا مُسْبِتَكِداً وَاتَّبَعَتْهُمْ مُعَطُّوفٌ عَلَى أَمَنُوا ذُرِيَّتُهُمْ الْصِغَارُ وَالْكِبَارُ بِإِلْمُعَانِ مِنَ الْكِبَارِ وَمِنَ الْأَبَاءِ فيبي البضيغياد والتخبير التحكقينابهم ذُرِيَتَ لَهُمْ ط السَّذَكُورِيسُ فِي الْجَنْدَةِ فَيَكُونُونَ فِي دُرَجَتِهِمْ وَإِنْ لَمْ يَعْمَلُوا بِعَمَلِهِمْ تَكْرِمَةً لِلْأَبَاءِ بِاجْتِمَاعِ أَلْوَلَادِ إلَيْهِمْ وَمَا الْتَنْهُمْ بِفَتْحِ اللَّامِ وَكُسِرِهَا نَقَصْنَاهُمْ مِّنْ عَمَلِهِمْ مِنْ زَائِدَةٌ شَيْرِط يُزَادُ فِتَى عَبَسِلِ الْآولَادِ كُلُّ اصْرِي ٢ بِسَا كسب عَمِلَ مِن خَسِرِ أَوْ شُرِّ رَهِيسُنُ ا مَرْهُونًا يُوَاخَذُ بِالشُّرِ وَيُجَازَى بِالْخَيْرِ .

. وَامَدُدُنْلُهُمْ زِدْنَاهُمْ فِي وَقَتِ بَعَدَ وَقَتِ بَفَاكِهَةِ وَلَحْمِ مِكًا يَشْتُهُونَ وَانْ لَمْ

الْحَنَّيةِ كُأْسًا خُمَرًا لَّا لَغُوُّ فِيهَا أَيْ بِسَبِب شُرْبِهَا يَنَقَعُ بَيْنَهُمْ وَلَا تَارِيْكُمْ بِهِ بَلْحَقُهُمْ بِخِلَافِ خَمْرِ الدُّنْيَا.

২০. তারা হেলান দিয়ে বসবে 🏥 শব্দটি আল্লাহ তা আলার বাণী - نِیْ جَنْتِ এর উহ্য যমীর থেকে ১৯ হয়েছে <u>শেণিবদ্ধভাবে সঞ্জিত আসনে</u> তার একটির পাশে আরেকটি আমি তাদের মিলন ঘটাব এটা نِنْ جَنُّتِ এর উপর عَطْف হয়েছে অর্থাৎ তাদেরকে সংযুক্ত করব, মিলাবো। আয়াতলোচনা হুরের সাথে

২১. <u>এবং যারা ঈমান আনে</u> এটা মূবতাদা আর তাদের অনুগামী হয় এটা أَكُنُوا -এর উপর كَنُطُون তাদের সন্তান-সন্ততি ছোট ও বড় [অপ্রাপ্ত বয়স্ক ও প্রাপ্তবয়স্ক] ঈমানে প্রাপ্তবয়স্কদেরকে তাদের ঈমানের কারণে আব অপ্রাপ্তবয়স্কদেরকে তাদের পিতা-মাতা ঈমানের কারণে। আর খবর হলো তাদের সাথে মিলিত করব তাদের সন্তান-সন্ততিকে উল্লিখিতদেরকে জানাতে। ফলে তারাও তাদের মর্যাদায় পৌছে যাবে, যদিও তারা তাদের পিতাগণের অনুরূপ আমল করেননি। তাদের পিতাগণের সম্মানার্থে তাদের সন্তানদেরকে তাদের সাথে একত্র করব এবং যে পরিমাণ প্রতিদান তাদের সন্তানদের ব্যাপারে বৃদ্ধি করা হয়েছে তাদের কর্মফল আমি কিছুমাত্র হাস করব না] 🚅 🗀 এর 🔏 বর্ণে যবর ও যের উভয়ই পারে। অর্থ হলো হ্রাস वित्रं के . ومِنْ شَنَى إِلَا कित्रव ना, किमारवा ना। आतू হলো অতিরিক্ত। প্রত্যেক ব্যক্তি তাঁর কৃতকর্মের জন্য ভালো বা মন্দ দায়ী অর্থাৎ মন্দ আমলের কারণে তাকে পাকড়াও করা হবে এবং ভালো আমলের কারণে তাকে পুরস্কৃত করা হবে। 🛵 পদটি ্র্র্র্র্র্র অর্থে হবে।

মুহুর্তে ফুলমূল এবং গোশত যা তারা পছন করে যদিও তারা সুস্পষ্টভাবে প্রার্থনা না করে।

يتنكازعُونَ يستَعَاطُونَ بَينَهُمْ فِيهَا أَي ٢٣ كن ٢٣. يَتَنكَازَعُونَ يستَعَاطُونَ بَينَهُمْ فِيهَا أَي জান্নাতে পানপাত্র শরাব যা হতে পান করলে কেউ অসার কথা বলবে না অর্থাৎ শরাব পান করাব কারণে না কোনো অহেতৃক কথাবার্তা বলবে এবং পাপকর্মেও লিপ্ত হবে না যা শরাব পান করার কারণে

- وَيَطُونُ عَلَيْهِمْ لِلْخِدْمَةِ غِلْمَانُ أَرْقَاءً لُهُمْ كَأَنَّهُمْ حُسنًا وَنَظَافَةً لُؤُلُؤُ مَّكُنُونُ مَصُونٌ فِي الصَّدَفِ لِآنَهُ فِيهَا أَحْسَنُ مِنْهُ فِي غَيْرِهَا .
- يَسَأُلُ بِعَضُهُم بَعْضًا عَمَّا كَأَنُوا عَكَبُهِ وَمَا وصَلُوا إلَيْهِ تِلْذُذَّا وَاعْتِرَافًا بِالنِّعْمَةِ.
- সে ২৬. এবং তারা বলুবেন প্রান্তির কারণের প্রতি ইঞ্চিত করে . قَالُواً إِيْمَاءً إِلَى عِلْمَ الْوُصُولِ . إِنَّا كُنْاً قَبْلُ فِي الْعَلِنَا فِي الدُّنْيَا مُشْفِقِينَ خَائِفِينَ مِنْ عَذَابِ اللَّهِ .
- عَذَابَ السُّمُومِ أَي النَّارِ لِدُخُولِهَا فِي المُسَام ـ
- ۲۸ . وَقَالُوا إِيْمَاءُ ايَضًا ـ إِنَّا كُنَّا مِنْ فَبْلُ أَى فِي الدُّنْيَا نَدْعُوهُ أَيْ نَعْبُدُهُ مُوجِدِيْنَ رِانَهُ بِالْكَسْرِ اِسْتِثْنَافًا وَإِنْ كَانَ تَعْلِيْلًا مَعْنَى وَبِالْغُتُنِعِ تَعْلِيْلًا لَفْظًا هُوَ الْبَرُّ الْمُحْسِنُ الصَّادِقُ فِي وَعَدِهِ الرَّحِيْمُ الْعَظيمُ الرَّحْمَةُ.

- Y £ ২৪. তাদের সেবায় নিয়োজিত থাকবে কিশোররা সৌলর্য ও পরিচ্ছনুতার দিক দিয়ে তারা সুরক্ষিত মুক্তা <u>সদৃশ।</u> কেননা যে মুক্তা ঝিনুকের মধ্যে থাকে, তা যে মুক্তা ঝিনুকের মধ্যে থাকে না সেটা অপেক্ষা বহু উলম।
- . ٢٥ جود . وَأَقْبَلَ بِعَضُهُمْ عَلَى بَعْضِ يُتَسَاَّلُونَ ٢٥ عَلَى بَعْضِ يُتَسَاَّلُونَ অর্থাৎ তারা পরস্পর একে অপরের থেকে সে সকল কর্ম সম্পর্কে জেনে নিবে যা তারা পৃথিবীতে করতেন এবং সে সম্পর্কেও যা তারা প্রার্গ্ত হয়েছেন। এই সবকিছু স্বাদ গ্রহণ ও নিয়ামত প্রাপ্তির স্বীকারোক্তি স্বরূপ হবে।
  - পূর্বে আমরা পরিবার-পরিজনের মধ্যে পৃথিবীতে শঙ্কিত অবস্থায় ছিলাম আল্লাহর আজাবের ব্যাপারে ভীত শঙ্কিত ছিলাম ৷
- .٢٧ २٩. <u>عصيه الساه الم الم الم الله الله عَلَيْنَا بِالْمُ غَفِرَةِ وَوَقْيِنَا الله عَلَيْنَا بِالْمَغْفِرَةِ وَوَقْيِنَا الله عَلَيْنَا بِالْمَغْفِرَةِ وَوَقْيِنَا الله</u> করেছেন আমাদেরকে ক্ষমা করে দিয়ে এবং আমাদেরকে অগ্নির শাস্তি হতে রক্ষা করেছেন। অর্থাৎ আগুন থেকে। জাহান্নামের আগুনকে এ কারণে ু বলা হয় যে, সেই আগুন লোমকুপের মধ্যেও ঢুকে যায়।
  - পূর্বেও পৃথিবীতে আল্লাহকে আহবান করতাম অর্থাৎ একত্বাদের স্বীকৃতি দানপূর্বক তাঁর ইবাদত করতাম। তিনি তো 🖒। -এর হামযা যের সহকারে बर्धार्टिक बेर्क रिस्मर्त यनित जा المنافق अर्थ হয়েছে। আর যবরসহ শাব্দিকভাবে کُمُلِيْل হওয়ার কারণে। <u>কুপাময়</u> ুঁর্টা বলা হয় এমন দয়া প্রদর্শনকারী দাতাকে যিনি স্বীয় অঙ্গীকার পুরণে সত্যবাদী। পরম দয়ালু অতিশয় অনুগ্রহকারী।

#### তাহকীক ও তারকীব

বলা হয়। কভিপয় আরবি ভাষাভাষী এটা এভাবে ব্যক্ত করেছেন থে, প্রত্যেক সুন্ধলা পাহাড়কেই مُرُورٌ বলা হয়। যখন তাতে اَلْثِ رَكَمٌ প্রবেশ করে তখন সিনাই উপত্যকার একটি সুনির্দিষ্ট পর্বত উদ্দেশ্য হয়। আর এটা সেই পর্বত যা মিশর ও মাদায়েনের মধাস্থলে অবস্থিত। এই পাহাড়ের উপরেই হ্যরত মূসা (আ.)-কে আল্লাহর তাজান্ত্রী প্রদান করা হয়েছিল এবং এই পর্বত শুঙ্গেই হযরত মুসা (আ.) আল্লাহ রাব্বুল আলামীনের সাথে সরাসরি কথোপকথন করেছিলেন।

ন্তি ﴿ وَا مَا اللَّهِ تُوا مَا اللَّهُ اللَّهِ اللَّ

এটা ইসমে মাফউলের وَاحِدْ مُذَكَّرُ -এর সীগাহ অর্থ পরিপূর্ণ, টইটমুর। এটা ভীষণ গরম অর্থেও ব্যবহৃত হয়। বাবে مُجُورًا হতে أَجُورًا মাসদার। অর্থ- গরম করা, পরিপূর্ণ হওয়া।

े इराठ भूँगात भाकहरलद بَمْتُعُ مُذَكَّرُ غَانِبٌ -এর সীগাহ। অর্থ- তাদের ধাকা দির জড়ির নেওয়া হবে। وَمَّ اللّهَ يُعَمُّونَ اللّهِ اللّهِ عَلَيْهُ وَمُولُمُ يُكُمُّونًا (शदक, भाजमात- بَكُولُهُ تُكُمُّورًا (क्टि गांउमा عَلَيْهُ تَكُمُّورًا عَلَيْهُ فَكُمُّورًا (अदन स्काउँ गांउमा के का, धतथत कता

مُصْدَرِيَّة शि देता أَنَّ वे वे वे के वे के वे

প্রস্ন : এটা مَانے مُصْدَرِيُّه এ কথা কেন বলা হলোঃ

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

সূরা ভূর প্রসঙ্গে জ্ঞাতব্য : সূরা ভূর মক্কায় অবতীর্ণ, এতে ৪৮ আয়াত, ৩১২ বাক্য ও ১৫০০ টি অক্ষর রয়েছে। ইবনে মরদবিয়া এবং বায়হাকী হয়রত আব্দুল্লাহ ইবনে আব্বাস (রা.)-এর কথার উদ্ধৃতি দিয়েছেন যে, সূরা ভূর মক্কায় নাজিদ হয়েছে। হয়রত আব্দুল্লাহ ইবনে জোবায়ের (রা.) থেকেও অনুরূপ বিবরণ রয়েছে।

হয়রত জোবায়ের ইবনে মূতম (রা.) থেকে বর্ণিত, বুখারী শরীফ ও মুসলিম শরীফে সংকলিত হাদীসে রয়েছে, তিনি বলেন, তা আমি নিজেই শ্রবণ করেছি, হয়রত রাসূলে কারীম হামান্ত্রিবর নামাজে সূরা তৃর পাঠ করেছেন।

– তাফসীরে দূররুল মানসূর খ. ৬. পৃ. ১২৯; তাফসীরে ইবনে কাসীর, (উর্দু) পারা ২৭ পৃ. ৭) স্বপ্লের ডা'বীর : যদি কোনো ব্যক্তি স্বপ্লে এ সূরা পাঠ করতে দেখে, তবে তার একটি পুত্র সন্তান জন্মগ্রহণ করবে, কিছুদিন

পর ঐ সন্তান মৃত্যুমুখে পতিত হবে, অথবা স্বপুদ্রষ্টা ব্যক্তি কা বা শরীফের নিকটে বসবাস করবে।

এ স্বার আমল: যদি কোনো বন্দী ব্যক্তি সর্বদা এ স্রা পাঠ করে, তবে অতি সত্ব রেহাই পাবে। এমনভিাবে, যদি কোনো ভ্রমণরত ব্যক্তি সর্বদা এ সূরা পাঠ করতে থাকে, তবে সে সফরে নিরাপদ থাকবে।

নামকরণ : এ সূরার বক্তব্য শুরু করা হয়েছে তূর পর্বতের শপথ ঘারা, এজন্যে এর নামকরণ করা হয়েছে সূরা তুর।

মূল বক্তব্য : এ স্বায় বিশেষভাবে তিনটি বিষয়ের প্রতি আলোকপাত করা হয়েছে। যথা- ১. পরকালীন জীবনের সভ্যতা। ২ সত্যদ্রোহীদের উদ্দেশ্যে কঠোর সতর্কবাণী। ৩. পরকালীন জীবনের সত্য-সাধকদের জন্যে পুরস্কারের শুভ সংবাদ। এর পাশাপাশি রয়েছে তাওহীদ ও রিসালতের আলোচনা এবং কিয়ামতের দিনের ভয়াবহতার উল্লেখ। সুরার শুক্ততেই পাঁচটি বকুর শপ্য করে ঘোষণা করা হয়েছে; পরকালীন জীবনে পাপিষ্ঠদের শান্তি অনিবার্য, কেউ তা ঠেকাতে পারবে না। সমগ্র সৃষ্টিজগৎ এ কথার সাজী যে, প্রত্যেকটি মানুষকে অবশেষে তার কর্মফল অবশাই ভোগ করতে হবে।

পূর্ববর্তী সূরার সাথে সম্পর্ক : পূর্ববর্তী সূরার পরিসমান্তিতে ঘোষণা করা হয়েছে, মানবজাতিকে আল্লাহ পাকের বন্দেগীর জনো সৃষ্টি করা হয়েছে, আর এ সূরার ওরুতেই আল্লাহ পাকের অবাধ্য কাফেরদের উদ্দেশ্যে কঠোর শান্তির কথা ঘোষণা করা

হয়েছে। হিন্দু ভাষায় এর অর্থ পাহাড়, যাতে লতাপাতা ও বৃক্ষ উদগত হয়। এখানে তুর বলে মাদায়েনে অবস্থিত হুরে সিনীন বোঝানো হয়েছে। এই পাহাড়ের উপর হয়রত মুসা (আ.) আল্লাহ তা'আলার সাথে বাক্যালাপ করেছিলেন। এক হাদীসে আছে, দুনিয়াতে জান্নাতের চারটি পাহাড় আছে। তনুধ্যে তুর একটি। –[কুরতুবী]

তৃরের কসম খাওয়ার মধ্যে উপরিউক্ত বিশেষ সম্মান ও সম্ভ্রমের প্রতি ইঙ্গিত রয়েছে। <mark>আরো ইঙ্গিত রয়েছে যে, আল্লাহ</mark> তা আলার পক্ষ থেকে বান্দাদের জন্য কিছু কালাম ও আহকাম আগমন করেছে। এ**৩**লো মেনে চলা **ফরজ**়। চামড়। ভাই এর অনুর্বাদ করা হয় পত্র। লিখিত কিডাবে বলে মানুষের আমলনামা বোঝানো হয়েছে, না হয় কোনো কোনো ভাফনীরবিদের মতে ক্রঅনে পাক বোঝানো হয়েছে।

উপরে অবস্থিত। বুখারী ও মুসলিম বর্ণিত হাদীসে প্রমাণিত আছে যে, মি'রাজের রাত্রিতে রাসূলুরাহ 🚟 -কে বায়তুল মা'মূরে নিয়ে থাওয়া হয়েছিল। এতে প্রতাহ সন্তর হাজার ফেরেশতা ইবাদতের জন্য প্রবেশ করে। এরপর তাদের পুনরায় এতে প্রবেশ করার পালা আসে না। প্রতাহ নতুন ফেরেশতাদের পালা আসে। –ইবনে কামীর

সঙ্ম আকাশে বসাবাসকারী ফেরেশতাদের কা'বা হচ্ছে বায়তুল মা'মূর। এ কারণেই মি'রাজের রাত্রিতে রাসূলুরাহ 🚟 এখানে পৌছে হযরত ইবরাহীম (আ.)–কে বায়তুল মা'মূরের প্রাচীরে হেলান দিয়ে উপবিষ্ট অবস্থায় দেখতে পান। তিনি ছিলেন দুনিয়ার কা'বার প্রতিষ্ঠাতা। আল্লাহ তা'আলা এর প্রতিদানে আকাশের কা'বার সাথেও তাঁর বিশেষ সম্পর্ক স্থাপন করে দেন।
—িইবনে কাসীর।

আল্লামা বগভী (র.)-এর বর্ণনায় রয়েছে, ফেরেশতারা বায়তুল মা মূরের তওয়াফ করে এবং তার ভেতরে নামাজ আদায় করে, এরপর আর কখনো আসে না। সর্বক্ষণ ফেরেশতারা সেখানে ছড়িয়ে থাকে।

আল্লামা বায়বাভী (র.) লিখেছেন, বায়তুল মামুর বলে এ স্থলে কা'বা শরীফকে উদ্দেশ্য করা হয়েছে। কেননা হজ, ওমরা পালনকারী, এতেকাফকারীদের দ্বারা কা'বা শরীফ সর্বক্ষণ আবাদ থাকে।

অথবা বায়তুল মামুর শব্দটি দ্বারা মুমিনের অন্তরকে উদ্দেশ্য করা হয়েছে। কেননা আল্লাহ পাকের মারেফাত এবং ইখলাস দ্বারা মুমিনের অন্তর পরিপূর্ণ থাকে।

এক ব্যক্তি হযরত আলী (রা.)-কে জিজ্ঞাসা করল, বায়তুল মা'মুর কি? তিনি বললেন, তা আসমানে রয়েছে কা'বা শরীফের ঠিক উপরে। যেতাবে জমিনের কা'বা সম্মানিত স্থান, ঠিক তেমনি বায়তুল মা'মূরও আসমানের সম্মানিত স্থান, প্রতিদিন তাতে সত্তর হাজার ফেরেশতা নামাজ আদায় করে। যে ফেরেশতা আজ এ দায়িত্ব পালন করল, কিয়ামত পর্যন্ত সে আর কখনো এ সুযোগ পাবে না. কেননা ফেরেশতাদের সংখ্যা অত্যধিক।

অন্য একটি বর্ণনায় রয়েছে, প্রিয়নবী ক্রিয়ানিয়ে কেরামকে লক্ষ্য করে বললেন, তোমরা বায়তুল মামূর সম্পর্কে জানা তারা জবাব দিলেন, আল্লাহ পাক এবং তাঁর রাসূলই জানেন। তখন প্রিয়নবী ক্রিয়ানি করলেন, তা হলো আসমানি কা'বা, জমিনী কা'বার ঠিক উপরেই অবস্থিত, যদি তা নীচে পড়ে, তবে কা'বা শরীকের উপরই পড়বে। তাতে প্রতিদিন সত্তর হাজার ফেরেশতা নামাজ আদায় করে, যারা কিয়ামত পর্যন্ত দ্বিতীয়বার আসবে না। –িতাফসীরে ইবনে কাসীর, (উর্দু) পারা-২৭, পৃ. ৯। তিক্রি ক্রিটাই ক্রিটাই বান ক্রিটাই ক্রিটাই বান কর্টি ক্রিটাই বান করি নামিত প্রক্রিটাই বান করি নামিত ক্রিটাই বান করি নামিত ক্রিটাই বান কর্টিটাই বান করি নামিত ক্রিটাই বান করি নামিত ক্রেটাই বান করি নামিত করি বান করি নামিত ক্রিটাই বান করি নামিত ক্রিটাই বান করি নামিত করি নামিত ক্রিটাই বান করি নামিত করি করি নামিত করি নামিত করি নামিত করি বান করি নামিত করি করি নামিত করি নামিত করি নামিত করি নামিত করি নামিত করি করি নামিত করি ন

১. নীলাভ আকাশ যা পৃথিবীর উপর কোনো খুঁটি ব্যতীতই আল্লাহ পাকের বিশেষ কুদরতে স্থাপিত হয়েছে।

২ বেহেশতের উপরে আরশে এলাহী স্থাপিত রয়েছে, তার প্রতিও ইঙ্গিত করা হতে পারে।

শব্দি শব্দি শুলুল থেকে উদ্ভূত। এটা একাধিক অর্থে ব্যবহৃত হয়। এক অর্থ অগ্নি প্রজ্বিত করা। কোনো তাফসীরবিদের মতে এখানে এই অর্থেই ব্যবহৃত হয়েছে। আয়াতের অর্থ এই সমুদ্রের কসম, যাকে অগ্নিতে পরিণত করা হবে। এ থেকে ইন্দিত পাওয়া যায় যে, কিয়ামতের দিন সকল সমুদ্র অগ্নিতে পরিণত হবে। অন্য এক আয়াতে আছে– ক্রিটিটিটি অর্থাৎ চতুর্দিকের সমুদ্র অগ্নি হয়ে হাশবের ময়দানে সমবেত মানুষকে ঘিরে রাখবে। এই তাফসীরই হযরত সাঁদ্দি ইবনে মুসাইয়িয়ব, আলী, ইবনে আব্বাস, মুজাহিদ ও ওবায়দুরাহ ইবনে উমায়ের (রা.) থেকে বর্ণিত আছে। –[ইবনে কাসীর]

হয়রত আলী (রা.)-কে জনৈক ইহুদি প্রশ্ন করল : জাহান্নাম কোথায়া তিনি বললেন, সমুদ্রেই জাহান্নাম। পূর্ববর্তী ঐশীপ্রছে অভিজ্ঞ ইহুদি এই উন্তর সমর্থন করল। -[কুরতুবী]

হযরত কাতাদা (র.) প্রমুখ عثير -এর অর্থ করেছেন পানিতে পরিপূর্ণ। ইবনে জারীর (র.) এই অর্থই পছন্দ করেছেন।

–[ইবনে কাসীর]

সমুদ্রগুলো দো**ছেখে** পরিণত হবে: মুহাম্মন ইবনে কা'ব এবং যাহহাক (র.) বলেছেন, পৃথিবীর সাগর মহাসাগরগুলোকে অগ্নিদ্বার উত্তপ্ত করা হবে। হযরত আব্দুল্লাহ ইবনে আব্দ্বাস (রা.)-ও এ মত পোষণ করতেন।

হযরত আব্দুল্লাহ ইবনে আব্বাস (রা.) থেকে একথাও বর্ণিত আছে যে, কিয়ামতের দিন আল্লাহ পাক সাগর-মহাসাগর**ওলো**কে অগ্নিকৃতে রূপান্তরিত করবেন, এর পরিণতিতে দোজখের অগ্নি আরো বৃদ্ধি পাবে।

বায়হাকী (র.) হযরত আপুল্লাহ ইবনে ওমর (রা.) থেকে বর্ণিত হাদীস সংকলন করেছেন যে, প্রিয়নবী হাদী ইরশাদ করেছেন, জিহাদ, হজ এবং ওমরা বাতীত কোনো ব্যক্তি যেন সমুদ্রের সফর না করে, কেননা সমুদ্রের নীচে অপ্নি রয়েছে, অথবা তিনি বলেছেন, অপ্নির নীচে সমুদ্র রয়েছে। হযরত ইয়ালা ইবনে উমাইয়া (রা.) বর্ণনা করেন, প্রিয়নবী হাদী করেছেন, সমুদ্র হলো দোজখ।

আবুশ শেখ এবং বায়হাকী (র.) সাঈদ ইবনুন মুসায়িয়েব (রা.)-এর সূত্রে বর্ণনা করেছেন, হযরত আলী (রা.) বলেছেন, আমি অমুক ব্যক্তির চেয়ে অধিকতর সত্যবাদী কোনো ইহুদিকে দেখিনি, সে আমাকে বলেছিল, আল্লাহ পাকের বিরাট অগ্নিকৃত্ত হলো সমুদ্র। অর্থাৎ সমুদ্রতলো অবশেষে অগ্নিকৃত্তে রূপান্তরিত হবে। যখন কিয়ামতের দিন হবে, তখন আল্লাহ পাক চন্দ্র-সূর্য এবং নক্ষত্রপূঞ্জকে একত্র করবেন অর্থাৎ এতলোকে সাগর-মহাসাগরে নিক্ষেপ করবেন। এভাবে সকল সাগর-মহাসাগর দোজখে পরিণত হবে।

কালবী (র.) বলেছেন, 'মাসজ্র' অর্থ হলো পরিপূর্ণ, আর হাসান, কাতাদা এবং আবুল আলীয়া (র.) বলেছেন, 'মাসজ্র' অর্থ হলো শুক্ত, অর্থাৎ সমূদ্রের পানি শুক্ত হয়ে যাবে। আর রবী ইবনে আনাস (র.) বলেছেন, তথন সমূদ্রের মিঠা পানি এবং লবণাক্ত পানি একাকার হয়ে যাবে, আর এ অবস্থাকেই 'মাসজ্র' বলা হয়েছে≀ আলী ইবনে বদর বলেছেন, সাগর-মহাসাগর-গুলোকে 'বাহরে মাসজ্র' এজন্যে বলা হয়েছে যে, তার পানি পান করা যায় না, আর তা দ্বারা কৃষিকাজও হয় না।

হয়রত আব্দুলাহ ইবনে আব্বাস (রা.) বলেছেন, বাহরে মাসজ্ব বলা হয় বাহরে মা'কৃফকে, অর্থাৎ যে পানিকে স্থবির করে রাখা হয়েছে।

হয়রত ওমর (রা.) বর্ণিত হাদীসের উদ্ধৃতি দিয়েছেন ইমাম আহমদ ইবনে হাম্বল (র.)। প্রিয়নবী 🊃 ইরশাদ করেছেন, এমন কোনো রাত হয় না, যে রাতে সাগরগুলো তিনবার আল্লাহ পাকের দরবারে ছড়িয়ে পড়ার অনুমতি প্রার্থনা করে না। আর তা এ মর্মে যে অনুমতি হলে পৃথিবীর সমস্ত মানুষকে নিমজ্জিত করে দেই। কিছু আল্লাহ পাক এমন কাজ করা থেকে সমুদ্রগুলোকে বিরত রাখেন, আর তাদের নির্দিষ্ট সীমা লক্ষানের অনুমতি দেন না।

—[ভাফসীরে ইবনে কাসীর, (উর্দৃ) পারা ২৭, পৃ. ৯ মা'আরিফুল কুরআন, আরামা : ইদ্রীস কান্ধলভী (র.) খ. ৭, পৃ. ৩৭] যাহহাক (র.) হযরত আলী (রা.)-এর কথার উদ্ধৃতি দিয়েছেন যে, বাহরে মাসজুর হলো মহান আরশের নীচে স্থাপিত একটি . সাগর, সাত আসমান সাত জমিনের মধ্যে যতখানি দূরত্ব রয়েছে, এ সমুদ্রের গভীরতা ততখানি। এ সমুদ্রকে 'বাহরে হায়াওয়ান' বলা হয়। যখন হযরত ইস্রাফীল (আ.) প্রথম শিংগায় ফুক দেবেন, তখন ৪০ দিন সকালে সমগ্র সৃষ্টি জগতের উপর ঐ সমুদ্র থেকে বৃষ্টি বর্ষণ হবে, যে কারণে লোকেরা নিজ নিজ কবর থেকে বের হয়ে আসবে।

তাফসীরকার মোকাতিল (র.)-ও এ মত পোষণ করতেন।

আপনার পালনকর্তার আজাব অবশ্যম্বাবী। একে কেউ প্রতিরোধ : बेंबेंके إِنَّ عَـُذَابَ رَبُـكَ لَـُواقِعٌ مَّـا لَـهُ مِـنْ دَافِع করিতে পারবে না : এটা পূর্বোল্লিখিত কসমসমূহের জওয়াব।

একবার হয়রত ওমর (রা.) সূরা তৃর পাঠ করে যখন এই আয়াতে পৌছেন, তখন একটি দীর্ঘ নিঃশ্বাস ছেড়ে বিশ দিন পর্যন্ত অসুস্থ থাকেন। তার রোগ নির্ণয় করার ক্ষমতা কারও ছিল না। -িইবনে কাসীর!

হথরত জুবারের ইবনে মুতঈম (রা.) বলেন, মুসলমান হওয়ার পূর্বে আমি একবার বদরের যুদ্ধ বনীদের সম্পর্কে আলাপ-আলোচনার উদ্দেশ্যে মদীনা পৌছেছিলাম। রাস্লুল্লাহ ত্রে অখন মাগরিবের নামাজে সূরা তৃর পাঠ করেছিলেন। মসজিদের বাইরে থেকে আওয়াজ শোনা যাছিল। তিনি যখন তুটা এটা এটা এটা এটা এটা এটা করলেন, তখন হঠাৎ আমার মনে হলো যেন অওর ভয়ে বিদীর্গ হয়ে যাবে। আমি তহ্মিশা ইসলাম গ্রহণ কর্মলাম। তখন আমার মনে হচ্ছিল যেন, এই স্থান ত্যাগ করার পূর্বেই আমি আজাবে আক্রান্ত হয়ে যাব। —[কুরভুবী]

অভিধানে অস্থির নড়াচড়াকে كَرُرٌ বলা হয়, এখানে বর্ণনা করা হয়েছে যে. কিয়ামতের দিন আকাশ অস্থিবভাবে নড়াচড়া করবে।

: قَوْلُهُ وَالَّذِيثَنَ أَمَنُوا وَاتَّبُعَتْهُمُ ....... ذُرَيُّتُهُمُ

স্কমান থাকদে ব্যুগদৈর সাথে বংশগত সম্পর্ক পরকালেও উপকারে আসবে : আল্লাহ তা'আলা ইরশাদ করেন, "যারা স্কমানদার এবং তাদের সন্তানগণও স্কমানে তাদের অনুগামী, আমি তাদের সন্তানদেরকেও জান্নাতে তাদের সাথে মিলিত করে দেব।" হযরত আকাস (রা.)-এর রেওয়ায়েতে রাসূল্লাহ 
বলেন, আল্লাহ তা'আলা সৎকর্মপরায়ণ মুমিনদের সন্তান সন্ততিকেও তাদের বৃযুগ পিতৃপুরুষদের মর্তবায় পৌছিয়ে দেবেন, যদিও তারা কর্মের দিক দিয়ে সেই মর্তবার যোগ্য না হয়, যাতে বৃষুগদের চক্ষু শীতল হয়। -[মাহহারী]

সাঈদ ইবনে জুবারের (র.) বলেন, হযরত ইবনে আব্বাস (রা.) সম্ভবত রাসূলুল্লাহ —এরই উক্তি বর্ণনা করেছেন যে, তারা কোথায় আছে। জওয়াবে বলা হবে যে, তারা ভোমার মর্তবা পর্যন্ত পৌছতে পারেনি। তাই তারা জান্নাতে আলাদা জায়গায় আছে। এই ব্যক্তি আরজ করবে, হে পরওয়ারদিগার! দুনিয়াতে নিজের জন্য ও তাদের সবার জন্য আমল করে ছিলাম। তখন আলাহ তা আলার পক্ষ থেকে আদেশ হবে– তাদেরকে জান্নাতের এই স্তবে একসাথে রাখা হোক!

শ্বনে কাসীর এসব রেওয়ায়েত উদ্ধৃত করে বলেন: এসব রেওয়ায়েত থেকে প্রমাণিত হয় যে, পরকালে সংকর্মপরায়ণ পিতৃপুরুষ দ্বারা তাদের সন্তানরা উপকৃত হবে এবং আমলে তাদের মর্তবা কম হওয়া সন্ত্বেও তাদেরকে পিতৃপুরুষদের মর্তবায় পৌছিয়ে দেওয়া হবে। অপরদিকে সংকর্মপরায়ণ সন্তান-সন্ততি দ্বারা পিতামাতার উপকৃত হওয়াও হাদীদে প্রমাণিত আছে। মসনদে আহমদে বর্ণিত হয়রত আবৃ হরয়য়র (রা.)-এর রেওয়ায়েতে রাস্কুরায় করেলে, আল্লাহ তা'আলা কোনো কোনো কোনো কেকে বাদার মর্তবা তার আমলের তুলনায় অনেক উচ্চ করে দেবেন। সে প্রশ্ন করবে পরওয়ারদিগার, আমাকে এই মর্তবা কিরপে দেওয়া হলোং আমার আমল তো এই পর্যায়ের ছিল না। উত্তরে বলা হবে– তোমার সন্তান-সন্ততি তোমার জন্য ক্ষমা প্রার্থনা ও দোয়া করেছে। এটা তারই ফল।

ভাইন কৈ নিজ্ঞান কৰে। -[কুরত্বী] আয়াতের অর্থ এই সন্তান-সন্তাতিকে তাদের বুযুর্গ পিতৃপুরুষদের সাথে মিলিত করার জন্য এই পস্থা অবলম্বন করা হবে না যে, বুযুর্গদের আমল কিছু হ্রাস করে সন্তানদের আমল পূর্ণ করা হবে; বরং আল্লাহ তা'আলা নিজ কৃপায় তাদেরকে পিতৃপুরুষদের সমান করে দেবেন।

: অর্থাৎ প্রত্যেক ব্যক্তি তার আমলের জন্য দায়ী হবে; অপরের গুনাহের বোঝা তার মাথায় চাপানো হবে না। অর্থাৎ পূর্ববর্তী আয়াতে নেক কর্মের বেলায় সংকর্মশীল পিতৃপুরুষদের খাতিরে সন্ত্যান-সন্ততির আমল বাড়িয়ে দেওয়া কথা আছে। কিন্তু গুনাহের বেলায় এরূপ করা হবে না। একের গুনাহের প্রতিক্রিয়া অপরের উপর প্রতিফলিত হবে না। –িইবনে কাসীর]

মাস ব্যাপী হযরত ওমর (রা.)-এর অসুস্থতা : হাফেজ ইবনে আবিদ্দ্নিয়া বর্ণনা করেন, খলিফাতুল মুসলিমীন হযরত ওমর (রা.) এক রাজে মানুষের অবস্থা পর্যবেক্ষণের জন্যে বের হলেন। এক ব্যক্তি তার গৃহে তাহাজ্জুদের নামাজে সূরা ত্রের আলোচ্য আয়াতসমূহ তেলাওয়াত করিছিল, হযরত ওমর (রা.) যখন এ আয়াত يَانَرُ بَنُ لُلُ إِلَيْ প্রবণ করলেন, তখন একটি চিৎকার দিলেন এবং বললেন, শপথ! কাবা শরীফের প্রতিপালকের, মনে হয় কোর্মর ভেঙ্গে গেছে। এরপর তিনি ঐ গৃহের দেয়ালে হেলান দিয়ে বঙ্গে গেলেন। অনেকক্ষণ পর যখন তিনি প্রকৃতস্থ হলেন, তখন স্বগৃহে প্রত্যাবর্তন করলেন। এ আয়াতের ভয়াবহতার প্রতিক্রিয়া তাঁর অন্তরে এত বেশি হয়েছিল যে, তিনি অসুস্থ হয়ে পড়লেন। এতাবে সুদীর্ঘ এক মাস যাবত তিনি অসুস্থ রইলেন। অনেক লোক তাঁকে দেখতে আসত, কিছু তারা জানত না তাঁর কী রোগ হয়েছেঃ

শপথের ভাৎপর্য : আল্লাহ তা'আলা আলোচ্য আয়াতসমূহে পাঁচটি বিরাট বিশ্বয়কর, ৩রুত্বপূর্ণ সৃষ্টির শপথ করে ঘোষণা করেছেন যে, আখিরাতে বেইমান, নাফরমানদের শান্তি অবশ্যঞ্জবী। সেই পাঁচটি সৃষ্টি হচ্ছে ১. কোহে ত্র ২. কিতাবে মাসত্র ৩. বায়তুল মামূর, ৪. সাকছে মারফু ৫. বাহরে মাসত্রর। এসব সৃষ্টির শ্রেন্ডত্ব উপলব্ধি করার পর এ সত্যে বিশ্বাস করতে কোনো বৃদ্ধিমান মানুষেরই বিলম্ব হয় না যে, যিনি এসব বস্তু সৃষ্টি করেছেন, তাঁর পক্ষে সমগ্র মানবজ্ঞাতির পুনক্রখান এবং কিয়ামত অনুষ্ঠান আদৌ কোনো কঠিন কাজ নয়। আর কিয়ামত কায়েম হবে ইমানদার ও নেককারদের পুরকার এবং বেইমান ও নাফরমানদের শান্তি ঘোষণার জন্যে। কিয়ামতের দিনই প্রত্যেকটি মানুষকে তার সারা জীবনের কৃতকর্মের বিবরণ সম্বদিত আমালনামা বা শ্বেতপত্র দেওয়া হবে। ইমানদার ও নেককার হলে ডান হাতে এবং বেইমান ও বদকার হলে বাম হাতে আমলনামা বা শ্বেতপত্র দেওয়া হবে।

فَذَكِرْ دُمْ عَلَى تَذَكِيْرِ الْمُشْرِكِينِينَ وَلَا تَرْجِعْ عَنْهُ لِقَوْلِهِمْ لَكَ كَاهِنَّ مَجْنُونً فَمَا أَنْتَ بِنِعْمَتِ رَبُكَ أَى بِإِنْعَامِهِ عَلَيْكَ بِكَاهِنِ خَبُرُ مَا وَّلاَ مَجْنُونِ مَ مَعْطُونُ عَلَيْهِ . .٣٠ ৩٥. जाता कि वलाँँ को या, जिनि वकान कित? أَمْ بِلَ يَقُولُونَ هُوَ شَاعِرٌ تُتَرَبُّصُ بِهِ رَبْبَ ٱلْمَنْوَنِ - حَوَادِثُ الدَّهْرِ فَيُهْلِكُ كَغَيْرِهِ

مِنَ الشُّعُراءِ ـ ٣١. قُلُ تَرَبُّصُوا هَلاكِئِي فَإِنِنِي مَعَكُمْ مَنَ الْمُتَرَبِّصِيْنَ - هَلَاكُكُمْ فَعُذِّبُوْا بِالسَّيْفِ يَوْمَ بَدْرِ وَالتَّرَبُّصُ الْإِنْسَظَارُ.

उटत कि जात्मत कि विषरा के विषरा कि जात्मत कि जात्मत कि जात्मत कि जात्मत कि जात्मत कि जात्मत कि विषरा कि जात्मत قَولُهُمْ لَهُ سَاحِرُ كَاهِنُ شَاعِرُ مَجْنُونُ أَيُّ لاَ تَنْامُوهُمْ بِذُلِكَ أَمْ بِلْ هُمْ قَنْوَمٌ طَاعُنُونَ ج

يَخْتَلِقُهُ بَلُ لَا يُؤْمِنُونَ إِسْتِكْبَارًا فَإِنَّ قَالُوا إِخْتَلَقَهُ.

তর এর সদৃশ কোনো রচনা উপস্থিত করুন। তার ৩৪. তুবে এর সদৃশ কোনো রচনা উপস্থিত করুন। তারা صُدِقِيْنَ فِي قُولِهِمْ .

ण ७०. <u>जाता कि श्रष्ठा वाजील मृष्टि इरसर्छ। ना जाता</u>. أَمْ خُلِفُوا مِنْ غَيْرِ شَنَىٰ إِلَى خَالِقِ امْ هُمُ الْخُلِقُونَ ط انْفُسَهُمْ وَلَا يُعْقَلُ مَحْلُونً بِدُوْنِ خَالِقٍ وَلاَ مَعْدُوْمٌ يَخْلُقُ فَلاَ بُدَّ لَهُمَّ مِنْ خَالِقٍ هُوَ اللُّهُ الْوَاحِدُ فَهِمَ لَا يُوَجِّدُونَهُ وَيُوْمِنُونَ برَسُولِهِ وَكِتَابِهِ.

২৯. অতএব আপনি উপদেশ দান করতে থাকুন অর্থাৎ আপনি সর্বদা মুশরিকদেরকে উপদেশ দিতে থাকুন: তারা আপনাকে গণকও উন্মাদ বলার কারণে আপনি তাদেরকে বুঝানো থেকে ফিরে আসবেন না। <u>আপনি আপ</u>নার প্রতিপালকের অনুগ্রহে অর্থাৎ আপনার উপর তার অনুগ্রহের কারণে <u>গণক নন</u> এটা 🗸 -এর খবর এবং উন্যাদও ন্দ এটা হলো بگاهِنِ -এর উপর মা'ভৃফ।

আমরা তার মৃত্যুর প্রতীক্ষা করছি। যে যুগের পরিক্রমায় অন্যান্য কবিদের ন্যায় তিনিও ধ্বংস হয়ে যাবেন।

৩১. আপনি বলুন, তোমরা প্রতীক্ষা কর আমার ধ্বংসের আমি\_তোমাদের সাথে প্রতীক্ষা করছি। তোমাদের বিনাশের। সুতরাং বদরের ময়দানে তাদেরকে তরবারির মাধ্যমে শাস্তি দেওয়া হয়েছে। আর । जर्थ राला الإنتظار जर्थ राला التَربَصُ

প্ররোচিত করে? অর্থাৎ তাঁকে তাদের জাদকর। গণক্ কবি ও উন্মাদ বলা। অর্থাৎ তাদেরকে এরপ শিক্ষা/নির্দেশ দেয় না: না. তারা সীমালজ্মনকারী সম্প্রদায়? তাদের অবাধ্যতার কারণে।

অর্থাৎ নিজে নিজেই কুরআন রচনা করে ফেলেছেন। বরং তারা অবিশ্বাসী অহঙ্কারবশত যদি তারা বলে যে, এই কুরআন তিনি নিজেই রচনা করেছেন।

যদি সত্যবাদী হয় তাদের কথায়।

নিজেরাই স্রষ্টা? নিজেদের। একথা আকলের বিপরীত যে, কোনো সৃষ্টির অস্তিত্ব স্রষ্টাবিহীন হবে, আর একথাও বুঝে আসে না যে, অস্তিত্বহীন, বস্থ কাউকে সৃষ্টি করতে পারে। কার্জেই এটা প্রমাণিত ইলো যে, নিশ্চিতভাবে ভার কোনো না কোনো স্রষ্টা রয়েছে। আর তিনিই হলেন একমাত্র আল্লাহ তবে কেন তারা তাঁর একত্বাদকে স্বীকার করছে না এবং তাঁর প্রতি, তাঁর রাস্পারে প্রতি ও তাঁর কিতাবের প্রতি বিশ্বাস স্থাপন করছে না।

عَلَى خَلْقِهِمَا إِلَّا اللَّهُ الْخَالِقُ فَلِمَ لَا يَعْبُدُونَهُ بَلَّ لاَّ يُوقِنُونَ ﴿ وَإِلَّا لَاٰمُنُوا بِنَبِيَهِ. وَغَيْرِهِمَا فَيَخُصُّوا مَنْ شَاؤُوا بِمَا شَاوُوا أَمْ هُمُ المُضَيْطِرُونَ . الْمُتَسَلِطُونَ الْجَبَّارُونَ وَفِعْلُهُ صَيْطَرٌ وَمَثْلَهُ بَيْطُرَ

শু. أَمْ لَهُمْ سُلَّمٌ مَرْفَى إِلَى السَّمَاءِ ٣٨ هُ. أَمْ لَهُمْ سُلَّمٌ مَرْفَى إِلَى السَّمَاءِ يَسْتُمعُونَ فيه أَيْ عَلَيْهِ كَلَامَ الْمَلَائِكَةِ حَتُّى يُمْكِنَهُمْ مُنَازَعَةُ النَّبِيِّ ﷺ بزَعْمِهِمْ إِنِ ادَّعُوا ذَٰلِكَ فَلُمِنَات مُسْتَمِعُهُمْ أَى مُدَّعَى الْإِسْتِمَاعِ عَلَيْهِ بِسُلُطُنِ مُنبِينِ . بِحُجَّةٍ بَيُنَةٍ وَاضِحَةٍ .

الْمَلَالِكَةَ بَنَاتُ اللَّهِ قَالَ تَعَالَٰى أَمْ لَهُ الْبَنْتُ أَيْ بِزَعْمِكُمْ وَلَكُمُ الْبَنُونَ تَعَالَى اللُّهُ عَمُّا زَعَمُوهُ.

أَمْ تُسْئِلُهُمْ أَجْرًا عَلَى مَا جِنْتَهُمْ بِهِ مِنَ الدَّيِسَ فَهُمَّ مِنْ مُّغَرَم غَرْمَ لَكَ مُثْقَلُونَ مَ فَلَا يُسْلِمُونَ .

٤١. أمَّ عِنْدَهُمُ الْغَيْبُ أَيْ عِمْلُهُ فَهُمْ يَكُتُبُونَ ﴿ ذٰلِكَ حَكِّى يُمْكِنُهُمْ مُنَازَعَةُ النَّبِي ﷺ فِي الْبَعْثِ وَأَمْرِ الْأَخِرَةِ بِزَعْمِيهِمْ.

७५ . नािक जाता आकागमधनी ७ वृथिवी तृष्टि करताहा একমাত্র সৃষ্টিকর্তা আল্লাহ ব্যতীত আর কেউ এতদৃতয় সৃষ্টি করতে সক্ষম নয় কাজেই তারা কেন তাঁর ইবাদত করবে নাঃ বরং তারা তো অবিশ্বাসী অন্যথায় অবশাই তারা তাঁর নবীর প্রতি ঈমান আনত।

ত। ত। <u>আপনার প্রতিপালকের তাগ্রার कि তাদের নিকট</u> مَعْنَدُهُمْ خُزَأَيْنُ رَبِّكَ مِنَ النُّبُوةِ وَالرِّزْق রয়েছে? নবয়ত, রিজিক ইত্যাদির যে, তারা যাকে চাবে এবং যা চাবে তা দিয়ে তাকে বিশোষিত করবে। না, তারা এ সমুদয়ের নিয়ন্তা? প্রাধান্য বিস্তারকারী विठातक । এর نعل रता مبطر वर এর মতো হলো لَهُمْ عَمَّرُ الْفَيْرُ الْفَلْ الْمُعْرَ الْمُعْرَ الْمُعْرَ الْمُعْرَ الْمُعْرَ الْمُعْرَ الْمُعْرَ الْمُعْرَ চিকিৎসককে বলে। আর 🎞 অর্থ হলো 🏗 🚅 विवर विकि

> করার যন্ত্র যাতে আরোহণ করে তারা শ্রবণ করে থাকে। অর্থাৎ ফেরেশতাগণের কথাবার্তা, যার ফলে তাদের জন্য নবী করীম ==== -এর সাথে এ সকল চিন্তাধারার ব্যাপারে মুনাযারা/ তর্ক-বিতর্ক করা সম্ভব হয়ে গেছে। যদি তারা এ দাবি করে থাকে। থাকলে তাদের সেই শ্রোতা উপস্থিত করুক অর্থাৎ শ্রবণ করার দাবিদার উপস্থিত করুক সুস্পষ্ট প্রমাণসহ।

ত ত অার এই ধারণা তাদের ঐ ধারণার সদৃশ হওয়ার وَلَـشِبْهِ هُـٰذَا النَّرْعُـمِ بِـزَعْمِ هِـمُ أَنَّ কারণে যে, ফেরেশতার্গণ আল্লাহর কন্যা আল্লাহ তা'আলা বলেন- তবে কি কন্যা সন্তানগণ তাঁর জন্য অর্থাৎ তোমাদের ধারণা মতে। এবং পুত্র সন্তানগণ তোমাদের জন্য। তোমরা যে ধারণা পোষণ কর তা হতে আল্লাহ বহু উধ্বে ।

> ৪০. তবে আপনি কি তাদের থেকে কোনো প্রতিদান চান আপনি যে দীন নিয়ে আগমন করেছেন এর বিনিময়ে যে, তারা একে একটি দুর্বহ বোঝা মনে করে যার কারণে তারা ইসলাম গ্রহণ করছে না।

 নাকি অদৃশ্য বিষয়ে তাদের কোনো জ্ঞান আছে যে. তারা এ বিষয় কিছু লিখে? যার ফলে তাদের পক্ষে মহানবী 🚟 -এর সাথে তাদের ধারণা মতে পুনরুথান এবং প্রকালীন বিষয়ে বিতর্কে লিপ্ত হওয়া সম্ভব হয়ে গেছে ৷

- كَارِ النَّنْدُوةِ فَالَّذِينَ كَفَرُوا هُمُ الْمَكِيدُونَ عَ ٱلْمَعْلُوبُونَ الْمُهْلِكُونَ فَكَعِيظُهُ اللَّهُ مِنْهُمَّ ثُمَّ اَهْلَكُهُمْ بِبَدْرٍ.
- يُشْرَكُونَ بِهِ مِنَ الْأَلِهَةِ وَالْإِسْتِفْهَامُ بِامْ فِي مَوَاضِعِهَا لِلتَّقْبِيْحِ وَالتَّوْبِينِخِ.
- سَاقِطًا عَلَيْهِم كَمَا قَالُوا فَاسْقِطُ عَلَيْنَا كِسَفًا مِنَ السَّمَاءِ أَيْ تَعَذِيبًا لَهُمْ يَقُولُوا هٰذَا سَخْبٌ مَرْكُومٌ . مُتَرَاكِبُ نَرْتَوِي بِهِ وَلاَ يُؤْمِنُوا .
- . فَذُرُّهُمْ حَتِّى يُلْقُوا يَوْمَهُمُ الَّذِي فِيه و و رودر رو وو و در پصعفون لا نموتون .
- व्यक يَوْمُهُمْ اللهِ आगत ना खाँ हैं . يَوْمَ لاَ يُغْنِنَى بَدُلُ مِنْ يَوْمِهِمْ عَنْهُمْ كَيْدُهُمْ شَيْنَا وَلاَ هُمْ يُنْتَصُونَ مَ يَمْنَعُونَ مِنَ الْعَذَابِ فِي الْأَخِرَةِ .
- ٤٧ 8٩. يونَّ لِللَّذِيثُنَ ظَلَمُوا بِكُفْرِهِمْ عَذَابًا دُونَ ذٰلِكَ أَيْ فِي الدُّنْيَا قَبْلَ مَوْتِهِمْ فَعُذِّبُوا بالبجوع والقكحط سبع سنين وبالقنل يَوْمَ بَدْرٍ وَلْكِنَّ اكْتُرَهُمْ لَا يَعْلَمُونَ - أَنَّ الْعَذَابَ يَنْزِلُ بِهِمْ .

- আপনার এই لَيْهُ لِكُوكَ فِي ১٢ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الله সাথে দারুন নদওয়াতে আপনাকে বিনাশ করার জন্য পরিণামে কাফেররাই হবে ষড়যন্ত্রের শিকার। তারাই পরাজিত। তারাই ধ্বংসশীল। সুতরাং আল্লাহ তা'আলাই আপনাকে তাদের থেকে রক্ষা করেছেন। তাদেরকে বদর ময়দানে ধ্বংস করেছে।
- ८٣ 80. नािक आल्लार राजीं जात्मत अनारकाता रेनार. أَمْ لَهُمْ إِلَّهُ غَيْرُ اللَّهُ طَ سُبِحْنَ اللَّهُ عَمَّا আছে? তারা যাকে শরিক স্থির করে আল্লাহ তা হতে প্রবিত্র! সকল স্থানে ়াঁ -এর সাথে নির্দ্ধানী আনাটা তথা মনত বৰ্ণনা করা ও تَوْبِيْعُ তথা ধর্মকির জন্য এসেছে।
- د السَّمَاء السَّمَاء السَّمَاء السَّمَاء السَّمَاء السَّمَاء وَأَنْ يُسَرُوا كِسْفُ ابْعُضًا مِنَ السَّمَاء পুড়তে দেখলে বলবে থেমনটি তারা বলেছিল যে, আকাশের কোনো খণ্ড আমাদের উপরে ফেলে দাও অর্থাৎ তাদেরকে শাস্তি দেওয়ার জন্য । তারা বলবে, <u>এটাতো এক পুঞ্জিভূত মেঘ।</u> অর্থাৎ জমাকৃত বৃষ্টি। যার দারা আমরা পরিতৃপ্ত হবো এবং তাঁর উপর বিশ্বাস স্থাপন করবে না।
  - ৪৫. আপনি তাদেরকে উপেক্ষা করে চলুন সেই দিন পর্যন্ত যেদিন তারা বজ্বাঘাতে হতচেত্র হবে : মৃত্যুবরণ করবে।
  - হয়েছে। তাদের ষড়্যন্ত্র এবং তাদেরকে সাহায্যও করা হবে নাঃ পরকালে তাদের থেকে শাস্তি প্রতিহত করা হবে না।
    - তাদের কৃফরির কারণে। অর্থাৎ পৃথিবীতে তাদের মৃত্যুর পূর্বে। সূতরাং তাদেরকে সাত বছর পর্যন্ত ক্ষুধা ও দুর্ভিক্ষের মাধ্যমে শান্তি প্রদান করা হয়েছে এবং বদরের দিন হত্যার মাধ্যমে। কিন্তু <u>তাদের</u> <u>অধিকাংশই তা জানে না</u> যে, তাদের উপর শান্তি অবতীৰ্ণ হবে :

٤٨ 8৮. আপনি ধৈর্যধারণ করুন আপনার প্রতিপালকের . وَاصْبِـرْ لِـحُكْم رَبِّكَ بِـامْهَـالِـهِمْ وَلَا يَضِيْقُ صَدْرُكَ فَإِنَّكَ بِأَعْيُضِنَا بِمَرَّائً مِنَّا نَرَاكَ وَنَحْفَظَكَ وَسَيِّحُ مُتَكَيِّسًا بِحَمْدِ رَبِّكَ أَيْ قُلْ سُبْحَانَ اللَّهِ وَبِحَمْدِهِ حِيْنَ تَقُومُ . مِنْ مَنَامِكَ أَوْ مِنْ مَجْلِسِكُ.

وَإِذْبَارَ النُّسَجُنُوم مَسْكَدُرُ أَيْ عَسَفْبَ غُرُوبِهَا سَبَحْهُ أَبِضًا أَوْ صَلَ فِي الْإَوَّلِ الْعِشَاتَيْنِ وَفِي الثَّانِيُ سُنَّةُ الْفَجْرِ وَقِيلَ الصُّبِحُ .

নির্দেশের অপেক্ষায় তাদেরকে অবকাশ দিয়ে এবং আপনার হৃদয় যেন সংকীর্ণ না হয়, আপনি আমার <u>চক্ষুর সামনেই রয়েছেন</u> অর্থাৎ আপনি আমার দৃষ্টির মধ্যেই রয়েছেন, আমি আপনাকে দেখছি এবং আপনার হেফাজত ও সংরক্ষণ করছি। আপনি আপনার প্রতিপালকের সপ্রশংস পরিত্রতা ও মহিমা <u> تُعْ</u>خَانَ اللَّهِ وَبِحُمْدِهِ আপনি আপনি اللَّهِ وَبِحُمْدِهِ বলুন <u>যখন আ</u>পনি শয্যা ত্যাগ করবেন।

প্রকৃতভাবে ও তারকার অন্তগমনের পর। 🛴 হলো মাসদার। অর্থাৎ তারকারাজি অন্তমিত হওয়ার পর তাসবীহ পাঠ করুন। প্রথমটি দারা মাগরিব ও ইশার নামাজ পড়া উদ্দেশ্য। আর দ্বিতীয়টি দ্বারা ফজরের সুনুত উদ্দেশ্য এটাও বলা হয়েছে যে, দ্বিতীয়টি দ্বারা ফজরের নামাজ উদ্দেশ্য।

# তাহকীক ও তারকীব

أَنْبِتْ آتَا ذَكِرْ , होता करत पिरक रेक्टि करतरहत एउ وَمَذَكِرْ : قَوْلُهُ دُمْ عَلْي تَذْكِيْرِ الْمُشْرِكِيْنَ অর্থে হয়েছে। অর্থাৎ, যেভাবে আপনি এখনো পর্যন্ত তাদেরকে উপদেশ দিচ্ছেন অনুরূপভাবে আগামীতেও আপনি তাদেরকে অনরবত উপদেশ দিতে থাকুন। তাদের কথার কারণে বিফল মনোরথ হয়ে উপদেশ দান বন্ধ করে দূরে চলে যাবেন না।

يفَضَلِ رَبُكَ अत जर्थ रला : قُولُهُ بِنِعْمَةِ رَبِّكَ

रला نِعْمَةِ رَبُّكَ एवर कान فَسْم हाला بِكَاء अथात : قَوْلُهُ فَمَا أَنْتُ بِنِعْمَةِ رُبِّكَ بِكَاهِنِ وُلَا مَجنُونِ مَا ٱنْتُ بِنِعْمُةُ وَكُلُّ =اعة كامِة عالمة عالمة عالمة عالمة عالمة عالمة عالمة عالمة على الله مُغْمَمُ في গণক (کامِنْ) এমন ব্যক্তিকে বলে যে, দাবি করে যে, আমি প্রত্যাদেশ ব্যতীত অদ্শ্যের সংবাদ সম্বন্ধে অবণত। আঁবার কেউ কেউ বলেন যে, بِنَعْمُون -এর মধ্যে - الله - টি হলো مَنْبُون এবং নেতিবাচক বাক্যের -এর সাথে সংক্রিট। অর্থ হলো غَلَبْكُ وَالنَّهُ وَالنَّجُنُونُ بِصَبَّبِ نِعْمَةِ اللَّهِ مَلْبَكَ النَّكَمُ عَلَيْكَ النَّكِمُ عَلَيْكًا النَّهِ عَلَيْكًا النَّكِمُ عَلَيْكًا النَّهُ وَالنَّهُ الْعَلَيْمُ عَلَيْكًا النَّهُ عَلَيْكًا النَّهُ عَلَيْكًا النَّهُ وَالنَّهُ وَالنَّهُ وَالنَّهُ وَالنَّهُ وَالنَّهُ وَالنَّهُ وَالنَّ গণকের কর্ম ও উন্যাদনাকে রহিত করা হয়েছে। -[ফতহল কাদীর : আল্লামা শওকানী]

এবং হামযার এসেছে। প্রতিটি স্থানেই এর উহ্য রূপ عُرُ وَ এবং হামযার এসেছে। প্রতিটি স্থানেই এর উহ্য রূপ সাথে রয়েছে। اِسْتِفْهَاءُ -এর হামযা অস্বীকার ও ধমকের জন্য হয়েছে। কাজেই মৃফাসসির (র.)-এর জন্য উচিত ছিল যে, প্রত্যেক স্থানেই 💃 এবং হামযাকে উহ্য মানা।

व्याय : قَوْلُهُ نَرَبُّكُو اللهُ عَلَيْدِ اللهُ اللهِ व्यात اللهِ عَوْلُهُ نَرَبُّكُو اللهِ عَالِمَ

حُنْم वर रहवठन کا، اَ خُنْم : बाँग अंदे : बाँग अंदे रार्त (भाग) عام اَ حِنْم (पान) عام اَ خُنْم اَ خَنْم (भाग) अर्थ रहना कर्ष : बाद مَنْم عالم عنه العالم العالم عنه الع

এর খারা ইপিত করা হয়েছে যে, مَنَكُرُونَ تَغُرُونَ تَغُرُكُمْ وَهُ عَلَيْهُ مَا عَنْوَلُهُ لَمْ مَنَكُرُونَ تَغُرُكُمْ وَهُ تَعَلَيْهُ وَالْمَعْمُ مِنْ عَمْهُمُ وَهُ وَهُ عَلَيْكُ لَمُ مَنْكُونُ فَالُو الْمَعْمُ مِنْ عَمْهُمُ أَنَّ الْمُعَلَّمُ وَلَمْ فَالْوَ الْمُعْمُمُ مِنْ الْمُعْمُمُ مِنْ الْمُعْمُمُ مِنْ الْمُعْمُمُ مَا اللّهِ وَهُمَ عَلَيْكُ اللّهُ وَلِيشَبْهِ هُمْذَا الرُّعْمُ مِنْ عَمْهُمُ أَنَّ الْمُعَلَّمُ وَلَيْكُمُ الْمُنْفِي وَهُمُ اللّهُ وَلِيشَبْهِ هُمْذَا الرُّعْمُ مِنْ عَمْهُمُ أَنَّ الْمُعَلِّمُ وَكُمُ الْمُنْفِي وَالْمُعَلِّمُ وَالْمُعْمُومُ وَالْمُعْمُ وَالْمُعْمُومُ وَالْمُعُمُّ وَالْمُعْمُومُ وَالْمُعْمُومُ وَالْمُعَلِّمُ وَالْمُعْمُومُ وَالْمُعْمُومُ وَالْمُعُمُّ وَالْمُعْمُومُ وَالْمُعَلِّمُ وَمُعْمُومُ وَالْمُعْمُومُ وَالْمُعْمُومُ وَمُعْلِمُ وَمُعْمُومُ وَالْمُعُمُّ وَالْمُعْمُومُ وَالْمُعُمُ وَالْمُعْمُومُ وَالْمُعُمُّ وَالْمُعْمُومُ وَالْمُعُمُّ وَالْمُعْمُومُ وَمُعْمُومُ وَالْمُعُمُّ وَمُعْمُومُ وَالْمُعُمُومُ وَمُعْمُومُ وَالْمُعُمُومُ وَالْمُعُمُومُ وَالْمُعُمُومُ وَالْمُعُمُ وَالْمُعْمُومُ وَالْمُعُمُومُ وَالْمُعُمُومُ وَالْمُعُمُومُ وَالْمُعُمُومُ وَالْمُعُمُومُ وَالْمُعُمُومُ وَالْمُعُمُومُ وَالْمُعُمُومُ وَالْمُعُمُومُ وَالْمُومُ وَالْمُعُمُ وَالْمُعُمُومُ وَالْمُومُ وَالْمُعُمُومُ وَالْمُعُمُومُ وَالْمُعُمُومُ وَالْمُعُمُومُ وَالْمُعُمُومُ وَالْمُعُمُومُ وَالْمُعُمُومُ وَالْمُومُ وَالْمُعُمُومُ وَالْمُعُمُومُ وَالْمُعُمُومُ وَالْمُعُمُومُ وَالْمُعُمُ وَالْمُعُمُومُ وَالْمُومُ وَالْمُعُمُومُ وَالْمُومُ وَالْمُعُمُومُ وَالْمُعُمُومُ وَالْمُعُمُمُ وَالْمُعُمُومُ ولِمُعُمُومُ وَالْمُعُمُومُ وَالْمُعُمُومُ وَالْمُعُمُومُ وَالْمُعُمُ وَالْمُعُمُومُ وَالْمُعُمُومُ وَالْمُعُمُومُ وَالْمُعُمُومُ وَالْمُعُمُومُ وَالْمُعُمُومُ وَالْمُعُمُومُ وَالْمُعُمُومُ وَال

ক্রনির্বাচন বিদ্যালয় বাবে বিদ্যালয় বাবে বিদ্যালয় বাবেছে থে, কর্মন এর নার্কার বিদ্যালয় বাবেছে থি, কর্মন বিদ্যালয় বিদ্যা

এই আয়াত হযরত শুয়াইব (আ.)-এর সম্প্রদায় সম্পর্কে অবতীর্ণ হয়েছিল। যেমনিট সূরা শুজারাতে বর্ণিত হয়েছে। মুফাসসির (র.)-এর সূরা বনী ইসরাঈলে কুরাইশদের সম্পর্কে অবতারিত আয়াত ঘারা প্রমাণ উপস্থাপন করা উচিত ছিল। আর সেই আয়াতটি হলো كُمُنَّ كَمُنْ وَمُنْ مُنْ اللَّمُ مُنَا وَمُنْ مُنْ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّةُ اللَّهُ اللللَّةُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللْلِهُ الللللِّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ الللللِّهُ اللَّ

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

: قَوَلُهُ فَذَكِرُ فَكَا ٱنْتُ بِنِعُمَتِ رَبُكَ بِكَاهِنِ وَلَا مَجْنُوْهِ

পূঁর্ববর্তী আয়াতের সাথে সম্পর্ক : পূর্ববর্তী আয়াতসমূহে দু'দল লোকের উল্লেখ রয়েছে, এক দল যারা সত্যদ্রোহী, যারা অশান্তি প্রিয়, অন্যায় অনাচারে লিপ্ত তাদের সম্পর্কে সূরার প্রারম্ভে ঘোষণা করা হয়েছে যে, তাদের শান্তি অনিবার্য, এরপর সমানদার ও নেককারদের ওভ পরিণতি জান্নাতের ঘোষণার পর জানাতের অসংখ্য নিয়ামতের কিছু উল্লেখ রয়েছে।

আর এ আয়াতে প্রিয়নবী — কে এ মর্মে সান্ত্রনা দেওয়া হয়েছে যে, কাফেররা তাঁকে উন্যাদ ও গণক বনতো আর আল্লাহ পাক দোমণা করেছেন যে, হে রাসূল! আল্লাহ পাকের দয়ায় আপনি কাফেরদের অপপ্রচার থেকে সম্পূর্ণ পবিত্র, আপনি নিঃছলংক, আপনি পাগলও নন, গণকও নন। আপনার সত্যিকার পরিচয় হলো, আপনি আল্লাহ পাকের প্রেরিত নবী, আর তথ্ মর্নাও নন, ববং সর্বশেষও সর্বশ্রেষ্ঠ নবী। অতএব, কাফেরদের এসব অন্যায় আপত্তিকর মন্তব্যে কিছুই যায় আসে না। নবী হিসেকে আপনার দায়িত্ হলো মানুষকে উপদেশ দান করা, এ দায়িত্ আপনি যথারীতি পালন করতে থাকুন, হতভাগা কাফেরদের অনায় আচরণে আপনি সবর অবলম্বন করুন, আপনি তো আমার সাহায্য লাভে ধন্য, কাফেররা যাই বলুক, তাতে আপনার কেলে। ক্ষতি নেই।

ত্র নির্দাদ ইরশাদ হরে। ﴿ ﴿ الْمَعْنَوْنَ مَا مَكُولُونَ مَا مَكُولُونَ مَا مَكُولُونَ مَا مَكُولُونَ مَا مَكُ ২য়েছে হে রাসূল। কাঁফেররা যে আপনার কথায় কর্ণাত করে না, তার কারণ কি এই যে, তারা আপনাকে একজন কবি মনে করে। কালের গতেঁ অনেক কবিই হারিয়ে গেছে তাদের ধারণা হলো, আপনিও এভাবে হারিয়ে যাবেন, তারা সে দিনেরই অপেকায় আছে।

হৈ রাসূল! আপনি তাদেরকে বলুন তোমরা আমার : ﴿ وَكُنْ فُلْ تَرَبُّصُوا فَالِنَّيْ مَكَدُمْ مِنَ الْمُتَرَبِّصِيْن মৃত্যুর অপৈকা করছে। তোমরা অপেকা করতে থাক, আমিও তোমাদের সাথে অপেকা করছি, দেখি তোমাদের কী পরিণতি হয়, সর্বশক্তিমান আল্লাহ পার্ক তোমাদের সম্পর্কে কি আদেশ দান করেন ।

হাকীমূল উমত হযরত মাওলানা থানভী (র.) লিখেছেন, এর অর্থ হলো তোমরা আমার পরিণতি দেখার অপেক্ষা কর, আমিও তোমাদের পরিণতি দেখার অপেক্ষা করছি। এতে ইপিত রয়েছে একটি ভবিষাদ্বাণীর। আর তা হলো, আমার ১৬ পরিণতি হলো পরম সাফল্য আর তোমাদের শোচনীয় পরিণতি হলো চরম ব্যর্থতা এবং কঠিন শান্তি।

–[তাফসীরে বয়ানুল কুরআন প্. ১০১০]

ু পূর্ববর্তী আয়াতে আল্লাহ পাক ইরশাদ করেছেন, কাফেররা প্রিয়নবী ক্রি-কি কথনো গণক, কখনো পাণল বলতো, আর কখনো তাঁকে কবিও বলা হতো। আর আলোচা আয়াতে এ প্রসঙ্গে প্রশ্ন তোলা হয়েছে এ মর্মে যে, মক্কার কুরাইশদেরকে মানুষ বৃদ্ধিমান মনে করে, কিন্তু তাদের বৃদ্ধির দৌড় কি এতথানি যে, আল্লাহর প্রিয়নবী ক্রি-কে তারা গণক, পাগল বা কবি মনে করে? তাদের বিবেক বৃদ্ধি কি তাদেরকে এ শিক্ষাই দেয়ং আল্লাহ পাকের তরফ থেকে যে ওহী নাজিল হয়, আর কবি যে কল্পনার জাল বিস্তার করে এবং মাতাল যে প্রলাপ বকে, এর মধ্যে তারা কি কোনো পার্থকাই করেতে পারে নাং তারা কি এতই নির্বোধ, প্রকৃতপক্ষে, তারা সবই বোঝে, তবে তারা জ্ঞানপাপী তাদের স্বভাবের মধ্যেই রয়েছে দৌরাজ্য এবং সত্যদ্রোহিতা, আর সেই স্বভাবগত দৌরাজ্যের কারণেই তারা সত্যকে গ্রহণ করে না। তাই ইরশাদ হয়েছে– ক্রিক্রিট্রা ক্রিক্রিট্রা ক্রিট্রা ক্রিট্

অর্থাৎ কুরাইশ সর্দারদেরকে তো বৃদ্ধিমান মনে করা হয়, কিন্তু তাদের বৃদ্ধি কি তাদেরকে এ আদেশই দেয় যে, একই ব্যক্তিকে তারা একবার গণক বলে, আবার জাদুকর বলে, কথনো কবি বলে, আবার কথনো উন্মাদ বলে, অথচ যে জাদুকর সে অত্যন্ত বৃদ্ধিমান, আর যে উন্মাদ তার বৃদ্ধিই নেই, তাদের এসব স্ববিরোধী কথাবার্তায় একথাই প্রমাণিত হচ্ছে যে, তারাই নির্বোধ, অথবা সত্যদ্রোহিতা এবং ইসলামের শত্রুতায় তারা সীমালজ্ঞন করছে পবিত্র কুরআন এবং প্রিয়নবী — এর সত্যতার দলিল প্রমাণ দিবালোকের ন্যায় সুম্পষ্টভাবে প্রতিভাত এবং অনস্বীকার্য।

বলতে চায় যে, পবিত্র কুরুআনকে হংরত রাস্লে করীম ক্রিটিটার নিজেই রচনা করে এনেছেন এবং আল্লাহ পাকের কালাম বলে প্রচার করেছেনং তারা কি এ ধারণা করে যে, পবিত্র কুরুআনকে হংরত রাস্লে করীম ক্রিটিটার করেছেনং তারা কি এ ধারণা করে যে, পবিত্র কুরুআনের ন্যয় মহান গ্রন্থ কোনো মানুষের পক্ষে রচনা করা সম্ভবং যদি তাদের এ ধারণাই হয়, তবে পবিত্র কুরুআনের অনুরূপ কোনো বাণী তারা রচনা করে নিয়ে আসুক। অথচ তা কথনো তাদের পক্ষে সম্ভব হবে না। মানব দানব সকলের সম্মিলিত প্রচেষ্টায়ও পবিত্র কুরুআনের ন্যায় গ্রন্থ রচনা করা সম্ভব নয়। তাদেরকে বারে বারে আহ্বান জানানো সত্ত্বেও তারা এ ব্যাপারে সম্পূর্ণ ব্যর্থতার পরিচয় দিয়েছে। মূলত এ কাফেরদের মন পবিত্র কুরুআনের মহান শিক্ষা গ্রহণ করতে চায় না এবং এ কাফেররা জেনে ভনেই এসব কথা বলছে।

আৰিৎ আল্লাহ পাকের সম্পদ ভাগ্তারের কর্তৃত্ব কি তাদের : قَوْلُهُ أَمْ عِنْدُهُمْ خَنَائِنُ رَبُكَ أَمْ هُمُ الْمُصَيِّطِرُونَ হাতেই রয়েছে? যে তারা যাকে ইচ্ছা তাকে নবুয়ত দিয়ে দিতে পারে !

অথবা এর অর্থ হলো আল্লাহ পাকের জ্ঞান-ভাগ্যরের উপর কি তাদের আধিপত্য রয়েছে যে, ভারা যাকে ইচ্ছা তাকে ইলম এবং হিকমত দান করতে পারে? এবং ভারা জানতে পারে কে নবুয়তের যোগ্য আর কে ইলম এবং হিকমতের উত্তরাধিকারী হতে পারে? অথবা সবকিছুর উপর কি তাদের কোনো নিয়ন্ত্রণ রয়েছে? তথা তারা আল্লাহ পাকের সম্পদের ভাগ্যরের রক্ষী নিযুক্ত হয়েছে? এসব কিছুই নয়, অতএব তাদের কর্তব্য হলো আল্লাহ পাক ও তাঁর রাসূল আ্রান্ত এব প্রতি পরিপূর্ণ ঈমান আনা, যদি তারা এ কর্তব্য পালনে বার্থ হয়, তবে দোজখের কঠিন শান্তি ভোগ করার জন্যে প্রস্তুত থাকাই তাদের কাজ।

: শক্রদের শক্রতা-বিরোধিতার পরিপ্রেক্ষিতে রাস্নুরাহ —— কে সাথুনা দেওয়ার জন্য সূরার উপসংহারে প্রথমে বলা হয়েছে যে, আপনি আমার দৃষ্টিতে আছেন। অর্থাৎ আমার হেফাজতে আছেন। আমি আপনাকে তাদের প্রত্যেক অনিষ্ট থেকে বাঁচিয়ে রাখব। আপনি তাদের পরোয়া করবেন না। অন্য এক আয়াতে আছে — وَاللّهُ يَعْصِمُكُ مِنَ وَاللّهُ يَعْصِمُكُ مِنَ السَّاسِ السَّاس

এবপর আল্লাহ তা আলার সপ্রশংস পবিত্রতা ঘোষণায় আত্মনিয়োগ করার আদেশ দেওয়া হয়েছে, যা মানবজীবনের আসন লক্ষ্য এবং প্রত্যেক বিপদ থেকে বেঁচে থাকার প্রতিকারও। বলা হয়েছে বুলিটা করান করান ইবনে জারীর (র.) করাণংস পবিত্রতা ঘোষণা করান ইবনে আপনি দগ্যয়মান হন। এর এক অর্থ নিদ্রা থেকে গাঁরোখান করান ইবনে জারীর (র.) তাই বলেন। এক হানীস থেকে এর সমর্থন পাওয়া যায় রাস্লুল্লাহ করেন। বে বন্ধি রাত্রে জার্মত হয়ে এই বাকাগুলো পাঠ করে, সে যে দোয়াই করে, তা-ই কবুল হয়। বাকাগুলো এই—

كَ الدُّاكِ اللَّهُ وَحَدَدُ لاَ تَشِرْكَ لَهُ لَهُ الشَّلَكُ وَلَهُ الْحَسْدُ وَهُوَ عَلَى كُلِّ طَن قِيزِكَ شَبْحَانَ اللَّهِ وَالْحَسْدُ لِلهُ وَلَا إِلَّهُ اللَّهُ وَالْعَلْدُ وَهُوَ عَلَى كُلِّ طَن قِيزِكَ شَبْحَانَ اللَّهِ وَالْحَسْدُ لِلهُ وَلَا إِلَّهُ إِ

এরপর যদি সে অজু করে নামাজ পড়ে, তবে তার নামাজ কবুল করা হবে। –ইবনে কাসীর]

মজলিসের কাফফারা : মুজাহিদ ও আবুল আহওয়াস (র.) প্রমুখ তাফসীরবিদ বলেন: 'যখন দণ্ডায়মান হন' -এর অর্থ এই যে, যখন কেউ মজলিস থেকে উঠে, তখন এই বাক্য পাঠ করবে— আতা ইবনে আবী রাবাহ (র.) বলেন, তুমি যখন মজলিস থেকে উঠ, তখন তাসবীহ ও তাহমীদ কর। তুমি এই মজলিসে কোনো সংকাজ করে থাকলে তার পুণ্য অনেক বেড়ে যাবে। পক্ষান্তরে কোনো পাপকাজ করে থাকলে এই বাক্য তার কাফফারা হয়ে যাবে।

হয়রত আবৃ হরায়রা (রা.) বর্ণিত এক রেওয়ায়েতে রাসূলুলাহ হার্ক্তর বলেন, যে ব্যক্তি এমন মজলিসে বসে, যেখানে ভালোমন্দ কংগবার্তা হয়, সে যদি মজলিস ত্যাগ করার পূর্বে এই বাক্যগুলো পাঠ করে, তবে আল্লাহ তা'আলা এই মজলিসে যেসব গুনাহ হয়েছে, সেওলো ক্ষমা করেন। বাক্যগুলো এই−

ािजतिमियी, देवतन कानीजां - سُبِحَانَكَ اللَّهُمُّ وَيُحمِّدِكَ أَضْهَدُ أَنْ لاَّ إِلَّهُ إِلَّهُ إِنَّتَ اسْتَغَفِرُكَ وَأَتُوبُ الِّبَكَ

ে অর্থাৎ রাত্রে পবিত্রতা ঘোষণা করুন। মাগরিব ও ইশার নামাজ এবং সাধারণ তাসবীং পঠি সবই এর অন্তর্ভুক্ত। كَرْدَبُارَ النَّجُومُ، অর্থাৎ তারকা অন্তর্মিত হওয়ার পর। এখানে ফজরের নামাজ ও তখনকার তাসবীং পঠে বোঝানো হয়েছে। -[ইবনে কাসীর]

#### সূরা নাজম

স্বার নামকরণের কারণ : এ স্বার প্রথম শন্ধটি হচ্ছে رُونَالَ এখানে " বর্ণটি কসমের জন্য, আর প্রিটা অর্থ হলো– তারকা নক্ষত্র, যা আল্লাহর বিশেষ সৃষ্টি। আর এ শন্ধটির বিবেচনায়ই এ স্বাকে النَّبُ বলে নামকরণ করা হয়েছে। এ নামকরণের সাথে স্বার বিষয়বন্ধুর বিন্দুমাত্র মিল্ নেই, শুধুমাত্র আলামত বা নিদর্শন হিসেবেই এ শন্দটিকে এ স্বার নামরূপে এহণ করা হয়েছে।

স্রাটি মক্কায় অবতীর্ণ হয়েছে। তথুমাত্র একটি আয়াত যা হয়রত ওসমান (রা.) ও হয়রত আবৃল্লাহ ইবনে আবী সাবহা সম্পর্কে অবতীর্ণ তা মদীনা মুনাওয়ারায় নাজিল হয়েছে। এটি পবিত্র কুরআনের ৫৩ নং সূরা। আয়াত সংখ্যা ৬২, রুক্' সংখ্যা ৩টি, বাকা সংখ্যা ৩০০টি। এর অক্ষর রয়েছে ১৪০৫ টি।

পূর্ববর্তী সুরার সাথে যোগসূত্র: পূর্ববর্তী সুরায় তাওহীদের প্রমাণ এবং সৃষ্টিজগতের মধ্যে এ নশ্বর জগতের অবসান ও কিয়ামত অনুষ্ঠানের যে প্রমাণ রয়েছে তার উল্লেখ করা হয়েছে। আর আলোচা সুরায় মহানবী ——এর নুর্যত ও রিসালতের প্রমাণ তুলে ধরা হয়েছে এবং মহানবী ——এর প্রত্যেকটি কথা যে সমগ্র মানবজাতির জন্য অনুসরণীয় তা ঘোষণা করা হয়েছে। তার মোবারক জবান থেকে যা বের হয় তা তথু আল্লাহ তা আলার তরফ থেকে অবতীর্ণ ওহী। এ কথার ঘোষণাও রয়েছে এ সুরায়। —বিক্লাক কুরআন খ. ২৭, পু. ৬৩।

সুরার বৈশিষ্ট্য: সূরা নাজম এমন প্রথম সূরা, যা রাসূলুল্লাহ 🕮 মক্কায় ঘোষণা করেন। - কুরতুবী।

এ স্বাতেই সর্বপ্রথম সিজদার আয়াত অবতীর্ণ হয় এবং রাস্নুল্লাই ক্রা তেলাওয়াতের সিজদা আদায় করেন। মুসলমান এবং কাফের সবাই এ সিজদায় শরিক হয়েছিল। আশ্চর্যের বিষয় মজলিসে যত কাফের ও মুশরিক উপস্থিত ছিল সবাই রাস্নুল্লাই

-এর সাথে সিজদায় অবনত হয় কেবল এক অহঙ্কারী ব্যক্তি যার নাম সম্বন্ধে মতভেদ রয়েছে সে সিজদা করেনি। কিন্তু সে একমুষ্ঠি মাটি তুলে কপালে লাগিয়ে বলল, ব্যস এতটুকুই যথেষ্ট। হযরত আবুল্লাই ইবনে মাসউদ (রা.) বলেন, আমি সেই ব্যক্তিকে কাফের অবস্থায় মৃত্যুবরণ করতে দেখেছি। - ইবনে কাছীর)

সুরার আ**লোচ্য বিষয়** : এ সুরার শুরুতে রাসূলুরাহ 🚃 -এর সত্য নবী হওয়া এবং তাঁর প্রতি অবতীর্ণ ওহীতে সন্দেহ ও সংশয়ের অবকাশ না থাকার কথা বর্ণিত হয়েছে। এরপর মুশরিকদের নিন্দা জ্ঞাপন করা হয়েছে।

নাজিল হওয়ার সময়কাল : বুখারী, মুসলিম, আবু দাউদু ও নাসায়ী প্রভৃতি গ্রন্থসমূহে হয়রত আদুরাহ ইবনে মাসউদ (রা.) হতে বর্ণিত হয়েছে । হয়রত ত্রানি নাজমই সর্বপ্রথম অবতীর্ণ হয়েছে । হয়রত ত্রবনে মাসউদ (রা.) ইতেই এ হাদীসের য়েসব অংশ ও টুকরা আসওয়াদ ইবনে ইয়াজিদ, আবু ইমহাক ও মুহাইর ইবনে মুআবিয়ার সূত্রে বর্ণিত হয়েছে, তা হতে জানা যায় য়ে, এটা কুরআন মাজীদের এমন একটা সূরা যা নবী করীম ক্রেম কুরাইশদের একটা সাধারণ সভায় (আর ইবনে মারদুইয়ার বর্ণনানুয়ায়ী হয়েরম শরীফে) সর্বপ্রথম পাঠ করে চনিয়েছিলেন। সভায় কাফের ও মুমিন উভর শ্রেণির লোকই উপস্থিত ছিল। শেষের দিকে তিনি যথন সিজদার আয়াত থারা সকলের স্বলিক করনেন, তথন উপস্থিত সমস্ত জনতাও তাঁর সঙ্গে সিজদা করল। মুশরিকদের বড় বড় সরদাররা পর্যত থারা সকলের অপেক্ষা বেশি বিরোধী ছিল সেজদা না করে পারল না। হয়রত ইবনে মাসউর্কিদের বড় বড় সরদাররা পর্যত থারা সকলের অকজন উমাইয়া ইবনে খালফ্কে দেখলাম, সে সিজদা করার পরিবর্গে কিছুটা গোঁ। বলেন, আমি কাফেরনের মধ্যে সাত্র একজন উমাইয়া ইবনে খালফ্কে দেখলাম, সে সিজদা করার পরিবর্গে কিছুটা গোঁ। তুলে কপালে লাগিয়ে নিল এবং বলল, আমার জন্য এটাই মথেষ্ট। উত্তরকালে আমার এ চক্ষুব্য এ দৃশাও দেখতে পেয়েছে যে, লোকটি কৃষ্ণি অবস্থাই নিহত হলো। এ ঘটনার দিতীয় প্রত্যক্ষদশী সাক্ষী হচ্ছেন হয়রত মুত্তালিব ইবনে আবু অদায়া। তিনি তথন পর্যন্ত ইসলাম গ্রহণ করেনিন। নাসায়ী ও মুসনাদে আহমদে তাঁর নিজের দেওয়া বিবরণ উদ্ধৃত হয়েছে যে, নবী করীম ক্রেম যথন সূরা নাজম পাঠপুর্বক সিজদা করলেন এবং উপস্থিত সমস্ত জনতাও তাঁর সঙ্গে সঙ্গে সিজদায় চলে গেল, তথন আমি সিজদা করলাম না। বর্তমানে

ভার ক্ষতিপূরণ আমি এভাবে করি যে, এ সূরাটি পাঠকালে আমি কখনোই সিজদা না করে ছাড়ি না ।
ইবনে সা'আদ বলেছেন, ইতঃপূর্বে নবুয়তের পঞ্চম বর্ষের রজব মাসে সাহাবায়ে কেরামের একটি ছোট দল আবিসিনিয়ার
দিকে হিজরত করেছিলেন। এ বৎসরই রমজান মাসে রাস্লে কারীম ক্রিট্র কুরাইশদের সাধারণ সম্মেলনে সূরা নাজম
তেলাওয়াত করলেন এবং মুমিন ও কাঞ্চের সকলেই ভার সাথে সেজদায় পড়ে গেল। আবিসিনিয়ায় হিজরত করে যাওয়া
লোকদের নিকট এ ধবর পৌছল ভিন্ন একরূপ নিয়ে। তাতে বলা হলো যে, মঞ্জার কাফেররা সব মুসলমান হয়ে গেছে। এরূপ
সংবাদ পেয়ে হিজরতকারীদের মধ্যে কিছুলোক নবুয়তের ৫ম বর্ষে মঞ্জায় প্রত্যাবর্তন করলেন। কিছু ভারা এখানে এসে
দেখতে পেলেন, জুলুমের চাকা পূর্বানুরূপই সবকিছু নিম্পিষ্ট করে চলছে। শেষ পর্যন্ত ভারা পুনরায় হিজরত করে আবিসিনিয়ায়
চলে যান। এ প্রেক্ষিতে নিঃসন্দেহে জানা যায় যে, এ সূরাটি নবুয়তের ৫ম বর্ষে অবতীর্ণ হয়েছিল।

স্বার ঐতিহাসিক পটভূমি: নাজিল হওয়ার সময়কাল সংক্রান্ত বিস্তারিত আলোচনা হতে যে অবস্থার মধ্যে এ স্রাটি নাজিল হয়েছিল তা জানা যায় যে, নর্য়ত লাভের পর দীর্ঘ পাঁচটি বৎসর পর্যন্ত রাসূলে কারীম 🚞 কেবলমাত্র অপ্রকাশ্য মজলিসে ও বিশেষ বিশেষ অনুষ্ঠানে আল্লাহর কালাম তনিয়ে তনিয়ে লোকদেরকে আল্লাহর দীনের দিকে আহ্বান জানাভেছিলেন। এ দীর্ঘ সময়ের মধ্যে কোনো সাধারণ জনসমাবেশে কুরআন মাজীদ পড়ে গুনাবার কোনো সুযোগই তাঁর হয়নি। কান্ধেরদের কঠিন প্রতিরোধই ছিল তাঁর পথের প্রতিবন্ধক। রাসুলে কারীম —— এর ব্যক্তিত্বে তাঁর তাবলীগী কার্যাবলি ও তৎপরতায় কি উব্রি আকর্ষণ ছিল এবং কুরআন মাজীদের আয়াতসমূহে কি সাংঘাতিক রকমের প্রভাব ছিল, সে বিষয়ে তারা সবিশেষ অবহিত ছিল। এ কারণেই তারা নিজেরাও এ কালাম না গুনবার এবং অন্যরাও যাতে গুনতে না পারে সেজনা চেষ্টা ও যত্নের কোনো ক্রটি করত না। রাসুলে কারীম —— এর বিক্রম্নে নানা প্রকারে ভূল ধারণা প্রচার করে কেবলমাত্র নিজেদের মিথ্যা প্রচারণার বলে তাঁর এ দীনি মিশনের দাওয়াতকে অবরুদ্ধ ও দমন করে দিতে চেয়েছিল। এ উদ্দেশ্যে এক দিকে তারা নানা স্থানে কথা রটিয়ে বেড়াছিল যে, মুহাম্মদ —— বিভাও হয়ে গেছে এবং এক্ষণে অন্য লোকদের বিভাও ও পংশ্রেই করতে চেষ্টা করছে। অপরিকিত তিনি যোনাই কুরআন গুনামোর চেষ্টা করতেন, সেখানে ইট্রগোল, কোলাহল ও চিংকার করা তাদের একটা স্থায়ী নিয়ম হয়ে দাঁড়িয়েছিল। তাঁকে কি কারণে পথশ্রষ্ট ও বিভাও বলা হচ্ছে, লোকেরা যাতে তা জানতে না পারে, এরপ করার মূলে তাই ছিল তাদের উদ্দেশ।

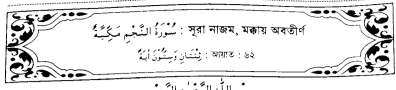
এরপ অবস্থায় একদিন রাস্লে কারীম হেরেম শরীফের মধ্যে আকম্মিকভাবে ভাষণ দেওয়ার জন্য দাঁড়িয়ে গেলেন। এখানে কুরাইশ বংশের লোকদের একটা বিরাট সমাবেশ হয়েছিল। এ সময় আল্লাহ তা'আলার পক্ষ হতে রাস্লে কারীম এর মুখে ভাষণটি বিঘোষিত হয়, আর তা-ই আমাদের সামনে রয়েছে সূরা নাজম রলে। এরপ কালামের প্রভাব এত তীব্র হয়ে দেখা দিয়েছিল যে, তিনি যখন এটা ভনাতে ভক্ষ করলেন, তখন তার বিপরীত চিংকার ও কোলাহল করার কোনো হুঁশ-ই বিরুদ্ধবাদীদের ছিল না। ভাষণ শেষে নবী করীম যা যখন সিজদার পড়ে গেলেন, তখন তারাও সিজদায় পড়ে গেল। এটা ছিল তাদের একটা বড় দুর্বলতা, এ দুর্বলতা যখন তারা দেখে ফেলল, তখন তারা বিশেষভাবে বিব্রত হয়ে পড়ল। সাধারণ লোকেরাও তাদের এ বলে ভর্ৎসনা করতে লাগল যে, যে কালাম ভনতে তারা অন্য লোকদেরকে নিষেধ করে বেড়াঙ্গে অথচ তারা নিজেরাই সেই কালাম ভধ্ যে মনোযোগ সহকারে ভনছে তাই নয়; ববং হয়রত মুহাখদ এন এব সাথে তারা সিজদাও করেছে। লোকদের এ ভর্ৎসনা হতে বাঁচার জন্য তখন তারা একটা মিথাা কথাও বলতে ভঙ্গ করল। তারা বলতে লাগল, দেখুন, আমরা তো ভনতে পাছিলাম যে, মুহাখদ এএই শিন্তি নির্দ্ধী বিশ্বিত করি যায়। এক তানের শাফাআত পাওয়ার খুবই আশা করা যায়। এক কারণে আমরা মনে করেছিলাম, মুহাখদ আমাদের আকিদা-বিশ্বাসের পথে ফিরে এসেছে। এ করেপেই আমরা তাব সঙ্গে একতে তোনো দোষ মনে করিনি।

মথচ তারা যে বাক্য কয়টি শুনতে পেয়েছে বলে দাবি করেছে, এই গোটা সূরার পূর্বাপর প্রেক্ষিতের সাথে তার বিন্দুমাত্রও সাম স্যু আছে এবং তাতে এ বাক্য কয়টিও পভা হয়ে থাকতে পারে– এরূপ কথা কেবলমাত্র পাগলরাই চিন্তা করতে পারে।

এরপর ক্রমানুয়ে তিনটি বিদয়ের কথা বলা হয়েছে– প্রথমত শ্রোভাদেরকে বুঝানো হয়েছে যে, তোমরা যে ধর্মের অনুসরণ কর ৃ নিছক ধারণা, অনুমান ও মনগড়াভাবে দ্বির করে নেওয়া কতকগুলো কথার উপরই তার ভিন্তি সংস্থাপিত। তোমরা লাত-মানাত ও উয্যার ন্যায় কতিপয় দেবীকে উপাস্য বানিয়ে নিয়েছ, অথচ প্রকৃত 'ইলাহ' হওয়ার ব্যাপারে এওলোর একবিন্দুও অংশ নেই। তোমরা ফেরেশতাগণকে মনে করে বঙ্গেছ আল্লাহর কন্যা-সন্তান, অথচ তোমরা নিজেরা কন্যা-সন্তানকে নিজেদের জন্য লজ্জাকর মনে কর। তোমরা নিজেরা ধরে নিয়েছ যে, তোমাদের এসব মা'বুদ আল্লাহ তা'আলা ঘারা তোমাদের কাজ উদ্ধার করিয়ে দিতে পারে। অথচ আসল ব্যাপার হলো, তারা তো দূরের কথা, স্বাং আল্লাহর নিকটবর্তী নৈকটাপ্রান্ত ফেরেশতাগণও একত্র হয়ে আল্লাহ ঘারা কোনো কথা মানিয়ে নিতে পারে না। তোমরা এ ধরনের যেসব আজিদা বিশ্বাস গ্রহণ করে নিয়েছ এর মধ্যে কোনো একটিও কোনোরূপ নির্ভুল জ্ঞান কিংবা প্রমাণের উপর নির্ভুগুলীল নয়।

ছিতীয়ত লোকদেরকে বলা হয়েছে, আল্লাহ তা'আলাই সমগ্র বিশ্বলোকের একচ্ছত্র মালিক ও নির্কুশ অধিকর্তা। যে লোক উরে দেখানো পথের অনুসারী সেই সত্যানুসারী। যে লোক তার প্রদর্শিত পথের পথিক নয়, সে-ই পথস্কট্ট। ততীয়ত কুরআন মাজীদ অবতীর্ণ ইওয়ার শত শত বৎসর পূর্বে হয়রত ইবরাহীম ও হয়রত মুসা (আ.)-এর সহীফাসমূহে সত্য

দীনের যে কয়টি মৌলিক বিষয় বিবৃত হয়েছে তা এ সূরার মাধ্যমে লোকদের সম্মুখে পেশ করা হয়েছে। এ সূরার আমল : যে ব্যক্তি সূরা নাজম হরিণের চামড়ায় লিখে হাতে বেঁধে রাখবে, সে বিজয়ী হবে।



# \_\_\_\_ بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمُنِ الرَّحِيْبِم প্রম করুণাময় ও অসীম দয়ালু আল্লাহর নামে ওরু করছি

# ١. وَالنَّجْم النُّرنَّا إِذَا هَوْي لا غَابَ.

🕮 مُحَمَّدٌ عَلَيْهِ الصَّلُوةُ . ٢ عَا ضَلَّ صَاحِبُكُمْ مُحَمَّدٌ عَلَيْهِ الصَّلُوةُ وَالسَّلَامُ عَنَ طَرِيْقِ الْبِهِدَايَةِ وَمَا غَوٰى ج مَا لَابَسَ الْغَيِّ وَهُوَ جَهْلُ مِنْ اِعْتِقَادٍ فَاسِدٍ.

هَوٰی نَفْسِه ـ

٤. إِنْ مَا هُوَ إِلَّا وَحَتَّى يُوْخِي لِا إِلَيْهِ.

শান্তশানা। নি ই وَمِسْرُوا طُ قُوْةٍ وَشِدَّةٍ أَوْ مَنْظِيرٍ حَسَنِ أَيْ ، ﴿ وَمِسْرُوا طُ قُوةٍ وَشِدَّةٍ أَوْ مَنْظِيرٍ حَسَنِ أَيْ جِبْرَيْيِكُ عَكَيْهِ السُّلامُ فَاسْتَولَى لا إِسْتَقَرَّ .

শাভাণ। و المُعْمِلُ طَالُونُ وَالْمُعْمِلِينِ الْمُعْمِلِينِ الْمُعْمِلِينِ الْمُعْمِلِينِ الْمُعْمِلِينِ الْم عِنْدَ مَطْلَعِهَا عَلَى صُورَتِهِ الَّتِي خُلِقَ عَلَيْهَا فَرَأَهُ النَّبِيُّ عَلَيْهُ وَكَانَ بِحِرَاء قَدْ سَدُّ الْأَفُقُ إِلَى الْمَغْرِبِ فَخَرَّ مَغْشِبًا عَلَيْهِ وَكَانَ قَدْ سَالَهُ أَنْ يُرِينَهُ نَفْسَهُ عَلَى صُورَتِهِ الَّتِي خُلِقَ عَلَيْهَا فَوَاعَدَهُ بحراء فَنَزَلَ جِبْرِنِيلُ عَلَيْهِ السَّلامُ فِي

#### অনুবাদ :

- নক্ষত্রের কসম সুরাইয়া তারকা, যথন তা অন্তমিত হয় গোপন হয় বা ডুবে যায়।
- হেদায়েতের সরল পথ হতে বিচ্যুত হননি এবং বিপদগা<u>মীও হননি।</u> অর্থাৎ তিনি কুসংস্কারাচ্ছন্ন হননি। ্রিট্র যেটা ঠিটি হতে নির্গত হয়েছে| তার অর্থ হলো কুসংস্কারমূলক অন্ধ বিশ্বাস।
- নিয়ে আসেন [কুরআন বা ওহী সংক্রান্ত বিষয়াদি] কুপ্রবৃত্তি অনুসারে অর্থাৎ স্বীয় মনের প্রবৃত্তি অনুসরণে।
- ৪. এটা [কুরআন] তো ওহী ব্যতীত অন্য কিছু নয় যা প্রত্যাদেশ হয় তাঁর প্রতি।
- তাকে শিক্ষা দান করেন এমন এক ফেরেশতা যিনি প্রবল শক্তিশালী।
  - আকৃতিতে অপরূপ সুন্দর অর্থাৎ হযরত জিবরাঈল (আ.) অতঃপর সে সীয় আকৃতিতে স্থির হয়েছিল। স্থির হয়ে
  - স্থলে তার মূল আকৃতিতে, নবী করীম 🎫 তাকে হেরা ভহা হতে দেখেছেন যে, পূর্ব হতে পশ্চিম পর্যন্ত সমগ্র দিগন্ত আবৃত হয়ে গিয়েছে। যা দেখা মাত্রই তিনি [নবীজী 🚐 ] বেহুঁশ হয়ে পড়ে গেছেন। বস্তুত নবী করীম 🚐 তাকে তার সেই মূল আকৃতিতে প্রকাশ হওয়ার জন্য অনুরোধ করেছিলেন, যেই আকৃতিতে তাকে সৃষ্টি করা হয়েছে। যা তিনি হেরাগুহায় হওয়ার ওয়াদা করেছিলেন। অতঃপর হ্যরত জিবরাঈল (আ.) মনুষ্য আকৃতিতে প্রকাশ হয়েছেন।

صُورَة الأدَمِيتِينَ. www.eelm.weebly.com

- . ثُمَّ دَنْي قَرُبَ مِنْهُ فَتَدَلِّي لا زَادَ فِي ٱلْقُرْبِ.
- নাক্তবতা বিলা পৰাং আভানক্তবতা বিলা দিব কৰিব তানের মাঝের ব্যবধান- সমপরিমাণ দুই . ﴿ أَدَنَّى ج مِنْ ذٰلِكَ حَتَّى أَفَاقَ وَسَكَّنَ رُوعُهُ .
- ١٠. فَأَوْلَى تَعَالَى إِلَى عَبْدِهِ جِنْبَرَئِيْلَ مَا أَوْحْنِي - جَبْرَئِيسُلُ إِلَى النَّبِيِّي ﷺ وَكُسْمُ يُذْكِرِ الْمُولِي تَفْخِيمًا لِشَانِهِ.
- ١١. مَا كَذَبَ بِالتَّخْقِيْفِ وَالتَّشْدِيْدِ أَنْكُرَ الْفُوَادُ فُوَادُ النَّبِيِّي مَا رَأَى - بِبَصَرِه مِنْ صُوْرةِ حِبْرَئيْدِلَ .
- أفَتُمَارُونَهُ تُجَادِلُونَهُ وَتُغَلِبُونَهُ عَلْي مَا يَرِٰى . خِطَابُ لِلمُشْرِكِينَ الْمُنْكِرِيْنَ رُوْيَةَ النَّبِيِّ لِجِبْرُئِينُلُ (ع).

- ৮. তারপর সে নিকটবর্তী হলো অর্থাৎ সে ফেরেশতা তার মুহাম্মদ 🚟 -এর] নিকটবর্তী হলো। এরপর আরো নিকটবর্তী হলো অর্থাৎ অতি নিকটবর্তী হলো ।
- ধনুকের পরিমাণ কিংবা তদপেক্ষা কম অর্থাৎ দুই ধনুক অপেক্ষা [কম] ইতোমধ্যে নবী করীম === -এর ইন ফিরে আসে এবং তিনি স্থির হলেন।
- ১০. তখন ওহী করলেন আল্লাহ তা'আলা তাঁর বান্দার প্রতি অর্থাৎ জিবরাঈল- [পরবর্তীতে] যেটার ওহী করল জিবরাঈল (আ.) নবী করীম 🚟 -এর প্রতি। বিশেষ গুরুত্বারোপের উদ্দেশ্যে ওহীর বিষয়বস্তু উল্লেখ করা হয়নি :
- ১১. <u>মিথ্যারোপ করেননি</u> کَذَبَ পদটি তাথফীফ তথা তাশদীদ ব্যতীত শুধু যবর দিয়ে এবং তাশদীদসহ উভয়তাবেই হতে পারে। আর তাশদীদ-এর সূরতে অর্থ হবে অস্বীকার। অন্তঃকরণ – নবী করীম 🎫 -এর অন্তর, যা সে দেখেছে অর্থাৎ নবী করীম ==== হযরত জিবরাঈল (আ.)-এর যে আকৃতি স্বচক্ষে প্রত্যক্ষ করেছেন। 🔍
- ১ Y ১২, তোমরা কি তার সঙ্গে বিতর্ক করবেং তাকে পরাভূত করার জন্যে তার সাথে বিতর্কে লিপ্ত হচ্ছ ঐ বিষয়ের উপর যা সে দেখেছে [এ আয়াতে] ঐ সকল মুশরিকদেরকে সম্বোধন করা হয়েছে যারা নবী করীম 🚃 কর্তক জিবরাঈল (আ.)-কে দেখার ব্যাপারটি অস্বীকার করে।

#### তাহকীক ও তারকীব

वार । वारा اَنْجُمُ عام فَجُورُمُ अर्थ राला जातका । वहवरान وَاللَّهُ عَلَيْهُ مَا اللَّهُ عَلَيْهُ والسَّنجم - এর উপর اَسْعِبُتُ , थाधाना लाভ করেছে। যখন মুতলাকভাবে বলা হয় তখন 'সূরাইয়া' তারকা উদ্দেশ্য হয় - إنشم جنسُ এখানে ﴿ النَّهُ । দারা কি উদ্দেশ্য এতে কয়েকটি মতামত রয়েছে। যথা-

- ১. এক দলের অভিমত হলো তারকা জিনস উদ্দেশ্য ।
- আল্লাম সৃদ্দী (র.) বলেন, যুহরা তারকা উদ্দেশ্য। আরবের এক সম্প্রদায় এর পূজা-অর্চনা করত।
- ৩. সুরাইয়া তারকা উদ্দেশ্য। মুফাসসির (র.) এটাই গ্রহণ করেছেন। মুজাহিদ ও অন্যান্যরাও এটাকে উদ্দেশ্য করেছেন।
- ৪. কেউ কেউ বলেছেন। এর দ্বারা বেলদার ঘাম উদ্দেশ্য। যেমন আল্লাহর বাণী وَالنَّجُمُ وَالنَّجُرُ بِنَسْجُدُانِ এর মধ্যে আল্লামা আথফাশ (র.) এটাই গ্রহণ করেছেন:
- ৫, কারো কারো মতে, হযরত মহামদ 🚟 উদ্দেশ্য i
- ৬. কেউ কেউ কুরআন উদ্দেশ্য করেছেন, তা 🚅 🕰 বা কিছু কিছু করে অবতীর্ণ হওয়ার কারণে। মুজাহিদ , ফররা ও অন্যান্যের এ অভিমত রয়েছে। এ ছাড়া ও আরো অনেক মতামত রয়েছে। কিন্তু সর্বাধিক গ্রহণযোগ্য মতামত হলো- এর ঘারা উদ্দেশ্য হচ্ছে সুরাইয়া তারকা : - (ফতহুল কাদীর : আল্লামা শওকানী)

সুরাইয়া সাতিট তারকার সমষ্টিগত নাম। তন্যাধ্যে ছয়টি প্রকাশ্য ও সুস্পষ্ট। আর একটি অস্পষ্ট। কেউ কেউ বলেন ৭টি তারকার সমষ্টিকে সুরাইয়া বলা হয়। লোকেরা সুরাইয়া দ্বারা স্বীয় দৃষ্টিশক্তির পরীক্ষা করে থাকে। 'শিফা' গ্রন্থে কাজী আয়াজ (র.) লিখেছেন যে, রাসুল 🚟 সুরাইয়ার এগারোটি তারকা দেখতে পেতেন, মুদ্ধাহিদ থেকেও এরপ বর্ণনা রয়েছে।

THE PARTY OF THE P

এতাক ধরনের এত وَمُنا غُلُون وَ এতা ﴿ الْخَاصُ عَلَى الْعَامُ الْعَامُ الْعَامُ عَلَى الْعَامُ عَلَى الْعَامُ عَلَى الْعَامُ عَلَى الْعَامُ عَلَى عَلَى الْعَامُ وَكَامُ عَلَى عَلَى عَلَى الْعَامُ وَكَامُ عَلَى عَلَى الْعَامُ وَقَالِمُ مَا طَبِيًّا مَا عَلَى الْعَامُ وَقَالِمُ عَلَى الْعَامُ وَقَالِمُ عَلَى الْعَامُ اللّهِ عَلَى الْعَامُ وَقَالِمُ عَلَى الْعَامُ اللّهِ عَلَى الْعَامُ عَلَى عَلَى الْعَامُ اللّهِ عَلَى الْعَامُ عَلَى الْعَامُ اللّهِ عَلَى الْعَامُ اللّهِ عَلَى الْعَامُ اللّهُ عَلَى الْعَلَى الْعَامُ اللّهُ عَلَى الْعَامُ اللّهُ عَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلْ

কেউ কেউ বলেন گُرُنُ বলা হয় জ্ঞানগত ভ্রষ্টতাকে। আর আমলগত ভ্রষ্টতাকে غُرَائِذُ বলা হয় ।

আবার কেউ কেউ বলেন যে, উভয়টি 🚉 তথা সমার্থবোধক।

এই -এর সাথে وَ فَوْلُهُ عَنِ الْهَوْيِ । কিটা ইসমে মাসদার। অর্থ- মনের অবৈধ কামনা। عَنِ الْهَوْيُ عَنِ الْهَوْي عَنْ عَنْ الْهَوْيُ -এর কানো কথাই স্বীয় প্রবৃত্তির অনুসরণে হয় না।

مَغْهُوْم عَلَى عَنْظِقُ या نُطُق वत मात्रिक राला . هُوَ अथात : قَنُولُـهُ إِنْ هُكُو

(صَارِيْ) । এর সিফত وَعُولُهُ يُولُهُ يُولُهُ يُولُهُ يُولُهُ يُولُهُ يُولُهُ يُولُهُ يُولُهُ يُولُهُ يُولُهُ

ضَعِبْر مَنْصُرْب مُتَّصِلٌ : قَوْلُهُ عَلْمُهُ إِيَّاهُ अतु नित्क फिरत्राष्ट् এবং প্রথম মাফউল এবং দ্বিতীয় ضَعِبْر مَنْصُرْب مُتَّصِرُ عَلَيْهُ اَيَّاهُ مُعَمِّد بِهِ مَنْصُرُب مُنْصُرُب مُنْصُوب مُنْصِل عَلَيْ مُنْصُوب مُنْصِل عَلَيْكُ مُنْصُوب مُنْصِل عَلَيْكُ مُنْصِل عَلَيْكُم مُنْصُوب مُنْصِل عَلَيْكُ مُنْ مُنْصُوب مُنْصُوب مُنْصِل عَلَيْكُ مُنْ مُنْصِيل عَلْمُ مُنْصِل عَلَيْكُ مُنْ مُنْصُوب مُنْصِل عَلَيْكُ مُنْ مُنْصِل عَلَيْكُم مُنْصِل عَلَيْكُ مُنْكُوب مُنْصِل عَلَيْكُ مُنْعُمُ مُنْكُم مُنْ مُنْكُوب مُنْمِل عَلَيْكُوب مُنْكُوب مُنْكُم مُنْكُوب مُنْكُوب مُنْكُم مُنْكُم مُنْكُم مُنْكُوب مُنْكُم مُنْكُم مُنْكُوب مُنْكُم مُنْكُوب مُنْكُم مُنْ

ن فَوْلُهُ شَدِيدٌ. الْفُوْيُ : এটা উহ্য মাওস্ফের সিফত যার প্রতি মুফাসসির (র.) مَنُولُهُ شَدِيدٌ الْفُوْيُ উদ্দেশ্য হলো হযরত জিবরীল (আ.)।

শন্দের অর্থ হলো বাতেনী শক্তি। যেমন দৃঢ়তা, দ্রুত পট পরিবর্তন। আবার কেউ কেউ কুঁই আরা ইলম এবং কেউ কেউ সৌন্দর্য উদ্দেশ্য নিয়েছেন। مُنظَّرُ مُسَنَّ वाल এই অর্থের দিকেই ইঙ্গিত করা হয়েছে এবং غَرْبُدُ النَّهُرِيُّ وَالْفَيْرِيُّ النَّهُرِيُّ وَالْفَيْرِيُّ النَّهُرِيُّ مَا الْفَيْرِيُّ الْفَرْدِيُّ الْفَيْرِيُّ وَالْفَيْرِيُّ الْفَرْدِيُّ الْفَيْرِيُّ الْفَيْرِيُّ وَالْفَيْرِيُّ الْفَيْرِيُّ وَالْفَيْرِيُّ وَالْفَيْرِيُّ وَالْفَيْرِيُّ وَالْفَيْرِيُّ وَالْفَيْرِيُّ وَالْفَيْرِيْنِ الْفَيْرِيُّ وَالْفَيْرِيْنِ الْفَيْرِيُّ وَالْفَيْرِيْنِ وَالْفَيْرِيْنِ وَالْفَيْرِيْنِ وَالْفَيْرِيْنِ وَالْفَيْرِيْنِ الْفَيْرِيْنِ وَالْفَيْرِيْنِ وَالْفَيْرِيْنِ وَالْفَيْرِيْنِ وَالْفَيْرِيْنِ وَالْفَيْرِيْنِ وَالْفَيْرِيْنِ وَالْفِيْرِيْنِ وَالْفَيْرِيْنِ وَالْفَيْرِيْنِ وَالْفَيْرِيْنِ وَالْفِيْرِيْنِ وَالْفِيْرِيْنِ وَالْفِيْرِيْنِ وَالْفَيْرِيْنِ وَالْفِيْرِيْنِ وَالْفِيْرِيْنِ وَالْفِيْرِيْنِ وَالْفِيْرِيْنِ وَالْفِيْرِيْنِ وَالْفِيْرِيْنِ وَالْفِيْرِيْنِ وَالْفِيْرِيْنِ وَالْفِيْرِيْنِ وَالْفِيرِيْنِ وَالْفِيْرِيْنِ وَالْفِيْرِيْنِ وَالْفَالِيَّةُ وَالْفَالِقُونِ وَالْفَالِقُونِ وَالْفَالِيِّ وَالْفِيْرِيْنِ وَالْمُنْفِقِ وَالْفَالِيْنِ وَالْفِيْرِيْنِ وَالْفِيْرِيْرِيْرُونِيْرُونِ وَالْفِيْرِيْنِ وَالْفِيرِيْنِ وَالْفِيلِيْنِ وَالْفِيلِيْرِيْنِ وَالْفِيرِيْرِيْنِ وَالْفِيلِيْنِ وَالْمِنْفِيلِيْنِ وَالْفِيلِيْنِ وَالْمِنْفِيلِيْنِ وَالْمُنْفِيلِيْنِ وَالْمِنْفِيلِيْنِ وَالْمِنْفِيلِيْنِ وَالْمِنْفِيلِيْنِيْمِ وَالْمِنْفِيلِيْنِ وَالْمِنْفِيلِيْنِ وَالْمِنْفِيلِيْنِ وَالْمِنْفِيلِيْنِ وَالْمِنْفِيلِيْنِ وَالْمِنْفِيلِيْنِ وَالْمِنِيْفِيلِيْنِ وَالْمِنْفِيلِيْنِ وَالْمِنْفِيلِيْنِ وَالْمِنْفِيلِيْنِ وَالْمِنْفِيلِيْلِ

হয়েছে عَظْف রপর উপর عَلْمَهُ شَدِيدُ الْقُرِي এটা : قَوْلُـهُ فَاسْتَوْى

रायार ا جُمُلَه حَالِبَه أَنَّه : قَوْلُهُ وَهُو بِالْأَفُقِ الْأَعَلَٰي

مُذَكَّرُ غَانِبُ وهِ ( هِ هُ مُذَكَّرُ عَانِبُ عَانِبُ ( هُ هُ هُ عَانِبُ عَانِبُ ) عَوْلُهُ . هُوُلُهُ فَكَدَلُي عوما, तम नोठरक আসन, এটা وَكُلِيتُ الدَّنَرُ فِي الْبِيتُرِ اللهِ عَلَيْهِ وَهُمَا مِنْ عَرِيْكُ عَانِبُ مِي ال

প্রশ্ন : নিকটবর্তী হওয়া অবতরণের পরে হয়। কাজেই নিকটবর্তী হলো এরপর অবতরণ করল- এটা অনুচিত মনে হচ্ছে।

উত্তর: মুফাসসির (র.) এই সংশয় নিরসনের জন্যই زَادَ فِي الْكُرْبِ वाकाि বৃদ্ধি করেছেন। অর্থাৎ হযরত জিবরীল (আ.) নিকটবর্তী হলেন, এরপর আরো নিকটবর্তী হলেন।

আবার কেউ কেউ সংশয়ের এভাবে নিরসন করেছেন যে, বাক্যের মধ্যে পূর্বাপর হয়েছে। উহ্য ইবারত হলোন ثُمُ تَدُلَّى فَدُنْي অর্থাৎ হয়রত জ্বিবরীল (আ.) অবতরণ করলন এবং নিকটবর্তী হলেন।

পদ্ধতি প্রচলিত ছিল। তন্মধ্য হতে একটি হলো کُوْس اَلْعَادُ وَالْفَادُ وَالْفَادِ وَالْفَادُ وَالْفَادُ وَالْفَادُ وَالْفَادُ وَالْفَادِ وَالْفَادُ وَالْفَادِ وَالْفَادُ وَالْف

অর্থে হয়েছে। যেমন আল্লাহর বাণী - أَرْ يُرْبِئُدُونَ -এর মধ্যে দুটি بَلْ ضَوْلَتُهُ أَوْ أَدْلَى । এর মধ্যে بُلُ টা بُلُ هُ وَأَنْ أَوْ أَدْلَى पर्थि হয়েছে, আর যদি أَرْ سَرِيْتُدُونَ चाब আসলের উপর হয় তবে সংশয় দুষ্টান হিসেবে হবে।

صُّمُ إِلَيْهِ حَتْمُ افَانَ हिंग इरात्र इरात عَابَتْ इरात्र हिंग : فَوْلُهُ حَتْمَ افْاقَ

-উভয়টিই কেরাতে সাব আর অত্তর্ভ । তাশদীদের সুরতে অর্থ হবে: قَوْلُهُ مَاكَذَبَ بِالتَّشْدِيْدِ وَالتَّخْفِيْ অপিনার দৃষ্টি যা অবলোকন করেছে হৃদয় তার সত্যায়ন করেছেন। আর تُخْفَيْتُ -এর সুরতে অর্থে হবে যা কিছু আপনার দৃষ্টি দেখেছে হৃদয় তাতে সংশয় পোষণ করনি। (صَارِيُ)

এর বয়ান হয়েছে। عَوْلُهُ مِنْ صُورَةَ جَبُرِثِيْلًا এর বয়ান হয়েছে। عَوْلُهُ مِنْ صُورَةَ جَبُرِثِيْلًا وَا عَالَمُونَا وَمُعَارُونَا वात्र करत এদিকে ইন্সিত করেছেন যে, تَعَارُونَا वात्र करत এদিকে ইন্সিত করেছেন যে, تَعَارُونَاهُ وَمُعَلِّمُونَاهُ निख्या दिथ स्टासाह : مُمَارُزُنُ वात वात कातात عَلْي مَا عَلْي مَا عَلْمُ مَا مَعْ مَعْ مَعْ مَا مَا مَا مَعْ مُ

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

পূর্ববর্তী সূরার সাথে সম্পর্ক : পূর্বোক্ত সূরা ছিল সূরা তৃর। এতে একত্বাদ, নরুয়ত, পুনরুখান এবং প্রতিদানের বিষয় আলোচিত হয়েছিল। আলোচ্য সূরা নাজমেও উল্লিখিত বিষয়ের বর্ণনা রয়েছে। সুতরাং উভয় সুরার মধ্যকার যোগসূত্র স্পষ্ট। এর অর্থ সম্পর্কে মুফাসসিরীনদের অভিমত : اَنْتُجُكُ শব্দের অর্থে মুফাসসিরীনদের বিভিন্ন অভিমত রয়েছে। হয়রত ইবনে আব্বাস (রা.), মুজাহিদ ও সুফিয়ান সওরী (র.) বলেছেন, এর অর্থ− কৃত্তিকা সপ্ত নক্ষত্র বা সুরাইয়া। ইবনে জারীর ও যামার্শারী (র.) এ অর্থকেই অগ্রাধিকার দিয়েছেন। কেননা আরবি ভাষায় যখন তথু 🚅 শব্দটি বাহ্যত হয়, তথন সাধারণত তার অর্থ হয় কৃত্তিকা সপ্ত নক্ষত্র সমষ্টি। সুদ্দী বলেন, এটার অর্থ- ওক্রগ্রহ বা যোহরা তারা। আর আরবি ব্যাকরণ শাস্ত্রবিদ আবু ওবাইদা বলেন, এখানে 🕮 শব্দটি বলে নক্ষত্রপুঞ্জও বুঝানো হয়েছে। এ দৃষ্টিতে এর অর্থ হলো যখন সকাল হলো এবং সকল নক্ষত্ররাজি অন্তমিত হলো। স্থান ও ক্ষেত্রের দৃষ্টিতে এ শেষ অর্থটিই অগ্রাধিকার যোগ্য। মুজাহিদ হতে অপর এক বর্ণনায় রয়েছে যে, এর অর্থ হলো আকাশের তারকারাজি। তিনি এটাও বলেন, এর অর্থ- "تُجُورُم الْقُرْأَنِ" আর আথফাশ নাহবীর মতে النَّبُخ অর্থ হচ্ছে- মাটিতে বিস্তৃত ডালাবিহীন তরুলতা। -[কুরতুবী, জালালাইন]

चाता অন্ত যাওয়া নক্ষত্ররাজির শপথ করা হয়েছে। "وَالنَّجْمِ إِذَا هُوَى" আলোচ্য স্থানে "وَالنَّجْمِ إِذَا هُوَي এ শপথ করার মূলে বিশেষ তাৎপর্য ও সামঞ্জস্য রয়েছে। রাত্রির অন্ধকারে নক্ষত্ররাজি যখন নীল আকাশে ঝকঝক করতে থাকে, তখন অন্ধকারের মধ্যে তারকারাজির সেই ঝাপসা আলোকে চারপার্মের জিনিসপত্র স্পষ্ট দেখতে পাওয়া যায় না। তখন বিভিন্ন জিনিসের অস্পষ্ট আকার-আকৃতি দেখে সেই সব সম্পর্কে বিভ্রান্তি ও ভূল ধারণার শিকার হওয়া কোনো অসম্ভব বিষয় নয়। যেমন অন্ধকারে খানিকটা দূরত্ব হতে দণ্ডায়মান একটা বৃক্ষ দেখে সেটাকে ভূত মনে করা যেতেই পারে। বালুর স্তুপের মধ্য হতে কোনো পাথর খণ্ড উঁচু হয়ে থাকতে দেখে মনে হতে পারে যে, কোনো বিরাট জন্তু বসে আছে। কিন্তু তারকাসমূহ যথন অন্তমিত হয় এবং সকাল বেলায় উজ্জ্বল উদ্ভাসিত হয়ে উঠে তখন প্রত্যেকটি জিনিস তার স্বীয় রূপ ও আকার-আকতি নিয়ে প্রতিটি মানুষের সম্মুখে সমুদ্রাসিত হয়ে উঠে। তথন কোনো জিনিসের সঠিকরূপ ও আকার-আকৃতির ব্যাপারে কোনো ছিধাবোধ বা সন্দেহের সৃষ্টি হওয়া সম্ভব হয় না। তোমাদের মাঝে বসবাসকারী হযরত মুহাম্মদ 🕮 -এর ব্যাপারটিও ঠিক এরূপ। তার জীবন ও ব্যক্তিসত্তা কিছুমাত্র অন্ধকারে নিপতিত নয়। তা প্রভাত আলোকের মতোই উজ্জ্বল ও সর্বজনবিদিত। তোমরা নিশ্চিত জান, তোমাদের এ সঙ্গী এক অতীব শান্তশিষ্ট প্রকৃতির এবং বৃদ্ধিমান, বিচক্ষণ ব্যক্তি। তিনি পথভ্রষ্ট হয়ে গিয়েছেন, কুরাইশ বংশের লোকদের এমন ভুল ধারণা কি করে সৃষ্টি হতে পারে? তিনি যে অতীব সদিচ্ছাপরায়ণ ও সতাপন্থি মানুষ, তাও ভালো করেই তোমাদের জানা রয়েছে। তিনি জেনে বুঝে কেবল নিজেই বাঁকাপথ অবলম্বন করেছেন তাই নয়, অন্য লোকদেরকেও এ বাঁকাপথে চলার আহ্বান জানানোর উদ্দেশ্যে প্রস্তুত হয়েছেন, এমন কিছু মনে করা ঠিক হবে না।

े अत अर्थत मराजात भार्थका : अरनरकत मराउ ضُكَرَكُ वनः غُرَايَدُ वन: غُرَايَدُ وَ ضُكَرَكَ वन: غُرَايَدُ وَ ضُكَرَكَ े बत विश्रीरिक सुन्दा स्थान के किया भएक के निर्माण के अपने के निर्माण के अपने स्थान के अपने के अपने स्थान के अ আর 🗐 🚅 শব্দটি 🍱 গদের বিপরীতে ব্যবহৃত হয়। যেমন আল্লাহ তা'আলা ইরশাদ করেন–

وَإِنْ يُرُوا سَبِيْلُ الرُّسَٰرِ لَا يَتَّخِذُوهُ سَبِيلًا وَإِنْ يُرُوا سَبِيْلُ الْغَيَ يَتَّخِذُهُ سَبِيلًا عَمَّالِكَ عَاصَعَتِهِ فَدْ تَبَبَيْنَ الرُّشَدُ مِنَ الْغَيَ عَالَمَةً عَمُوايَّتُ किंदी عَمَّا عَبُوايَتُ عَا

কারো কারো মতে, خَمُرُكُ অর্থ – জেনে বুঝে ভূল পথে চলা। আর غَرَائِدُ অর্থ না জেনে ভূল পথে চলা। অনেকের মতে শন্দের كَالَاكِتْ ,অর্থ- সঠিক পথ হতে বিচ্যুত হওয়া, আর غَيْرَائِثْ ,অর্থ- তুল পথে অতিক্রম করা। কারো কারো মতে كَلَالِثْ । এর সাথে আর غُوّابِكَ শব্দের সম্পর্ক وَعُول عُرابِكَ এর সাথে وَعُول अম্পর্ক وَوُل

ভাষাদের নবী বা রাসূল না বলে ভোষাদের সাথী বলার কারণ: এখানে মহানবী ্র্র এর নাম বা নবী কিংবা রাসূল শদ ব্যবহার করার পরিবর্তে "ভোষাদের সাথী" বলে ব্যক্ত করার মধ্যে ইঙ্গিত রয়েছে যে, মুহান্মন ্র্র বাইরে থেকে আগত কোনো অপরিচিত ব্যক্তি নন যার সভ্যবাদিতায় তোমরা সন্দিয় হবে; বরং তিনি তোমাদের সার্বন্ধণিক সাথী। তোমাদের দেশে জন্মহণ করেছেন। এখানেই শৈশব অতিবাহিত করে যৌবনে পদার্পণ করেছেন। তার জীবনের কোনো দিক তোমাদের কাছে গোপন নয়। ভোমরা পরীক্ষা করে দেখেছ যে, তিনি কখনো মিথ্যা কথা বলেন না। ভোমরা তাঁকে শৈশবেও কোনো মন্দ কাজে লিপ্ত দেখনি। তাঁর চরিত্র, অভ্যাস, সততা ও বিশ্বস্ততার প্রতি তোমাদের এতটুকু আস্থা ছিল যে, সমগ্র মক্তাবাদী তাঁকে আল-আমীন' বলে সন্ধোধন করত। এখন নবুয়ত দাবি করায় সেই তোমরা তাঁকে মিথ্যাবাদী বলতে ওক্ত করেছ। সর্বনাশের কথা এই যে, যিনি মানুষের ব্যাপারে কখনো মিথ্যা বলেননি, তিনি আল্লাহর ব্যাপারে মিথ্যা বলছেন বলে তোমরা তাকে অভিযুক্ত করছ। —মা'আরিফুল কুরআন খ. ৮, পৃ. ১৮৬।

এর তাফসীর করতে নির্দ্ধান্ত ছারা মুফাস্সির কোন দিকে ইশারা করেছেন : মুফাস্সির (র.) مُن صَلَّ صَاحِبُكُمْ (त.) কিন্তু وَالْمَالَةُ وَالسَّلَامُ وَالْسَلَامُ وَالسَّلَامُ وَالسَّلِمُ وَالسَّلَامُ وَالْمُوالِّمُ وَالسَّلَامُ وَالْمُوالِمُ وَالْمُوالِمُ وَاللَّامُ وَالْمُوالِمُ وَاللَّمُ وَالْمُوالِمُ وَالْمُوالِمُ

আবার একথাও বলা যেতে পারে যে, غَرَايَة শব্দের সম্পর্ক সাধারণত غَوْل এর সাথে হয়ে থাকে আর غَرَايَة এর সম্পর্ক সাধারণত غَرَايَة এর সাথে হয়ে থাকে । –[কামালাইন]

وَمَا يَنْطِقُ عَنِ الْهَوْى اِنْ هُوَ إِلَّا وَحَى .... عَلَيْ مَا يَوْى وَمَا يَنْطِقُ .... عَلَيْ مَا يَوْى هُ وَمَا يَنْطِقُ عَنِ الْهَوْلِ عَنِ اللّهِ وَمَا يَنْطِقُ .... के(जिन नि.जित नि.जित

- ১. যার অর্থ ও ভাষা উভয়ই আল্লাহর পক্ষ থেকে অবতীর্ণ হয়, এর নাম কুরআন।
- হ যার কেবল অর্থ আল্লাহর তরফ থেকে অবতীর্ণ হয়। রাস্লুল্লাহ 
  এ অর্থ নিজের ভাষায় ব্যক্ত করেন, এর নাম হাদীস
  ও সুনাহ। এরপর হাদীসে আল্লাহর পক্ষ থেকে যে বিষয়বন্ধ বিধৃত হয়, কথনো তা কোনো ব্যাপারে সুস্পষ্ট ও দ্বার্থহীন
  ক্ষমদালা তথা বিধান হয়ে থাকে এবং কথনো কেবল সামগ্রিক নীতি বর্ণনা করা হয়। এ নীতির মাধ্যমে রাস্লুল্লাহ
  ইজতিহাদ করে বিধানাবলি বের করেন। এ ইজতিহাদে আন্তি হওয়ারও সম্ভাবনা থাকে। কিন্তু রাস্লুল্লাহ 
  তথা
  পর্যাধ্যরকুলের বৈশিষ্ট্য হচ্ছে
  তরার ইজতিহাদের মাধ্যমে খেসব বিধান বর্ণনা করেন, সেগুলোত ভূল হয়ে গেলে তা
  আল্লাহর পক্ষ থেকে ওহীর সাহায্যে তথারিয়ে দেওয়া হয়। তাঁরা আন্তির উপর প্রতিষ্ঠিত থাকতে পারেন না। কিন্তু অন্যান্য
  মুক্তাহিদ আলেম ইজতিহাদে ভূল করলে তাঁরা তার উপর কায়েম থাকতে পারেন। তাঁদের এ ভূলও আল্লাহর কাছে
  কেবল ক্ষমাইই নয়; বরং ধর্মীয় বিধান হৃদয়প্রম করার ক্ষেত্রে তাঁরা যে সর্বশক্তি নিয়োগ করেন, তজ্জন্য তাঁর কিঞ্জিৎ
  ছওয়াবেরও অধিকারী হন।

এ বন্ধবা ঘারা আলোচ্য আয়াত সম্পর্কিত একটি প্রশ্নের জবাবও হয়ে গেছে। প্রশ্ন হচ্ছে— রাস্লুল্লাহ — এর সব কথাই যখন আল্লাহর পক্ষ থেকে ওহী হয়ে থাকে, তখন জরুরি হয়ে পড়ে যে, তিনি নিজ মতামত ও ইজতিহাদ দ্বারা কোনো কিছু বলেন না। অথচ সহীহ হাদীসসমূহে একাধিক ঘটনা এমন বর্ণিত আছে যে, প্রথমে তিনি এক নির্দেশ দেন, অতঃপর ওহার আলোকে সেই নির্দেশ পরিবর্তন করেন। এতে বুঝা যায় যে, প্রথমে তিনি আলাহর পক্ষ থেকে ছিল না; বরং তিনি বীয় মতামত ও ইজতিহাদের মাধ্যমে ব্যক্ত করেছিলেন। এর জবাব পূর্বেই বর্ণনা করা হয়েছে যে, ওহী কখনো সামর্ঘিক নীতির আলারে হয়, যা দ্বারা রাস্পূল্লাহ — ইজতিহাদে করে বিধানবলি বের করেন। এ ইজতিহাদে তুল হওয়ারও আশব্দ থাকে। আলাহে হয়, যা দ্বারা রাস্পূল্লাহ — ইজতিহাদে করে বিধানবলি বের করেন। এ ইজতিহাদে তুল হওয়ারও আশব্দ থাকে। রাস্পূল্লাহ — এর ওবীতে কোনো প্রকার সন্দেহ ও সংগর্মের অবকাশ নেই। আল্লাহর কালাম তাঁকে এভাবে দান করা হয়েছে যে, এতে কোনোরূপ তুল-ভান্তির আশব্দ থাকতে পারে না।

এ **আয়াতসমূহের তাফসীরে তাফসীরবিদদের মতডেদ** : এসব আয়াতের ব্যাপারে দু'প্রকার তফসীর বর্ণিত রয়েছে। যথা– ১. হ্যরত আনাস ও ইবনে আব্বাস (রা.) থেকে বর্ণিত তাফসীরের সারমর্ম হলো, এসব আয়াতে মি'রাজের ঘটনা বর্ণনা করা

হয়েছে এবং আল্লাহর কাছ থেকে প্রত্যক্ষভাবে শিক্ষালাভ এবং আল্লাহর দর্শন ও নৈকট্য লাভের কথা আলোচিত হয়েছে। মহাশক্তিশালী, সহজাত শক্তিসম্পন্ন, اسْتَوَلَى الْسَنَوَى مَثَنَوُلُ এবং الْسَنَوَى কাজ্যাহ তা'আলার বিশেষণ ও কর্ম। তাফসীরে মাযহারীতে এ তাফসীর অবলম্বিত হয়েছে।

২. অন্য অনেক সাহাবী, তাবেয়ী ও তফসীরবিদের মতে এসব আয়াতে জিবরাঈলকে আসল আকৃতিতে দেখার বিষয় বর্ণনা করা হয়েছে এবং মহাশক্তিশালী ইত্যাদি শব্দ জিবরাঈলের বিশেষণ। এ তাফসীরের পক্ষে অনেক সঙ্গত কারণ রয়েছে। ঐতিহাদিক দিক দিয়েও সৃরা নাজম সম্পূর্ণ প্রাথমিক স্রাসমূহের অন্যতম। হয়রত আব্দুল্লাহ ইবনে মাসউদ (রা.) বর্ণনা অনুয়ায়ী রাসূলুল্লাহ 

— ফারম করিথম যে সূরা প্রকাশে পরি করেন তা সূরা নাজম। বাহাত মিরাজের ঘটনা এরপরে সংঘটিত হয়েছে। কিছু এ বিষয়টি বিতর্কের নয়। আসল কারণ হক্ষে— হাদীসে য়য়ং রাস্লুল্লাহ 

— এসব হাদীসের য়ে তাফেরীর করেছেন, তাতে জিবরাঈলকে দেখার কথা উলিখিত আছে। মসনাদে আহম্বদে বর্ণিত হাদীসের ভাষা এরপ-

عَنِ الشَّغِيسُ عَنْ مَسْرُوْقِ فَالَ كُنْتُ عِنْدَ عَانِشَةَ فَقُلْتُ ٱلْبُسُ اللَّهُ يَفُولُ وَلَقَدَ رَأَهُ بِالْأَفُقِ الْمُبِيْنِ - وَلَقَدَ رَأَهُ مَرْلَةٌ اَخُرَى فَقَالَتَ آنَا أَوْلُ هُذِهِ الْأَمْةُ سَالَتُ رُسُولُ اللَّهِ عَجْهُ عَنْهَا فَقَالُ إِنْسَا ذَاكَ جِبْرَائِيلُ لَمْ يَرَهُ فِي صُوْرَتِمِ النَّبِي خُلِقَ عَلَيْهَا إِلَّا مُرْتَئِن رَأَهُ مُنْفَسِطًا مِنَ السَّمَاءِ إِلَى الْأَرْضِ سَاذُ أَعْظُمُ خَلْقِهِ مَا بَيْنَ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ -

শাবী হযরত মাসরুক থেকে বর্ণনা করেন– মাসরুক বলেন এবং আমি একদিন হয়রত আয়েশা (রা.)-এর কাছে ছিলাম ।এবং আল্লাহকে দেখা সম্পর্কে আলোচনা চলছিল। মাসরুক বলেন, আমি বললাম, আল্লাহ তা আলা কি বলেননি, অর্থাৎ বলেছেন–
আল্লাহকে দেখা সম্পর্কে আলোচনা চলছিল। মাসরুক বলেন, আমি বললাম, আল্লাহ তা আলা কি বলেননি, অর্থাৎ বলেছেন–
ইয়ার তানি উত্তরে বলেছেন, আয়াতে যাকে দেখার কথা বলা হয়েছে, সে জিবরাঈল
(আ.)। রাসূল্লাহ তাকে মাত্র দু'বার আসল আকৃতিতে দেখেছেন। আয়াতে বর্ণিত দেখার অর্থ হলো। তিনি
জিবরাঈলকে আকাশ থেকে ভূমির দিকে অবতরণ করতে দেখেছেন। তার দেহাকৃতি আসমান ও জমিনের মধ্যবতী
শুনামঙলকে পরিপূর্ণ করে দিয়েছিল। –ইবনে কাসীর)

সহীহ মুসলিমেও এ রেওয়ায়েত প্রায় একই ভাষায় বর্ণিত আছে। হাফেজ ইবনে হাজার (র.) ফাতহুল বারী প্রন্থে ইবনে মরদূবিয়াহ (র.) থেকে এ রেওয়ায়েত একই সনদে উদ্ধৃত করেছেন। তাতে হযরত আয়েশা (রা.)-এর ভাষা এরূপ।

أَنَا ٱوْلُا مُنْ مَاْلُ اللّٰهِ عَلَى عَنْ هَذَا فَقُلْتُ بَا رُسُولَ اللّٰهِ هَلْ رَأَيْتَ رَبُّكُ فَقَالًا لَا إِنَّمَا رَأَيْتُ خِبَرَائِبُلُ مُنْهَمِطًا . अर्था९ दशदर्ज जारामा (द्रा.) वरान, এ जाराज मन्भर्तक मर्दश्विष जािष द्वामृतुद्वाद -- कि जिल्छान करदि (य, जािभन जाभनात भाननकर्जातक म्हिस्स कि? जिन वन्हान, ना; रदा जािष जिनदामें कि जवजन करदांठ म्हिस । - मिंगंड्ल वाती थे. ৮, १, ८०० ।

সহীহ বুখারীতে শায়বানী বর্ণনা করেন যে, তিনি হযরত আবু যার গিফারী (রা.)-কে এই আয়াতের অর্থ জিজ্ঞেস করেনকর্মন করেত আবুলাহ ইবনে মাসউদ (রা.) আমার কাছে বর্ণনা করেছেন যে, রাসূলুলাহ ভিনরাই আয়াতের তাফসীর প্রসঙ্গে বাহবিশিষ্ট দেখেছেন। ইবনে জারীর (র.) আবুলাহ ইবনে মাসউদ (রা.) থেকে ব্যান করেছেন আয়াতের তাফসীর প্রসঙ্গে বর্ণনা করেছেন, রাসূলুলাহ ভাষেত জিবরাঈল (আ.)-কে রফরছের পোশাক পরিহিত অবস্থায় দেখেছেন। তাঁর অন্তিত্ব আসমান ও জমিনের মধ্যবতী শূন্যমণ্ডলকে পরিপূর্ণ রেখেছিল।

আল্লামা ইবনে কাসীরের বন্ধব) : ইবনে কাসীর (র.) স্বীয় তাফসীরে এসব রেওয়ায়েত উদ্ধৃত করার পর বলেন, সূরা নাজনের উল্লিখিত আয়াতসমূহে 'দেখা' ও 'নিকটবর্তী হওয়া' বলে জিবরাঈলকে দেখা ও নিকটবর্তী হওয়া বুঝানো হয়েছে। হয়রত আয়েশা, আপুল্লাহ ইবনে মাসউদ, আবু যার গিফারী, আবু হুরায়রা (রা.) প্রমুখ সাহাবীর এ উচ্চি। তাই ইবনে কাসীর আয়াতসমূহের তফসীরে বলেন, আয়াতসমূহে উল্লিখিত দেখা ও নিকটবর্তী হওয়ার অর্থ জিবরাঈলের দেখা ও জিবরাঈলের ক্রেটিলেন এবং দিতীয়বার মি বারেলের লাফিকেটবর্তী হওয়ার নাক্রটে দেখেছিলেন। আয়াতসমূহের তথ্যান বাস্পূল্লার তাকে প্রথমবার আসল আকৃতিতে দেখেছিলেন এবং দিতীয়বার মি বারেলের রাবিতে দিলবাতুল-মূভাহার নিকটে দেখেছিলেন। প্রথমবারের দেখা নরুয়তের সম্পূর্ণ প্রাথমিক ক্রমানায় হয়েছিল। তখন হয়রত জিবরাঈল সূরা ইকরার প্রাথমিক আয়াতসমূহের প্রত্যাদেশ নিয়ে প্রথমবার আগমন করেছিলেন। এরপর প্রথমত বিরতি ঘটে, যদক্রন রাস্পূল্লাহ ক্রির প্রথমিক আয়াতসমূহের প্রত্যাদেশ নিয়ে প্রথমবার আগমন করেছিলেন। এরপর প্রথমতা বর্বার ধারণা বারবার তার মনে জাগ্রত হতে থাকে। কিন্তু যখনই এরূপ পরিস্থিতির উদ্ভব হতো, তখন হয়রত জিবরাঈল (আ.) দৃষ্টির অন্তরাল থেকে আওয়াজ দিতেন হে মুহাখদ ক্রি। আপিন আল্লাহর সত্য নবী, আর আমি জিবরাঈল। এ আওয়াজ হানে তার মনে বাাকুলতা দূর হয়ে যেত। তখনই মনে বিরূপ কল্পনা দেখা দিত, তখন হয়রত জিবরাঈল (আ.) অদৃশা থেকে এ আওয়াজের মাধানে তাকে সান্ধান দিলেন। অবশেষে একদিন হয়রত জিবরাসকল, এরপর তিনি রাস্পূল্লাহ ক্রিনেল কারীর।

অন্তর নার্বাযেন এরবার করেলেন। তার হম্বশ বাছ ছিল এবং তিনি গোটা দিশন্তকে ঘরে রেখেছিলেন, এরপর তিনি রাস্পূল্লাহ ক্রিনিটার সের মাহাখ্য এবং আল্লাহর নরবারে তার সুইচ্চ মর্যাদার স্বর্জপ ফুটে উঠে। –(ইবনে কাসীর)

সারকথা হলো, আল্লামা ইবনে কাসীরের মতে, উল্লিখিত আয়াতসমূহের তাফসীর তাই, যা উপরে বর্ণনা করা হলো। এ প্রথম দেখা এ জগতেই মন্ধার দিগত্তে হয়েছিল— কে..লা কোনো রেওয়ায়েতে আরো বলা হয়েছে যে, হয়রত জিবরাঈলকে প্রথমবার আসল আকৃতিতে দেখে রাসুলুলাহ তা জজান হয়ে পড়েন। অতঃপর হয়রত জিবরাঈল মানুষের আকৃতি ধারণ করে তাঁর নিকট আসেন এবং খুবই নিকটে আসেন। দিতীয়বার দেখার বিষয় তাঁনিটি তাঁলিক আয়াতে বাক্ত হয়েছে মি'রাজের রাত্রিতে এ দেখা হয়। উল্লিখিত কারণসমূহের ভিত্তিতে অধিকাংশ তাফসীরবিদ এই তাফসীরকেই গ্রহণ করেছেন। ইবনে কাসীর, কুরতুবী, আবৃ হাইয়াম, ইমাম রাখী প্রমুখ এ তাফসীরকেই অগ্রাধিকার দিয়েছেন। তাফসীরের সার-সংক্ষেপে মাওলানা আশরাফ আলী থানভী (র.)-ও এ তাফসীরই অবলহন করেছেন। এর সারমর্ম, সূরা নাজমের তক্তভাগের আয়াতসমূহে আল্লাহ তা আলাকে দেখার কথা আলোচিত হয়নি; বরং হয়রত জিবরাঈলকে দেখার কথা উল্লেখ করা হয়েছে। ইমাম নববী মুসলিম শরীফের টীকায় এবং হাফিজ ইবনে হাজার আসকালানী ফতহুল বারী গ্রন্থেও এ তাফসীর অবলহন করেছেন।

আয়াত ঘারা প্রমাণিত হয় যে, মহানবী হ্র ইজতিহাদ করেননি, অথচ প্রকৃত ব্যাপার এর বিপরীত। কেননা তিনি যুদ্ধে ইজতিহাদ করেহেন– এর উত্তর কি?

উত্তৰ: گُونُونُ عَنِ الْهُولُى إِنَّ هُوا اَلْهُولَى إِنَّ هُوا اللهِ وَاللهِ وَاللهُ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهُ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهُ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهُ وَاللهِ وَاللهُ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهُ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهُ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهُ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهُ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهُ وَاللهِ وَاللهِلْمُواللهُ وَاللهِ وَاللهُ وَاللهُ وَالل

- এ ছাড়া এ প্রশ্নের উত্তরে এটাও বলা যেতে পারে যে, কুরআন মাজীদ সম্পর্কে আল্লাহ তা আলার এ কথাটি তো পুরাপুরি প্রয়োজ্য: এতদ্বাতীত তিনি যেসব কথাবার্তা বলতেন তা তিনটি পর্যায়ে পড়ত, এর বাইরে কোনো কথাই পড়ে না।
- ১. নবী করীম ক্লিমে দীনের দাওয়াত সংক্রান্ত কথাবার্তা বলতেন অথবা কুরআনের ব্যাখ্যা-বিশ্লেষণ করতেন অথবা কুরআনেরই মূল লক্ষ্য ও উদ্দেশ্যকে বান্তবে রূপায়নের উদ্দেশ্য সাধারণভাবে ওয়াজ-নসিহত করতেন, লোকদেরকে নানা বিষয়ে শিক্ষা দিতেন। এ সব পর্যায়ে বলা সব কথাবার্তা ওহীর অন্তর্ভুক্ত। বস্তুত এসব ব্যাপারে তিনি হলেন কুরআনের সহকারী ব্যাখ্যাদাতা। যদিও এটা ওহীর প্রতিশব্দ নয়, কিন্তু এটা ওহী হতে পাওয়া জ্ঞানেরই ফলক্র্রুতি, তাঁরই উপর ভিত্তিশীল এসব কথা ও কুরআনের মধ্যে পার্থক্য ওধু এতটুকুই যে, কুরআনের শব্দ, ভাষা ও অর্থ সবকিছুই আল্লাহর নিকট হতে আসা। আর অন্যান্য সব বিষয়ের মূল ভাবধারা, বক্তব্য ও বিষয়াদি আল্লাহরই শেখানো, এগুলোকে তিনি নিজের ভাষায় প্রকাশ করতেন। এ পার্থক্যের ভিত্তিতে কুরআনকে 'ওহীয়ে জলী' (﴿خَنَى جَنَرُ خَنَا ) এবং তাঁর অন্যান্য যাবতীয় কথাবার্তাকে 'ওহীয়ে খফী' ﴿خَنَ خَنَى ) বলা হয়।
- ২. ছিতীয় প্রকারের কথাবার্তা তির্নি বলতেন আল্লাহর কালিমার প্রচার-প্রসার ও প্রচেষ্টা পর্যায়ে। আল্লাহর দীন কায়েম করার কান্ধ আঞ্জাম দেওয়া প্রসঙ্গে। এ ক্ষেত্রে তিনি অনেক সময় সঙ্গী-সাথীদের সাথে পরামর্শ করেছেন এবং তিনি বলেছেন যে, এটা আমার নিজের কথা, অনেক সময় ইজতিহাদের ভিত্তিতে তিনি কথা বলেছেন। অতঃপর তার বিপরীত হেদায়েত [নির্দেশনা] নাজিল হয়েছে। এসব কথা ছাড়া অন্যান্য সব কথাই 'ওহীয়ে খফী' টুক্ট ক্রমে গণ্য।
- ৩. তৃতীয় ধরনের কথাবার্তা তিনি বলতেন একজন সাধারণ মানুষ হিসেবে। নবুয়তের কর্তব্য পালনের সাথে যার কোনো সম্পর্ক ছিল না, যা তিনি নবী হওয়ার পূর্বে বলেছেন এবং পরেও বলেছেন। এসব কথাবার্তার ব্যাপারে কাফেরদের কোনো আপত্তিও ছিল না। সূতরাং এটা ওহীর অন্তর্ভুক্ত নয়। আর সেসব কথা সম্পর্কে "আল্লাহ তা আলা এ কথা বলেছেন"— এমন মনে করার কোনোই কারণ নেই।
- ছারা কোন কথার প্রতি ইসিত করা হয়েছে? : আল্লাহর বাণী- عَلَيْمُ مُنْدِيْدُ النَّوْلِي -बिरादा वाभाद पुर्ण कराइहर । यथा-

(আ.)-কে দেখার কথারই উল্লেখ রয়েছে।
 ইংৰত ইবনে আব্বাস ও কাতাদা (রা.) এর অর্থ বলেছেন- সৌন্দর্যমণ্ডিত, তাব গাঞ্জীর্থপূর্ণ। মুজাহিদ, হাসান বসরী, ইবনে জায়েদ ও সুফিয়ান ছাওরী (র.) বলেছেন, এর অর্থ- শক্তিমান। হ্যরত সাঈদ ইবনে মুসাইয়্যাব (র.) বলেন এর অর্থ- প্রজ্ঞা ও কলা-কৌশল। হাদীস শরীফে বর্ণিত- زَى مِرْوَ بِعَالَى الصَّدَفُ لِغَنْيِ وَلَا لِذِي مِرْوَ وَالْمَاكِمُ الْمُحْدَفُ لِغَنْيِ وَلَا لِذِي مِرْوَ وَالْمَاكِمُ اللَّهُ عَلَى المَّاكِمُ الْمُحَدِّقُ لِغَنْيِ وَلَا لِدِي مِرْوَ وَالْمَاكِمُ اللَّهُ عَلَى الْمُحَدِّقُ لِغَنْيَ وَلَا لِدِي مِرْوَ وَالْمَاكِمُ اللَّهُ عَلَى الْمُحَدِّقُ لِغَنْيَ وَلَا لِذِي مِرْوَ وَالْمَاكِمُ اللَّهُ عَلَى الْمُحَدِّقُ الْمَعْنِي وَلَا اللَّهُ عَلَى مِرْوَ وَالْمَاكِمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْمُحَدِّقُ اللَّهُ عَلَى مِرْوَ وَالْمَاكِمُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى مِرْوَ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى مِرْوَ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُونَا وَاللَّهُ عَلَيْكُونَا وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُمْ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى مِنْ وَالْمُعَلَّمُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْمُعْلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْمُعْلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْمُعْلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْمُعْلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللْهُ عَلَى الْمُعْلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى الْمُعْلَى اللْهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى اللْهُ عَلَى الْمُعْلَى اللْهُ عَلَى اللْهُ عَلَى الْمُعْلَى اللْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَ

এখানে হয়রত জিবরাঈল (আ.) সম্পর্কে আল্লাহ তা'আলা এ ব্যাপক অর্থবোধক শব্দ প্রয়োগ করেছেন। এর দ্বারা উদ্দেশ্য হচ্ছে– বৃদ্ধিবৃত্তি ও দৈহিক শক্তি উভয় দিক দিয়ে হয়রত জিবরাঈল (আ.)-এর যাবতীয় শক্তি সামর্থ্য পূর্ণমাত্রায় বর্ধমন রয়েছ। أَنَّى : فَوْلَكُ الْفَيْقِ الْمُولِيَّةُ শব্দের অর্থ হচ্ছে– দিগন্ত। আর দিগন্ত বলে আকাশের পূর্ব কোণকে বুঝানো হয়। সূর্য যেখান থেকে উদিত হয়ে দিনের আলো ছড়িয়ে দেয়।

হযরত জিবরীল إَسْتَكُرُ –শাদের অর্থ হচ্ছে إِسْتَكُنُ الْأَعَلَىٰ : قَوْلُهُ إِسْتَوْى وَهُو بِالْأَفُنُ الْأَعَلَىٰ : قَوْلُهُ إِسْتَوْى (জ.) তাঁর প্রকৃত রপ ও আর্কার আকৃতির উপর প্রকাশিত হয়েছেন। যেরপ আকৃতি নিয়ে তিনি ওহী নিয়ে আসতেন সে

আকৃতিতে আছপ্রকাশ করেননি। উল্লেখ্য যে, তিনি ওহী নিয়ে আগমনকালে ওহীর আকার ধারণ করতেন। প্রকৃতরূপ ও আকার-আকৃতি নিয়ে আগমনের কারণ হচ্ছে রাসূল হ্রেরত জিবরীল (আ.)-কে তাঁর নিজস্ব আকৃতিতে দেখতে চেয়েছিলেন। তাই তিনি সামনে এসে দাঁড়ালেন যথন [জিবরীল] উচ্চতর দিগত্তে অবস্থিত ছিলেন তিনি। যা জুড়ে তিনি বসেছিলেন তা সূর্যের দিগন্ত ছিল।

বর্ণিত রয়েছে যে, হয়রত মুহামদ === ব্যতীত কোনো নবীই হয়রত জিবরীল (আ.)-কে তাঁর মূল-অবয়বে দু'বার দেখেননি। পক্ষান্তরে মহানবী === তাঁকে দু'বার তাঁর নিজস্ব আকৃতিতে দেখেছেন। একবার পৃথিবীতে আর একবার আকালে। —[হালিয়ায়ে জালালাইন]

শুনাল কৰা তার চেয়ে কিছুটা কম দূরত্ব থেকে গেল। অর্থাৎ আকাশের উক্তর্তর পূর্ব দিগন্ত হতে হযরত জিবরীল (আ.) আত্মপ্রকাশ করার পর মহানবী والمنافق -এর দিকে অগ্রসর হতে তব্দ করলেন। তিনি অগ্রসর হতে তব্দ উপর এসে শূনালোকে ঝুলে থাকলেন। এরপর তিনি মহানবী والمنافق -এর দিকে অগ্রসর হতে তব্দ করলেন। তিনি অগ্রসর হতে তব্দ উপর এসে শূনালোকে ঝুলে থাকলেন। এরপর তিনি মহানবী والمنافق -এর দিকে ঝুকলেন এবং এতোই সন্নিকটে অবস্থান করলেন যে, তাদের উভয়ের মাঝে মাত্র দুণ্টি ধনুকের সমপরিমাণ কিংবা তা থেকেও কম দূরত্ব ব্যবধান থাকল। মুফাসসিরগণ نواشين -এর অর্থ সাধারণত দু'ধনুক সমান পরিমাণ অর্থ করেছেন। হযরত ইবনে আক্রাস ও ইবনে মাসউদ (রা.) হাত ঘারা শ্রাকার অর্থ ব্যক্ত করেছেন। তারা শুনালির অর্থ ব্যক্ত করেছেন। তারা শুনালির অর্থ ব্যক্ত করেছেন। তারা শুনালির বিনে কাসীর

হাদিয়ায়ে জালালাইনে আছে گَارُ وَمَ فَالَ وَرَسُونَ هَا فَا لَا مِرْدَمَ مَا لَا فَالَ هَا فَالَ وَالَمَ اللهِ الْمَالِّةِ وَالْمَالِّةِ اللهِ الْمَالِّةِ اللهِ الله

এ নৈকটোর মাধ্যমে এ সন্দেহ দুরীভূত হয়ে যায় যে, নবী করীম 🚎 -কে এসব কথা শয়তান শুনিয়েছে। কেননা কাফের ও মুশরিকদের মাঝে কেউ কেউ উপরিউক্ত বিশ্বাসও করত। اَنْصَيَادُ بِاللّٰهِ

আল্লাহ তা'আলা তো সন্দেহ হতে পৰিত্র; সূতরাং তিনি সন্দেহ প্রকাশক শব্দ ্রী ব্যবহার করলেন কেন? : বক্তা যদি নিজের উপস্থাপিত বক্তব্যে সন্দিহান হয়ে থাকেন তা হলে তিনি সন্দেহজ্ঞাপক শব্দ ব্যবহার করে থাকেন। কিছু এখানে মূল বক্তা হচ্ছেন আল্লাহ তা'আলা যিনি সন্দেহ হতে সম্পূর্ণ পবিত্র। তিনি কেন সীয় বক্তব্যে সন্দেহজ্ঞাপক শব্দ ুঁ ব্যবহার করেছেন। এর জবাব হলো — اَدُوْنَى اَبُوْنَا اَ اَدُوْنَا اَلَّهُ اللَّهُ اَلَّهُ اَلَّهُ اَلَّهُ اللَّهُ اَلَّهُ اَلَّهُ اللَّهُ اَلَّهُ اللَّهُ اللَّلِمُ الللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ اللْمُلْمُ اللَّهُ الللْمُلْمُ اللْمُلْمُ الللْمُلْمُلِمُ الللْمُلِمُ الللْمُلْمُ الللْمُلْمُلِمُ الللْمُلْمُلِمُ الللْمُلْمُلِمُ ا

मृताखुत क्रिया क्य मृताखु हिल ا رَالُكُ أَعْلَمُ اللّٰهُ اَعْلَمُ اللّٰهُ اَعْلَمُ اللّٰهُ اَعْلَمُ وَاللّٰهُ اللّٰهِ وَاللّٰهُ اللّٰهِ وَاللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰلّٰ لَلّٰ اللّٰلّٰ اللّٰلّٰ لَلّٰ اللّٰلّٰ اللّٰلّٰ لَلّٰ اللّٰلّٰ اللّٰلّٰ لَلّٰ اللّٰلّٰ لَلّٰ اللّٰلّٰ اللّٰلّٰ اللّٰلّٰ لَلّٰ اللّٰلّٰ اللّٰلّٰ لَلّٰ اللّٰلّٰ لَلْمُلّٰ اللّٰلّٰ لَلْمُلْلّٰ اللّٰلّٰ اللّٰلّٰ اللّٰلّٰ لَلّٰ اللّٰلّٰ اللّٰلّٰ لَلْمُلْلِلْمُ اللّٰلّٰ لَلْمُلْلِمُ اللّٰلّٰلِلْمُلْل

প্রথম অনুবাদের দৃষ্টিতে আয়াতের বক্তব্য হয়, হযরত জিবরাঈল (আ.) আল্লাহর বাদার প্রতি ওহী দিলেন, তাঁর ওহী দেওয়ার যা কিছু ছিল। আর ছিতীয় অনুবাদে আয়াতের তাৎপর্য হবে। আল্লাহ হযরত জিবরাঈল (আ.)-এর মাধ্যমে তাঁর বাদার নিকট ওহী নাজিল করলেন যা কিছু তাঁর ওহী করার ছিল। তাফসীরকারণণ এ উভয় প্রকার অর্থই ব্যক্ত করেছেন। কিছু আয়াতের পূর্বাপরের আলোকে বুঝা যায় প্রথম অর্থই সঠিক ও সঙ্গতিপূর্ণ। —[তাফসীরে কাবীর]

মিথা সংমিশ্রণ করেনি। অর্থাৎ দিবালোকে, পূর্ণমাত্রায় জাগ্রত অবস্থায় ও খোলা চোখে নবী করীম — এর এই যে প্রত্যক্ষ দর্শন লাভ হলো, তাতে তাঁর মনে এ কথা জাগ্রত হয়নি যে, এটা দৃষ্টির ভ্রম কিংবা তিনি কোনো জিন বা শরতান দেখতে পেয়েছেন বা জাগ্রত অবস্থায় তিনি কোনো স্বপ্ন দেখছিলেন। প্রকৃত কথা এই যে, তাঁর চক্ষু যা কিছু দেখেছিল, তাঁর অতর ডা যথমথভাবে বৃথতে পেরেছিল। তাঁর উপলব্ধি ছিল প্রত্যক্ষ দর্শন ও পর্যবেক্ষণের হবহু অনুরূপ, তিনি যাকে দেখছিলেন তিনি প্রকৃতই জিবরাঈল (আ.) কিনা এবং তিনি যে ওহী দিয়েছিলেন তা প্রকৃতই আল্লাহর ওহী কিনাঃ এ বিষয়ে তাঁর হৃদয়-মনে বিশ্বমান্ত সংশয় জাগেনি। – তাফ্সীরে কাবীর, তাফ্সীর ফী যিলালিল কুরআন)

ফে'লের ফা'রেল : أَرْحَى কে'লের ফা'রেল সম্পর্কে দু'টি অভিমত রয়েছে। কেউ কেউ বলেছেন أَرْحَى क्रि: কেট কেট ক্রেইন ফায়েল হলো হযরত জিবরাইল (আ.)। আর কারো কারো মতে, أَرْحَى ফ্রেইনের ফা'রেল স্বস্থ আরাহ তা আলা।

প্রথমোক্ত অভিমতের ভিত্তিতে আয়াতের অর্থ হবে وَمُعَالِمُ عُلَّمُ مِلْكُ إِلَى مُعَمَّدُمُ عَلَيْهُ إِلَى مُعَمَّدُمُ عَلَيْهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ الل

উপরিউক্ত আলোচনার দৃষ্টিতে أَرْضُى مَبْرِيْلُ الْمَى عَبْدُهُ হতে পারে না। এ কারণে অবশাই তার অর্থ হবে– আল্লাহ তাঁর বান্দার প্রতি ওহী করলেন। কিংবা আল্লাহ জিবরাঈলের মাধ্যমে নিজের বান্দার প্রতি ওহী করলেন।

আলোচ্য আয়াতে الْمُوْمَى بِهُ [(य সম্পর্কে ওই) করা হলো] -এর উল্লেখ নেই। কারণ এখানে ওইা অবতীর্ণ করার অবস্থা বর্ণনা করা উদ্দেশ্য নয়; বরং এর উদ্দেশ্য হযরত জিবরাঈল (আ.)-এর পরিচিতি পেশ করা। যেন নবী করীম و সাধারণ মানুষ বৃঝতে পারে যে, জিবরাঈল ওইী নিয়ে এসে থাকেন; শয়তান বা জিন নয়। তবে আরবি অলংকারশারের কায়দা অনুসারে বুঝা যায় যে, و তিরুখ না করা অর্থাৎ তাকে مَهُمُونَ مَا يَعْمُونُ وَهُمُ الْمُونُونُ وَهُمُ الْمُونُونُ وَهُمُ الْمُونُونُ وَهُمُ الْمُونُونُ وَهُمُ الْمُؤْمِنُ وَمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنُ وَمُؤْمِنُ وَمُؤْمِنُونُ وَمُؤْمِنُ وَمُؤْمِنُ وَمُؤْمِنُونُ وَمُؤْمِنُ وَمُؤْمِنُ وَمُؤْمِنُ وَمُؤْمِنُونُ وَمُؤْمِنُ وَمُؤْمِنُونُ وَمُؤْمِنُ وَمُؤْمِنُهُ وَمُؤْمِنُ وَمُؤْمِنُ وَمُؤْمِنُهُ وَمُؤْمِنُ وَمُؤْمِنُ وَمُؤْمِنُ وَمُؤْمِنُ وَمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنُ وَمُؤْمِنُونُ وَمُؤْمِنُونُ وَمُؤْمِنُونُ وَالْمُؤْمِنُ وَمُؤْمِنُونُ وَمُؤْمِنُونُ وَمُؤْمِنُونُ وَمُؤْمِنُونُ وَمُؤْمِنُونُ وَمُؤْمِنُونُ وَمُؤْمِنُونُ وَمُؤْمِنُونُ وَمُؤْمِنُونُ ومُؤْمُونُ وَمُؤْمِنُونُ وَمُؤْمِنُونُ وَمُؤْمِنُونُ وَمُؤْمِنُونُ وَمُؤْمِنُونُ وَمُؤْمِنُونُ وَمُؤْمُونُ وَمُؤْمِنُونُ وَمُؤْمُونُ وَمُؤْمُونُ وَمُؤْمُونُ وَمُونُونُ وَمُؤْمُونُ وَمُؤْمِنُ وَمُؤْمِنُ وَمُونُونُ وَمُؤْمِنُونُ وَمُؤْمِنُ وَمُؤْمُونُ وَمُؤْمُ وَمُؤْمُونُ وَمُؤْمُونُ وَمُؤْمُونُ وَمُؤْمُ وَمُؤْمُونُ وَمُؤْمُونُ وَالْمُؤْمُونُ وَالْمُؤْمُونُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُونُ وَالْمُؤْمُونُ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمُونُ وَلِمُونُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُونُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُونُ وَلِهُمُ وَالْمُؤْمُ وَلِمُؤْمُ وَالْمُؤْمُونُ وَلِهُمُ وَالْمُؤْمُونُ وا

ों क्षांसात्व প্রভাক্ষকারী কে? : کَذَبُ النَّزُادُ مَا رَأَى আয়াতে বর্ণিত مَا كُذَبُ النَّزُادُ مَا رَأَى क्षांसात्व প্রভাক্ষকারী কে? এ বিষয়ে তিনটি অভিমত পরিলক্ষিত হয়। यथा-

كَدُبُ الْفُزُادُ مَا رَأَى الْفُزَادُ مَا رَأَى الْفُزَادُ مَا رَأَى الْفُزَادُ مَا وَالْفُرَادُ مَا وَالْفُرَادُ مَا رَأَى الْفُرَادُ مَا رَأَى الْمُعَمُّ مَا مُعَلِّمُ اللّهِ وَالْمُعَمِّمُ مَا مُعَلِّمُ اللّهِ مِنْ اللّهُ اللّهُ مِنْ اللّهُ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مِنْ اللّهُ اللّ

জালোচ্য জারাতস্থিত مَا رُأَى বাক্যে مَا رُأَى তথা প্রত্যক্ষিত বজুর নির্ণয় : مَا رُأَى বাক্যে যে দেখার কথা বলা হয়েছে, তা কাকে বা কি জিনিস দেখার কথা বলা হয়েছে, তাতে মতভেদ রয়েছে।

হযরত জিবরাঈল (আ.)-কে দেখার কথা বলা হয়েছে :

২. এখানে আল্লাহ তথা সৃষ্টিকর্তার আশ্চর্যজনক নিদর্শনাবলি দেখার কথা উল্লেখ করা হয়েছে। ⊣তাফসীরে কাবীর, ফাভচুল কানীর।

৩. এখানে আল্পাহ তা আলাকে দেখার কথা বলা হয়েছে ।

- אר ۱۳ کای صورتِه نَزَلَةٌ مُرَّةٌ أُخْرى لا الله আকৃতিতে <u>অন</u>
- ١٤. عِنْدَ سِدْرَةِ الْمُنْتَهِى لَمَّا أُسْرِي بِهِ فِي السُّلُمُ وْتِ وَهِيَ شَجَرُهُ نَبْقِ عَنْ يَمِينِ الْعَرْشِ لَا يَتَجَاوَزُهَا أَحَدٌ مِنَ الْمَلْئِكَةِ وَغُيْرِهِمْ ـ
- المَاوَى لا تَاوَى النَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ ا الْمَلَاتِكُةُ وَأَرْوَاحُ الشُّهَدَاءِ أَوِ الْمُتَّقِيْنَ.
- ١٦. إِذْ حِينَنَ يَغْشَى السِّدْرَةَ مَا يَغُشْى لا مِنْ طَيْرٍ وَغَيْرِهِ وَاذِّ مَعْمُولَةٌ لِرَأْهُ.
- ١٧. مَا زَاغَ الْبَصَرُ مِنَ النَّبِيِّ وَمَا طَغْي ـ أَيْ مَا مَالَ بَصُرُهُ عَنْ مَرنيه الْمَقْصُود لَهُ وَلا جَاوَزُهُ تِلْكَ اللَّيْلَةُ.
- ১ لكُدُ رَأَى فِينَهَا مِنْ أَيَاتِ رَبِّهِ الْكُبْرَلي. ١٨ كَفَدُ رَأَى فِينَهَا مِنْ أَيَاتِ رَبِّهِ الْكُبْرَلي. أَى الْعِظَامَ أَى بُعْضَهَا فَسَرأَى مِنْ عَجَائِبِ النَّمَلَكُونِ رَفْرَفًا خُضْرًا سَدَّ أُفْقَ السَّمَاءِ وَجِبْرَنيْلُ عَلَيْهِ السَّلَامُ لَهُ سِتُمائةِ جَناحٍ.
  - ١٩. أَفَرَأَ بِنَهُمُ اللَّاتَ وَالْعُزِّي لا
- . وَمَنْوةَ النَّالِثَةَ اللَّتَيْنِ قَبْلَهَا الْأُخْرَى صِفَةُ ذُمَّ لِسلسَّالِفَةِ وَهِى أَصْنَامُ مِنْ حِجَارَةً كَانَ النَّمُشُركُونَ يَعْبُدُونَهَا وَيَزْعُمُونَ أَنَّهَا تَشْفَعُ لَهُمْ عِنْدَ اللَّهِ.

- ১৪. সিদরাতৃল মুন্তাহার নিকটে। যখন নবী করীম 🚐 মি'রাজের রাত্রে আসমানে গিয়েছেন। হলো আরশের ভান পার্শ্বে বরই গাছের সীমা, ফেরেশতা প্রমুখ কেউই তা অতিক্রম করতে পারে না ৷
- ফেরেশতা শহীদ ও মুন্তাকীগণের রূহসমূহের र्विकासाः
- ১৬. যখন সিদরাতুল মন্তাহাকে ঢেকে রেখেছিল যা ঢেকে রেখেছিল- পাথী ইত্যাদি। এখানে । পদটি 1, -এর مَغَعُدُلُ العَلَّى مَعْدُلُ
- ১৭. দৃষ্টি লক্ষ্যচ্যুত হ্য়নি এবং অতিক্রমও করেনি অর্থাৎ নবী করীম 🚟 🖆 এর দৃষ্টি লক্ষ্যস্থল হতে অপসারিত হয়নি এবং উদ্দেশ্য অতিক্রম করেনি সেই রাতে।
  - বিষয় দেখেছেন। অর্থাৎ কোনো কোনো বড় নিদর্শন। যেমন আশ্চর্যজনক সৃষ্টির মধ্যে সবুজ রফরফ দেখেছেন যা সমগ্র নভোমওলকে পরিব্যপ্ত করে রেখেছিল এবং তিনি হ্যরত জিবরাঈল (আ.)-কে দেখেছিলেন যার ছয়শত ডানা ছিল।
- ১৯. আচ্ছা আপনি কি লাত এবং ওজ্জা সম্পূর্কে ভেবে দেখেছেন?
- ২০. <u>এবং তৃতী</u>য় মানাত -এর অবস্থা সম্পর্কে চিন্তা করেছেন। যা পূর্বোক্ত দুটি ব্যতীত অপর একটি। এর দুর্নামসূচক বিশেষণ। আর أُخْرُى -এর দুর্নামসূচক বিশেষণ। আর এণ্ডলো হলো পাথর দ্বারা নির্মিত প্রতিমা, মুশরিকরা যাদের পূজা করেছিল এবং তারা বুঝত যে, এরা আল্লাহর নিকট আমাদের জন্য সুপারিশ করবে।

وَمَفْعُولُ آرَابَتُمُ أَلاُّولُ اللَّاثُ وَمَا عُطِفَ عَكَيْدِ وَالثَّانِي مَحْدُونَ وَالْمَعْنَى أَخْبِرُونِي ٱلِهٰذِهِ الْاَصْنَامِ قُدْرَةً عَلَى شَيَ مَّا فَتَعَبُدُونَهَا دُونَ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ الْقَادِرِ عَلَى مَا تَقَدُّمُ ذِكْرُهُ وَلَـمَّا زَعَهُ وَا اَيضًا أَنَّ الْمَلَاتِكَةَ بنَّاتُ اللَّهِ مَعَ كَرَاهُتِهِمُ الْبَنَاتِ نَزَلَ .

ضَازَ भकि ضِيْزَى المَوْمَة مِعْمَة مِعْمَ وَمِي اللّهِ عِنْ مُنْ ضَازَهُ وَسُمَةٌ ضِيْزَى - جَائِرَةٌ مِنْ ضَازَهُ يَضِيْزُهُ إِذْ ظَلَمَهُ وَجَارَ عَلَيْهِ .

४७. उंतिथिं विषयुष्टला कंज्रुला नाम मात, या . إِنْ هِسَى مَا الْمُذَكُ وَرَاتُ إِلَّا اسْمَا ا سَمَّيْتُمُوهَا أَيْ سَمَّيْتُمْ بِهَا أَنْتُمْ وَأَبَّا وَكُمْ اَصْنَامًا تَعَبُدُونَهَا مَّاَ اَثُزُلَ اللَّهُ بِهَا اَیْ بِعِبَادَتِهَا مِنْ سُلْطُنِ ط حُجَّةٍ وَبُرْهَاإِن إِنْ مَا يَتُبِعُونَ فِي عِبَادَتِهَا إِلَّا الظُّنَّ وَمَا تَهُوكَى الْأَنْفُسُ ج مِمَّا زَيَّنَهُ لَهُمُ الشَّيْطَانُ مِنْ أَنَّهَا تَشْفَعُ لَهُمْ عِنْدُ اللَّهِ وَلَقَدْ جَا مَهُمْ مَّنْ رَّبَهُمُ الْهُدِي ط عَلْى لِسَانِ النَّبِيِّ ﷺ بِالْبُرْهَانِ الْقَاطِعِ فَلُمَّ يَرْجِعُوا عَمَّا هُمْ عَلَيْهِ .

হলো লাত এবং তার مفعول এবং তার- افرأستم , উপর যাদের আতফ করা হয়েছে এবং এর দ্বিতীয় نعدل উহা রয়েছে। অর্থাৎ আমাকে অবহিত কর যে, এ প্রতিমাণ্ডলোর কোনো বিষয়ের উপর কোনো ক্ষমতা আছে কিনাং যার প্রেক্ষিতে তোমবা পর্বোল্লিখিত বিষয়ের উপর সর্বশক্তিমান আলাহ তা'আলাকে ছেড়ে তাদের পূজা করতে। আর তারা আল্লাহ তা'আলার কন্যা সন্তান আছে বলে ধারণা করত, বস্তুত তারা নিজেরা কন্যা সন্তান অপছন্দ করত। তাই আয়াত অবতীর্ণ হয়।

- كَا الْأَكُمُ الذَّكُرُ وَلَهُ الْأَنشَى - ٢١ . الْكُمُ الذَّكُرُ وَلَهُ الْأَنشَى -এরপ হওয়া।

- হতে নিষ্পন্ন। অর্থ- অত্যাচার করল।

তোমরা ও তোমাদের পূর্বপুরুষণণ রেখেছে। প্রতিমারূপে তোমরা এগুলোর পূজা কর <u>। আল্লাহ</u> তা আলা এদের ইবাদত করার জন্যে কোনো প্রমাণ নাজিল করেননি। তারা এ সকল প্রতিমার পূজা-অর্চনা করার ব্যাপারে তথু ভিত্তিহীন ধারণা ও প্রবৃত্তির অনুসরণ করে ৷ যা শয়তান ও তাদের জন্য সাজিয়ে রেখেছে যে, তারা আল্লাহর দরবারে সুপারিশ করবে। তাদের প্র<u>তিপালকের পক্ষ হতে তাদের</u> নিকট হেদায়েত এসেছে, নবী করীম 🚐 -এর ভাষায় অকাট্য প্রামাণাদিসহ । তবও তারা তাদের পূর্বাবস্থা হতে ফিরে আসেনি।

#### তাহকীক ও তারকীব

अर्थ मांज़ाता, थाका, अवज्ञान धरंग कहा, वनवारनत ज्ञान, ठिकाना। वारव : قَـوْلُـهُ ٱلنَّمَاوُي ्र यनि আর সেলাহ رائی আসে। তাহলে অর্থ হবে আশ্রয় নেওয়া। यদি সেনাহ 🎖 আসে তবে অর্থ হবে মেহেরবানি করা। যেমন- ॔ॖ ॖ॔ অর্থ হলো- তার উপর মেহেরববানি করল, অনুগ্রহ করল।

أُنْسِمُ राला छेरा نَسَمُ अपत राग्ना و عَمَلُهُ اللَّهُ व्यात : هَوْلُهُ لَهُدْ رَأَى তা হলো كَبْعْرِضْ مَا عَالَى এবং رَأَى এবং رَأَى এবং وَيَّهِ الْكُبْرَايُ وَلِيَّهُ مِنْ أَيَّاتٍ رَبِّهِ الْكُبْرَاي করেছেন আর্র كُبْرِي ইহলো بَاَتِ এর সিফত।

প্রস্ল : کَیْرُی হলো মওসৃফ যা বহুবচন আর کَیْرُی হলো সিফত একবচন কাজেই মওসৃফ ও সিফাতের মধ্যে তো সামঞ্জস্য হলো না

উত্তর : وَاحِدٌ مُزُنُّتُ বেণা এমন বহুবচন যে, তার সিফত وَاحِدٌ مُزُنُّتُ নেওয়া বৈধ রয়েছে। এছাড়া মওস্ফ ও সিফতের মধ্যে দূরত্বের কারণে তার আরো অতিরিক্ত সৌন্দর্যতা সৃষ্টি হয়ে গেছে। –[জুমাল]

এর মধ্যে অন্য আরেকটি তারকীব এরূপও হতে পারে- رأى इता رأي हिता ألكُبْرِي -এর মাফউলে বিহী, আর مِنْ أَيَاتِ رَبِّه لنَدُ رَأَى الْأَيَاتِ الكُبْرِي حَالَ كُونِهَا مِنْ جُمْلَةِ أَيَاتِ رَبِّهِ حَمَامَةِ किश देवात्तठ हरत- وَيَ

ত্রি নাম যাকে কাবা শরীফে স্থাপন করা ব্রেছিল। কেউ কেউ বলেন, এই ভূত তারেফে ছিল, আর এটা বনু ছাকীফের দেবতা ছিল। এর তাহকীক করতে গিয়ে কেউ কেউ বলেন যে, এটা السُّونُ وَالْمُونَ হতে নির্গত। ঠেও হলো مُنَاعِلُ وَمَا اللّهُ عَلَيْهُ السُّونُ وَاللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ وَاللّهُ وَالّهُ وَاللّهُ وَال

ত্রা গাতফান গোত্রের ভূতের নাম। কেউ কেউ বলেন যে, এটা একটা বাবলা গাছ ছিল। মহানবী হ্বেরত থালেদ ইবনে ওয়ালীদ (রা.)-কে প্রেরণ করে তা কেটে ফেলেন। যখন তিনি তা কেটে ফেলেন। তবন তা হতে একটি পেত্নী মাথার চুল এলোমেলো করে মাথায় হাত রেখে উচ্চেঃম্বরে কটুবাকা ব্যবহার করতে বেরিয়ে আসল। হযরত থালেদ (রা.) তাকে তরবারির আঘাতে হত্যা করেন। হযরত থালেদ (রা.) তাক তরবারির আঘাতে হত্যা করেন। হযরত থালেদ (রা.) তার ব্যাপারে রাসূদ হ্বিন করেনে। ত্বিন বললেন, এটাই হলো উজ্জা।

ن مَنَاهُ : এটা একটি পাথর ছিল, যেটা হ্যাইল এবং খোযায়াদের দেবতা ছিল। হযরত ইবনে আব্বাস (রা.) বলেন যে, এটা বনু ছাকীফের দেবতা ছিল। এটা مَنْى بَسْلُي (থেকে নির্গত, অর্থ হলো প্রবাহিত করা। যেহেতু তার সমীপে অসংখ্য পত জবাই হতো যে কারণে অনেক রক্ত প্রবাহিত হতো। এ কারণেই এর নাম مَنْدُ রাখা হয়েছে।

अर्था९ प्रयामात मृष्टित्नान करा ومفت ذُمّ ता - تَالِثَه विंग : قَوْلُهُ ٱلْأُخْدَلَى

थ्म : येथन عُرِي तत्न मिर्न ज्यन जांत انُخْرِي राज मिर्न ज्यन وَانْخُرُى वात मिर्न تَاكُونُ तत्न मिर्न تَاكُونُ عَلَيْكَ राज मिर्न تَاكُونُ عَلَيْكَ عَلَيْكُ عَلَيْكَ عَلَيْكَ عَلَيْكَ عَلَيْكَ عَلَيْكَ عَلَيْكَ عَلِيكًا عَلِيكَ عَلَيْكَ عَلَيْكَ عَلَيْكُ عَلَيْكَ عَلَيْكَ عَلَيْكَ عَلِيكًا عَلَيْكَ عَلِيكًا عَلِيكًا عَلِيكًا عَلَيْكَ عَلِيكًا عَلَيْكُ عَلِيكًا عَلَيْكُ عَلِيكًا عَلِيكًا عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلِيكُ عَلِيكًا عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلِيكًا عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلِيكًا عَلَيْكُ عَلِيكُ عَلِيكًا عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلِيكًا عَلَيْكُ عَلِيكًا عَلَيْكُ عَلِيكًا عَلَيْكُ عَلِيكًا عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلِيكًا عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلِيكًا عَلَيْكُ عَلَيْكًا عَلَيْكًا عَلَيْكًا عَلَيْكًا عَلَيْكًا عَلَيْكًا عَلِيكًا عَلَيْكًا عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلِيكًا عَلَيْكًا عَلَيْكًا عَلَيْكًا عَلَيْكًا عَلَيْكًا عَلَيْكُ عَلَيْكًا عَلَيْكًا عَلَيْكًا عَلَيْكًا عَلَيْكًا عَلَيْكًا عَلِيكًا عَلَيْكًا عَلَيْكًا عَلَيْكًا عَلِيكًا عَلِيكًا عَلِيكًا عَلِيكًا عَلِيكًا عَلِيكًا عَلِيكًا عَلَيْكًا عَلَيْكًا عَلِيكًا عَلَيْكًا عَلَيْكًا عَلَيْكًا عَلَيْكًا عَلَيْكًا عَلَيْكًا عَلِيكًا عَلَيْكًا عَلِيكًا عَلَيْكًا عَلِيكًا عَلَيْكًا عَلِيكًا عَلِيكًا عَلَيْكًا عَلَيْكًا عَلِيكًا عَلَيْكًا عَلَيْكًا عَلَيْكًا عَلِيكًا عَلِيكًا عَلِيكًا عَلِيكًا عَلَيْكًا عَلَيْكًا عَلَيْكًا عَلِيكًا عَلِيكًا عَلِيكًا عَلِيكًا عَلِيكًا عَلِيكًا عَلِيكًا عَلَيْكًا عَلِيكًا عَلِيكًا عَلِيكًا عَلِيكًا عَلَيْكًا عَلَي

উত্তর : مِنْتَ ذُمَ हाला وَ इंटला مِنْتَ دُمَ क्रांना উদ्দেশ্য इटला मर्यामाग्र পেছনে। উল্লেখ ও গণনার মধ্যে নয়। যেমন আল্লাহ তা আলার مَثْعَفَانُهُمْ لِرُوسَانِهِمَ अर्था صَنْعَفَانُهُمْ لِرُوسَانِهِمَ عَالَدُ أَخْرًا هُمْ كُرُولُهُمْ وَاللَّهُ الْعُرَالُهُمْ عَلَالُهُمْ لِرُوسَانِهِمَ عَالَمُهُمْ اللَّهِ عَلَيْهُمْ اللَّهِ عَلَيْهُمْ اللَّهِ عَلَيْهُمْ لِلْوَسِيَةِ عَلَيْهُمْ اللَّهِ عَلَيْهُمْ اللَّهِ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ لِللَّهِ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُمْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُ مِنْ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

। ब्रायाण्य و مُمَلَة إِسْعِنْهَا رِبَّة गा जात পूर्वत تِسْمَة वरला مُشَارُالُنِهُ -هِمْ تِلْكَ : فَوَلُهُ تِلْكَ

থেকে নির্গত, অর্থ হলো জুলুম; يَاء - وَخَاد এর ফোরকে পেশ দ্বারা পরিবর্তন করা হয়েছে। কেননা وَخَادُ عَالَهُ خَانُولُهُ خَانُولُهُ عَالَمُ الْعَامِيَةِ وَاللّهُ عَالَمُ عَلَى اللّهِ عَلَى الْعَامِيَةِ وَاللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَل

প্রশ্ন: মুফাসসির (র.) এর তাফসীর 🚓 করলেনা

উত্তর : এর দ্বারা উদ্দেশ্য হলো একটি প্রশ্নের সমাধান করা, প্রশ্নটি হলো الْسَمَا -এর নাম রাখা <mark>যায় না যেমনটি سَمَيْنُمُوْمَا</mark> হতে বুঝা যায়; বরং مُمَنِّمُوْمَا -এর নাম রাখা হয়।

উত্তরের সারমর্ম হলো বাকোর মধ্যে حُدُّتُ ; রয়েছে। মূল বাক্য ছিল- بِهُ وَالْمُعَالَّ -এ**র মাফউল উহা রয়েছে। আর** তা হলো الْمُنْدُلُّ (অমনটি মুসান্নিফ (র.) প্রকাশ করে দিয়েছেন। اللُّاتُ : غُوْلُتُ ٱللَّهُ । শব্দে দু'টি কেরাত বর্ণিত হয়েছে। যথা–

- ১. অধিকাংশ কারীগণ ঠাঁ শব্দের তা অক্ষরে তাখফীফ করে اَلَكُنَ পড়েছেন। বলা হয়েছে যে, তা আল্লাহ তা আলার জাতি নাম 'আল্লাহ' হতে গৃহীত। কেউ কেউ বলেছেন, ঠাঁ। শব্দেট ঠাঁ। ইতে সংগৃহীত। সূতরাং اَلَكُنَ । শব্দের শেষাংশে তা অক্ষরটি মৌলিক ও আসল। কেউ কেউ বলেছেন, এটা অতিরিক্ত, তার আসল হলো لَوْي وَ بَلُوْلِي কিননা মুশরিকরা এর প্রতি নিজেদের মাথা নত করে এর তাওয়াফ করত। এখানে প্রণিধান যোগ্য যে, اللَّذَ তান ধরে الله করা হবে। অধিকাংশ কারীগণ বলেছেন তা অক্ষর ধরে ওয়াক্ফ করতে হবে। কাসায়ী (র.) বলেছেন (১) ধরে ওয়াক্ফ করতে হবে। ফাররা ও অন্যান্যকারীরা বলেছেন, মূল কুরআনের অনুসরণ করার প্রয়োজনে الله আক্ষর ধরে ওয়াক্ফ করাই উত্তম।
- ২. হযরত ইবনে আববাস (রা.), মুজাহিদ, ইবনে জুবাইর, মনসূর ইবনে মু'তারিম, আবৃ সালেহ, আবৃ জাওজা, ও হামীদ (র.) প্রমুখ اَلْدُنَ শব্দের عن অক্ষরে ভাশদীদ দিয়ে اَلَدُنَ পড়েছেন। ইবনে কাসীর (র.) হতে এ কেরাতই বর্ণিত হয়েছে। –[ফাতহুল কাদীর, কাশশাফ]

مَنَاءُ "स्मर्य पू"ि কেরাত বর্ণিত হয়েছে। অধিকাংশ কারীগণ مَنَاءُ "स्मर्य বর্ণিত مَنَاءُ ( कक्षत बाता مَنَاءُ ) পড়েছেন। এরা الف অক্ষরকে হামজা (أ) বানিয়ে পড়েননি। কিন্তু ইবনে কাসীর, ইবনে মুহায়সিন, মুজাহিদ ও সালামী হামীদ, مَنَاءُ "स्मर्य वर्ণिত আলিফ (۱) অক্ষরের স্থলে হামযা বসিয়ে তার উপর মদ দিয়ে مُنَاءُ পড়েছেন।

অধিকাংশ কারীগণ মূল কুরআনের অনুসরণ করত ६८६६ শব্দের । অক্ষরের উপর ত বলবৎ রেখে ওয়াক্ফ করার কথা বলেছেন। ইবনে কাসীর ও ইবনে মূহায়সিন, , ধরে ওয়াক্ফ করার কথা বলেছেন। —[ফাতহল কাদীর, কুরতুবী]

শব্দে দু'টি কেরাত বর্ণিত হয়েছে। অধিকাংশ কারীগণ ضَيْرَى : فَتُولُهُ ضِيْرَى । فَتُولُهُ ضِيْرَى । فَتُولُهُ ضِيرَا দিয়ে কোনো হামজা ব্যতীতই ضِيْرَى পড়েছেন। ইবনে কাসীর (র.) একটি সাকিনযুক্ত হামজাযোগ করে ضِيْرَاًى পড়েছেন। –[ফাত্চল কাশীর]

এর وَمُولُمُ مُولُدُ عَانِبٌ - بَشَيْعُونَ : مَوْلُمُ يَكُومُونَ শদে দুটি কেরাত বর্ণিত আছে। অধিকাংশ কারীগণ وَتُشِيعُونَ - কে يَشْبِعُونَ - কে يَشْبِعُونَ শদ হিসেবে পড়েছেন। যা মূল কুরআনের শদ। তবে ইবনে ওমর, আইয়ুব ও ইবনে সামাইকা শদটিকে وَتُشْبِعُونَ তথা وَسُورُ مُعَامِنُهُ مَا صُمَارِعُ اللّهِ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ

### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

ভিত্তি নির্দ্দিশ : মার্কার কাফেররা লাত, মানাত ইত্যাদি দেব-দেবীর পূজা করত। তায়েফবাসী ছাকীফ সম্প্রদায়ের লোকেরা লাত নামক প্রতিমার পূজা করত। কুরাইশ বংশের লোকেরা গুজা করত। কার হেলাল সম্প্রদায়ের লোকেরা লাত নামক প্রতিমার পূজা করত। তারা এ সকল দেব-দেবীকে ফেরেশতাদের মর্যাদা দিত এবং এদেরকে আল্লাহ তাত্মালার কন্যা বলে আখ্যায়িত করত। তারা বিশ্বাস করত যে, এ সকল দেব-দেবী তাদের জন্য পরকালে সুপারিশ করবে ও তাদেরকে আল্লাহ তাত্মালার পাকড়াও হতে রক্ষা করবে। আলোচ্য আয়াত অবতীর্ণ করে আল্লাহ তাত্মালার কাকেরদের অবান্তব জল্পনা-কল্পনা ও দেব-দেবীর ভিত্তিহীন ইবাদতের ধারণা খণ্ডন করেছেন এবং বলে দিয়েছেন যে, এ সকল কল্পনা-জল্পনা ও প্রতিমা পূজার কোনো গুরুত্ব দেবই।

এটা হ্যরত জিবরাঈল (আ.)-এর সাথে নবী করীম —এর কিটারার সাক্ষাংকার। এ সাক্ষাংকার। তিন নবী করীম —এর সমুখে স্বীয় প্রকৃত আকার-আকৃতিতে আত্মপ্রকাশ করেছিলেন। বলা হয়েছে, এ সাক্ষাংকারের স্থান হলো সিদরাতুল মুন্তাহা। সে সঙ্গে এটাও বলে দেওয়া হয়েছে যে, জান্লাতুল মাওয়া তার নিকটেই অবস্থিত। المنتان (সিদরাতুন) আরবি ভাষায় বরই বা কুল গাছকে বলা হয়। আর منتان শব্দের অর্থ সর্বশেষ বিন্দু । আরামা আলুসী তার রহল মাতানী গ্রন্থে এর ব্যাখ্যায় বলেছেন শি থান ক্রিট্র ক্রিট্র স্থান্তি আরামা আলুসী তার রহল মাতানী গ্রন্থে এর ব্যাখ্যায় বলেছেন ক্রিট্র ট্রিটি মা সর্বশেষ বিন্দুতে অবস্থিত। আরামা আলুসী তার রহল মাতানী গ্রন্থে এর ব্যাখ্যায় বলেছেন ক্রিট্র ট্রিটি মা সর্বশেষ বিন্দুতে অবস্থিত।

এখানেই সর্বন্ধগতের জ্ঞান নিঃশেষ ও পরিসমাও। এর পরে যা কিছু রয়েছে সে বিষর্মে আল্লাহ তা আলা ব্যতীত আর কেউ

किছूरे कारन नाः WWW.CC

ইবনে জারীর (র.) তাঁর তাফসীরগ্রছে এবং ইবনে আসীর (র.) তাঁর ন্র্র্ট্র্যা কিতাবে প্রায় এই একই ধরনের ব্যাখ্যা দিয়েছেন। এ বস্তু জগতের সর্বশেষ সীমা-বিন্দৃতে অবস্থিত সে বরই গাছটি কির্দ্ধল এবং তার প্রকৃত বরুল ও অবস্থা কিঃ ভা জানা আমাদের পক্ষে বড়ই কঠিন ব্যাপার। মূলত এটা আল্লাহ তা'আলা সৃষ্ট এ বিশ্বলোকের এমন সব রহস্যময় ব্যাপারভূক্ত, যে পর্যন্ত আমাদের বোধপক্তি পৌছতে পারে না।

আরশের ভান দুর্নে বিশ্বিত আরশের ভান তালে পার্লে কালা ও তার সাথে সম্পৃক্ত ঘটনা : দুর্নি এর ছারা উদ্দেশ্যের বর্ণনা ও তার সাথে সম্পৃক্ত ঘটনা : দুর্নি একটি বরই বৃক্ষ। তাকে 'সিদরভূল মুগুরা' বলার কারণ হলো, কোনো ফেরেশতা এবং কোনো সৃষ্টিই ঐ সীমান্ত অতিক্রম করার শক্তি রাখে না। একমাত্র নবী করীম বালি বাজীত কেউই ঐ সীমান্ত অতিক্রম করতে পারেনি। কারণ সে এলাকা আল্লাহর নূরে জ্যোতির্ময় হয়ে আছে। যা কোনো সৃষ্টি সহ্য করতে পারে না। আর ঐ গাছের পাদদেশে আরশের নির্দেশাবলি ও রহমতের জ্যোতি অবতারিত হয়। বুখারী ও মুসলিমের বর্ণনা অনুযায়ী বুঝা যায় যে, ঐ গাছের একটি পাতা হাতির কানের মতো বড়-চৌড়া এবং ফলগুলো মটকার মতো বৃহদাকার। এক মটকার পরিমাণ হলো ঐ পাত্র যাতে পাত্রে সাড়ে নয় কলসি পানি ধরে।

দেখে ছিলেন, যা সমগ্র আসমানকে সমাজনু করে রেখছিল এবং হযরত জিবরাঈল (আ.)-কে ছয়শত ডানার সাথে দেখতে পেয়েছিলেন। আল্লামা সুযুতী (ব.) اَيَتُ الْكُبُرُي এর তাফসীর الْكُبُرُيُّ শব্দি وَيَتُ مَنْ الْكُبُرُي তার অর্থ হলো, আল্লাম ক্র্যানি الْكُبُرُي কিয়াপদের কর্মপদ। আর مِنْتُ শব্দি وَيَتُ الْكُبُرُي তার অর্থ হলো, আল্লাহর কুদরতের নিদর্শনাবলি অসীম হওয়াতে তা গণনাকরণ অসন্তব। আর সবগুলোর দর্শনও সন্তবপর নয়। কাজেই বলা হয়েছে যে, আল্লাহর মহান নিদর্শনাবলি ও আক্র্য-অন্তব্ধ কুদরতের কিয়দাংশ অবলোকন করেছিলেন।

এর ছারা মি'রাজের ঘটনা উপলব্ধি হয়। ইমাম বুখারী ও মুসলিম হযরত আনাস (রা.) হতে - الْبَتُ الْكُبْرَلِي ف يبدّرهُ الْسُنْمَهُي এবং হাকিম (র.) 'মুসতাদরীক' এর মধ্যে হ্যরত আব্দুল্লাহ ইবনে আব্বাস (রা.) হতে বর্ণনা করেন যে, রাসূল 🚃 হ্ররত উদ্মে হানীর গৃহে শায়িত ছিলেন। হযরত জিব্রাঈল (আ.) রাত্রিকালে তাঁর নিকট গমন করে তাঁকে জাগ্রত করলেন এবং কাবাঘরের পার্ম্বে নিয়ে জমজমের পানি দ্বারা তাঁর সীনা মুবারক খুলে ধৌত করলেন। অতঃপর 'বোরাকে' আরোহণ করিয়ে তাঁকে সিরিয়ার বায়তৃল মুকাদ্দিস নামক পবিত্র ঘরে নিয়ে হাজির করলেন এবং ঐ খুঁটির সাথে 'বোরাক' কে বাঁধলেন। বোরাক হলো আরোহণের একটি বেহেশতী প্রাণী এবং যা গাধার চেয়ে কিয়দ ছোট; খচ্চর হতে খানিক বড়, ধবধবে সাদা। উপরম্ভু তিনি তথায় অবতরণ করে বায়তুল মুকাদ্দিসে প্রবেশ করলেন। আল্লাহর হুকুমে তথায় সকল আম্বিয়া আওলিয়াদের রূহ ও ফেরেশতার বিশাল জামায়াত সমবেত হলেন। তিনি ইমামতি করে দু' রাক'আত নামাজ পড়ালেন; যাতে তাঁর শ্রেষ্ঠত্ব ও নেতৃত্ব সকল আঘিয়া ও মুরসালীনসহ সর্বস্তারের সৃষ্টির উপর পরিদৃষ্ট হয়। অতঃপর সকলের সাদর সম্ভাষণ গ্রহণ করে বের হলেন। হযরত জিবরাঈল বেহেশতী তশতরীতে নবী করীম 🚟 -এর জন্য এক পাত্তে দুধ ও এক পাত্ত মদ আনম্বন করনেন। নবী করীম 🚟 দুধ গ্রহণ করনেন। হযরত জিব্রাঈল (আ.) বলনেন, আপনি আপনার ফিতরাতই গ্রহণ করেছেন। অতঃপর হযরত জিব্রাঈল (আ.) নবী করীম 🕮 -কে নিয়ে আকাশপথে গমন করলেন। বোরাকে আরোহণ করে নবী করীম 🚟 জিবরাঈলের সাথে চললেন। প্রত্যেক আসমানে গিয়ে জিবরাঈল ডাক দিলে আসমানের দার খোলা হয় চড়ুর্দিক থেকে আসমানবাসীরা তাঁকে স্বাগতম ও ওভেচ্ছা জ্ঞাপন করতে থাকেন। প্রথম আসমানে হযরত আদম (আ.) দ্বিতীয় আসমানে হযরত ইয়াহইয়া ও হযরত ঈসা (আ.)-এর সাথে, ভৃতীয় আসমানে হযরত ইউসুফ (আ.)-এর সাথে, চতুর্থ আসমানে হযর**ত** ইদ্রীস (আ.)-এর সাথে, পঞ্চম আসমানে হযরত হারুন (আ.)-এর সাথে, ষষ্ঠ আসমানে হযরত মৃসা (আ.)-এর সাথে, সঞ্চম আসমানে হয়রত ইব্রাহীম (আ.)-এর সাথে সাক্ষাৎ লাভ করেন। প্রত্যেকেই তাঁকে আপনজন হিসেবে স্বাগতম জানিয়ে এগিয়ে নেন। হযরত ইবরাহীম (আ.) মসজিদে বায়তুল মা'মুরের মধ্যে একটি খুঁটির সাথে টেক দিয়ে বসে আছেন। ঐ মসজিদে প্রত্যহ ৭০ হাজার ফেরেশতা নামাজ পড়ে থাকে। যে জামাত চলে যায়, তারা আর কিয়ামত পর্যন্ত ফিরবে না। এভাবে সিলসিলা চালু রয়েছে : অভঃপর হযরত জিবরাঈল (আ.) নবী করীম 🕮 -কে নিয়ে সিরদরাতুল 🛚 মুম্ভাহায় পৌছলেন, সেখানে সবুজ রফরফ আগমন করল। নবী করীম 🕮 তাতে আরোহণ করলেন, রফরফ নবী করীম 🕮 -কে নিয়ে আরশে পৌঁছায় এবং নবী করীম 🚟 -এর সাথে আল্লাহর সরাসরি সাক্ষাৎ হয়। তিনি উন্মতের পক্ষ হতে উন্মতের

সকল ইবাদত আল্লাহর দরবারে হাদিয়া স্বরূপ পৌছান এবং আল্লাহ তা'আলা নবীকে সালাম পাঠ করলে নবী করীম সকল মুমিন উমতের পক্ষ হতে সালাম গ্রহণ করেন এবং আরশবাহী ফেরেশতাগণ করিন টেই টিনিটিটি বলে সাক্ষ্য প্রদান করেন। উপরস্থু সেখানে যা কথাবার্তা হওয়ার তা হলো যার প্রতি ইঙ্গিত পাওয়া য়য়ে। এ আয়াতে— তিনি বলেন, অপনার উমতের জন্য পঞ্চাশ ওয়াক্ত নামাজ নিয়ে ফিরে আসেন। ষষ্ঠ আসমানে হয়রত মুসা (আ.)-এর সাথে সাক্ষাৎ হলে তিনি বলেন, আপনার উমতের পক্ষে এ পঞ্চাশ ওয়াক্ত নামাজ আদায় করা সম্ভব নয়: অতএব আল্লাহর নিকট গিয়ে আরো কমিয়ে আসুন। কাজেই নবী করীম করে বারবার গিয়ে পাঁচ ওয়াক্ত পাঁচ ওয়াক্ত করে কমিয়ে সবশেষে পাঁচ ওয়াক্তেই নিয়ে ফিরলেন। আর সেই রাত্রে তিনি বেহেশত-দোজখও প্রতাক্ষ করলেন। অল্ল সময়ের মধ্যে পুনরায় জমিনের ফিরেন। সময়ের ব্যাপারে বর্ণিত আছে যে, যাওয়ার কালে বন্ধ করা তালা দেখে গিয়েছেন, আবার এসে ঝুলত্ত পেলেন। মাছের একটি কান কাটতে য়েটুকু সময় লাগে ঐ সময়ও লাগেনি। ভারে যখন মিরাজের ঘটনা বর্ণনা করেন, তখন মঞ্জার কাফেররা উপহাস করতে থাকে। তারা প্রমাণ স্বরূপ বায়তুল মুকাদ্দাসের নমুনা জানতে চাইলে তিনি তাও বর্ণনা করেন। যাতে অনেকে ঈমান আনল আর অনেকেই গোমরাহ হলো। সর্বপ্রথম তা বিশ্বাস করেন হযরত আবৃ বকর সিদীক (রা.)।

জারাত ও জাহারামের বর্তমান অবস্থান : এ আয়াত থেকে আরো জানা যায় যে, জারাত এখনো বিদ্যানন রয়েছে। অধিকাংশ উম্মতের বিশ্বাস এটাই যে, জারাত ও জাহারাম কিয়ামতের পর সৃজিত হবে না; বরং এখনো এগুলো বিদ্যানন রয়েছে। এ আয়াত থেকে একথাও জানা গেল যে, জারাত সপ্তম আকাশের উপর আরশের নিচে অবস্থিত। সপ্তম আকাশ যেন জারাতের ভূমি এবং আরশ তার ছাদ। কুরআনের কোনো আয়াতে অথবা হাদীসের কোনো রেওয়ায়াতে জাহারামের অবস্থানস্থল পরিষারভাবে বর্ণিত হয়নি। সূরা ত্রের আয়াত "رَأَيْكُورُ الْكَسْكُورُ (থেকে কোনো কোনো তাফসীরবিদ এ তথ্য উদ্ধার করেছেন যে, জাহারাম সমুদ্রের নিমদেশে পৃথিবীর অতল গভীরে অবস্থিত। বর্তমানে তার উপর কোনো ভারি ও শক্ত আচ্ছাদন রেখে দেওয়া হয়েছে। কিয়ামতের দিন এ আচ্ছাদন বিদীর্ণ হয়ে যাবে এবং জাহারামের অগ্নি বিভূত হয়ে সমুদ্রকে অগ্নি রূপান্তরিত করে দেবে।

বর্তমান যুগে পাশ্চাত্যের অনেক বিশেষজ্ঞ মৃত্তিকা খনন করে ভূগর্ভের অপর প্রান্তে যাওয়ার প্রচেষ্টা বছরের পর বছর ধরে অব্যাহত রেখেছে। তারা বিপুলায়তন যন্ত্রপাতি এ কাজের জন্য আবিকার করেছে। যে দল এ কাজে সর্বাধিক সাফল্য অর্জন করেছে, তারা মেশিনের সাহায্যে ভূগর্ভের অভ্যন্তরে ছয় মাইল গভীর পর্যন্ত পৌছতে সক্ষম হয়েছে। এবপর শক্ত পাথরের এমন একটা স্তর বাধা হয়ে দাঁড়িয়েছে, যার কারণে তাদের খননকার্য এওতে পারেনি। তারা অন্য জায়গায় খনন আরম্ভ করেছে, কিছু এখানেও ছয় মাইলের পর তারা শক্ত পাথরের সমুখীন হয়েছে। এভাবে একাধিক জায়গায় পরীক্ষা-নিরীক্ষার পর তারা এ সিদ্ধান্তে উপনীত হয়েছে যে, ছয় মাইলের পর সমগ্র ভূগর্ভের উপর একটি প্রস্তরাবরণ রয়েছে, যাতে কোনো মেশিন কাজ করতে সক্ষম নয়। বলাবাহুল্য পৃথিবীর ব্যাস হাজার হাজার মাইল। তন্যধ্যে এ বৈজ্ঞানিক উন্নতির যুগে বিজ্ঞান মাত্র ছয় মাইল পর্যন্ত আবিকার করতে সক্ষম হয়েছে। এরপর প্রস্তরাবরণের অন্তিত্ স্বীকার করে প্রচেষ্টা ত্যাগ করতে হয়েছে। এথকেও এ বিষয়ের সমর্থন পাওয়া যায় যে, সমগ্র ভূগর্ভকে কোনো প্রস্তরাবরণ দ্বারা ঢেকে রাখা হয়েছে। যদি কোনো সহীহ রওয়ায়েতে দ্বারা প্রমাণিত হয় যে, জাহানাম এ প্রস্তরাবরণের নিচে অবস্থিত, তবে তা মোটেই অসম্ভব বলে বিবেচিত হবে না। ত্রাক্ষত কোন প্রকার ইয়াফতঃ এ বিষয়ের নিয়োভ মততের আয়াতে তালা জন্য ভালার করে প্রচেষ্টা ভাগিক করেছে। এ ইয়াফত কোন প্রকার ইয়াফতঃ এ বিষয়ের নিয়োভড মততের নিয়েভ মততের করেছে–

১. এটা إِضَافَةُ الشُّورُ إِلَى مَكَانِهِ আনের দিকে বস্তুর ইযাফত। যেমন বলা হয়ে থাকে-

<sup>(</sup>١) أَشْجَارُ الْجَنَّةِ لَا تَبُسُّ وَلاَ تَخَلُّوا مِنَ الشِّمَارِ -

<sup>(</sup>٢) أَشْجَارُ بَلْدَوْ كُنَا لَا تَكُولُ مِنَ الْبَرْدِ

এ প্রকার ইয়াফতের মুন্তাহা এমন একটি স্থান যার নিকট কোনো ফেরেশতা পৌঁছতে পারে না। কেউ কেউ বলেছেন, কোনো রহও ঐ স্থান অতিক্রম করতে পারে না।

<sup>-</sup> ومُسَعَلُ السَّمَاو ﴿ शात्तर अवज्ञात প্রতি স্থানের ইযাফত। যেমন বলা হয়ে থাকে إِضَافَةُ الْسُحَلُ الْمَ الْمَ سِنْدُرُ عَنْدُ مُتَنَّمَى الْعُلُومُ अ्थावन्त्रांस प्रुखादा जिनतात निकछ। अर्था९ - عِنْدُ الْفِقْدِ

والعزى : এখানে والعزى -এর শুকুর হামঘাটি ইনকারের জন্য এসেছে। এর মাধ্যমে মুশরিকদের মূর্তিপূজার ভর্ৎসনা ও ঘৃণা করা উদ্দেশ্য। ইতঃপূর্বে আল্লাহর ইবাদতের উপর অকাট্য প্রমাণাদির বিবরণ প্রদান করা হয়েছে এবং তার মহত্ত্ব প্রশ্নাত প্রমাণাদির বিবরণ প্রদান করা হয়েছে এবং তার মহত্ত্ব প্রশাণ পেশ করা হয়েছে। সারকথা হলো — আল্লাহ ছাড়া যদিও অন্য কারো মর্যাদা ও মহত্ত্ব প্রকাশ হয়ে পড়ে এবং যদিও তার স্থান সুউচ্চ হয়, তবুও আল্লাহর শ্রেষ্ঠত্ত্ব ও মহত্ত্বের তুলনায় তার মর্যাদা বহুওণে নীচে। মহান রাক্ষুল আলামীনের সাথে কারো তুলনা করা যাবে না এবং তাঁর ইবাদতে কাউকে অংশীদার করা যাবে না। একমাত্র আল্লাহই ইবাদতের উপযোগী। হে অংশীদারবাদী মুশরিকরা। তোমরা আল্লাহ ব্যতীত যার উপাসনা করছ, আল্লাহর দরবারে তা তোমাদের কোনোই কাজে আসবে না। -[সাবী, হাশিয়ায়ে জালালাইন]

া জান্নাত্দ মাওয়া শব্দের অর্থ হলো সেই জান্নাত যা অবস্থানের স্থান হতে পারে। হযরত হাসান বসরী (র.) বলেছেন- এটা সে জান্নাত যা পরকালে ঈমান ও তাকওয়া সম্পন্ন লোকদেরকে দেওয়া হবে। এ আয়াতে দলিদ হিসেবে পেশ করে তিনি এটাও বলেছেন যে, এ জান্নাত আকাশ মণ্ডলে রয়েছে। হযরত কাতাদাহ (র.) বলেন- এটা সে জান্নাত যেখানে শহীদদের রহ সংরক্ষিত হয়। এটা সেই জান্নাত নয় যা পরকালে পাওয়া যাবে। হযরত ইবনে আক্ষাসও এ কথাই বলেছেন। তিনি আরো খানিকটা বাড়িয়ে বলেছেন যে, পরকালে ঈমানদার লোকদেরকে যে জান্নাত দেওয়া হবে তা আকাশ মণ্ডলে নয়। তার স্থান হলো এ পৃথিবী।

ఆ : লাভ কাবাগৃহে অবস্থিত একটি দেবীর নাম। কারো মতে, লাত তায়েফে বন্ সাকীফের দেবী। মূলত লাত এক ব্যক্তির নাম ছিল, যে একটি পাথরের নিকট বসত এবং হাজিদেরকে আহার করাত। তার মৃত্যুর পর পাথরটি লাত নামে প্রসিদ্ধ হয়ে গেল। আর লোকেরা তখন হতে পাথরটি পূজা করত।

الَكُنُ भरम्बत আর্থ ওলামায়ে কেরামের বিভিন্ন অভিমত রয়েছে। কোনো কোনো মুফাসসিরের মতে اللَّذُ भरम्ब اللَّذِي المقاهَم अला এটাকে اللَّذِي اللَّذِي اللَّذِي اللَّهِ कता হয়েছে। আল্লামা যমখশারী (त.) বলেছেন اللَّذِي اللَّهُ اللَّذِي اللَّهُ হতে اللَّهُ اللَّهُ कता হয়েছে। আল্লামা যমখশারী (त.) বলেছেন اللَّذِي اللَّهُ الْ

হযরত আব্দুল্লাহ ইবনে আব্বাস (রা.)-এর মতে, শব্দটির উচ্চারণ হলো 🖆 লাতা। অর্থ- লেপন।

শন্দের অর্থ সন্থানিত, এটা ছিল কুরাইশ বংশের লোকদের বিশেষ দেবী এবং তার অবস্থান বা আন্তানা ছিল মন্ধা ও তায়েফের মধ্যবর্তী 'নাখ্লা' উপত্যকার 'হবাজ' নামক স্থানে। বনু হাশেম গোত্রের মিত্র বনু শাইবান গোত্রের লোকেরা ছিল তার পূজারী। কুরাইশ ও অন্যান্য গোত্রের লোকেরা তার জিয়ারত করত। তার জন্য মানত করত। পূজার অর্থ্য পেশ করত এবং তার উদ্দেশ্যে বলিদান করত। কা'বাঘরের ন্যায় তার দিকে কুরবানির জত্ম নিয়ে যাওয়া হতো। আর অন্যান্য মৃতিও দেব-দেবীর তুলনায় অনেক বেশি সন্থান ও মর্যাদা তাকে দেখানো হতো। সীরাতে ইবনে হিশামে বর্ণিত রয়েছে যে, যখন আর্ উহাইহা মুমূর্ষ্ অবস্থায় উপনীত হলো, আবৃ লাহাব তখন তাকে দেখতে গেল। আবৃ লাহাব উহায়হাকে ক্রন্থনরত পেয়ে জিজাসিল- হে আবৃ উহাইহা: তুমি কেন কাদছা তুমি কি মৃত্যুকে আলিঙ্গন করতে তয় পাচ্ছা তয় পেয়ে লাভ কিঃ জন্ম যেহেতু নিয়েছ, মৃত্যুকে তো আলিঙ্গন করতেই হবে। আবৃ উহাইহা বলল, আমি মরার তয়ে কাদার লোক নই; আমি তো এজন্য কাদছি যে, আমার তিরোধানের পর ওজ্জার পূজা অর্চনা কিভাবে চলবে! আবৃ লাহাব বলল, তোমার জীবিতাবস্থায় যেরপে তার পূজা চলছে, তোমার মৃত্যুর পরও সেভাবেই চলবে। আবৃ উহায়হা একথা তনে বলল, আমি নিন্দিত হলাম। এখন আমি শান্তিতে মরতে পারব।

'মানাত' পরিচিতি: মক্কা ও মদিনার মধ্যবর্তী লোহিত সাগরের তীরে অবস্থিত 'কুদাইদ' নামক স্থানে মানাত নামক দেবজা অবস্থিত। কারো কারো মতে এটা মুশাল্লাল নামক স্থানে অবস্থিত একটি ঘর ছিল। বনু কা'ব এর পূজা করত। কারো মতে, এটা হজাইল ও খুজয়া গোত্রের দেবতা ছিল। মক্কাবাসীরাও এর পূজা করত। কারো কারো মতে লাত, উজ্জা ও মানাত পাথর দ্বারা নির্মিত দেবতা যা কা'বা গৃহের ভেতরে অবস্থিত ছিল। মুশারিকীনরা সেগুলোর পূজা করত এবং মানতের জম্বু এদের নামে উৎসর্গ করত। হজের মৌসুমে হাজীগণ মানাতের জিয়ারতের উদ্দেশ্যে 'লাকাইক! লাকাইক! উচ্চারণ করত।

ভিদ্যে কৰাও। বংজা মোনুমে হাজাগণ মানাতের জিরারতের উদ্দেশ্যে লাকাহক। উভালে করত।

আরাহ তা আলা বলেছেন দিন্দিন দিন্দিন দিন্দিন করা দিন্দিন করা করা করা করাছ তা আলা বলেছেন করা। এটাতো হলো বড় প্রভারণাপূর্ণ বন্দিন। বলা হচ্ছে, মক্কার মুশরিকরা বলত – মূর্তি ও প্রতিমা এবং ফেরেশতাগণ আল্লাহর জন্য। এটাতো হলো বড় প্রভারণাপূর্ণ বন্দিন। বলা হচ্ছে, মক্কার মুশরিকরা বলত – মূর্তি ও প্রতিমা এবং ফেরেশতাগণ আল্লাহ আআলার কন্যা সন্তান। অথচ তাদের মধ্যে যখন কোনো ব্যক্তির কন্যাসন্তান জন্ম নিত তখন সে তা অত্যন্ত ঘূণার দৃষ্টিতে দেখত। এমতাবস্থার আল্লাহ তা আলা তাদের এ আচরণ ও বন্দিনকৈ অপছন্দ করে এ আয়াতটি অবতীর্ণ করলেন এবং তাদেরকে এর মাধ্যমে ভর্ৎসনা করে বলেছেন, এ দেবীণণকে তোমরা আল্লাহর কন্যা বানিয়ে নিয়েছ। আর এ হাস্যকর আকীদা রচনা করার সময় তোমরা এতটুকু কথাও চিন্তা-বিবেচনা করলে না যে, নিজেদের জন্য তোমরা কন্যা সন্তানের জন্যকে লক্জাকর মনে কর, অথচ আল্লাহ তা আলার সন্তান আছে ধরে নিয়ে তাঁর জন্যই কন্যাসন্তান সাব্যন্ত কর, এটা অপেক্ষা অবিচারমূলক আচরণ আর কি হতে পারে।

ধারণার প্রকার ও তার বিধান : 🔑 শব্দটি আরবি ভাষায় বিভিন্ন অর্থে ব্যবহৃত হয়ে থাকে। যথা-

- অমূলক ও ভিত্তিহীন কল্পনা। আয়াতে এ অর্থই বুঝানো হয়েছে। মুশরিকরা এ প্রকার ধারণা ও কল্পনার বশবতী হয়ে প্রতিমা
  পূজায় লিও ছিল।
- ২. এমন ধারণা যা দৃঢ় বিশ্বাসের বিপরীত ব্যবহৃত হয়। 'একীন' তথা দৃঢ় বিশ্বাস সেই বান্তব সন্মত অকাট্য জ্ঞানকে বলা হয়, যাতে কোনো সন্দেহ ও সংশায়ের অবকাশ থাকে না। যেমন কুরআনে কারীম ও হাদীসে মৃতাওয়াতির থেকে অর্জিত জ্ঞান। এর বিপরীত ॐ তথা ধারণা সেই জ্ঞানকে বলা হয়ে থাকে যা তিত্তিহীন কল্পনা তো নয় ; বরং দলিলের তিত্তিতে প্রতিষ্ঠিত। তবে এ দলিল অকাট্য নয় যাতে অন্য কোনো সম্ভাবনা না থাকে। যেমন হাদীস দ্বারা প্রমাণিত জ্ঞান ও বিধান। প্রথম প্রকারের জ্ঞান দ্বারা প্রতিষ্ঠিত বিধি-বিধানকে ৺ তথা 'দৃঢ় বিশ্বাস প্রস্তুত বিধানাবদি' এবং দ্বিতীয় প্রকার ইসলামি বিধান বা শরিয়তের বিধানে গ্রহণযোগ্য। এর পক্ষে কুরআন ও হাদীসে সাক্ষ্য-প্রমাণ বিদ্যানন রয়েছে। এ ধারণাপ্রস্তুত বিধানাবলি অনুসারে আমল করা ওয়াজিব। সকলেই এ বিষয়ে একমত। যে ধারণাকে আলোচ্য আয়াতে নাকচ করা হয়েছে তা হচ্ছে ভিত্তিহীন ও অমূলক কল্পনা। –(মা'আরিফুল কুরআন)

আয়াতসমূহে উদ্লিখিত মুশরিকদের পথভাইতার দু'টি কারণ : আরাহ তা'আলা মুশরিকদের পথভাই ও বিপদগামী হওয়া তাদের গোমরাহীর দু'টি মৌলিক কারণ বর্ণনা করেছেন। একটি হলো, কোনো জিনিসকে নিজেদের আকীদা-বিশ্বাসের অংশ ও দীন বানিয়ে নেওয়ার জন্য প্রকৃত ও নির্ভুল জ্ঞানের প্রয়োজন। এ কথা তারা মোটেই অনুভব করে না। তারা নিছক ধারণা অনুমানের ভিন্তিতেই একটা কথা মনে করে নেয় এবং তার উপর এমন দৃঢ় ঈমান স্থাপন করে যেন তাই প্রকৃত ও চূড়ান্ত সত্য। কুরআন তাদের এ প্রকার ধারণা ও অনুমানের বর্ণনা দিয়ে বলেছেন তুলি নির্ভুলি শুলিকরা। নিছক ধারণা ও অনুমানের অনুসরণ করছে"। দ্বিতীয় হলো, তারা মূলত তাদের নকসের কামনা-বাসনা ও লালসার অনুসরণ করার উদ্দেশ্যেই এরূপ আচরণ অবলম্বন করেছে। তাদের মন চায়, এমন এক মা'বৃদ যদি তাদের হতো, যে তাদের যারতীয় বৈষয়িক কাজকর্ম তো করে দেবেই, সে-ই সঙ্গে পরকাল যদি কখনো হয়ও তবে সেখানেও সে তাদেরকে কমা পাইয়ে দেওয়ার দায়িত্ব নেবে; কিছু হালাল-হারামের বাধ্যবাধকতা চাপিয়ে দেবে না। নৈতিকতার চরিত্রে তাদেরকে বাধবে না। এ কারণে তারা রাসূলদের উপস্থাপিত জীবনাদর্শ মেনে নিতে অস্বীকার করেছে। নিজেদের হাতে গড়া দেব-দেবীগুলোর পূজা মনগড়াভাবে গ্রহণ করা তাদের মনঃগৃত।

#### অনুবাদ :

- . ٢٤ جه. أَمْ لِلْإِنْسَانِ أَنْ لِكُلُ إِنْسَانِ مِنْهُمْ مَا ٢٤ عَلَى الْكُلُ إِنْسَانِ مِنْهُمْ مَا تُمَنِّى دِمِنَ أَنَّ الْأَصْنَامَ تَشْفَعُ لَهُمْ لَيْسَ ألأم كذلك.
- فِيهِمَا إِلَّا مَا يُرِيْدُهُ تَعَالَى.
- فِي السَّمَٰوْتِ وَهَا الْكُرْمَاهُمْ عِنْدَ اللَّهِ لَا تُعْنِي شَفَاعَتُهُم شَيْنًا إِلَّا مِنْ بَعْدِ أَنْ بُّأَذَنَ اللُّهُ لَهُم فِينَهَا لِمَنْ يَنْشَا مُ مِنْ عِبَادِهِ وَيَرْضَى . عَنْهُ لِقُولِهِ وَلاَ يَشْفَعُونَ إِلَّا لِمَنِ ارْتَنَظِي وَمُعَلُّومٌ أَنَّهَا لَا تُوجَدُ مِنْهُمْ إِلَّا بَعْدَ الَّإِذْنِ فِينِهَا مَنْ ذَا الَّذِي يَشْفَعُ عِنْدَهُ إِلَّا بِإِذْنِهِ.
- المُللِئِكَةَ تَسْمِينَةُ الْأَنْتُلَى . خَيْثُ قَالُوا هُمُ بَنَاتُ اللَّه .
- يَتَبِعُونَ فِيهِ إِلَّا الظُّنَّ جِ الَّذِي تَخَيُّلُوهُ وَانَّ الظَّنَّ لَا يُغَنِيَّ مِنَ الْحَقِّ شُيئًا ج أَيُّ عَن الْعِلْمِ فِيْمَا الْمُطَلُوبُ فِيْهِ الْعِلْمُ.
- الْقُرَأَن وَلَمْ يُردُ إِلاَّ الْحَيْوَة الدُّنْبَاط وَهٰذَا قَبْلُ الْأَمْرُ بِالْجِهَادِ .

- প্রতিমাসমূহ তাদের জন্য সুপারিশ করবে ৷ ব্যাপারটি এমন নয়।
- . १० २८. मुन्छ हेश्कान ७ भत्रकान जालाश्तर कना । प्रज्ञाः فَلِلُّهِ الْأَخِرُةُ وَالْأُولَى . أَي الدُّنْيَا فَكُل يَقُمُ দুনিয়া ও আখিরাতে আল্লাহর ইচ্ছা বাতীত কোনো কিছই সংঘটিত হয় না।
- बनः जाता अर्थ का का अर्थ का का अर्थ का का अर्थ का विकास का अर्थ का विकास का अर्थ का विकास का अर्थ का विकास का আল্লাহ তা'আলার নিকট অতি সন্মানের অধিকারী। এতদসত্তেও তাদের সপারিশ কোনো কাজে আসবে না। হাঁা, আল্লাহ তা'আলার পক্ষ হতে অনুমতি দানের পর তাদেরকে যে বিষয়ে যাকে ইচ্ছা স্বীয় বান্দাগণের মধ্য হতে এবং যার প্রতি সন্তুষ্ট হন। ্রী অর্থাৎ যার উপর তিনি সন্তুষ্ট সে ভিন্ন আর কেউই সপারিশ করতে পারবে না । আর এটাও জানা কথা যে, সুপারিশকারীগণ তখনই সুপারিশ করবেন যখন তারা সুপারিশ করার অনুমতিপ্রাপ্ত হন। যেমন مَنْ ذَا الَّذِيْ يَشْفُعُ عِنْدُهُ الَّا بِاذْنِهِ - आशारा आराष्ट्र مَنْ ذَا الَّذِي يَشْفُعُ عِنْدُهُ اللّه بِاذْنِهِ - अर्थाए का आराष्ट्र (य ठांत र्रामूर्य अनुमिष्ट हाज़ সপারিশ করবে।
- ٢٧ २٩. निक्ष याता পुतुकालत जाभारत खिरशानी, जातारे. إِنَّ الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِالْأَخِرَةِ لَبُسَمُونَ ফেরেশতাগণকে নারীবাচক নাম দিয়ে থাকে। যেমন- তারা বলে থাকে যে. ফেরেশতাগণ আল্লাহ তা'আলার কন্যা।
- . ٢٨ २৮. वकुछ ब छिकत वााभात जामत काना छान तरे। وَمَا لَهُمُمْ بِهِ بِهُذَا الْقُولِ مِنْ عِلْمِ طرانْ مَا তারা তো ওধু ধারণার অনুসরণ করে যা তারা ধারণা করে। অথচ সত্যের ব্যাপারে ধারণা<u>র কোনো গুরুত্</u> নেই। অর্থাৎ জ্ঞানের ক্ষেত্রে, যে বিষয়ে জ্ঞানই উদ্দেশ্য।
- ۲۹ २৯. <u>সূতরাং তাদের থেকে विभूथ হোন যারা আমার শ্বরণ</u> হতে বিরত হয়েছে। স্মরণ তথা কুরআন। আর যে পার্থিব জীবন ছাড়া আর কিছু কামনা করে না । এ বিধান জিহাদ সংক্রান্ত আদেশ অবতীর্ণ হওয়ার পূর্বেকার ছিল।

٣٠. وليك اى طَلَبُ الدُّنْيَا مَبْلَغُهُمْ مِنَ الْعِلْمِ الْهُ نَيَا مَبْلَغُهُمْ مِنَ الْعِلْمِ الْعَلْمِ الْعَلْمِ الْعَلْمِ الْعَلْمِ الْعَلْمِ الْعَلْمِ الْعَلْمُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الل

৩০. এটা তথা পার্থিব কামনা তাদের জ্ঞানের প্রান্তসীমা। 
অর্থাৎ তাদের জ্ঞানের শেষপ্রান্ত। যে জন্য তারা 
পরকালের উপর পার্থিব জীবনকে প্রাধান্য দিয়েছে। 
নিশ্চয় আপনার প্রতিপালকই ঐ ব্যক্তি সম্পর্কে অধিক 
জ্ঞাত, যে তার পথ হতে বিপথগামী হয়েছে এবং 
তিনিই সে ব্যক্তি সম্পর্কে অধিক জ্ঞাত যে 
হেদায়েতপ্রাপ্ত হয়েছে। অর্থাৎ তিনি উভয় সম্পর্কেই 
সম্যক জ্ঞাত এবং তাদের উভয়কেই প্রতিফা দান বরকো।

### তাহকীক ও তারকীব

बाधिकाजा वर्णना कतात कना, यमिछ এটा : बेंद्रें दश । किछू अर्र्यत्र क्रां केंद्रें दश । किछू अर्र्यत्र क्रां केंद्रें दश । किछू अर्र्यत्र क्रां केंद्रें कें

क्तां कराग तर्या हा : قَوْلُهُ وَمَا أَكُرْمُهُمْ करा त्रथा। تَعَجُبِيُّ اللَّهِ عَالَمُ وَمَا أَكُرْمُهُمْ

এইবারত বৃদ্ধিকরণে একটি উদ্দেশ্য হলো হিন্দু : এ ইবারত বৃদ্ধিকরণে একটি উদ্দেশ্য হলো সংশয় নিরসন করা যে, تَعْنَى صَفَاعَتُهُمْ صَبَّمًا مَنْهُمْ وَالْا بَعْدَ الْإِذَٰنِ فِيْهَا بَا بَعْنَى مُفَاعَتُهُمْ صَبَّمًا الله الله المجاه الم

মুফাসসির (त.) উদ্বিখিত ইবরাতের মাধ্যমে এর জবাব দিয়েছেন যে, وَعَنَاءُ وَعَنَاءُ مِثَا اللّهِ وَمَا اللّهِ مَنَا اللّهِ مَنَاءً اللّهِ عَنَاءً إِنَّاءً وَعَنَاءً اللّهِ اللّهِ اللّهِ عَنْاءً اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ

আ কুন না নু আ কুন নু আ কুন না নু আ কুন নু আ কুন

#### প্রাসঙ্গিক আঙ্গোচনা

পূর্বোক্ত আল্লান্ডের সাথে আলোচ্য আরাতের সম্পর্ক: পূর্বোল্লিখিত আরাত হতে প্রমাণিত হয় যে, আল্লাহর দরবারে মুশরিকদের পৃঞ্জনীয় দেবতার কোনো কর্তৃত্ব ও গুরুত্ব নেই। বস্তুত সবকিছুর অধিপতি একমাত্র আল্লাহ তা'আলা। সুতরাং কাউকেও আল্লাহ তা'আলার সাথে শরিক করা জায়েজ নয়। মুশরিকরা দাবি করত যে, আমরা তো কাউকেও আল্লাহর সাথে শরিক করি না, আমরা তধু বলে থাকি যে, মূর্তিগুলো তধু আমাদের জন্য সুপারিশকারী। তখন আল্লাহ তা'আলা আলোচা

আয়াত অবতীর্ণ করে মুশরিকদেরকে জ্ঞানিয়ে দিলেন যে এ সকল মূর্তি তোমাদের জন্য কিভাবে সুপারিশ করবে? ব**তু**ত এদের সুপারিশ করার কোনো অধিকার নেই। কোনো শক্তি-সামর্থ্য নেই। আল্লাহ তা'আলার পক্ষ হতে অনুমতিপ্রাপ্ত হওয়া ব্যতীত কারো পক্ষে সুপারিশ করা আদৌ সম্ভব নয়।

পরিজ্ञার পর بَرْضَى বলার হিক্সত : আল্লাহ তা'আলার بَرْضَى বলার بَرْضَى বলার হলো মৃলকথা পরিজ্ञারভাবে জানিয়ে দেওয়া। কেননা আল্লাহ তা'আলা যদি ওধু بَنْسَاءُ বলতেন, তাহলে শ্রোভার মনে مَنْسَبَّةُ এর ব্যাপারে সনেহ থেকে যেত। এ কারণে يُرْضَى বলেছেন। যাতে সে জানতে ও বুঝতে পারে যে, مُنْسَبَّةُ ওধু ঈমানদারদের ব্যাপারেই প্রযোজ্য হবে। তথা আল্লাহ ইচ্ছা করলে ওধু ঈমানদার লোকদের মধ্য হতেই কাউকে সুপারিশের সুযোগ দেবেন।

মুশরিকরা কেন কেরেশতাদেরকে ব্রীলিন্দে ডাকত : কুরআনে কারীমে রয়েছে- رِنَّ النَّذِيْنَ لَا يُؤْمِنُونَ بِالْأَخِرَ لِيُسَمِّنُ الْمُنْسُونَ وَالْمُرْمِكَةَ تَسْمِينَةَ الْأَنْشُونَ وَالْمُرْمِكَةَ تَسْمِينَةَ الْمُنْشُونَ অর্থাৎ মুশরিকরা ফেরেশতাদেরকে ব্রীলিঙ্গে ডাকত। তারা তাদের এ মন্তব্যের পেছনে দুটি যুক্তি প্রদর্শন করত। যথা-

- কুরআনে কারীয় کَرْکَن শৃদের শেষে : গ্রীলিঙ্গের অক্ষর রয়েছে। যা প্রমাণ করে যে, ফেরেশতারা নারী জ্বাতি এবং
  আল্লাহর কন্যা।
- ২. কুরআনে কারীমে আছে- نَصُرَبُدُ ফেরেশতাদের সঙ্গে نِصُلُ مُؤَنَّتُ ব্যবহার করা হয়েছে। এতে প্রতীয়মান হয় যে, ফেরেশতাগণ ব্রী জাতি।

वकुष जारनत এ জ्ञान ताँरे रा, مَكْرِكُمْ मास्मत (मघाश्रम ; ि تَانَ تَانِيْتُ नात, वतश् का مَكْرِكُمُ نَا ضَادِ آ উउत रुला, مُؤَمَّدُ قَامُ مُؤَمَّدُ وَ مُنَكُّرُ कि देश بَعْمَ مُخَمِّدُ مَنْفَهُرُ कि उस مَنْعُ مُنْفَهُرُ وَ मार्ति छिखिरीन ও অমূলক।

আকাশের কেউ তো সুপারিশ করতে পারবে না, তব্ও كَمْ مَنْ مُلَكِ বলার কারণ কি? : দেব-দেবীদের প্রতি লক্ষ্য করে মুশরিকরা বলত, এরা আমাদের জন্য সুপারিশ করবে। এ আয়াত দ্বারা তাদের সেই ভ্রান্ত ধারণাকে খণ্ডন করণই উদ্দেশ্য। কিন্তু যদি তাদের এ কথার প্রেক্ষিতে বলা হয় যে, ফেরেশতাগণের মাঝে একজন ফেরেশতার সুপারিশ কবুল করা হবে না। তবন অত্র আয়াতের মূল উদ্দেশ্য প্রতিফলিত হতো না। আর এ জন্যই كُمْ عُنْهُمْ اَكُمْ يُمْ يُمْ اَكُمْ يُمْ يُمْ الْمُحْدَالُةُ وَالْمُعَالَى الْمُعَالَى اللّهُ الْمُعَالَى اللّهُ اللّهُ عَلَى الْمُعَالَى الْمُعَالَى اللّهُ الْمُعَالَى الْمُعَالَى اللّهُ الْمُعَالَى اللّهُ الْمُعَالَى اللّهُ الْمُعَالَى اللّهُ الْمُعَالَى اللّهُ الْمُعَالَى الْمُعَالَى الْمُعَالَى اللّهُ الْمُعَالَى الْمُعَالَى الْمُعَالَى اللّهُ الْمُعَالَى الْمُعَالَى اللّهُ الْمُعَالَى الْمُعَالَى الْمُعَالَى اللّهُ الْمُعَالَى الْمُعَالَى اللّهُ الْمُعَالَى اللّهُ الْمُعَالَى الْمُعَالَى اللّهُ الْمُعَالِي اللّهُ الْمُعَالَى اللّهُ الْمُعَالَى اللّهُ الْمُعَالَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

কিভাবে বলা যাবে যে, মুশরিকরা আখিরাত বিশ্বাস করে না : অথচ তারা বলে — بَالُوَ الْمَالُونُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللهِ অর্থাৎ 'এসব দেব-দেবী আল্লাহর দরবারে আমাদের জন্য গুধু সুপারিশ করবে।' এ কারণেই আমরা তাদের পূজা করি। তাদের এ কথা হতে বাহ্যত বুঝা যায় তারা আখিরাতকে বিশ্বাস করে নতুবা তারা কেন বলল, 'আল্লাহর দরবারে সুপারিশ করবে।' অল্লাহর দরবার বা তার নিকট সুপারিশ মানেই আখিরাতকে বিশ্বাস করা। এমতাবস্থায় তাদেরকে আখিরাতের অবিশ্বাসী কিভাবে বলা যেতে পারে?

এ প্রশ্নের দু'টি জবাব হতে পারে। একটি হলো, তারা আখিরাতকে বিশ্বাস করত; কিন্তু বিশ্বাস অনুপাতে তারা নিজেদের জীবন পরিচালনা করত না। তাদের এহেন আচরণকেই আখিরাতের প্রতি বিশ্বাস নেই বলে উল্লেখ করা হয়েছে।

দ্বিতীয়টি হলো, তারা আথিরাতকে বিশ্বাস করত ঠিকই; কিন্তু সেখানে একত্র হয়ে আল্লাহর দরবারে হিসাব বা কৈঞ্চিয়ত দেওয়াটাকেই বিশ্বাস করত না مُرَاثُدُ اَعَلَمُ ا

আয়াত ঘারা আরবের মুশরিকরা উদ্দেশ্য । তারা يَأْ الَّذِينَ لَا يُوْمِنُونَ بِالْأَخِرَةِ वना ठिकदे; किष् এ وَمُنْوَنَ بِالْأَخِرَةِ वना ठिकदे; किष् এ কথার মাধ্যমে তারা আখিরতিকে বিশ্বাস করেছে এমন নয় । এর ঘারা তাদের উদ্দেশ্য হলো ঐসব মুর্তিদেরকে সুপারিশকারী হিসেবে বিশ্বাস করে নেওয়া । কেননা আখিরাত সম্পর্কে তাদের সুম্পষ্ট বক্তব্য হলো أَوْبَيَّةُ الْبَاعَةَ أُوْبِيَّةً অর্থাৎ আমরা কিয়ামতের আগ্যমনের কথা কল্লনাও করি না ।

এছাড়া এ প্রশ্নের জবাব এও হতে পারে যে, তারা নবী-রাসূলগণের বর্ণনা বা চাহিদা-বিশ্বাস অনুযায়ী আখিরাতকে স্বীকার করত না : رَاللُّمُ اَعَلَىٰهُ

কথনো তো ধারণা সভ্য প্রমাণিত হয়ে থাকে, তাহলে কিতাবে বলা থাবে যে ধারণা মূলত কোনো কাজেই আসে না : আল্লাহ তা'আলা বলেছেন المنوع الم

يان هِيَ إِلَّا اسَنَىا مُ سَمَّيْتُمُوهَا انْتُهُمُ وَأَيَا كُمُّمُ مَّا اَنْزَلَ اللَّهُ بِهَا مِنْ سُلطَٰنِ إِنْ يُتَّيْمُونَ الْإِ الطَّنَّ الطَّنَّ الطَّنَّ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكًا عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّ

৩. অপর আয়াতটি হচ্ছে–

يُكَايِّهَا الَّذِينَ أَمِنتُوا اجْتَزِيُّوا كَيِثْبِرًا مِنَ الظَّنِّ وَلاَ تَشَابَرُّوا بِالْاَلْقَابِ بِشَى الْاِسْمُ الْعُسُوقُ بَعْدَ الْإِيْمَانِ وَمَنْ لَّمْ يَتُبُّ فَاوْلَئِكَ حُمُّ الطَّلِمُونَ -

এ সকল আয়াতে গভীরভাবে চিন্তা করলে বুঝা যায় যে, শরিয়তের বিভিন্ন রুকনের হেফাজত করার চেয়ে ব্যক্তির মুখ ও জিহ্বা হেফাজত করা উস্তম। মিথ্যা বলাটা হাত-পায়ের বাহ্যিক আচার-আচরণ এবং তার দ্বারা ছোট খাটো গুনাহ করার চেয়ে অধিক পাপ ও নিকৃষ্টকর্ম। কারণ উক্ত তিনটি স্থানেই বস্তুকে নিজস্ব স্থান হতে হটিয়ে মিথ্যা আচরণের সৌধ নির্মাণ করা হয়েছে।

- ১. তারা প্রথম স্থানে এমন সকল বস্তুর প্রশংসা করেছে, যাদের প্রশংসা করা অন্যায় এবং তা মিথ্যা। কারণ তারা প্রশংসা প্রান্তির উপযুক্ত নয়। যথা- লাত, উজ্জা ও মানাতের তারা প্রশংসা করেছে, অথচ বাস্তবিকপক্ষে তারা প্রশংসা পাওয়ার উপযুক্ত ও যোগ্য নয়।
- ২. তারা দ্বিতীয় স্থানে ফেরেশতাগণের কুৎসা করেছে অথচ তাঁরা কুৎসা পাওয়ার মতো নন। তাঁরা হলেন নৃরের তৈরি আল্লাহর একনিষ্ঠ উপাসক বান্দা। তাঁরা নরও নন আবার নারীও নন। অথচ মুশরিকরা তাঁদেরকে নারী ধারণা করে আল্লাহর কন্যা সাব্যন্ত করেছে। নিউজুবিল্লাহ।
- ৩. তারা তৃতীয় স্থানে এমন সব ঘটনা ও বিষয় সম্পর্কে কুৎসা রচনা করেছে যে বিষয়ে তাদের বিন্দুমাত্র জ্ঞান নেই এবং ছিলও না। এটা সমাজের বিশৃঙ্খলা সৃষ্টি করে। এজন্যই অযথা ধারণা সঠিক নয়। –[তাফসীরে কাবীর]
- ن تُولَّى الحَ : আল্লাহ তা'আলা ইরশাদ করেছেন- "অতএব হে নবী! যে লোক আমার শ্বরণ হতে বিমুখ হয় এবং দুনিয়ার বৈষয়িক জীবন ছাড়া যার লক্ষ্য অন্য কিছু নয়, তাকে তারই অবস্থার উপর ছেড়ে দাও।"
- অর্থাৎ এন্ধপ ব্যক্তির পেছনে লেগে থেকে এবং তাকে প্রকৃত কথা বুঝাবার জন্য চেষ্টা করতে গিয়ে অযথা সময় নষ্ট করো না। কেননা এন্ধপ ব্যক্তি এমন কোনো দাওয়াত কবুল করতে প্রস্তুত হবে না, যার ভিত্তি আল্লাহকে স্বীকার করা ও আনুগত্য করার ইপর স্থাপিত যা দুনিয়ার বৈষয়িক স্বার্থ ও সুখ-সুবিধার উর্ধ্বন্থিত কোনো উচ্চতর লক্ষ্য এবং মূল্যমানের দিকে মানুষকে

আহ্বান জানায় এবং যাতে পরকালীন চিরন্তন ও শাশ্বত সাফল্যকেই চরম ও পরম লক্ষ্য নির্দিষ্ট করা হয়েছে, এ ধরনের বন্ধবাদী ও আল্লাহ-বিমুখ ব্যক্তিকে দীনের পথে নিয়ে আসার জন্য শ্রম-মেহনত করার পরিবর্তে সেই লোকদের প্রতি লক্ষ্য আরোপ করা প্রয়োজন ও বাঞ্ক্রীয়, যারা আল্লাহর জিকির শোনার জন্য প্রস্তুত ও উন্মুখ এবং যারা দুনিয়া-প্রীতি ও বৈষয়িকতার কঠিন রোগে আক্রান্ত নয়। –াতাফশীর ফী যিলালিল করআন।

به प्रभीतित مَرْجِعُ प्रभीतित وَمَا لَهُمْ بِهِ مِنْ عِلْمِ إِنْ يُشْبِعُونَ إِلَّا الطُّنَّ : ? वमीतित مَرْجِعُ अप्राटि विर्ण مَرْجِعُ कराकि अखिमक वाक राराह । यथा-

- ১. যমখশারী (র.) বলেছেন- به যমীরটি মুশরিকদের কাওজ্ঞানহীন অমূলক কথা-বার্তার দিকে ফিরেছে অর্থাৎ- إِنْ عَانِدُ إِلَى عَانِدُ إِلَى عَانِدُ اللّهِ اللّهِ عَانِدُ اللّهِ عَانِدُ اللّهِ عَانِدُ مِنْ عَنْد وَلْمِ وَلْمِ عَنْد وَلْمِ اللّهِ عَنْد وَلْمِ اللّهِ عَنْد وَلْمِ عَنْد وَلْمِ اللّهِ عَنْد وَلْمِ عَنْد وَلْمُ عَنْد وَلَامُ عَنْدُ وَلَا عَنْدُ عَنْد وَلَامُ عَنْدُ وَلَمْ عَنْدُ وَلَامُ عَنْدُ وَلَامُ عَنْدُ وَلْمُ عَنْدُ وَلَامُ عَنْدُ وَلَامُ عَنْدُ وَلَامُ عَنْدُ وَلَامُ عَنْدُ وَلَامُ عَنْدُ وَلَامُ عَنْدُ وَلَمْ عَنْدُ وَلَامُ عَنْدُ وَلَامُ عَنْدُ وَلَامُ عَنْدُ وَلَامُ عَنْدُ عَنْدُ عَلَامُ عَنْدُ وَلَامُ عَنْدُ عَنْدُ وَلَهُ عَنْدُ عَنْدُ عَنْدُ فَلْمُ عَنْدُ وَلَامُ عَنْدُ عَنْدُ لُمْ عَنْدُ وَلَامُ عَنْدُ عَنْدُ عَنْدُ لَامُ عَنْدُ عَنْدُ لَامُ عَنْدُ لَامُ عَنْدُ لَمْ عَنْدُ لَمْ عَنْدُ عَنْدُ عَنْدُ لَمْ عَنْدُ عَنْ عَنْدُ عَنْدُ عَنْ عَنْدُ عَنْ عَنْدُ عَنْد
- ২. مِنْ عِلْمِ مَا تَغَدَّمُ نِي ٱلْأَيْمَ السَّعْفَدُمَةِ مِنْ عِلْمٍ عَلَمْ مَا تَغَدَّمُ نِي ٱلْأَيْمَ السَّعْفَدُمَةِ مِنْ عِلْمٍ عَلَمْ مَا تَغَدَّمُ نِي ٱلْأَيْمَ السَّعْفَدُمَةِ مِنْ عِلْمٍ عَلَمْ مَا تَغَدَّمُ نِي الْأَيْمَ وَاللّهِ مِنْ عِلْمٍ مَيْسُرِكُونَ काज्ञार সম্পর্কে তানের কোনো জ্ঞান নেই বলেই তারা আল্লাহ তা'আলার সঙ্গে শরিক করত।

অপর এক কেরাতে بِ মুযাক্কারের যমীরের স্থলে মুয়ান্লেসের যমীর 💪 অর্থাৎ بِهِي পড়া হয়েছে। এমতাবস্থায় এ 💪 यমীরের مُرْجَمُ সম্পর্কে তিনটি মত রয়েছে। যথা–

- مَا لَهُمْ بِالْأَخِرَةِ مِنْ عِلْمِ अभीविं आत्थतात्जत नित्क किरतह । अर्था९
- عَا لَهُمْ بِالتَّسْمِيَّةِ مِنْ عِلْمٍ -अर्था वात्रिप्तात नितक किरतह । अर्था مِنْ عِلْمِ مِنْ عِلْم
- مَا نَهُمْ بِالْمُكْرِكَةِ مِنْ عِلْمٍ . عَلْمٍ عَلْمٍ عَلْمٍ عَلْمٍ عَلْمٍ عَلْمٍ عَلْمٍ عَلْمٍ عَ

অনবাদ :

تَشَاَّءُ لِيحَدِي الَّذِينَ أَسَّاءُوا بِمَا عَمِلُوا مِنَ السَّيْرِكِ وَغَنْيِرِهِ وَيُحِزِيَ الْكَذِيثَنَ احسنوا بالتوحيد وغيره مِن الطّاعَاتِ النحسني ج أي السجَنبَة وَسُبُ لْمُحْسنيْنَ بِقُولِهِ.

إِلَّا اللَّمَمَ ط هُوَ صِغَارُ الذُّنُوبِ كَالنَّظُرَةِ والتُعَبِكَة وَاللَّمْسَةِ فَهُوَ إِسْتِثْنَاءً مُنْقَطِعٌ وَالْمُعْنِي لُكِنَّ اللَّمُمَ تَغْفِرُ اجْتينَابِ الْكَبَائِيرِ إِنَّ رَبِّكَ وَاسِعُ الْمَغْ فِرَةِ ط بِلْدِلِكَ وَبِقَبُنُولِ السُّوبَةِ وَنَزَلُ فِيسْمَنْ كَانَ يَقُولُ صَلَاتُنَا صِيَامُنَا حَجُنَا هُوَ أَعْلُمُ أَىٰ عَالِمُ بِكُمْ إِذْ أَنْشَاكُمْ مِنَ الْأَرْضِ أَيْ خَلَقَ أَبَاكُمْ أَدْمَ مِنَ النُّورَابِ وَإِذْ أَنتُهُمْ أَجِنَّةٌ جمع جنين فِيْ بِيُطُونِ أُمَّهَا تِكُنَّمَ جِ فَسَلَا تُسَرِّكُوا أَنْفُسَكُمْ ط لا تَعَدَّخُوهَا أَيْ عَلَى سَبِيل الإعجاب أمَّا عَلَى سَبِيْلِ الْاغْتِرَافِ النِّغَمَة فَحَسَنُّ هُنُو أَعْلَمُ أَى عَالِمُ

৩১, আর আসমান ও জমিনে যা কিছু আছে সবকিছ আল্লাহ তা'আলার জন্য ৷ অর্থাৎ তিনি এ সবগুলোব অধিকারী। আরু তনাধ্যে পথভ্রান্ত ও সপথগামীও ব্যয়েছে। যাকে ইচ্ছা তিনি পথভ্ৰষ্ট করেন এবং যাকে ইচ্ছা সপথগামী করেন। যাতে তিনি মন্দ কাজে লিপ্তদেরকে তাদের আমল অনুযায়ী প্রতিফল দিতে পারেন, অর্থাৎ শিরক ইত্যাদির। আর তাওহীদ ইত্যাদি ইবাদতের মাধ্যমে যারা সংকর্মশীল তাদের প্রতিদান দেন উত্তম পুরস্কারের মাধ্যমে অর্থাৎ বেহেশত।

٣٢ ७२. प्रश्कर्मीनएनत পतिठम् राख <u>याता एका जुनताय</u>. الَّذِيْنَ يَجَتَنَبُونَ كَبِّتُمُ الْاثْمِ وَالْفُواحشَ ব্যতীত গুরুতর পাপ ও অপরাধ এবং অশ্লীলতা হতে বিরত থাকে : 🅰 অর্থ হলো ক্ষুদ্র ক্ষুদ্র পাপ, যেমন-कुमृष्टि कता, हुन्नन ও न्लानं कता। عَوْلُمُ إِلَّا اللَّهُ عَلَيْهُ إِلَّا اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهِ ं अर्थ शला तफ छनार शर् و مُستَقَنَى مُنْقَطَعُ ; अर्थ शला तफ छनार शर বিরত থাকা দ্বারাই ছোট গুনাহসমূহ মাফ হয়ে যাবে। নিশ্চয় আপনার প্রতিপালক প্রশস্ত ও অপরিসীম ক্ষমার অধিকারী, বর্ণিত প্রক্রিয়ায় ও তওবা কবল করার মাধ্যমে। পরবর্তী আয়াত অবতীর্ণ হয়েছে ঐ সকল ব্যক্তির উদ্দেশ্যে যারা আমার নামাজ, আমার রোজা, আমার হজ বলে দাবি প্রকাশ করে। তিনি আল্লাহ তা'আলা তোমাদের সম্পর্কে অধিক পরিজ্ঞাত. যখন তিনি তোমাদেরকে মাটি হতে সৃষ্টি করেছেন। অর্থাৎ তিনি তোমাদের পিতা হযরত আদম (আ.)-কে মাটি হতে সৃষ্টি করেছেন। যখন তোমরা তোমাদের মায়ের উদরে ভ্রুণরূপে অবস্থান করতেছিলে। শব্দটি 🚣 -এর বহুবচন। <u>অতএব তোমরা আখু</u> প্রশংসা করো না । অর্থাৎ নিজেরা নিজেদের প্রশংসা করো না অহংকারমূলকভাবে, হাা, নিয়ামতের কতজ্ঞতার্থে হলে তা দোষণীয় নয়। তিনিই মুব্রাকী<u>গণ</u> সম্পর্কে সম্যক পরিজ্ঞাত।

www.eelm.weebly.com

بسكن اتَّقلي ـ

#### তাহকীক ও তারকীব

थ देवातर वृक्षिकतन बाता उनकातिका दला वकि छेरा अर्जूत अवार : वें वें के वें के वें के विकास के के के के के के के

প্রস্না হলো আকাশ থু পৃথিবী এবং এতদুভয়ের মধ্যে যা কিছু রয়েছে, সবকিছুর মালিকানা আল্লাহর জন্য بالنَّابِ প্রমাণিত রয়েছে। আর যা بالنَّابِ প্রমাণিত হয় তা مَعْلُرُار بالْمِلَّةِ क হয় না। অথচ এখানে بالنَابِ الْمُلَّارِ بالْمِلْ -এর عَلَتْ বলা হয়েছে।

खडरात मांत्रकथा राम بَسُبُوان رَالاَرُضُ رَمَا نِبْهَا गा تَعْمِلِينِّ गा يَعْمِلِينِ اللَّهِ عَلَيْكُ (खेडणा) ७ (खेडणा) اصَّارُكُ الَّ الْمِبْجُرِيَ कारकरें छेरा देवातठ अर्जन ररव- عَاقِبَتُ اللَّهُ कारकरें छेरा देवातठ अर्जन ररव- يُعاقِبَتُ اللَّهُ कारकरें छेरा देवातठ अर्जन ररव- يُعاقِبَتُ اللَّهُ कारकरें छेरा देवातठ अर्जन ररव- يُعاقِبَتُ اللَّهُ कारकरें छेरा देवातठ अर्जन ररव- عَاقِبَتُ اللَّهُ عَلَيْكُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْكُ ال সকল কিছু এজন্য সৃষ্টি করা হয়েছে যে, সৃষ্টির মধ্যে ভালোও থাকবে এবং মন্দর্ভ থাকবে অর্থাৎ নেককারণণও থাকবে এবং বদকাররা ও থাকবে। নেককারদেরকে উত্তম প্রতিদান দেওয়া হবে এবং বদকারদেরকে মন্দ প্রতিফল দেওয়া হবে।

نَعْت व्रायाह व्यवी وَعَلْف بَيَانٌ इत्यरह व्यवत بُدُل व्यरक اللَّذِينَ أَحَسُنُوا विष्ठ : قَوْلُهُ ٱلَّذِينَ يَجْسَقَ نِبُونَ السخ

হুয়েছে অথবা عَنَيْ । فَكَنَّ উহঁ৷ ফেঁ লের মাফউল হয়েছে অথবা উহঁ৷ মুবতাদার খবর হয়েছে। অর্থাৎ- الْنَيْنَ আৰ্থাৎ ছোট গুনাহ। الْمُؤْنِ - এর শাদিক অর্থ হুচ্ছে কুমু, অল্প, ছোট হওয়া। এর থেকেই তার বাবহার রয়েছে وَيُولُهُ اللَّهُمَ اللَّهُمَ অর্থাৎ ঘরের মধ্যে কিছু সময় অবস্থান করল, ٱللَّهُ بِالطِّمَاء অর্থাৎ সামান্য পরিমাণ খেয়েছে। এমনিভাবে কোনো জিনিসর্কে ওধুমাত্র স্পর্শ করা অথবা তার নিকটবর্তী হওয়া অথবা কোনো কাজ একবার দু'বার করা, তার উপর সর্বদা না করা। না থাকা। অথবা ওধুমাত্র অন্তরে থে্য়াল কর এই সকল সুরতকেই 🕰 বলা হয়। –[ফতহল কাদীর : আল্লামা শওকানী] এই کنین এবং ব্যবহারের কারণেই তার অর্থ ছোট গুনাহ করা হয়েছে। অর্থাৎ কোনো বড় গুনাহের সূচনাতে নিপ্ত হওয়া; কিন্তু বড় গুনাহ থেকে বেঁচে থাকা। অথবা একবার বা দুবার কোনো গুনাহ করে ফেলা। এরপর সর্বদার জন্য তাকে পরিত্যাগ করা। অথবা কোনো গুনাহের খেয়াল হৃদয়ে আসা। কিন্তু কর্মত তার নিকটবর্তী না হওয়া। এই সবগুলোই ছোট গুনাহ যেওলোকে আল্লাহ তা'আলা কবীরা গুনাহ থেকে বেঁচে থাকার কারণে ক্ষমা করে দিবেন।

वर्षार कवीता छनाट्डत जलकुंक नत्र । जात यिन مُسْتَقْتَى مُنْقَطِعْ إِلَّا اللَّهَمَ अर्थाए : قَوْلُهُ إِسْتِوْنَنَاءُ مُنْقَ र्वोतात जलर्जुक रस जर्दि वर्षे। مُسْتَفَعْلَي مُتُصِلُ वर्षीतात जलर्जुक रस

### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

मात्न नुयुन : रयत्राठ त्रातिष्ठ त्रातिष्ठ त्रातिष्ठ वानमात्री (ता.) राज : قُولُهُ هُـوَ أَعُلُمُ بِكُمْ إِذْ انْشَاكُمْ مِنْ الْأَرْضِ বর্ণিত, তিনি বলেছেন, যখন ইহর্দিদের কোনো ছোট শিশু মৃত্যুবরণ করত তখন তারা বলত, এটা صِدِيْن সত্যবাদী। নবী করীম 🚃 -এর নিকট এ সংবাদ পৌছলে তিনি বললেন, ইহুদিরা মিথ্যা বলেছে। প্রকৃত কথা হর্নো, প্রত্যেক শিতকে আল্লাহ তা'আলা মাতৃগর্ভে সৃষ্টি করেন, হয় সে নেককার হবে অথবা গুনাহগার। এ সময় আল্লাহ তা'আলা উক্ত আয়াতটি অবতীর্ণ করলেন। হয়রত আয়েশা সিদ্দীকা (রা.) হতেও অনুরূপ রেওয়ায়ত বর্ণিত হয়েছে। -[লুবাব, কুরতুবী]

मात न्यून : कानवी ७ भूकाण्जि (त.) वत्तष्ट्यन किहूँ प्रश्याक त्नांक आभात प्रानिश : قَوْلُهُ هُوَ اعْلَمُ بِمَنِ اتَّقَى তথা নের্ক আমিল করত, অতঃপর বলত, আমাদের নামাজ, আমাদের সিয়াম, আমাদের হজ ও আমাদের জিহাদ [আমল সম্পর্কে তাদের এ প্রচারণার উদ্দেশ্য ছিল গর্ব করা] তখন আল্লাহ তা আলা এ আয়াত অবতীর্ণ করলেন। –(খাঘিন)

 اللَّذِينَ يَحْتَنِيُّونَ كَبَّانِ الْإِثْمِ وَالفَوَاحِثُ إِلَّا اللَّمَ : قَوْلُهُ ٱلَّذِينَ يَجْتُنِ بُونَ ..... أَعْلُمُ بِمُن اتَّقَى আয়াতে আল্লহি তা আলার নির্দেশ পালনকারী সৎকর্মীদের প্রশংসাসূচক আলোচনা করে তার্দের পরিচয় বর্ণনা করা হয়েছে যে, তারা সাধারণভাবে কবীরা তথা বড় বড় গুনাহ থেকে এবং বিশেষভাবে নির্লজ্জ কাজকর্ম থেকে দূরে থাকে। এতে 🕰 শব্দের মাধ্যমে ব্যতিক্রম প্রকাশ করা হয়েছে। এ ব্যতিক্রমের সারমর্ম হ**চ্ছে যে**, ছোটখাটো গুনাহে লি<mark>ও হওয়া তাদেরকে সংকর্মী</mark>র উপাধি থেকে বঞ্চিত করে না। 🕰 শব্দের তাফসীর প্রসঙ্গে সাহাবী ও তাবেয়ীগণের কাছ থেকে দু'রকম উক্তি বর্ণিড আছে। যথা-

- لَىٰ تَجْتُنِبُواْ । अतु वर्थ प्रशीता वर्था९ ছোটখাটো গুনাহ। দূরা নিসার আয়াতে একে كَيْنَانُ مَا عَظِيم वना रखरह । हेतगान राष्ट् এ উক্তি হযরত ইবনে আর্ব্বাস ও আৰু হুরায়রা (রা.) থেকে ইবনে কাশীর گَارُرُ مَا تُنْهُونَ عَنْهُ نُكُفِّرُ عَنْكُمْ (র.) বর্ণনা করেছেন।
- ২, এর অর্থ সেসব গুনাহ, যা কদাচিৎ সংঘটিত হয়, অতঃপর তা থেকে তওবা করত চির**তরে বর্জন করা হয়।** এ **উক্তিও** আল্লামা ইবনে কাসীর (র.) প্রথমে হযরত মুজাহিদ থেকে এবং পরে হযরত ইবনে আব্বাস ও **আবৃ হুরায়রা (রা.) থেকে**ও বর্ণনা করেছেন। এর সারমর্মও এই যে, কোনো সৎলোক ঘারা ঘটনাচক্রে কবীরা গুনাহ হয়ে গেলে যদি সে তওবা করে, তবে সেও সংকর্মী ও মুব্তাকীদের তালিকা থেকে বাদ পড়বে না। সূরা আলে ইমরানের এ<mark>ক আয়াতে মুব্তাকীদের গুণাবলি</mark> বর্ণনা প্রসঙ্গে এ বিষয়বন্তু সুস্পষ্টভাবে বর্ণিত হয়েছে। আয়াত এই-

وَالَّذِينَ إِذَا فِعَكُمْ إِ فَاحِشِيةً أَوْ طَكُسُوا ٱلفُسَهُمْ وَكُوا اللَّهَ فَاسْتَغَفَرُوا لِفُتَوبِهِمْ وَمَنْ يَغْفِي الفُتُوبُ إِلَّا اللَّهَ وَلَمْ يُصِرُّوا

অর্থাৎ, তারাও মুব্তাকীদের তালিকাভুক্ত, যাদের দ্বারা কোনো অশ্লীলকার্য ও কবীরা গুনাহ হয়ে যায় অথবা গুনাহ করে নিজের উপর জুলুম করে বসলে তৎক্ষণাৎ আল্লাহকে শ্বরণ করে ও গুনাহ থেকে ক্ষমা প্রার্থনা করে। আল্লাহ ব্যাতীত কে গুনাহ ক্ষমা করতে পারে? আর তারা কৃত গুনাহের উপর অটল থাকে না। অধিকাংশ আলেম এ বিষয়ে একমত যে, সগীরা তথা ছোটখাটো গুনাহ বারবার করা হলে এবং অভ্যাস করে নিলে তা কবীরা হয়ে যায়। তাই তাফসীরের সার-সংক্ষেপে 🕰 -এর তাফসীরে এমন গুনাহের কথা বলা হয়েছে, যা বারবার করা হয় না।

أَجِنَّةُ Part : قَاوَلُـهُ هُـوَ اعْلَمُ بِـكُمْ إِذْ انْنشَاكُـمُ مَيْنَ الْأَرْضِ وَإِذْ انْنَتُـمُ الْجِنْنَةُ فِنَى بُـكُوونِ أُمَّهَاتِـكُمُ শব্দটি جُنيُّرُ -এর বহুবচন। এর অর্থ গর্ভস্থিত জ্ঞাণ। আয়াতে আল্লাহ তা আলা বলেছেন যে, মানুষ তার নিজের সম্পর্কে ততটুকু জান রাখে না, যতটুকু তার স্রষ্টা রাখেন। কেননা মাতৃগর্ভে সৃষ্টির বিভিন্ন স্তর অতিক্রম করার সময় তার কোনো জ্ঞান ও চেতনা থাকে না, কিন্তু তার স্রষ্টা বিজ্ঞসুলভ সৃষ্টিকুশলতায় তাকে গড়ৈ তোলে। আয়াতে মানুষের অজ্ঞতা ও অজ্ঞানতা ব্যক্ত করে বলা হয়েছে যে, মানুষ যে কোনো ভালো ও সৎকাজ করে, সেটা তার ব্যক্তিগত পরাকাষ্ঠা নয়: বরং আল্লাহ প্রদত্ত অনুগ্রহ। কারণ, কাজ করার অঙ্গ-প্রত্যঙ্গ তিনি তৈরি করেছেন। অঙ্গ-প্রত্যঙ্গকে তিনিই গতিশীল করেছেন। অন্তরে সৎকাজের প্রেরণা ও সংকল্প তাঁরই তাওফীক দারা হয়। অতএব, মানুষ যতবড় সংকর্মী, মুন্তাকী ও পরহেজগারই হোক না কেন, নিজ কর্মের জন্য গর্ব করার অধিকার তার নেই। এছাড়া ভালোমন্দ সবকিছু সমাপ্তি ও পরিণামের উপর নির্ভরশীল। সমাপ্তি ভালো হবে কি মন্দ হবে, তা এখনো জানা নেই। অতএব, গর্ব ও অহংকার কিসের উপর? পরবর্তী আয়াতে এ কথাটি এভাবে বর্ণনা बबा रायाह - فَعَلَمُ بِمَن اتَّعَلَى अर्था९ रायावा निर्द्धात पविज्ञा पावि करता ना । कात्रग आन्नार তা আলাই ভালো জানেন কে কতটুকু পানির মাছ। শ্রেষ্ঠত্ব আল্লাহভীতির উপর নির্ভরশীল; বাহ্যিক কাজকর্মের উপর নয়। আল্লাহভীতিও তা-ই ধর্তব্য, যা মৃত্যু পর্যন্ত কায়েম ও অবিচল থাকে।

হযরত যয়নব বিনতে আবু সালামা (রা.)-এর পিতামাতা তাঁর নাম রেখেছিলেন 'বাররা', যার অর্থ সংকর্মপরায়ণ । রাস্লুল্লাহ 🕮 আলোচ্য "غُرُوْ ٱلْمُعُمَّدُ عَلَيْ الْمُعَلَّمُ अंग्रांख তেলাওয়াভ করে এ নাম রাখতে নিষেধ করেন। কারণ এতে সৎ হওয়ার দাবি রয়েছে । অতঃপর তাঁর নাম পরিবর্তন করে যয়নব রাখা হয় । –[ইবনে কাসীর]

ইমাম আহমদ (র.) আব্দুর রহমান ইবনে আবৃ বকর (র.) থেকে বর্ণনা করেন, জনৈক ব্যক্তি রাস্লুল্লাহ 🕮 -এর সামনে অন্য এক ব্যক্তির প্রশংসা করলে তিনি নিষেধ করে বললেন্, তুমি যদি কারো প্রশংসা করতে চাও, তবে একথা বলে কর যে,

আমার জানা মতে এ ব্যক্তি সৎ, আল্লাহভীর । সে আল্লাহর কাছেও পাক-পবিত্র কিনা, তা আমি জানি না । اللّهُ অ**র দারা উদ্দেশ্য :** আলোচ্য আয়াতের اللّهُ শব্দুটির ব্যাখ্যায় তাফসীরকারগণ একাধিক মত পোষণ করেছেন । জে-১. কোনো মন্দ কাজের ইচ্ছা করা, কিন্তু সে ইচ্ছা কার্যে পরিণত না করা।

- ২. যত সগ্রীরা গুনাহ রয়েছে, সবই 🕰 । -এর অন্তর্ভুক্ত ।
- ৩. যে সগীরা গুনাহ বারে বারে করা হয় না, এতে অভ্যন্ত হয় না, এমন সগীরা গুনাহকেও 🕰 বিলা হয়। কেননা সগীরা গুনাহে অভ্যন্ত হয়ে গেলে তা আর সগীরা গুনাহ থাকে না: বরং কবীরা হয়ে যায়।
- 8. তাফসীরকার কালবী (র.) বলেছেন, এর দু'টি পস্থা রয়েছে।
- ক. এমন গুনাহ, আল্লাহ দুনিয়াতে যার শান্তির কথা ঘোষণা করেননি, এমন কি আথিরাতেও কি শান্তি হবে তার কোনো ঘোষণা নেই, এটি 🕰 । -এর অন্তর্ভুক্ত ।
- খ. যদি কোনো শুনাহ মুসলমানদের ধারা হয়ে যায়, এরপর সে ঐ গুনাহ থেকে তওবা করে ফেলে, তখন তা 🕮 -এর **অন্তর্ভুক্ত হ**য়।
- : এর ব্যাখ্যা প্রসঙ্গে তাফসীরকারদের বিভিন্ন অভিমত: كَيَانِهُ ۖ ﴿ نُرَاحِثُ
- র্ম তেনার্হ সম্পর্কে আল্লাহ তা আলা প্রকাশ্যভাবে জাহান্নামের ধমক দিয়েছেন তা হলো گَــِـانِيُّ আর যেই গুনাহের কারণে দুনিয়ায় ন্তনাহকারীর উপর শান্তি আবশ্যক হয় ভাকে نُوَاحِشُ বলে।
- ২. যেই গুনাহকে হালাল মনে করলে গুনাহগার কাফের হবে তাকে كيائر বলে। আর যেই গুনাহকে হালাল মনে করলে গুনাহগার কাফের হবে না তাকে مُوَاحِشُ वल।
- ৩. যে গুনাহের কর্তা তওবা ব্যতীত ক্ষমা পাবে না তাকে 🔑 হলে। আর যার কর্তা তওবা ব্যতীত ক্ষমা পাবে তাকে
- आशात्त वर्षिण کیانر (पर्यत्न तर्बना: گَلُنْهُنُ کَیَانِرُ الْاِنْمِ: आशात्त वर्षिण کیانر (الاِنْمِ: भर्यत्न क्रतात्कत वर्षना) ککیانرُ کیانرُ ضائر अधिकाश्म क्रातीत्मत मूर्फ ठेंथा वर्षवरुतनत भरम পूर्फ़ा देरव ।

. ४ कें । أَفَرَأَيْتَ الَّذِي تَوَلِّي ١ عَمَن الْإِيْمَان أَيْ (اَيْتَ الَّذِي تَوَلِّي ١ عَمَن الْإِيْمَان أَيْ إِرْتُدَّ لَمَّا عُيَّر بِهِ وَقَالَ إِنَى خَشِيْتُ عِفَابَ اللُّهِ فَنضَمِنَ لَهُ النُّمُعِيثُرُ انُّ يتخبيلَ عَنْهُ عَنْدُابَ اللَّه إِنْ رَجَعَ إِلَى شِرْكِهِ وَأَعْظَاهُ مِنْ مَالِهِ كُذَا فَرَجَعَ .

وَّاكُدى - مَنَعَ الْبَاقِي مَاحُوذٌ مِنَ الْكُذية وَهِيَ ارْضُ صُلْبَةٌ كَالصَّخْرةِ تُمنَعُ حَافِرَ البُنُو إِذَا وَصَلَ إِلْيُهَا مِنَ الْحَفْرِ.

جُمْلَتِهِ إِنْ غُلْبُرهُ يَتَحَمَّلُ عَنْهُ عَذَابَ الْأَخِرَةِ لَا وَهُوَ الْوَلِيدُ بِنُ الْمُغِبُرَةِ أَوْ غَيْرُهُ وَجُمَلَةُ أَعِنْدَهُ الْمَفْعُولُ الثَّانِيُّ لِرَأَيْتَ بِمَعَنِي اخْبِرُنِي -

. ग९ ७७. नािक ভाक खवन कता रुप्ति। त्र मन्नत्र या मुना أَمْ بِل لَمْ يُنْبَأُ بِمَا فِي صُحْفِ مُوسَى ४ اسفار التورية او صحف قبلها .

وَ صُحْفُ إِبْرَاهِمْيْمَ الَّذِيْ وَفَى لا تَعْمَ مَا ٣٧ وَ صُحْفُ إِبْرَاهِمْيْمَ الَّذِيْ وَفَى لا تَعْمَ مَا أُمْرَ بِهِ نَحُوُ وَإِذِ الْمَتَلَى إِنْرَاهِيْمَ رَبُّهُ بِكُلمِاتٍ فَأَتُمُّهُنَّ -

পূর্বোক تُورُرُ وَازِرَةً وَذِرَ أُخْرَى وَالَّحِيِّ अठ. وَيَنِيَّانُ مَا اَلَّا تَرِزُرُ وَازِرَةً وَذِرَ أُخْرَى والَّحِي إخِرِه وَانَ مُخَفَّفَةً مِنَ النَّقِيلَةِ أَى أَنَهُ لاَ تُحْمِلُ نَفْسُ ذَنْبَ غَيْرِهَا .

#### অনুবাদ :

আনয়ন হতে বিমুখ হয়েছে। অর্থাৎ সে ঈমান ত্যাগ করল তখন তাকে ঈমান আনয়নের কারণে তাকে লজ্জা দেওয়া হয়। তখন সে বলল, আমি আল্লাহ তা'আলার আজাবকে ভয় করি। লক্ষ্ণাদাতা বলল যদি সে শিরকের দিকে প্রত্যাবর্তন করে তবে তার উপর আপতিত শাস্তি বহন করার দায়িত্ব সে গ্রহণ করবে, আর তার সম্পদ হতে তাকে নির্দিষ্ট পরিমাণ দেবে। ফলে সে শিরকে ফিরে আসল।

তে বিরত এত কম দিল, প্রতিশ্রুত মাল হতে বিরত সে ৩৪. আথচ সে কম দিল, প্রতিশ্রুত মাল হতে বিরত থাকল। আর অবশিষ্ট মাল দেওয়া হতে। اکدی শব্দটি হতে নিষ্পন্ন। আর তাহলো পাথরতুল্য শক্ত মাটি। যখন কোনো ব্যক্তি সেই মাটিতে কৃপ খনন . করতে চায় তখন সেই মাটি তাকে কৃপ খনন হতে বাধা প্রদান করে।

> <u>সে দেখবে</u> অর্থাৎ জানতে পারবে ৷ তন্মধ্য হতে একটি হলো, অপর কেউ তার পরকালীন আজাব বহন করবে না, কখনো না। সে ব্যক্তিটি হলো ওলীদ ইবনে মুগীরা বা অন্য কেউ। আর أَعِنْكُ বাক্যটি যা অরে ভিন্তীয় وَمُفَعُول অরে বিভীয় اخبرنى তা ব্যবহৃত

(আ.)-এর কিতাবে রয়েছে ় তাওরাতের অধ্যায়সমূহে বা তৎপূর্ববর্তী সহীফাসমূহে।

পালন করেছেন পূর্ণ করেছেন- যে বিষয়ে তাকে वाफिन कता इरस्र । यमन- أَرُاهِ أَبُرُ الْمِنْ مُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ رَبُهُ بِكَلِمَاتٍ فَأَتَكُهُنَّ

অপরের বোঝা বহন করবে না [শেষ পর্যন্ত] আর वत हैं। अर्थार مُثَقَّلُه कि اَنْ वत وَاللهُ الْا تَزِرُ তাশদীদ বিশিষ্ট হতে أَنْ مُخَفَّفُهُ नূন সাকিন বিশিষ্ট হয়েছে। তথা কোনো ব্যক্তি অন্য কারো পাপ বহন

ছিল। <u>মানুষ তাই و তিওঁ যো, نا ইরফটি মূলত اند ছিল। মানুষ তাই بان أَنْ أَنْ أَنْ أَنْ لَيْكُس لِلْإِنْسَانِ الْأَ</u> سَعْتَى . مِنْ خَيْرِ فَلَيْسَ لَهُ مَنْ سَعْلَى غَنْهُ وَالْخَيْرُ شَيْرُ

অর্জন করে যা সে চেষ্টা করে। সফলতার বিষয়ে সূতরাং অন্যের সাফল্যের চেষ্টা হতে সে কিছুই লাভ করতে পার্বে না।

فِي الْأَخِرَةِ.

হবে। অর্থাৎ তার শ্রমের ফল সে পরকালে পাবে।

٤١ 8١. كُمُّ يُجْزَاهُ الْجُزَّاءَ الْأَوْلَى . الْأَكْمُلُ يُقَالُ جَزَيْتُهُ سَغيَهُ وَيسَعيه .

পরিপূর্ণরূপে । যেমন বলা হয়- [যেমন কর্ম তেমন ফলী।

#### তাহকীক ও তারকীব

: এत জना अत्नरह: إِسْتِفْهَام تَقُرِيْر विशाल दामया है। فَيُولُمُهُ اَفُرُيْتَ الَّذِي تُولُي

। ইসমে মাওসূল তার সেলাহ -এর সাথে মিলে প্রথম মাফউল হয়েছে। أَلَّوْنَ ইসমে মাওসূল তার সেলাহ -এর সাথে মিলে প্রথম মাফউল হয়েছে। -কে মাসদারের সিফত অর্থাৎ - فَلِيْلًا কে মাসদারের সিফত অর্থাৎ - تَوَلَّى اللّه : فَوْلُهُ وَاعْطَى فَلِيْلًا وَأَكُدُي क गाकछल विशे वना७ दिध। قليلا आवात أعُطَى إعْطَاءُ قُلْيلًا

-अत हामगाि अन्नीकातम्लक এवर वाकाि खूमला रास رَأَيْتُ अचात : قَنُولُهُ أَعِنْدُهُ عِلْمُ الْفَيْبِ

অর্থাৎ প্রথমে ইসনাম গ্রহণ করল এরপর মুরতাদ হয়ে গেল। অধিকাংশের : فَوَلْتُ تَوَلَّي অভিমত হলো এর দারা উদ্দেশ্য হচ্ছে ওয়ালীদ ইবনে মুগীরা এবং আয়াত তাঁর সম্পর্কেই অবতীর্ণ হয়েছে।

ضَمِنَ اللهِ अत फिरक। आत ، यभीरत वारतय बाँग - فَعَلَمُ اللهُ वि - فَعَلَمُ مَنْ مَالِمه فَمِنَ اللهِ अत फिरक फिरतह । अर्थार कियानात - اللّذِي تَوَلَّى - अत फिरक फिरतह । अर्थार कियानात - فَاعِلُ नेअत তাওহীদকে পরিত্যাগ করে শিরকের দিকে ফিরে এলো। দ্বিতীয় হলো فن -এর পরিবর্তে সম্পদের একটি বিশেষ পরিমাণ তাকে দিয়ে দিল। আর 🔑 🖒 নিজের উপর শুধুমাত্র একটি জিনিস আবশ্যক করল। আর তা হলো পরকালে আল্লাহর শান্তি হতে রক্ষার জিমাদারী।

হযরত ইবরাহীম (আ.) উক্ত বিধানাবলিকে স্বতঃস্কৃতভাবে পালন করেছেন যে, বিষয়ে তাঁকে ﴿ أَمُرُبِّ নির্দেশ দেওয়া হয়েছিল। উদাহরণত সন্তান জবাই করা, অগ্নিতে নিপতিত হওয়া, দেশ ত্যাগ ইত্যাদি।

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

-भारन नुष्ण : व्यालाठा आहारल्ड भारन नृष्न मलाई कराकि वर्गना भाउहा याहा । تَفُولُتُهُ افْرَالِتَ الَّذِي تُولِّي ১. বর্ণিত আছে কোনো এক লোক ঈমান আনার পর, তার জনৈক বন্ধু তাকে তিরন্ধার করে বলল যে, তুমি পৈতৃক ধর্ম পরিত্যাগ করেছ। জবাবে সে বলল, আমি আল্লাহর আজাবকে ভয় করি। এ কথার পরিপ্রেক্ষিতে তার বন্ধু তাকে বলল, আমাকে কিছু ধন-সম্পদ দাও তার বিনিময়ে তোমার আজাব আমি বহন করে নেব এবং তুমি আজাব হতে মুক্তি পাবে। অডঃপর সে তাকে কিছু অর্থ দিল; কিছু বন্ধু তাকে সন্তুষ্ট না হয়ে আরো অর্থ চাইলে সে সামান্য ইতন্তত করে কিছু অর্থ দিয়ে দিল। সবলেষে সে বন্ধু বাকি অর্থের জন্য একটি সাক্ষাযুক্ত দলিল লিখে দিল। এর পরিপ্রেক্ষিতে উল্লিখিত আয়াতগুলো অবতীর্ণ হলো। -[জালালাইন, কামালাইন]

- ২. হযরত মুজাহিদ, ইবনে যায়েদ ও মুকাতিল (র.) বলেছেন, উপরিউক্ত আয়াতগুলো ওলীদ ইবনে মুগীরার ব্যাপারে অবন্ঠার্ণ হয়েছে। তিনি নবী করীম এর দীনের আনুগতা করেছিলেন, তখন কোনো এক মুশরিক তাকে তিরকার করল এবং বলল, কেন তুমি পূর্বপুরুষদের ধর্ম পরিত্যাগ করেছ এবং তাদেরকে পথন্রষ্ট বলে গণা করেছ এবং ধারণা করে নিয়েছ যে, তারা সবাই জাহান্নামীণ জবাবে সে বলল, আমি আল্লাহর আজাবকে ভয় করছি। তখন সে ভানাহের বোঝা বহন করে নেবে বলে তাকে প্রতিশ্রুতি দিল এ শর্তে যে, সে যদি তাকে কিছু মাল প্রদান করে এবং শিরকের কাজে ফিরে আসে তাহলে সে তার আজাবের বোঝা বহন করে। অতঃগর সে তার প্রতিশ্রুত বিষয়ের কিয়দাংশ তাকে দান করল আর অবশিষ্ট অংশ আটকে দিল, তখন আল্লাহে তা'আলা এ আয়াত অবতীর্ণ করলেন।
  - মুকাতিল (র.) আরো বলেছেন, ওলীদ ইবনে মুণীরা কুরআনে কারীমের প্রশংসা করল, অতঃপর তা হতে ফিরে গেল। তখন أَعَظَى تَلْلِيرُ আয়াতটি অবতীর্ণ হলো।
- ৩. হযরত ইর্বনে আব্বাস (রা.), সুন্দী, কালবী ও মুসাইয়্যাব ইবনে ওরাইক (র.) বলেছেন, আলোচ্য আয়াতটি হযরত ওসমান (রা.)-এর শানে অবতীর্ণ হয়েছে। হযরত ওসমান (রা.) সদকা-ধয়রাত করতেন। তখন তাঁর দুধ ভাই আদুলাই ইবনে আবৃ সারাহ বলল, হে ওসমান! তুমি এটা কি করছে? তোমার তো কোনো সম্পদই অবশিষ্ট থাকবে না। তখন হয়রত ওসমান (রা.) বললেন, আমার অনেক ওনাহ আছে, আর আমি যা করছি এর দ্বারা আমি ওধু আল্লাহর সন্থাইই চান্দি এবং তাঁর ক্ষমার প্রত্যাশা করছি। তখন আবদুল্লাহ তাঁকে বলল, তুমি আমাকে তোমার উট দান কর, আর আমি তোমার সব তনাহের দায়িত্ব গ্রহণ করব। তখন তিনি তাকে তা দান করলেন এবং তার উপর সাক্ষ্য গ্রহণ করলেন, আর সদকা-খয়রাতের ব্যাপার কিছুটা বন্ধ করে দিলেন। তখন আল্লাহ তা আলা ঠেনি ঠিনি তাঁকি তালি তালাত আলাত অবতীর্ণ করলেন। অবশেষে হয়রত ওসমান (রা.) পূর্বের তুলনায় আরো বেশি বেশি দান-খয়রাত করতে লাগলেন। —[কুরতুবী]

মৃত্যুর পর উপকৃত হওয়ার ব্যবস্থা : এ মর্মে নিম্নোক্ত হাদীসগুলো বিশেষভাবে প্রণিধানযোগ্য-

আবৃ নু'আঈম হ্যরত আবৃ সাঈদ খুদরী (রা.) বর্ণিত হাদীস সংকলন করেছেন, তিনি বলেছেন, আমি হ্যরত রাস্লে কারীম

কে বলতে গুনেছি, আল্লাহ তা'আলা যখন কোনো বান্দার রহ কবজ করে নেন, তখন দু'জন ফেরেশতা তাকে নিয়ে
আসমানে হাজির হয় এবং আরজ করে, হে পরওয়ারদেগার! তুমি আমাদেরকে এ মুমিনের আমলের বিবরণ লিপিবদ্ধ করার
দায়িত্বে নিয়োজিত করেছিলে, এখন তুমি তাকে ডেকে নিয়েছো, তাই আমাদের এখন অনুমতি দান কর, আমরা যেন জমিন

অবস্থান করতে পারি। আল্লাহ তা'আলা ইবাদ করেন, জমিন আমার বান্দাদের দারা পরিপূর্ণ, তাই তোমরা উভয়ে এ বান্দার
করে অবস্থান কর, আর আমার তসবীহ তাহলীল এবং তাকবীর পাঠে কিয়ামত পর্যন্ত মশগুল থাক, আর এ মুমিন বান্দার
জনো তার ছওয়াব লিপিবদ্ধ করতে থাক।

মুসলিম শরীফে হযরত আবৃ হ্রায়রা (রা.) বর্ণিত হাদীস সংকলিত হয়েছে। প্রিয়নবী 🌉 ইরশাদ করেছেন, যখন মানুষের মৃত্যু হয়, তখন তার আমলের পথ বন্ধ হয়ে যায়, তবে তিনটি পথ খোলা থাকে। যথা– ১. সদকায়ে জারিয়া। ২. যে ইলম দ্বারা মানুষ উপকৃত হয়। অর্থাৎ মৃত ব্যক্তি যদি কোনো দ্বীনি কিতাব রচনা করে যায় এবং মানুষ তার দ্বারা উপকৃত হয়। ৩. যদি মৃত ব্যক্তির নেককার সন্তান তার জন্য দোয়া করে। মৃত ব্যক্তি এ তিনটি পস্থায় উপকৃত হতে পারে।

ইমাম আহমদ (র.) লিখেছেন, যদিও সদকায়ে জারিয়া এবং উপকারী ইলম মানুষের নিজের আমলের ফলশ্রুতি; কিন্তু নেককার সন্তানের দোয়ায় তার কোনো মেহনত থাকে না, এতদসত্ত্বেও এর ঘারা মানুষ উপকৃত হয়।

তাবারানী (র.) হ্যরত আবৃ হুরায়রাহ এবং আবৃ সাঈদ খুদরী (রা.) বর্ণিত হাদীসের উদ্ধৃতি দিয়ে বলেছেন, আল্লাহ তা'আলা জান্নাতে তার নেককার বান্দাদের মর্তবা বুলন্দ করবেন। বান্দা আরজ করবে, হে আমার পরওয়ারদেগার! কিভাবে আমার মর্তবা বুলন্দ হলো। আল্লাহ তা'আলা ইরশাদ করবেন, তোমার পুত্র তোমার জন্যে মার্গফিরাতের দোয়া করেছে, এজন্য তোমার মর্তবা বুলন্দ হলো।

হয়রত আপুল্লাই ইবনে আব্বাস (রা.) থেকে বর্ণিত। প্রিয়নবী ক্রী ইরশাদ করেছেন, কবরের ভেতর মানুষের এমন অবস্থা হয়, যেমন কোনো ভুবন্ত ব্যক্তির অবস্থা, পিতা-মাতা, সন্তান-সন্ততি তথা আপনজদের কাছে সে আশা করে এবং অপেক্ষা করে তাদের দোয়ার জন্যে, যদি কেউ তার জন্যে দোয়া করে, তবে সে দোয়া পৃথিবী ও পৃথিবীর সবকিছু থেকে তার নিকট বিগ্র হয়। পৃথিবী অধিবাসীদের দোয়ার কারণে কররবাসীদেরকৈ আল্লাহ তা'আলা পাহাড়ের সমান ছওয়াব দান করেন। মৃতদের জন্যে জীবিতদের এ হাদিয়া হয় ইত্তেগকার। –[বায়হাকী]

তাবারানী (র.) অন্য একখানি হাদীসের উদ্ধৃতি দিয়েছেন। হয়রত রাসূলে কারীম 🌉 ইরশাদ করেছেন, আমার উষতের প্রতি দয়া করা হয়েছে, আমার উষত শুনাহ নিয়ে কবরে যাবে এবং বেগুনাহ হয়ে কবর থেকে বের হবে। মুমিনগণ তার জন্যে মাগফিরাতের দোয়া করবে, ফলে সে শুনাহ থেকে পরিত্র হয়ে দোজখ থেকে বের হবে।

আল্লামা সুষ্ঠী (র.) বলেছেন, জীবিতদের দোয়ায় মৃতদের উপকার হয়। কুরআনে কারীমের নিম্নোক্ত আয়াত ঘরাও একথা প্রমাণিত হয়- والْدِيْنَ جَانُوا مِنْ اَبَعْدِهُمْ يَغُولُونَ رُبَّنَا الْغُورُانِيَا الْدُيْنَ مَبَعُونُمْ بِالْإِنْسَانِ । والْإِنْسَانِ আর আরা তাদের পরে এনেছে, তারা বলে, হে পরওয়ারদেগরি! আমাদেরকে মার্গকিরাত দান কর, আর আমাদের সেই ভাইদেরকেও যারা আমাদের পূর্বে ঈমান এনেছে।"

হযরত আয়েশা (রা.) বর্ণনা করেন, এক ব্যক্তি আরজ করল, ইয়া রাসুলাল্লাহ া আমার আখা হঠাৎ ইন্তেকাল করেছেন. তিনি কোনো অসিয়ত করে যেতে পারেননি। আমার ধারণা হলো, যদি তিনি কথা বলতে পারতেন তবে তিনি কিছু দান ধ্যরাত করতেন, আমি যদি তাঁর পক্ষ থেকে দান করি তবে কি তিনি ছুওয়াব পাবেন? রাসুলে কারীম করেন, হাা। হযরত আব্দুল্লাহ ইবনে আব্বাস (রা.) বর্ণনা করেন, হযরত সা'আদ ইবনে ওবাদা (রা.)-এর অনুপস্থিতিতে তাঁর মায়ের ইত্তেকাল হলো। তিনি হজুর ক্রি -এর খেদমতে হাজির হয়ে আরজ করেন, ইয়া রাসুলাল্লাহ া আমার মাতার ইত্তেকাল হয়েছে, আমি উপস্থিত ছিলাম না, যদি আমি তাঁর পক্ষ থেকে দান খ্যরাত করি তা কি তাঁর নিকট পৌছবেং রাসুল ক্রিবাদান করলেন, হাা। সাদ (রা.) আরজ করলেন, তবে আমি আপনাকে সাক্ষী করছি যে, আমার বাগানটি আমি আমার মায়ের পক্ষ থেকে খ্যরাত করলাম। -[বুখারী]

ইমাম আহমদ (র.) লিখেছেন, হযরত সা'আদ ইবনে ওবাদা (রা.) আরজ করলেন, ইয়া রাসূলাল্লাহ 😅 ! আমার মায়ের ইন্তেকাল হয়েছে, এখন তাঁর জন্যে কোন জিনিসের খয়রাত সবচেয়ে উত্তম? হজুর 🚟 ইরশাদ করলেন, পানি। একথা প্রবণ করে হযরত সা'আদ (রা.) একটি কৃপ খনন করালেন এবং বললেন, এটি সা'আদের মায়ের জন্যে। তাবারানী (র.) এ হাদীস হযরত আনাস (রা.)-এর সূত্রে সংকলন করেছেন।

হযরত আব্দুল্লাহ ইবনে ওমর (রা.) বর্ণনা করেন, প্রিয়নবী 🚃 ইরশাদ করেছেন, যদি তোমাদের মধ্যে কোনো ব্যক্তি নফল খয়রাত করে তবে সে যেন তার পিতা মাতার পক্ষ থেকে করে। এর ছওয়াব তার পিতা-মাতা পাবে। আর তার নিজের ছওয়াবেও কম করা হবে না।

হযরত আনাস (রা.) বর্ণনা করেন, আমি নিজে হযরত রাস্লে কারীম ﷺ -কে বলতে শুনেছি যে, যে বাড়িতে কারো মৃত্যু হয়, এরপর সে মৃত ব্যক্তির জন্যে দান খয়রাত করা হয়, তবে হযরত জিবরাঈল (আ.) নুরের একটি পাত্রে সেই দান নিয়ে মৃত ব্যক্তির কবরের পার্শ্বে দাঁড়িয়ে বলেন, হে কবরের অধিবাসী! তোমার বাড়ির লোকেরা তোমার জন্য এ তোহকা প্রেরণ করেছেন, তুমি তা গ্রহণ কর। এভাবে সে মৃত ব্যক্তি তোহকা গ্রহণ করে এবং আনন্দিত হয়। কিন্তু তার পার্শ্ববর্তী কবরের অধিবাসীর জন্যে কোনো কিছু প্রেরিত না হওয়ার কারণে সে চিন্তিত হয়। –[তাবারানী]

হযরত আব্দুল্লাহ ইবনে ওমর (রা.) বর্ণনা করেন, প্রিয়নবী 🏬 ইরশাদ করেছেন, যে ব্যক্তি তার পিতা-মাতার পক্ষ থেকে হজ করে, আল্লাহ তা'আলা তার পিতা-মাতার জন্যে দোজথ থেকে নাজাত লিপিবদ্ধ করে দেন, তাদের জন্য হজ পরিপূর্ণ হয়, আর যে হজ করলো তার ছওয়াবও কম করা হয় না।

আৰু আৰুল্লাহ সাকাফী (র.) হযরত যায়েদ ইবনে আরকাম (রা.)-এর সূত্রে বর্ণনা করেছেন, আমি নবী করীম —— -এর খেদমতে আরজ করলাম, যার পিতা-মাতা হজ করতে পারেনি, সে যদি তাদের জন্যে হজ করে তবে কি হকুম? নবী করীম —— ইরশাদ করলেন, তার পিতা-মাতা আজাদ হয়ে যাবে, আর আসমানে তাদের রহগুলোকে সুসংবাদ দেওয়া হবে এবং আল্লাহ তা আলার দরবারে নেকী লিপিবন্ধ হবে।

হযরত আকাবা ইবনে আমের (রা.) বর্ণনা করেন, একজন স্ত্রীলোক রাসূল 🚐 -এর খেদমতে হাজির হয়ে আরজ করন, আমার মা ইন্তেকাল করেছেন, আমি কি তাঁর পক্ষ থেকে হজ করতে পারি? রাসূল 🚃 ইরশাদ করলেন, তুমি বল যদি তোমার মায়ের উপর ঋণ থাকতো, আর তুমি তা তোমার মায়ের পক্ষ হতে আদায় করতে তবে কি তা আদায় হয়ে যেতো? স্ত্রীলোকটি আরজ করলো, জি হাঁ, অবশাই। তখন রাসূল 🚃 তাকে তার মায়ের পক্ষ থেকে হজ করতে আদেশ দিলেন।

–[তাবারানী]

হযরত আবৃ হুরায়রা (রা.) বর্ণিত হাদীসে রয়েছে, প্রিয়নবী 🚟 ইরশাদ করেছেন, যে ব্যক্তি কোনো মৃত লোকের পক্ষ থেকে হজ করবে, সে এত ছওয়াবই পাবে যা মৃত ব্যক্তিকে দেওয়া হবে।

হয়রত আবৃ হুরায়রা (রা.) বর্ণিত হাদীসে রয়েছে, রাসূল 🚃 ইরশাদ করেছেন, যে ব্যক্তি কবরস্থানে প্রবেশ করে সূরা ফাতেহা, সূরা ইখলাস এবং সূরা তাকাছুর পাঠ করে বলে যে, এ সূরাসমূহের ছওয়াব এ কবরস্থানের সকল নারী পুরুষকে বর্খনিশ করলাম, তাহলে আল্লাহ তা'আলার দরবারে কবরস্থানের সকলে এ ব্যক্তির পক্ষে সুপারিশ করবে।

হযরত আলী (রা.) থেকে বর্ণিত হাদীসে রয়েছে, প্রিয়নবী 🊃 ইরশাদ করেছেন, যে বাক্তি কবরস্থান অতিক্রম করে এবং এগারো বার সূরা ইঞ্চাস পাঠ করে এবং কবরস্থানের মৃতদের তা বর্থশিশ করে, তবে আল্লাহ তা আলা ঐ কবরস্থানের সকলের সংখ্যা মোতাবেক তাকে ছওয়াব দান করবেন।

শেশটি کُنْکُ থেকে উদ্ভূত। এর অর্থ সেই প্রন্তরখণ্ড, যা কূপ অথবা ভিত্তি খনন করার সময় মৃতিকা গর্ড থেকে বের হয় এবং খননকার্বে বাধা সৃষ্টি করে। তাই এখানে کُنْکُ اَکُنُی এর অর্থ এই যে, প্রথম কিছু দিল, এরপর হাত গুটিয়ে নিল। উপরে আয়াতের শানে নৃযুলে যে ঘটনা বর্ণনা করা হয়েছে, তপর পরিপ্রেন্দিতে বাক্যের অর্থ সুস্পষ্ট। পক্ষান্তরে যদি ঘটনা থেকে দৃষ্টি ফিরিয়ে নেওয়া হয়, তবে আয়াতের অর্থ এই হবে, যে ব্যক্তি আল্লাহর পথে কিছু বায় করে অতঃপর তা পরিত্যাগ করে অথবা ওকতে আল্লাহর আনুগত্যের দিকে কিছু আকৃষ্ট হয়, অতঃপর আনুগত্য বর্জন করে বসে। এই তাকসীর হয়রত মুক্তাহিন, সাঈদ ইবনে জ্বায়ের, ইকরিমা, কাতাদা (র.) প্রমুখ থেকে বর্ণিত আছে। - (ইবনে কাসীর)

मात नुयुलत घटना अनुयात्री आग्नाएउत डिप्सना এই या, य वाकि ब्लाता : قَنُولَهُ أَعِنْدُهُ عِلْمُ النَّغْنِبِ فُهُو يَرَى এক বন্ধুর এই কথায় ইসলাম ত্যাগ করল যে, তোমার পরকালীন আজাব আমি মাথা পেতে নেব, সেই নির্বোধ লোকটি বন্ধুর এই কথায় কিরূপে বিশ্বাস স্থাপন করলঃ তার কাছে কি অদুশ্যের জ্ঞান আছে, যা দ্বারা সে দেখতে পাল্ছে যে, এই বন্ধু তার শান্তি মাথা পেতে নেবে এবং তাকে বাঁচিয়ে দেবে। বলা বাহলা, এটা নিরেট প্রতারণা। তার কাছে কোনো অদশ্যের জ্ঞান নেই এবং অন্য কেউ তার পরকালীন শান্তি নিজে ভোগ করে তাকে বাঁচাতে পারে না। পক্ষান্তরে যদি শানে নুযুদ্দের ঘটনা থেকে দৃষ্টি ফিরিয়ে নেওয়া হয়, তবে আয়াতের অর্থ এই হবে যে, দানকার্য ওরু করে তা বন্ধ করে দেওয়ার কারণে এই ধারণা হতে পারে যে. উপস্থিত সম্পদ ব্যয় করে দিলে আবার কোথা থেকে আসবে। এই ধারণা থণ্ডন করার জন্য বলা হয়েছে, তার কাছে কি অদৃশ্যের জ্ঞান আছে, যা দ্বারা সে যেমন দেখতে পাচ্ছে যে, এই সম্পদ খতম হয়ে যাবে এবং তৎস্থলে অন্য সম্পদ সে লাভ করতে পারবে নাঃ এটা ভুল। তার কাছে অদৃশ্যের জ্ঞান নেই এবং এই ধারণাও সঠিক নয়। কেননা কুরআন পাকে আলাহ তা আলা বলেন-

अर्थाए रामजा या ताग्र कत, आज्ञाय ठा आला रामात्मतरक जात विकन्न مَا ٱنفَقَعُهُمْ مِنْ شَيْمَ فِلْهُو يُخْلِفُهُ وَهُمَ خَيْرُ الرَّازِقِيْنَ দান করেন। তিনি সর্বোত্তম রিজিকদার্তা। চিন্তা করলে দেখা যায়, কুরআনের এই বাণীর সত্যতা, কেবল টাকা-পয়সার ক্ষেত্রেই সীমাবদ্ধ নয়, বরং মানুষ দুনিয়াতে যে কোনো শক্তি ও সামর্থা ব্যয় করে, আল্লাহ তা আলা তার দেহে তার বিকল্প সৃষ্টি করতে থাকেন। নতুবা মানবদেহের প্রতিটি অঙ্গ-প্রত্যঙ্গ যদি ইম্পাত নির্মিতও হতো, তবু ষাট-সন্তর বছর ব্যবহার করার দক্ষন তা কয় হয়ে যেত। পরিশ্রমের ফলে মানুষের সমগ্র অঙ্গ-প্রত্যুক্ত কয় হয়, আল্লাহ তা আলা স্বয়ংক্রিয় মেশিনের ন্যায় ভার বিকল্প ভিতর থেকেই সৃষ্টি করে দেন। অর্থ-সম্পদের ব্যাপারেও তদ্রুপ। মানুষ ব্যয় করতে থাকে আর তার বিকল্প আসতে

রাসূনুল্লাহ 🚟 হযরত বিলাল (রা.)-কে বলেন- 🕺 পুর্টি কুটি নুটি কুটি কুটি কুটি কুটি নিলাল, আল্লাহর পথে ব্যয়

مرود عدم المراب المربي با يعرف وقد عدس من وي العربي إصدا المربي العرب العرب

হযরত ইবরাহীম (আ.)-এর বিশেষ তণ, অঙ্গীকার পূরণের কিঞ্চিৎ বিবরণ : উদ্দেশ্য এই যে, হযরত ইবরাহীম (আ.) আল্লাহ তা আলার কাছে অঙ্গীকার করেছিলেন যে, তিনি আল্লাহর আনুগত্য করবেন এবং মানুষের কাছে তাঁর পয়গাম পৌছিয়ে দেবেন। তিনি এই অঙ্গীকার সকল দিক দিয়েই পূর্ণ করে দেখিয়েছেন। এতে তাঁকে অনেক অগ্নিপরীক্ষায়ও অবতীর্ণ হতে হয়েছে : رَجْم শব্দের এই তাফসীর ইবনে কাসীর, ইবনে জারীর প্রমুখের মতে।

কোনো কোনো হাদীসে হযরত ইবরাহীম (আ.)-এর বিশেষ কর্মকাণ্ড বোঝানোর জন্য 🛵 শব্দ ব্যবহৃত হয়েছে বলে বর্ণনা করা হয়েছে। এটা উপরিউক্ত তাফসীরের পরিপন্থি নয়। কেননা, অঙ্গীকার পালন শব্দটি আসলে ব্যাপক। এতে নিজস্ব কর্মকাওসহ আল্লাহর বিধানাবলি প্রতিপালন এবং আল্লাহর আনুগত্যও দাখিল আছে ৷ এছাড়া রিসালতের কর্তব্য পালনের মাধ্যমে সাধারণ মানুষের সংশোধনও এর পর্যায়ভূক্ত। হাদীসে বর্ণিত কর্মকাণ্ডও এণ্ডলোর অন্তর্ভুক্ত।

উদাহরণত আবৃ ওসামা (র.)-এর রেওয়ায়েতে আছে যে, রাস্বুল্লাহ 🚟 দুর্নিত দুর্নিত আয়াত তেলাওয়াত করে তাকে বললেন, তুমি কি জান এর মর্মার্থ কিঃ হযরত আবু ওসামা (রা.) আরজ কর্রলেন, আর্ল্লাই ও তার রা্ল === ই ভালো জানেন। রাসূলুরাহ === বললেন, অর্থ এই যে- النَّايِر وَلَّمْ بِالرَبِّعِ رَكْعَاتٍ نِيْ أَوْلِ النَّهَارِ - كَالْ এভাবে পূর্ণ করে দেন যে, দিনের গুরুতে [ইশরার্কের] চার রাকাত নামাজ পর্ড়ে নেন ! -[ইবনে কাসীর]

তিরমিয়ীতে আবৃ যর (রা.) বর্ণিত এক হাদীস দ্বারাও এর সমর্থন পাওয়া যায়। রাসূলুল্লাহ 🚟 বলেন-

إِبْنَ أَدُمَ الْكُعْ لِنِي أَرْبَعَ رَكَعَاتٍ مِنْ أَوَّلِ النَّهَارِ أَكْفِكُ أَخِرَهُ .

অর্থাৎ আল্লাহ বলেন, হে বনী আদম, দিনের গুরুতে আমার জন্য চার্র রাকতি নামার্জ পড়, আমি দিনের শেষ পর্যন্ত তোমার সব কাজের জন্য যথেষ্ট হয়ে যাব।

হযরত মুয়াজ ইবনে আনাস (রা.)-এর রেওয়ায়েতে রাসুলুল্লাহ 🚟 বলেন, আমি তোমাদেরকে বলছি, আল্লাহ তা আলা হযরত ইবরাহীম (আ.)-কে ٱلَّذِي رَشِّي (খতাব কেন দিলেন؛ কারণ এই যে, তিনি প্রত্যহ সকাল-বিকাল এই আয়াত পাঠ করতেন–

فَسُبَحَانَ اللَّهِ حِيْنَ تَعُسُونَ وَحِيْنَ تَصْبِحُونَ وَلَهُ النَّحْدُ فِي السَّلُوتِ وَٱلْأَرْضِ وَعَشِبُّ وَجِينَ تَظْهِرُونَ . –[ইবনে কাসীর

হ্যরত মুসা ও ইবরাহীম (আ.)–এর সহীফার বিশেষ নির্দেশ ও শিক্ষা : কুরআন পাক পূর্ববর্তী কোনো পয়গান্বরের উক্তি অথবা শিক্ষা উদ্ধৃত করার মানে এই হয় যে, এই উন্মতের জন্যও সেটা অবশ্য পালনীয় ৷ তবে এর বিপক্ষে কোনো আয়াত অথবা হাদীস থাকলে সেটা ভিনু কথা ৷ পরবর্তী আঠারো আয়াতে সেই সব বিশেষ শিক্ষা উল্লেখ করা **হয়েছে, যেণ্ডলো হযর**ড

মুনা ও ইবরাহীম (আ.)-এর সহীক্ষায় ছিল। তনাধো পূর্ববর্তী আয়াতসমূহের সাথে সম্পর্কযুক্ত কর্মণত বিধান মাত্র দুটি। অবিশিষ্ট শিক্ষা উপদেশ ও আরাহর কুদরতের নিদর্শনাবলির সাথে সম্পৃত্ত। অবশিষ্ট শিক্ষা উপদেশ ও আরাহর কুদরতের নিদর্শনাবলির সাথে সম্পৃত্ত। তর্মণত বিধানম্বয় এই কুদরতের নিদর্শনাবলির সাথে সম্পৃত্ত। কর্মণত বিধানম্বয় এই ক্রেই বেট্রিট্রেই বিবার ক্রেই ক্রেই ক্রেই নিজের ছার্ডা অপরের বোঝা হর্মান্তর অর্থ এই বেট্রেটরে বোঝা হর্মান বোঝা অর্থ পাও প্রান্তির বোঝা। উদ্দেশ্য এই যে, কিয়ামতের দিন এক ব্যক্তির শান্তি অপরের ঘাড়ে চাপানো হবে না এবং অপরের শান্তি করে বরাকা অত্যান্ত বলা হবে লা এবং অপরের শান্তি করে করাক ক্রেইটার ক্রিই বাঝা। উদ্দেশ্য এই ক্রেইটার ক্রিইটার ক্রিট্রাটর ক্রিইটার ক্রিট্রাটর ক্রিইটার ক্রিইটার ক্রিইটার ক্রিইটার ক্রিইটার ক্রিইটার ক্রিট্রাটর ক্রিইটার ক্রিট্রাটর ক্রিইটার ক্রিইটার ক্রিইটার ক্রিট্রাটর ক্রিট্রাটর ক্রিট্রাটর ক্রিট্রাটর ক্রিইটার ক্রিট্রাটর ক্রিট্রাটর ক্রিট্রাটর ক্রিট্রাটর ক্রিট্রাটর ক্রিট্রাটর ক্রিট্রাটর ক্রিট্রাটর ক্রিট্রাটর ক্রেট্রাটর ক্রিট্রাটর ক্রিট্রাটর ক্রিট্রাটর ক্রিট্রাটর ক্রিট্রাটর ক্রিটার ক্রিট্রাটর ক্রিটার ক্রিট্রাটর ক্রিট্রাটর ক্রিটার ক্রিট্রাটর ক্রিটার ক্রিটা

একের শুনাহে অপরকে পাকড়াও করা হবে না : এই আয়াতের শানে নুযুলে বর্ণিত ব্যক্তির ধারণাও অসার প্রমাণিত হয়েছে। সে ইসলাম গ্রহণ করেছিল অথবা ইসলাম গ্রহণ ইচ্ছুক ছিল। তার বন্ধু তাকে তিরকার করল এবং নিশ্চয়তা দিল যে, কিয়ামতে কোনো আজাব হলে সে নিজে তা গ্রহণ করবে তাকে বাঁচিয়ে দেবে। আয়াত থেকে জানা গেল যে, আল্লাহর দরবারে একের শুনাহে অপরকে পাকড়াও করার কোনো সম্ভাবনা নেই।

এক হাদীসে বর্ণিত হয়েছে যে, কোনো মৃত ব্যক্তির জন্য তার পরিবারের লোকজন অবৈধ বিলাপ ও ক্রন্সন করলে তাদের এই কর্মের কারণে মৃতের আজাব হয়। এটা সেই ব্যক্তির ব্যাপারে, যে নিজেও মৃতের জন্য বিলাপ ও আহাজারিতে অভ্যন্ত হয়। অথবা সে তার ওয়ারিশদেরকে অসিয়ত করে যে, তার মৃত্যুর পর যেন বিলাপ ও ক্রন্সনের ব্যবস্থা করা হয়। –[মাযহারী] এমতাবস্থায় তার আজাব তার নিজের কারণে হয়, অন্যের কর্মের কারণে নয়।

দ্বিতীয় বিধান হচ্ছে— مَانَ لَيْسَ لِلْإِنْسَانِ الْأَمْ اَسَعُنِي -এর সারমর্ম এই যে, অপরের আজাব যেমন কেউ নিজে গ্রহণ করতে পারে না, তেমনি অপরের কাজ নিজে করার অধিকারও কারো নেই। এতে করে সে অপরকে কাজের দায়িত্ থেকে মুক্ত করতে পারে না। উদাহরণত এক ব্যক্তি অপরের পক্ষ থেকে ফরজ নামাজ আদায় করতে পারে না এবং ফরজ রোজা রাখতে পারে না। এভাবে যে, অপর ব্যক্তি এই ফরজ নামাজ ও রোজা থেকে মুক্ত হয়ে যায়। অথবা এক ব্যক্তি অপরের পক্ষ থেকে ঈমান কবুল করতে পারে না, যার ফলে অপরকে মুমিন সাব্যস্ত করা যায়।

আলোচ্য আয়াতের এই তাফসীরে কোনো আইনগত খটকা ও সন্দেহ নেই। কেননা হজ ও জাকাতের প্রশ্নে বেশির বেশি এই সন্দেহ হতে পারে যে, প্রয়োজন দেখা দিলে আইনগত এক ব্যক্তি অপরের পক্ষ থেকে বদলী হজ করতে পারে অথবা অপরের জাকাত তার অনুমতিক্রমে দিতে পারে। কিছু চিন্তা করলে দেখা যায় যে, এই সন্দেহ ঠিক নয়। কারণ কাউকে নিজের স্থূলে বদলী হজের জন্য প্রেরণ করা এবং তার ব্যয়ভারে নিজে বহন করা অথবা কাউকে নিজের পক্ষ থেকে জাকাত আদায় করার আদেশ দেওয়াও প্রকৃতপক্ষে সেই ব্যক্তির নিজের কাজ ও চেষ্টারই অংশ বিশেষ। তাই এটা আয়াতের পরিপস্থি নয়।

'ইসালে ছণ্ডয়াৰ' তথা মৃতকে ছণ্ডয়াৰ পৌছালো : উপরে আয়াতের অর্থ এই জানা গেল যে, এক বক্তি অপরের ফরজ দিমান, ফরজ নামাজ ও ফরজ রোজা আদায় করে তাকে ফরজ থেকে অব্যাহতি দিতে পারে না। এতে জরুরি হয় না যে, এক ব্যক্তির দোয়া ও দান-খায়রাতের ছণ্ডয়াব অপর ব্যক্তি পেতে পারে। এটা কুরআন ও হাদীস দ্বারা প্রমাণিত এবং আলেমগণের সর্বসম্বত ব্যাপার। শহিবনে কাসীর]

কেবল কুরআন তেলাওয়াতের ছওয়াব অপরকে দান করাও পৌছানো জায়েজ কিনা? এ ব্যাপারে ইমাম শাফেয়ী (র.) মতভেদ করেন। তাঁর মতে এটা জায়েজ নয়। আলোচ্য আয়াতের ব্যাপক অর্থন্টে তিনি এই মত ব্যক্ত করেছেন। অধিকাংশ ইমাম ও ইমাম আবৃ হানীফা (র.)-এর মতে দোয়া ও দান-খয়রাতের ছওয়াব যেমন অপরকে পৌছানো যায়, তেমনি কুরআন তেলাওয়াত ও প্রত্যেক নফল ইবাদতের ছওয়াব অপরকে পৌছানো জায়েজ। এরূপ ছওয়াব পৌছালে সংশ্লিষ্ট ব্যক্তি তা পাবে। কুরতুবী (র.) বলেন, অনেক হানীস সাক্ষ্য দেয় যে, মুমিন ব্যক্তি অপরের সংকর্মের ছওয়াব পায়। তাফসীরে মাযহারীতে এ স্থলে এসব হানীস বিস্তারিত উল্লেখ করা হয়েছে।

উপরে হযরত মূসা ও ইবরাহীম (আ.)-এর সহীফার বরাত দিয়ে যে দু'টি বিধান বর্ণিত হলো, এগুলো অন্যান্য পয়গাম্বরের শরিষতেও বিদ্যামান ছিল। কিন্তু বিশেষভাবে হযরত মূসা ও ইবরাহীম (আ.)-এর সহীফার কথা উল্লেখ করার কারণ এই যে, ওাঁদের এই মূর্খতাসুলত প্রথা ব্যাপক প্রসার লাভ করেছিল যে, পিতার পরিবর্তে পুত্রকে এবং পুত্রের পরিবর্তে পিতাকে অথবা দ্রাডা-ভন্নীকে হত্যা করা হতো। তাঁদের শরিয়ত এই কুপ্রথা বিদীন করছিল।

ত্রতি আদি করন। অথাৎ কেবল বাহ্যিক প্রচেষ্টা যথেষ্ট নয়। আলাহ তা'আলার দরবারে প্রত্যেকের প্রচেষ্টার আদল স্বরূপও দেখা হবে যে, তা একাস্তভাবে আলাহর জন্য করা হয়েছে, না অন্যান্য জাগতিক স্বার্থও এতে শামিল আছে; রাস্পুলাহ করেন بالمناف المناف المناف المناف المناف المناف المناف المناف و আদেশ পালনের খাটি নিয়ত থাকা জুকুরি।

اسْتِنْ نَافًا وَكَذَا مَا بَعْدَهَا فَلَا يَكُونُ مُضَمِّونُ الْجُمَلِ فِي الصُّحُف عَلَى الثَّانِيُّ إِلَى رَبِكَ الْمُنتَهِي وَ الْمُرْجِعُ وَالْمُصِيْرُ بِعَدَ الْمُوتِ فَيِجُازِيهِم .

فَحَمُ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ عَلِيهِ عَلَيْهِ عَلِيهِ عَلَيْهِ عَلِيهِ عَلَيْهِ عَلِي عَلَيْهِ عَ وَأَبْكُم لا مَن شَاءَ أَخْزُنَهُ .

४٤ . وَأَنَّهُ هُوَ امْسَاتَ فِي الدُّنْيَا وَأَحْيِلِي لا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّلَّا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ

. ১৫ ৪৫. আর তিনি নারী ও পুরুষ দুই শ্রেণিকে সৃষ্টি করেন। وَأَنْهُ خَلَقَ الرَّوْجَيْنِ الْصَنْفَيْنِ اللَّذَكَرُوالْانْثَى

٤٦. مِنْ نُسُطَعُةٍ مَنِييَ إِذَا تُسُمُنُى مِ تُصَبُّ فِي الرَّحْمِ .

٤٧ . ١٩٥ يَعْلُيْهِ النَّشْأَةَ بِالْمَدِ وَالْقَصْرِ ٤٧. وَالْقَصْرِ الْأُخْرَى الْخَلَقَةَ الْأُخْرَى لِللْبَعْثِ بَعْدَ الخَلْقَةِ الْأُولِي.

১ ১ ১ قَانَة هُو ٱغْنَى النَّاسَ بِالْكِفَايةِ بِالْأَمْوَالِ ١٤٨ ١٤. وَانَّهُ هُو ٱغْنَى النَّاسَ بِالْكِفَايةِ بِالْأَمْوَالِ وَأَقْنِي أَعْظِي الْمِأَلُ الْمُتَّخِّذُ قِنْيَةً.

الْجَوْزاءِ كَانَتْ تُعْبَدُ فِي الْجَاهِليَّةِ.

. ٥. وَأَنَّهُ أَهُلُكُ عَادَانِ الْأُولَى ٧ وَفِنَي قِرَاءَة (هُلُكُ عَادَانِ الْأُولَى ٧ وَفِنَي قِرَاءَة بِادْغُامِ التَّنُونِينِ فِي اللَّامِ وَضَيِهَا بِلاَ هَمْوَةً هِي قُوْمُ هُودٍ وَالْأُخْرِي قَوْمُ صَالِحٍ.

হरकित अथभाकत यरातत जारल हैं . हे रहे हैं हे हे के विकास के विकास के स्वाद পূর্ববর্তী বাক্যের উপর عُطُف হিসেবে। আর খিতন্ত্র] বাক্য হিসেবে যেরের সাথে। এর পর্বতী আয়াতে 🖆 -এর ব্যাপারেও একই নিয়ম প্রযোজ্য। তবে দ্বিতীয় তারকীব অনুযায়ী 🛴 मं। दें राल সহীফার অন্তর্ভক্ত বলে গণ্য হবে না। স্বকিছর সমাপ্তি আপনার প্রতিপালকের দিকে। মত্যুর পর প্রত্যাবর্তন, তখন তিনি তাদেরকে প্রতিফল প্রদান করবেন।

কাঁদান চিন্তিত করেন।

জন্য জীবিত করেন।

৪৬. শুক্রবিন্দু ধাতু হতে, যখন তা জরায়ুতে পৌছে :

দ্বিতীয়বার সৃষ্টি করা পুনরুখানের জন্য। 🛍 শব্দটি মিদ] ও ক্রান্ত [কসর] উভয়রূপে পড়া যাবে।

মাধ্যমে স্থনির্ভর করেন। সম্পদ দান করেন, যা সে সঞ্চয় করেছে।

جَوْزًا، اللهُ عُرِل لا هِي كُوكُبُ خَلْفَ ﴿ 8 8 ٤ وَأَنَّهُ هُـوَ رَبُّ السَّمْعُرِلي لا هِي كُوكُبُ خَلْفَ নক্ষত্রের পেছনের একটি নক্ষত্র। জাহিলিয়া যুগে তার ইবাদত করা হতো।

> এক কেরাত মোতাবেক ৃতি শব্দের তানভীনকে अक्रदात मार्थ إُدْعَامُ कता इरहारह لأم हा - الأولى এবং ৄর্ম -এর উপর পেশ দিয়ে হামযা ব্যতীত পড়া হয়েছে। প্রথম আদ বলতে হুদ সম্প্রদায় উদ্দেশ্য।

www.eelm.weebly.comm्य रतना जात्नर (जा.)- अ मणनय

- . وَتَهُوْدَ بِالصَّرُّفِ إِسْتُم لِلْآبِ وَبِلاً صَرْفِ اسْمُ لِلْقَبِيْلَةِ وَهُوَ مَعْطُونً عَلَى عَادِ فَمَا آبِقِي مِنْهُمْ آحَدًا .
- ٥٢. وَقَنُومُ نَنُوجٍ مِّنْ قَبُلُ ط أَيْ قَبُلَ عَادِ وَثَمُودَ أَهْلَكُنَاهُمْ إِنَّهُمْ كَأَنُوا هُمْ أَظْلَمُ وَاَطَّعْلَى مِنْ عَادٍ وَثَمُودٍ لِطُولِ لُبُثِ نُوجٍ فيهم النف سَنةِ إلَّا خَمْسيْنَ عَامًا وَهُمْ مَعَ عَدَمِ إِيْمَانِهِمْ بِهِ يُوْذُنِّكَ وَيَضْرِبُونَهُ .
- . وَالْمُؤْتَفِكَةَ وَهِيَ قَرْيُ قَوْمٍ لُوطٍ اَهُولِي. هِي ٥٣ ٥٥. مَالْمُؤْتَفِكَةَ وَهِيَ قَرْيُ قَوْمٍ لُوطٍ اَهُولِي. اَسْقَطُهَا يَغُدُ رَفْعِهَا الْيَ السَّمَاءِ مَفْلُوْبَةً إِلَى الْآرَضِ بِاَمْرِهِ جَبْرَبِيْلَ عَلَيْهِ الصَّلْوةُ وَالسَّلَامُ بِذٰلِكَ .

- ৫১ আর তিনিই ছামুদ সম্প্রদায়কেও ধ্বংস করেছেন। উল্লেখ্য যে কুর্ন্ন শব্দটি যদি কুর্ন্ন রূপে পড়া হয় তবে তা দ্বারা গোত্রের আদি পিতা উদ্দেশ্য হবে। যদি রূপে পড়া হয় তবে ছামুদ সম্প্রদায় عَطْف उदा عَادُ पात बात बार عَادُ राज মোটকথা তিনি তাদের কাউকেও অবশিষ্ট রাখেননি।
  - ৫২. আর নহের সম্প্রদায়কেও ধ্বংস করেছি। আদ ও ছামুদ সম্প্রদায়ের পূর্বে। নিশ্চয় তারাই ছিল অতিশয় জালিম ও অবাধ্য। হযরত নৃহ (আ.) আদ ও ছামুদ জাতির মাঝে দীর্ঘ ৯৫০ বংসরকাল অবস্থান করেন : তারা তাকে অমান্য করত এবং সাথে সাথে কষ্ট দিত ও প্রহার করত :
  - (আ.)-এর জনপদকে উল্টিয়ে নিক্ষেপ করেছিলাম। সেটাকে আকাশের দিকে উঠিয়ে উল্টিয়ে হযরত জিবরাঈল (আ.) আল্লাহর আদেশে জমিনে নিক্ষেপ করেছিলেন।

## তাহকীক ও তারকীব

ه-انَّ এর মধ্যকার - رَانَّ الْيُ رَبِّكَ الْمُنْتَهٰي । অর্থাৎ : قَوْلُهُ بِالْفَتْحِ عَطْفًا وَقُرْي بِالْكَسْرِ اسْتَيْنَافًا मार्या मुक्ता अखबना तरस्र । वर्षभिष्ठ राजा مَنْصُرُب क् - إِنَّ عَرْدُ وَازْرَةً وَزْرَ أُخْرُى - अपमि क्रांवना तरस्र विवर्ष वर्ष वर عَلَمَ مُعَلَى مُؤَمِّدُ أَن اللهُ وَ अर्थे وَمَا अर्थे وَمَا अर्थे وَمَا يَكُ مُؤَمِّدُ مُ اللهُ اللهُ عَل جُسَلَة مُسْتَأَنِفَة करा अब وَإِنَّ اللِّي رَبِّكَ السُنْتَهُلُ करा । आत وَ وَانَّ جَدُ اللَّهُ عَك ابْرَاحِيم ें रेंद विक स्वा अथम जिनिए उथा ८ أَوْرَوَ وَارْرَةً د इरव वा, वतर एधुमाव अथम जिनिए उथा ८ أَوْرَوَ وَارْرَةً د صَحَفُ آلَّ مَضْمُونَ ٩٩-َوانَّ سَعْبَهُ سَوْفَ يَرُى ثُمَّ يُجُزُهُ الْجَزَاءَ الْأَوْلَى ٥٠ إِنَّ لَبْسَ لِلْا نسسَانِ إِلَّا مَا سَعْلَى ٩٠ وِذْرَأُخُرَى ا २८٦ صُحُفُ ايْرَاهِيْمَ ٩٩٠ مُوسِلُ

وَانَّهُ خَلَقَ الزَّوْجَيْنِ ऋर७ निरा وَانَّهُ هُو اَضْحَكَ وَابَّكُى वाता উष्मणा राला مَا بَعْدَ अशाल : قَوْلُهُ وَكَذَا مَا بَعْدَهَا । अर्यख الدُّكَرُو َ الْأَنْشُى

إِنَّ الِيٰ رَبِّكَ الْمُنْتَعَلَىٰ এর বয়ানে ১১ স্থানে إِنَّ مِلْكِ وَلَا এসেছে এটা সেই সুরতে হবে যথন بِمَا نِى صُعَفِ مُوسِّى. বি. স্ত্র -এর আতফ مَغْتُرُمُ अफ़ा হবে, অন্যথায় গুধুমাত্র প্রথম তিন ক্সায়গায় مُغْتُرُمُ وَارْزُهُ النَّمْ النَّا تَرْزُ وَارْزُهُ النَّا اللَّهِ হবে : আর বাকি আট জায়গায় 🎺 হবে ।

- এর সীগাহ। অর্থাৎ তিনি একত্র করলেন। অর্থাৎ وَأَحِدْ مُذَكِّرْ غَائِبْ अाসদার থেকে মাধীর وَأَقْشُى أغطر المبآل

অমন সম্পদকে বলা হয় যাকে সঞ্চয় করা হয় এবং বায় করার ইছা থাকেনা, আরবি ভাষাভাষীগণ ও মুফাসসিরগণ এই এবং বাজিন অর্থ বর্ণনা করেছেন। কাডাদা (র.) বলেন, হযরত ইবনে আব্বাস (রা) آفشی এর অর্থ করেছেন– وَشَنَّى (তথা সন্তুষ্ট করে দিলেন, ইকরিমা হযরত ইবনে আব্বাস (রা.)-এর উদ্ধৃতিতে এর অর্থ করেছেন– তথা নিশ্বিত করে দিল।

হুমাম রাথী (র.) বলেন, মানুষের প্রয়োজনের অতিরিক্ত যা কিছু তাকে দেওয়া হয় তাই হলো اَفَتَىٰ হিমাম রাথী (র.) বলেন, মানুষের প্রয়োজনের অতিরিক্ত যা কিছু তাকে দেওয়া হয় তাই হলো সংরক্ষিত ও অবশিষ্ট মাল। যেমন, ঘর জমি, আবু উবাইদ ও অন্যান্যদের মতে اَفَتَىٰ পদাটি اَفْتَىٰ পদাটি اَفْتَىٰ হতে নির্গত যার অর্থ হলো সংরক্ষিত ও অবশিষ্ট মাল। যেমন, ঘর জমি, বাগান ইত্যাদি।

ইবনে যায়েদ, ইবনে কায়সান এবং আথফাশ اَنَتْى -এর অর্থ اَنَتْرَ করেছেন। অর্থাৎ সে দরিদ্র বানালো। ইবনে জারীর (র.) এই অর্থই উদ্দেশ্য করেছেন এবং اَنْمُالُ -এর হামযাকে اَنْكُى -এর জন্য নিয়েছেন। যেমন اَنْمُالُ -এর -এর অর্থ অধি অর্থে। পূর্বাপর আলোচনা প্রেক্ষিতেও এই অর্থ অধিক উপযোগী মনে হয়। প্রতিদ্বন্ধী বিষয়ের আলোচনা আসছে। অর্থ হলো-তিনি যাকে ইচ্ছা সম্পদশালী করেছেন এবং যাকে ইচ্ছা দরিদ্র বানিয়েছেন।

-এর সীগাহ ,বহুবচনে وَاحِدْ مُرَنَّتُ هَا وَالْمُ فَاعِلْ अठा বাবে الْفِيْعَالُ هَا -এর নির্দেশ্য হলো হযরত লৃত (আ.)-এর সম্প্রদায়ের জনপদ। যা বর্তমানের মৃত সাগরের পাড়ে বিদ্যমান ছিল; যাদের সবচেয়ে বড় শহর ছিল 'সান্দ্য' বা 'সাদ্য'। হযরত লৃত (আ.)-এর নির্দেশ অমান্যকরণ, অত্যাচার নির্যাতন ও লাওয়াতাত তথা সমকামিতায় লিও হওয়ার কারণে আল্লাহ তা'আলা তাদেরকে উল্টিয়ে দিয়েছিলেন এবং তাদের উপর বৃষ্টি বর্ধণ করে তাদেরকে নাস্তনাবুদ করে দিয়েছিলেন।

ु अवारत आस्ताभिछ मुिछ स्क्ताछ : "وَانَّ إِلَىٰ رَبِّكَ الْمُنْتَهَٰى" : अवारत आस्ताभिछ मुिछ स्क्ताछ : وَنَّ ال وَانَّ اِلَىٰ رَبِّكَ अवारि भूरवीक भुताक अभत : مُفَخَّمَ विस्मत्व अधिकाश्म कु्तीगंग اِنَّ अभति भूरवीक الْمُنْفَهَٰى مَا اللّهُ رَبِّكَ अवि भूरवीक الْمُنْفَهَٰى मांस्व كَنْدَرُ، भुता مُخْلِقًا مُسْفَازِفَهُ विकारिक الْمُنْفَهَٰي

হয়েছে। مَعَلَّا مَجُرُور হরেছে क्रिक हिरमता مَعَلَّا مَجُرُورُ وَازَرَةً ... : قَـوْلَـهَ وَانَ لَا تَــَوْرُ وَازَرَةً وَزْرَ الْخَـوْدِي عامل عاملة عاليات الله الله الله الله الله عنداً عند عنداً عند الله عنداً عنداً عاملة عنداً عاملة عنداً عنداً

غَادًا শন্দে বর্ণিত কেরাতছয় غَادًا الْأُولَىٰ শন্দে দু'টি কেরাত বর্ণিত হয়েছে। হয়রত নাফে ও আবু আমর غَادًا الأُولَىٰ শন্দের তানভীনকে بَارُةُ শন্দের শুক্ষরে ইদগাম করে এবং يُرُ अक्षरের পেশ দিয়ে কোনো হামযা ছাড়াই পড়েছেন। আর অধিকাংশ কারীগণ غَادًا الْأَوْلَىٰ শন্দের তানভীনকে بُرُ -এর মধ্যে ইদগাম করে হামযা বলবৎ রেখে غَادًا ।

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

- এর তাক্ষ্পীরে وَأَنْتُ أَضْحَكَ وَأَبْكُى" – আরাহর আরাত : قَوْلُتُ وَأَنَّهُ هُوَ أَضْحَكَ وَأَبْكُم - এর তাক্ষ্পীরে ক্রেকটি রেওয়ায়েত ব্যক্ত করেন। যথা

হযরত আয়েশা (রা.) হতে বর্ণিত আছে যে, আল্লাহর শপথ নবী করীম 🌉 কথনো বলেননি যে, কোনো লোকের ক্রন্সনের কারণে মৃত ব্যক্তিকে কবরে আজাব দেওয়া হয়েছে; বরং তিনি বলেছেন, কাফের ব্যক্তির জন্য ক্রন্সনের কারণে আল্লাহ তার আজাব বৃদ্ধি করে দেন। আর তিনি হাসিয়েছেন ও কাঁদিয়েছেন আর একজনের বোঝা অপরজন বহন করবে না।

হযরত আয়েশা (রা.) অপর এক রেওয়ায়েতে বলেছেন, নবী করীম ক্রাম একদল সাহাবীর নিকট দিয়ে যাছিলেন এমতাবস্থায় তারা হাসছিলেন। তথন নবী করীম ক্রাম বলেছেন, আমি যা জানি ডোমরা যদি তা জানতে তাহলে ডোমরা কম হাসতে আর বেশি কাঁদতে। তথন হয়রত জিবরাঈল (আ.) অবতীর্ণ হয়ে বললেন, হে মুহাম্মদ! আল্লাহ তা আলা আপনাকে বলেছেন যে, ক্রাম্মট আর্থাৎ তিনিই হাসিয়েছেন ও কাঁদিয়েছেন।

হুবরত আতা (র.) বলেন, তিনিই আনন্দ দান করেছেন এবং কাঁদিয়েছেন। কেননা আনন্দ হাসি আনে আর চিন্তায় কান্না আনে।

হযরত হাসান (র.) বলেন, আল্লাহ তা'আলা জান্নাতীদেরকে জান্নাতে হাসিয়েছেন। আর জাহান্নামীদেরকে জাহান্নাম কাঁদিয়েছেন। কারো অভিমত হঙ্ছে− যাকে ইঙ্ছা আল্লাহ তা'আলা আনন্দ দিয়ে দুনিয়াতে হাসিয়েছেন। আর যাকে ইঙ্ছা চিন্তা দিয়ে কাঁদিয়েছেন।

হবরত সাহল ইবনে আবুল্লাহ বলেছেন, আল্লাহ তা'আলা ঐ সকল লোকদেরকে অনুগ্রহ দারা হাসিয়েছেন, যারা আল্লাহ তা'আলার অনুগত। আর ঐ সকল লোকদের কাঁদিয়েছেন, যারা আল্লাহ তা'আলার অবাধ্য।

মুহান্দ ইবনে আলী তিরমিয়ীর মতে, আল্লাহ তা'আলা ঈমানদারদেরকে আবিরাতে হাসিয়েছেন এবং দুনিয়াতে তাদেরকে কদিয়েছেন।

যাহহাক (র.) বলেছেন, আল্লাহ তা'আলা পৃথিবীতে গাছপালা ও বৃক্ষ দ্বারা মাটিকে হাসিয়েছেন এবং বৃষ্টির দ্বারা কাঁদিয়েছেন। হয়রত যুন্নুন (র.) বলেন, মহান রাব্দুল 'আলামীন মুমিনদের হৃদয়কে হাসিয়েছেন এবং কাকেরদের হৃদয়কে কাঁদিয়েছেন। এ আয়াতের উদ্দেশ হচ্ছেল আল্লাহ তা'আলা জীবন ও মৃত্যুর উৎসসমূহ নির্ধারণ করে রেখেছেন।

কারো কারো মতে, এ আয়াতের উদ্দেশ্য হচ্ছে— আল্লাহ তা'আলা জীবন ও মৃত্যু সৃষ্টি করে রেখেছেন। এর সমর্থনে তারা পবিত্র কুরআনের একটি আয়াতও উপস্থাপন করেছেন, তা হলো- اَلَّذِي ْخُلَقَ الْسُوْتَ وَالْحَيَاءَ 'অর্থাৎ বিনি মৃত্যু এবং জীবন সৃষ্টি করেছেন। ইবনে বাহার (র.)-ও এ অভিমত ব্যক্ত করেছেন।

কারো কারো মতে এর অর্থ হচ্ছে— আল্লাহ কাফেরকে কুফর ছারা মৃত্যু দান করেছেন আর মুমিনকে ঈমানের মাধ্যমে জীবন দান করেছেনঃ

কারো কারো মতে, এর অর্থ হচ্ছে – আন্তাহ তা'আলা আমাদের বাপ দাদাদের মৃত বানিয়েছেন আর সন্তানদেরকে জীবন দিয়েছেন

কেউ কেউ বলেন, মানুষের গুক্রধাতুকে মৃত বানিয়েছেন, আর তা হতে নবজাত শিশুকে জীবন দিয়েছেন :

কারো মতে, এখানে জীবন দ্বারা উর্বরতা বুঝানো হয়েছে। আর মৃত্যু দ্বারা অনুর্বরতা বুঝানো হয়েছে। নুকুরত্বনী, কাতহল কাদীর।

-এর মর্মার্থ এবং ভাদের ধ্বংসের কারণ: عَادًا الْأُولَى 'প্রথম আদ' বলতে বুঝায় প্রাচীনতম আদ জাতি, যাদের প্রতি হযরত হুদ (আ.)-কে প্রেরণ করা হয়েছিল। হযরত হুদ (আ.)-কে অমান্য ও অগ্রাহ্য করার প্রতিফলরূপে এ জাতিটি যথন আজাবে নিমজ্জিত হলো, তথন কেবলমাত্র সে লোকেরাই রক্ষা পেয়েছিল যারা নবীর প্রতি ঈমান এনেছিল। তাদেরই প্রবতী বংশধরদেরকৈ ভাইন ক্রিটীয় আদ বলা হয়।

আদ জাতি ছিল পৃথিবীর শক্তিশালী দুর্ধর্বতম জাতি । তারা কুরআনে কারীম ও ইতিহাসে প্রথম আদ (عَاْدُ أُرْنَى) ও দ্বিতীয় আদ (عَاْدُ أُخْرَى) নামে পরিচিত। হযরত হুদ (আ.) তাদের নিকট নবী হিসেবে প্রেরিত হয়েছিলেন।

আদ জাতির লোকেরা হযরত হুদ (আ.)-কে নবী হিসেবে মেনে নেয়নি এবং তাঁর অবাধ্য ছিল। এ কারণে তারা رُبِّحُ صُرَصُرُ ঝঞুবায়ুর আজাব দ্বারা ধ্বংস হয়ে গিয়েছিল। হযরত নৃহ (আ.)-এর জাতির লোকদের পরে আদ সম্প্রদায়ই সর্বপ্রথম আজাব দ্বারা ধ্বংসপ্রাপ্ত হয়ে গিয়েছিল (-[মাযহারী]

ছামৃদ সম্প্রদায়ও তাদের একটি শাখা। তাদের প্রতি হযরত সালেহকে প্রেরণ করা হয়েছিল। যারা তাঁর অবাধ্য হয়েছিল, বজ্লনিনাদের ফলে তাদের হৃদপিও বিদীর্ণ হয়ে পড়লে তারা ধ্বংস হয়ে যায়। –[মা'আরিফুল কুরআন]

হযরত ইবনে ইসহাক (র.) বলেছেন, আদ সম্প্রদায় দু'টির প্রথম সম্প্রদায় হযরত হৃদ (আ.)-এর দাওয়াতের বিরোধিতা করার কারণে উত্তপ্ত ঝঞুঃ প্রবাহে ধ্বংস হয়ে গিয়েছিল। আদের দ্বিতীয় সম্প্রদায় বছানিনাদে ধ্বংস হয়ে গিয়েছিল। তারা হযরত সালেহ (আ.)-এর দাওয়াতের বিরোধিতা করেছিল। কেউ কেউ বলেছেন, প্রথম আদ হযরত নৃহ (আ.)-এর পুত্র সামের প্রপৌত্রের নাম ছিল এবং তার পরবর্তী বংশধর হলো দ্বিতীয় আদের সম্প্রদায়। –(হাশিয়াতুল জামাল)

বায়যাভী (র.) বলেছেন হযরত নৃহ (আ.)-এর পর যে সম্প্রদায় সর্বপ্রথম আল্লাহর আজাবে ধ্বংস হয়েছিল এখানে তাদের কথা বলা হয়েছে। -[বায়যাভী]

কারো মতে হুদ (আ.)-এর জাতির লোকেরা প্রথম আদ, আর ইরাম সম্প্রদায়ের লোকেরা দ্বিতীয় আদ নামে পরিচিত।

প্রধান তাফসীরকারদের অধিকাংশের মতে, এখানে আদ সম্প্রদায় জাতির লোকদের পরিচয় উদ্দেশ্য নয়, তাদের একের পর এক ধ্বংসের বিবরণ দেওয়াই উদ্দেশ্য। –[হাশিয়াতুল জামাল]

اَغُنْى । শদের অর্থ অপরকে ধনাট্য করা اغْنَاءُ । هُوَلَمُ هُوَ اَغُنْهُ هُوَ اَغُنْهُ وَاَقَمْنُى وَاَهَّمْنُى শব্দ পেকে উদ্ভ । এর অর্থ – সংরক্ষিত ও রিজার্ভ সম্পদ । আয়াতের উদ্দেশ্য এই যে, আল্লাহ তা আলাই মানুষকে ধনবান ও অভাবমুক্ত করেন এবং তিনিই যাকে ইচ্ছা সম্পদ দান করেন; যাতে সে তা সংরক্ষিত করে ।

একটি নক্ষতের নাম। আরবের কোনো কোনো সম্প্রদায় এই নক্ষতের পূজা করত। তাই বিশেষভাবে এর নাম উল্লেখ করে বলা হয়েছে যে, এই নক্ষতের মালিক ও পালনকর্তা আল্লাহ তা আলাই: যদিও সমস্ত নক্ষত্র, নভোমওল ও ভূমওলের স্রষ্টা, মালিক ও পালনকর্তা তিনি।

ভৈনি । ভানি ছিল পৃথিবীর শক্তিশালী দুর্ধর্বতম জাতি। তাদের দুটি শাখা পর পর প্রথম ও ছিতীয় নামে পরিচিত। তাদের প্রতি হ্বরত হুদ (আ.)-কে রাস্লরূপে প্রেরণ করা হয়। অবাধ্যতার কারণে ঝঞ্জা বায়ুর আজাব আদে। ফলে সমগ্র জাতি নাস্তানাবুদ হয়ে যায়। কওমে নৃহের পর তারাই সর্বপ্রথম আজাব ছারা ধ্বংসপ্রাপ্ত হয়। -[মাযহারী]

সামৃদ সম্প্রদায়ও তাদের অপর শাখা। তাদের প্রতি হযরত সালেহ (আ.)-কে প্রেরণ করা হয়। <mark>যারা অবাধ্যতা করে, ফ</mark>লে তাদের প্রতি বন্ধনিনাদের আজাব আসে। ফলে তাদের হুর্থপিও বিদীর্ণ হয়ে মৃত্যুমুখে পতিত হয়।

এবানে কয়েকটি জনপদ ও শহর একতাে সংলগ্ন এবানে কয়েকটি জনপদ ও শহর একতাে সংলগ্ন এবানে কয়েকটি জনপদ ও শহর একতাে সংলগ ছিল। হযরত লৃত (আ.) তাদের প্রতি প্রেরিত হন। অবাধ্যতা ও নির্লক্ষ্ণতার শান্তিস্বন্ধপ হযরত জিবরাঈল (আ.) তাদের জনপদসমূহ উল্টে দেন।

#### অনুবাদ :

- فَغَشَّاهًا مِنَ الْحِجَارَة بَعْدَ ذُلِكُ مَا غَشِّي ج أَبْهُمَ تَهْوِيلاً وَفِي هُوْدِ فَجَعَلْناً عَاليَهَا سَافِلَهَا وَآمُطُرْنَا عَلَيْهَا حِجَارَةً مِنْ سِجِّبُلِ.
- ه ٥. فَبِأَيَّ أَلاَّءُ رَبِّكَ بِأَنْعُبِمِهِ الدَّالَّةِ عَلَىٰ وَحْدَانِيَّتِهِ وَقُدْرَتِهِ تَتَمَارَى ـ تَشُكُّكَ أَيُّهَا الْانْسَانُ أَوْ تُكَذَّبُ.
- هٰذَا مُحَمَّدُ عَلَى نَذِيرٌ مِّنَ النُّذُر الْأُولَلي. مِنْ جِنْسِهِمْ أَيْ رَسُولٌ كَالرُّسُل قَبْلَهُ أُرْسِلَ إِلَيْكُمْ كَمَا أُرْسِلُواْ إِلَيْ أَقْوَامِهِمْ -
- কৈ এই তা ব্যক্তনারী নয়। ১০ ৫৮. আরাহ তা আলা ব্যাতীত কেউই তা ব্যক্তনারী নয়। أَيْ لَا يَكُشفُهَا وَيُظْهِرُهَا إِلَّا هُوَ كَقَوْلِهِ لا يُجَلِّيهَا لِوَتْنَهَا إِلَّا هُوَ.
- اَفَيِمِنْ هُذَا الْحَدِيْثِ أَيْ الْقُرْأُن تَعْجَبُونَ ¥ تَكٰذنبًا.
- لِسِمَاعِ وَعَدِهِ وَوَعِبْدِهِ.
- وَأَنْتُتُمْ سُمِدُونَ ـ لَأَهُونَ عَالِمُكُونَ عَالِمُكُونَ عَبُّ يُطْلُبُ مِنْكُمُ ـ
- ٦٢. فَاسْجُدُوا لِللهِ الَّذِي خَلَقَكُمْ وَاعْبُدُوا . وَلاَ تَسْجُدُوا لِلْاَصْنام وَلاَ تَعْبُدُوها .

- 🛮 🗜 ৫৪. তখন এর পর প্রস্তর নিক্ষেপ করে তাকে আচ্ছনু করেছিল। যা ব্যাপারটির বিভীষিকা প্রকাশার্থে তার বিবরণ প্রচ্ছন রাখা হয়েছে : আর সূরা হদ-এর মধ্যে উল্লেখ कता হয়েছে যে- المَلْهَا वे عَالِيهَا عَالِيهَا وَأَمْظُونَا عَلَيْهَا حِجَارَةً مِنْ سَجَيل
  - ৫৫. হে মানুষ! অতঃপর তুমি তোমার প্রতিপালকের কোন অনুগ্রহ সম্পর্কে তার একত্ব ও কুদরতের সাক্ষ্য বহনকারী অনুগ্রহরাজির ব্যাপারে সন্দেহ পোষণ করবে। অথবা অস্বীকার করবে।
- ় ৫ 🕻 ৫৬. ইনি হলেন হয়রত মুহাম্মদ 🚃 পূর্ববর্তী ভয় প্রদর্শন-কারীদের মধ্যে একজন, তাঁদেরই জাতীয়: অর্থাৎ পূর্ববর্তী রাসলগণের ন্যায় একজন রাসল। তাঁকে তোমাদের প্রতি প্রেরণ করা হয়েছে। যেমন- পূর্ববর্তী নবীগণ তাদের সম্প্রদায়ের প্রতি প্রেরিত হয়েছেন।
- ०४ ৫٩. किसामण निकष्ठिण रासाह। मशथनासत निन أَزَفَتِ الْأُزْفَةُ ج قُرُبَتِ الْقِيَامَةُ . নিকটবর্তী হয়েছে।
  - অর্থাৎ তিনি ভিন্ন আর কেউ তা ব্যক্ত ও প্রকাশ لا يُجَلِّيْهَا لوَقْتهَا الَّا -कत्रा शांतरव ना। यमन 🍒 তিনি ভিন্ন আর কেউ তা নির্ধারিত সময়ে প্রকাশ ঘটাবে না: এখানে এটাই ব্যক্ত করা হয়েছে:
  - . 6 ৭ ৫৯. তোমরা কি এ বাণী সম্পর্কে তথা কুরআন সম্পর্কে বিশ্বয় প্রকাশ করছ। অসত্যারোপের উদ্দেশ্যে।
    - ৬০. এবং হাসি-ঠাট্টা করছ, বিদ্দাপার্থে, আর কাঁদছ না এর প্রতিশ্রুতি ও হুমকীব্যঞ্জক আয়াতসমূহ শ্রবণ করে।
      - ৬১. <u>আর তোমরা চরম উদাসী</u>ন তোমাদের নিকট যা চাওয়া হয়েছে সেই সম্পর্কে অসতর্ক ও উদাসীন।
      - ৬২. তোমরা আল্লাহ তা'আলাকে সিজদা কর যিনি তোমাদেরকে সৃষ্টি করেছেন। আর তাঁর উপাসনা কর প্রতিমাকে সিজদা করো না এবং তাদের উপাসনা করো না।

#### তাহকীক ও তারকীব

رَفِيْ هُرْدٍ فَلَمَّا جَاءَ أَمْرُنَا جَعَلْنَا عَالِبَهَا سَافِلُهَا ﴿ अजात वनाणि तिषक किल ति : قَوْلُهُ وَفِي هُوَدٍ فَجَعَلْنَا عَالِبَهَا سَافِلُهَا कथरा शुनतास (مَا اللّهُ عَلَيْنَا عَالِبَهُا سَافِلُهَا اللّهُ अथरा शुनतास (مَا اللّهُ عَلَيْنَا عَالِبَهُا سَافِلُهَا سَافِلُهَا اللّهُ اللّ

হতে মুক্ত। تَعَدَّدُ نِي الْغَاعِلِ । वाता करत देक्षिण करताइन या تَشَكُّ । এत তাফসীর تَشُكُّ । वाता करत देक्षिण करताइन या تَفُولُهُ تَشُكُّ । अगमित (त.) अगमित (त.) تَفُسُ فَعُسُمُ تَفُسُ

اَلسَّمْرُ اللَّهُو َ (ن) وَتِبْلَّ الْإِعْرَاضُ وَتِبْلَ الْإِسْيَكْبَادُ : ۖ قَوْلُـهُ سَامِدُوْنَ وَقِيْل هُـوَا الْبِغِنَاءُ

ইসেবে فَاعِلُ क مَنْضُوبُ الْمَحَلِّ হিসেবে مَغْعُولْ হেশ্লের تَغَشَّى ইউিটি তার পূর্বের مَا غَشَّى : قَوْلَـهُ مَا غَشَّى हिসেবে فَاعِلُ क مَا غَشَّى हिरुप्ति مَرُفُرُةُ الْمَحَلِ

– আয়াতের দু'টি মহত্রে ইরাব হতে পারে। যথা وَانْتُمُ سَامِدُرْنَ : قَوْلُـهُ وَٱشْتُمْ سَامِدُوْنَ

- ك. وَانْتُمُ سَامِدُونَ হেলা جُمَلَةٌ مُسْمَانُفِنَةٌ হেলা بَالَيْفَةُ अ দারা নির্বোধ মানুষ সম্পর্কে সবাইকে জানিয়ে দেওয়া উদ্দেশ্য। সুতরাং এর কোনো মহল্লে ইরাব নেই। এটা একটি উহ্য প্রশ্নের জবাব।
- अशिष्ठ अंदिने विकाि विकाि विकार विकार विकार विकार कर्मा कराया कर कराया कर

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

ত্র করি নিল জনপদগুলোকে উপ্টে দেওয়ার পর। তাদের উপর প্রস্তুর বর্ষণ করা হয়েছিল। এখানে তাই বোঝানো হয়েছে। এ পর্যন্ত হয়রত মূসা (আ.) ও ইবরাহীম (আ.)-এর কিতাবের বরাত দিয়ে বর্গিত শিক্ষা সমাপ্ত হলো।

শৈদের অর্থ বিবাদ ও বিরোধিতা করা। হযরত ইবনে আববাদ (রা.) বলেন, এখনে প্রত্যেক দানুষ্ঠে সরোধিতা করা। হযরত ইবনে আববাদ (রা.) বলেন, এখনে প্রত্যেক দানুষ্ঠে সরোধিতা করে বলা হয়েছে যে, পূর্ববতী আয়াত এবং হযরত মুসা ও ইবরাহীম (আ.)-এর সহীফায় বর্ণিত আয়াত সম্পর্কে সামান্য চিন্তা-ভাবনা করলে রাস্লুল্লাহ ৩০ তাঁর শিক্ষার সত্যতায় বিন্দুমাত্রও সন্দেহের অবকাশ থাকে না এবং পূর্ববতী জাতিসমূহের ধ্বংস ও আজাবের ঘটনাবলি তনে বিরোধিতা বর্জন করার চমৎকার সুযোগ পাওয়া যায়। এটা আল্লার তা'আলার একটা নিয়ামত। এতদসত্ত্বেও তোমরা কি আল্লাহ তা'আলার কোনো কোনো নিয়ামত সম্পর্কে বিবাদ ও বিরোধিতা করতে থাকাবে!

আধবা কুরআনের প্রতি ইশারা করা হয়েছে। অর্থাং ইনিও অথবা কুরআনের প্রতি ইশারা করা হয়েছে। অর্থাং ইনিও অথবা এই কুর্রআনেও পূর্ববর্তী পয়গাম্বর অথবা কিতাবসমূহের ন্যায় আল্লাহর পক্ষ থেকে সতর্ককারীরূপে প্রেরিত। ইনি সকল পথ এবং দীন ও দুনিয়ার সাফল্য সম্বলিত নির্দেশাবলি নিয়ে আগমন করেছেন এবং বিরুদ্ধাচরণকারীদেরকে আল্লাহর শান্তির তয় দেখান।

बंहार वार्डींट (مَا اللّهُ عَالِمُ فَا اللّهُ عَالمُ اللّهِ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَي

বলে কুরআন বোঝানো خَنْا الْخَرِيْثَ : قَوْلُهُ أَقَمِسْ هَٰذَا الْحَدِيْثِ تَعْبَجُبُوْنَ وَتَضَحَّجُوْنَ وَلا تُبَكُوْنَ عَلاهِ वल কুরআন বোঝানো হয়েছে। অর্থ এই যে, কুরআন স্বয়ং একটি মুজেয়া। এটা ভোমানের সামনে এসে গেছে। এ জন্যও কি ভোমরা আন্চর্যবোধ করছ, উপহাসের ছলে হাস্য করছ এবং তনাহ ও ক্রটির কারণে ক্রন্থন করছ নাঃ

এর আভিধানিক অর্থ গাফিলতি ও নিশ্চিত্ততা। এর অপর অর্থ হলো গান-বাজনা করা এ স্থান এই অর্থও হতে পারে।

় অর্থাৎ পূর্ববর্তী আয়াতসমূহ চিন্তাশীল মানুষকে শিক্ষা ও উপদেশের সবক দেয়। এসব আয়াতের দাবি এই যে, তোমরা সবাই আল্লাহর সামনে বিনয় ও ন্মুতা সহকারে নত ২ও এবং সিজদা কর ও একমাত্র ভারই ইবাদত কর।

সহীহ বুখারীতে হযরত ইবনে আব্বাস (রা.) থেকে বর্ণিত আছে যে, সূরা নাজমের এই আয়াত পাঠ করে রাস্লুল্লাহ 
সেজদা করলেন এবং তাঁর সাথে সব মসুলমান, মুশরিক, জিন ও মানব সিজদা করল। বুখারী ও মুসলিমের অপর এক হাদীসে

হযরত আন্দুল্লাহ ইবনে মাসউদ (রা.) বর্ণনা করেন, রাস্লুল্লাহ সূরা নাজম পাঠ করে তেলাওয়াতে সিজদা আদায় করলে তাঁর

সাথে উপস্থিত সকল মুমিন ও মুশরিক সিজদা করল, একজন কুরাইশী বৃদ্ধ ব্যতীত। সে একমুষ্ঠি মাটি তুলে নিয়ে কপালে

শর্পা করে বলল, আমার জন্য এটাই যথেষ্ট। আন্দুল্লাহ ইবনে মাসউদ (রা.) বলেন, এই ঘটনার পর অমী বৃদ্ধকে কাফের

অবস্থায় নিহত হতে দেখেছি। এতে ইন্ধিত আছে যে, তখন যেসব মুশরিক মজলিসে উপস্থিত ছিল, আল্লাহ তা'আলার অদৃশ্য

ইন্ধিতে তারাও সিজদা করতে বাধ্য হয়েছিল। অবশ্য কুফরের কারণে তখন এই সিজদার কোনো ছওয়াব ছিল না। কিন্তু এই

সিজদার প্রভাবে পরবর্তীকালে তাদের স্বারই ইসলাম ও সমান গ্রহণ করার তাওফীক হয়ে যায়। যে বৃদ্ধ সিজদা থেকে বিরত

ছিল, একমাত্র সে-ই কাফের অবস্থায় মৃত্যুবরণ করেছিল।

বুখারী ও মুসলিমের এক হাদীসে হ্যরত যায়েদ ইবনে সাবেত (রা.) বর্ণনা করেন যে, তিনি রাসূলুল্লাহ 🚃 -এর সামনে সূরা নাজম আদ্যোপান্ত পাঠ করেন; কিন্তু তিনি সিজদা করেননি। এই হাদীসদৃষ্টে এটা বলা জরুর্দির হয় না যে, সিজদা ওয়াজিব ও অপরিহার্য নয়। কেননা এতে সন্তাবনা আছে যে, তখন তাঁর অজু ছিল না অথবা সিজদার পরিপস্থি অন্য কোনো ওজর বিদ্যামন ছিল। এমতাবস্থায় তাৎক্ষণিক সিজদা জরুরি হয় না, পরেও করা যায়।

কিন্তু এই হাদীস সিজদা আবশ্যক হওয়াকে লাজেম করে না। কেননা এর দারা সর্বোচ্চ এতটুকু প্রমাণিত হয় যে, রাসূল হর্নেই সময় সিজদা করেননি। কিন্তু পরেও সিজদা করেননি এটা প্রমাণিত হয় না। এ সম্ভাবনা রয়েছে যে, রাসূল হর্নের পরবর্তীতে সিজদা করেছেন। এ ব্যাপারে অন্যান্য রেওয়ায়েত সুস্পষ্ট রয়েছে যে, এ আয়াতে তিনি আবশ্যকরূপে সিজদা করেছেন।

হযরত আব্দুরাহ ইবনে মাসউদ, ইবনে আব্বাস এবং মুত্তালিব ইবনে আবী ওবায়দা'আ (রা.)-এর ক্রিট্র রেওয়ায়েত রয়েছে যে, রাসূল হার্কি বর্থমবার হরমে এই সূরা পাঠ করেছেন তখন তিনি সিজদা করেছেন। তার সাথে মুসলমান ও মুশরিক সকলেই সিজদা করেছে। -[বুখারী, আহমদ ও নাসায়ী]

হযরত ইবনে ওমর (রা.) বর্ণনা করেছেন, রাসূল 🚟 নামাজে সূরা নাজম পাঠ করে দীর্ঘ সময় সিজদায় থেকেছেন।

–[বায়হাকী, ইবনে মরদবিয়া]

সুবরাতুল জুহানী (র.) বলেন, হযরত ওমর (রা.) ফজরের নামাজে সূরা নাজম পাঠ করে সিজদা করেছেন এবং এরপর উঠে সূরা যিলযাল পড়ে রুকৃতে গিয়েছেন। –াসাঈদ ইবনে মানসূর।

ফারেদা : সর্বপ্রথম যে সূরায় সিজদার আয়াত অবতীর্ণ হয় সেটা হলো সূরা নাজম। -[বুখারী]

মাসআলা : এ আয়াতের উপর সিজদা ওয়াজিব।

মাসজালা : যার উপর সিজদা করবে, তাতে নত হওয়া ব্যতীত উহাকে উচুতে উঠানো বৈধ নয়।



# بسم الله الرَّحْمَٰنِ الرَّحِيم পরম করুণাময় ও অসীম দয়ালু আল্লাহর নামে তরু করছি

#### অনুবাদ :

 ১. কিয়ামত নিকটবর্তী হয়েছে। আর চন্দ্র বিদীর্ণ হয়েছে অর্থাৎ দু'টুকরো হয়ে গেছে। এক টুকরা 'আবী কুবাইস' পাহাড়ে আরেক টুকরা 'কু'য়াইকিআন' পাহাড়ে। রাসুল 🚟 -এর মুজেয়া স্বরূপ। যখন রাসূল 🚟 থেকে মুজেয়া কামনা করা হয়েছিল তখন তিনি বললেন, তোমরা সাক্ষী থাকো।

-[বুখারী ও মুসলিম]

- রাসূল 🌉 -এর কোনো মুজেযা যেমন চন্দ্র বিদীর্ণ করা। মুখ ফিরিয়ে নেয় এবং বলে, এটাতো চিরাচরিত دَائم ता الْقُوَّة - অর্থ مِرَّة वा مَرَّة
- নিজ খেয়াল খুশির অনুসরণ করে বাতিল বিষয়ে প্রত্যেক ব্যাপারই ভালো হোক বা মন্দ হোক লক্ষ্যে পৌছাবে তার হকদারসহ জান্লাতে বা জাহান্লামে।
  - মিথ্যা প্রতিপন্নকারী জাতির ধ্বংসের সংবাদ। যাতে اسْم नकि مُزْدُجُر । আছে সাবধান বাণী তাদের জন্য ਹी- وَالْ विश्वा مُؤْوَجِر आत الشَّمُ مَكَانُ किश्वा مُصَدّرُ হতে পরিবর্তিত হয়ে এসেছে। আর হিন্দুর এবং হিন্দুর এর অর্থ হলো- আমি তাকে কঠোরভাবে নিষেধ করছি। আর 🍒 টা مُ صُرِفَ अথবা مُرْصُرُلُهُ

. إِقْتَرَبَتِ السَّاعَةُ قَرُبَتْ الْقَيَامَةُ وَانْشُقَّ الْقَمَرُ . إِنْفَلَقَ فَلَقَتَيْنِ عَلِي آبِي قُبَيْس وَقُعَيْقَعَانَ أَيَّةً لَهُ ﷺ وَقَدْ سُعْلَهَا فَقَالَ اشْهَدُوا رَوَاهُ الشَّيْخَانِ.

- . ﴿ وَإِنْ يُرَوُّا أَيْ كُفَّارُ قُرَيْشِ أَيَـةً مُعْجَزَةً لَهُ ٢ ك. وَإِنْ يُرَوُّا أَيْ كُفَّارُ قُرَيْشِ أَيـةً مُعْجَزَةً لَهُ عَلَّهُ كَانْشُفَاقِ الْقَمَرِ بُعْرِضُوا وَيَفُولُوا هٰذَا سِخْءَ مُستَمِيُّ . قَوِيٌّ مِنَ الْمِرَّةِ الْقُوَّة أوْ دَائهً .
- و عَدْبُواْ النَّبِيُّ ﷺ وَالَّبَهُ وَالَّبَهُ وَالَّبَعُواْ الْمُواْ النَّبِيُّ ﷺ وَالَّبَعُواْ اَهُواْ اَهُمْ فِي الْبَاطِيلِ وَكُلُّ آمُرٍ مِنَ الْخَبْرِ وَالتَّسْرِ مُسْتَقِرٌّ . بِأَهْلِهِ فِي الْجَنَّةِ أَوِ النَّارِ .
- ٱلْأُمَمِ الْمُكَذَّبَةِ رُسُلُهُمْ مَا فِيْهِ مُزْدَجَرُّ . لَـهُمُ اسْمُ مَعْصَدِر آوْ اسْمُ مَكُن وَالنَّدَالُ بَدَلُ مِنْ تَاءِ الْانْتِعَالِ وَإِزْجَوْرُتُهُ وَزَجَرْتُهُ نَهِيْتُهُ بِغَلْظَةٍ وَمَا مَوْصُولَةً أَوْ

- كُمَّةُ خَبَهُ مُبْتَدَا مَحْدُونِ أَوْ بَدْلٌ مِنْ مَا أَوْ مِنْ مُزْدَجَرُ بَالِغَةُ تَامَّةٌ فَمَا تُغْرِر تَنْفَعُ فِيْهِمُ النُّكُرُ لا جَمْعُ نَذِيْر بِمَعْنَى مُنْذِر أَيْ أَلْأُمُورُ الْمُنْذَرَةُ لَهُمْ وَمَا لِلنَّفْي أَوْ لِلْاسْتِفْهَامِ الْانْكَارِيْ وَهِنَي غَلِيَ الثَّانِي مَفْعُولٌ مُقَدَّم.
- ٦. فَتُولاً عَنْهُمْ م هُوَ فَائِدَةً مَا قَبْلُهُ وَبِهِ تُمَّ الْكَلَامُ يَوْمَ يَنْدُعُ النَّدَاعِ هُنَو إِسْرَافِيْلُ وَنَاصِبُ يَوْمَ يَخْرُجُونَ بَعْدُ اللَّى شَيْ نُكُرٍ ٧ بىضَيِّم الْكَانِ وَسُكُونِهَا أَيْ مُنْكُرِ تُنْكِرُهُ النُّفُوسُ لِنشدَّته وَهُوَ الْحسَابُ.
- الْخَاءِ وَفَتْحِ السُّينِ مُشَدَّدَةً أَبْصَارُهُمْ حَالَ مِنْ فَاعِيلِ يَخْرُجُونَ أَىْ التَّنَاسُ مِنَ الْاَجْدَاتِ الْقُبُورِ كَانَهُمْ جَرَادُ مُنْتَشِر . لاَ يَدْرُونَ اَيِنَ يَذَّهَبُونَ مِنَ الْخَوْف وَالْحَيْرَةِ وَالْجُمْلُةُ حَالَ مِنْ فَاعِل يَخْرُجُونَ .
- ٨٠ كَذَا قَنُولُهُ مُهْ طِعِيْنَ أَيْ مُسْرِعِيْنَ مَاذِّي أَعْنَاقِيهِمْ إِلَى اللَّدَاعِ ط يَقُولُ الْكُفِرُونَ مِنْهُمْ هَذَا يَنْوَمُ عَسِرُ . أَيْ صَعْبُ عَلَى الْكَافِرِيْنَ كَمَا فِي الْمُدَّتِّرِ بَوْمٌ عَسِيْرٌ عَليَ الْكَافِرِينَ.

- ৫. এটা পরিপূর্ণ জ্ঞান এটা উহ্য মুবতাদার খবর কিংবা 💪 বা مُدْرَدُ হতে الله হয়েছে। তবে এই সতর্কবাণী النَّذَيْرِ शकी يُذُرُّ । তাদের কোনো উপকারে আসেনি -এর বহুবচন অর্থ- 💥 অর্থাৎ তাদের জন্য ভীতি প্রদর্শনকারী বিষয়সমূহ। আর 💪 টা হয়তো 💥 -এর জন্য অথবা استفهام انكاري ভন্য। দিতীয় সুরতে এটি نَفْتُ -এর মাফউলে মুকাদাম হবে।
- ৬. অতএব আপনি তাদের উপেক্ষা করুন এটা পূর্ববর্তী বাক্যের ফায়েদা এবং এর দারাই বাক্যটি পূর্ণ হয়ে গেছে। যেদিন আহবানকারী আহবান করবেন তিনি হলেন হযরত ইসরাফীল (আ.)। আর 🔎 -এর रक निष्टि এक ভয়ाবহ يَخْرُجُونَ रहाना পরবর্তী পরিণামের দিকে ! "ঠুর্ট শব্দটির ঠার্ট বর্ণের পেশ ও সাকিন উভয়ই হতে পারে। অর্থাৎ অপছন্দনীয় বস্ত। যাকে তার কঠোরতার কারণে নফস অপছন্দ করবে ৷ আর সেটা হলো হিসাবের দিন।
- जर्ग- नाक्षिण, خُشِعًا अनमात खननमिल ताख خُشِعًا ذَلِيْلًا وَفِي قِرَاءَةٍ خُشَعًا بِصَيِّم অপদস্ত। অন্য কেরাতে রয়েছে عُشَعًا তথা । বর্ণে পেশ শ্রা বর্ণে তাশদীদসহ যবর। আর केंग्रे টা হয়েছে, ضَالُ থাকে ضَمِيْرِ فَاعِلُ এব يَخْرُجُونَ সেদিন তারা কবর থেকে বের হবে অর্থাৎ মানুষেরা বিক্ষিপ্ত পঙ্গপালের ন্যায়। ভয় এবং পেরেশানীর কারণে সেদিন তারা বুঝাতে পারবে না যে, কোথায় চলছে? আর এই বাক্যটি نَخْرُجُونَ -এর فَاعِلْ -এর যমীর থেকে ীর্ক্র হয়েছে।
  - এমনিভাবে আল্লাহর বাণী কুনুর্বিভাবে তারা ভীত-বিহবল হয়ে আহবানকারীর দিকে ছুটে আসবে অর্থাৎ দ্রুত ঘাড উঠিয়ে আসবে ৷ কাফেররা বলবে তাদের মধ্য থেকে কঠিন এই দিন অর্থাৎ খুবই কঠিন হবে কাফেরদের উপর যেমন সূরা মুদ্দাচ্ছির -এর يَوْمُ عَسَيْرٌ عَلَى الْكَافِرِينَ - मरधा त्ररश्रष्ट्

- كَذَّبَتْ قَبْلَهُمْ قَبْلُ تُرَيْشِ قَوْمُ نُوْجٍ تَانِيثُ الْفِعْلِ لِمَعْنَى قَوْمِ فَكَذَّبُوا عَبْدَنا نُوحًا وَقَالُوا مَجْنُونٌ وَازْدُجِرَ أَيَّ إِنْتَهَرُوهُ بِالسَّبِّ وَغَيْرِهِ .
- فَدَعَا رَبَّهُ أَيْتَى بِالْفَتْسِجِ أَيُّ بِيَايِّتِي مَغْلُوكَ فَانْتَصِرْ.
- . فَفَتَحْنَا بِالنَّخْفِيْفِ وَالنَّتُشُدُيد أَبْوَابَ السَّحَمَاءِ بِهِمَاءٍ مُّنْهَجِر مُنْصَبّ إنصبَابًا شَدِيدًا.
- তখন এবং মৃত্তিকা হতে উৎসারিত কর্লাম প্রস্তুবণ তখন . وَفَجَّرْنَا ٱلْأَرْضَ عُيُونًا تَنْبَعُ فَالتُّقَى الْمَاءُ مَاءُ السَّمَاءِ وَالْآرْضِ عَلَىٰ آمْرٍ حَالٍ قَدْ قُدِرَ ۽ به فِي آلازل وَهُوَ هَلاَكُهُمْ غَرْقًا .
- ٱلْنُوَاجِ وَّدُسُر . وَهِيَ مَا تُشَدُّدُ بِهِ الْاَلْوَاحُ مِنَ الْمَسَامِيْرِ وَغَيْرِهَا وَاحِدُهَا دِسَارً كَكتَاكُ.
- تَجْرِيْ بِاعْتَبُنِنَاج بِمَبْرِأَى مِنْتَا آيْ مَحْفُوظَةً بِحِفْظِنَا جَزَآءً مَنْصُونً بِفِعْلِ مُتَقَدُّرِ أَيْ أُغُرِقُوْا إِنْسَصَارًا لِمَنْ كَانَ كُسفرَ وَجِسَى نُسُوّحُ عَلَيْهِ السَّسلَاءُ وَقُرِيَّ كَفَرَ بِنَاءً لِلْفَاعِلِ أَي أُغْرِقُوا عقَاباً لَهُمْ.

- 🖣 ৯. এদের পূর্বে কুরাইশদের পূর্বে অস্বীকার করেছিল নৃহের সম্প্রদায়ও ফে'লকে ব্রীলিঙ্গ আনা হয়েছে 💢 -এর অর্থের প্রতি লক্ষ্য করে। তারা অস্বীকার করেছিল আমার বান্দাকে হ্যরত নূহ (আ.)-কে আর বলেছিল, এতো এক পাগল, আর তাকে ভীতি প্রদর্শন করা হয়েছিল। অর্থাৎ তাঁরা তাকে বকাবাজি ইত্যাদির মাধ্যমে শাসিয়েছিল।
  - ১০. তখন তিনি তার প্রতিপালককে আহবান করে বলেছিলেন 📜 শব্দটির হামযা যবর বিশিষ্ট অর্থাৎ بَائِيْ, আমি তো অসহায়, অতএব আপনি প্রতিবিধান করুন।
    - كُ أُ अस्पित كُونَ بِعُنَا بِهُ عُنَا بِهُ كُونَا بِهُ كُونَا بِهُ كُونَا بُعُونَا بِهُ كُونَا بُعُر বর্ণে تَخْفَيْف উভয়রপেই পঠিত রয়েছে। আকাশের দ্বারা প্রবল বারি বর্ষণে ।
    - পৃথিবীতে নালা/ঝরনা উপচে পড়ল। অতঃপর সকল পানি মিলিত হলো আকাশ ও পাতালের পানি এক পরিকল্পনা অনুসারে আযলে আর সে অবস্থা হলো তাদের ডবে ধ্বংস হয়ে যাওয়া
- তখন আরোহণ করালাম হযরত নৃহ (আ.)-त्क कार्ष ও কীলক নির্মিত এক নৌযানে। 🚅 এমন বস্তুকে বলা হয় যার মাধ্যমে কাঠগুলোকে মিলানো হয়: যেমন- কীলক, পেরেক, তারকাটা। এর একবচন كُتُكُ यामन كُتَابٌ -এর বহুবচন হয় كُتُكُ
  - ১১৪. যা চলত আমার প্রত্যক্ষ তত্ত্বাবধানে; আমার দৃষ্টির সম্মুখে অর্থাৎ আমার হেফাজতে। এটা পুরস্কার 🗓 💃 শব্দটি উহা ফে'লের কারণে ক্রিক্রিক হয়েছে অর্থাৎ তার জন্য यिनि প্রত্যাখ্যাত হয়েছিলেন আর তিনি হলেন হযরত নূহ (আ.)। 💥 نَاعِلُ তথা مَعْرُوْن রূপেও পঠিত আছে مُعْرُوْن হওয়ার ভিত্তিতে। অর্থাৎ তাদের নাফমানির কারণে তাদেরকে ডুবিয়ে দেওয়া হয়েছে :

وَلَقَدْ تَوَكُّنُهَا أَيْ أَيْقَيْنَا هٰذه الْفعْلَةَ أيَّةً لمَنْ يُتَعْتَبرُ بهَا أَيْ شَاعَ خَبَرُهَا وَاسْتُمَرُّ فَهَلِّ مِنْ مُدَّكر - مُعْتَبر مُتَّعِظ بِهَا وَاصْلُهُ مُلْذَتَكِرِ أَبُدْلَتِ التَّاءُ دَالًّا مُهْلَمَةً وكَذَا الْمُعْجَمَةُ وَأَدُغُمَتْ فَيْهَا.

অর্থ نُذُرُ স্তুক্রাণী কুটার ছিল আমার শান্তি ও সূত্র্করাণী نُذُرُ অর্থ اسْتِفْهَامُ تَقُريْر وَكَيْفَ خَبِرُ كَانَ وَهمَ، لِلسَّنَوَالَ عَنِ الْحَالِ وَالْمَعْنُي حَمَّلُ الْمَخَاطَبِينَ عَلَى الْاقْرَارِ بِوُقُوْعٍ عَذَابِهِ تَعَالَى بِالْمُكَذِّبِيْنَ بِنُوْجٍ مَوْقِعَهُ .

، لَفَدْ يَسَّرْنَا الْفُرْأُنَ لِلذِّكْرِ سَهَّلْنَاهُ للْحِفْظ أَوْ هَيَّانْاهُ لِلتَّنَذِكُّر فَهَلْ مِنْ مُّكَدِّك مُستَّعِيظِ بِه وَحَافِظٍ لِهُ وَالْاسْتِفْهَامُ بِمَعْنَى الْآمِرْ أَيُ احْفَظُوهُ وَاتَّعِظُوا وَ لَيْسَ يُحْفَظُ مِنْ كُتُبِ اللَّهِ عَنْ ظَهْرِ الْقَلْبِ غَيْرَهُ.

١٨. كَذَّبَتْ عَادُّ نَبِيَّهُمْ هُوْدًا فَعُلِبُواْ فَكَيْفَ كَانَ عَلَاالِنِي وَنُكُرُ . أَيْ إِنْكُارِي لَلْهُمْ بِالْعَذَابِ قَبْلَ نُـزُوْلِهِ أَيْ وَقَـَعَ مَوْقِعَ

شَيدِيْدَةَ السَّصَوْتِ فِي يَوْم تَكْخِس شَوْم مُسْتَجِرٌ لا دَائِم السَّوْم اَوْ قَوِيَّه وَكَانَ بَوْمَ الأربعًا، أخرَ السُّهر. ১৫. আমি একে রেখে দিয়েছি অর্থাৎ এ কর্মকে অবশিষ্ট রেখেছি এক নিদর্শন রূপে ঐ ব্যক্তির জন্য যে ঘটনা থেকে শিক্ষা নেয় ৷ অর্থাৎ সেই ঘটনা প্রচার হয়ে গেছে এবং অবশিষ্ট রয়েছে গেছে। অতএব উপদেশ গ্রহণকারী। مُذْنُكُو আসলে ছিল مُذْنُكُو এখানে । نُوَ -কে 🗓 দ্বারা পরিবর্তন করে দেওয়া হয়েছে এরপর মধ্যে ইদগাম করে দিয়েছেন।

হলো كُيَّفَ আৰু اسْتُفْهَامْ تَقَرْبُرِيْ আট اِنْذَارِيْ আব এর খবর। আর كُنُفَ অর্বস্থা সম্পর্কে প্রশ্ন করার জন্য ব্যবহৃত হয়। আরু আয়াতের অর্থ হলো সম্বোধিত ব্যক্তিবর্ণকৈ হযরত নৃহ (আ.)-এর মিথ্যাপ্রতিপনুকারীদের উপর শাস্তি পতিত হওয়ার স্বীকারোক্তির উপর অবহিত করতেছে যে, শান্তি যথাস্থানে পতিত হয়েছে।

১৭, কুরআন আমি সহজ করে দিয়েছি। উপদেশ গ্রহণের জন্য: আমি একে সহজ করে দিয়েছি মুখস্থ করে সংরক্ষণ করার জন্য অথবা আমি একে প্রস্তুত করেছি উপদেশ গ্রহণের জনা ৷ অতএব উপদেশ গ্রহণকারী কেউ আছে কি? এর দ্বারা উপদেশ গ্রহণকারী এবং একে হিফজকারী উদ্দেশ্য। এখানে أَمْرُ টা أَمْرُ টা -এর অর্থে : অর্থাৎ একে হিফজ করো এবং এর থেকে উপদেশ অর্জন কর। আর করআন ব্যতীত আল্লাহর কিতাবসমূহের মধ্য হতে অন্য কোনো কিতাব মৌথিকভাবে মুখস্থ করা হয় না।

১৮. আদ সম্প্রদায় মিথ্যা প্রতিপন্ন করেছিল তাদের নবী হ্যরত হুদ (আ.)-কে ৷ ফলে তাদেরকে শান্তি দেওয়া হয়েছে। ফলে কিরূপ ছিল আমার শাস্তি ও সতর্কবাণী ৷ অর্থাৎ শাস্তি অবতীর্ণ হওয়ার পূর্বে আমার তাদেরকে ভয় দেখানো কিরূপ ছিলং অর্থাৎ জায়গা মতোই পতিত হয়েছে। আর তাকে স্বীয় উক্তি- 🗓 🛍 🗓 🖟 দারা বর্ণনা করেছেন।

১৯. তাদের উপর আমি প্রেরণ করেছিলাম ঝঞ্জাবায়ু অর্থাৎ ভীষণ গর্জনকারী নিরবঙ্গিন দুর্ভাগ্যের দিনে ধারাবাহিক অকল্যাণ বা শক্তিশালী অকল্যাণ। আর তা ছিল মাসের শেষ বুধবার :

٢٠ كُنْزُعُ النَّاسَ تَقْلَعُهُمْ مِنْ حَفَر الْأَرْضِ ٢٠ . تَنْزُعُ النَّاسَ تَقْلَعُهُمْ مِنْ حَفَر الْأَرْضِ عَنِ الْجَسِدِ كَانَّهُمْ وَحَالُهُمْ مَا ذَكِرَ اَعْبَجَازُ اَصُولَ نَخْل مُّنْقَعِر . مُنْقَلِع سَاقِيطٍ عَلَى الْآرَضِ وَشَبَّهُوا بِالنَّخْلِ لِطُولِهِمْ وَذُكَّرَ هُنَا وَأُيِّثَ فِي الْحَاقَّةِ نَحْل خَاوِيَةٍ مُرَاعَاةً لِيلْفَوَاصِل في

ভূপাতিত করা হচ্ছিল, তাদের ঘাড় কেটে দেওয়া হচ্ছিল। যার কারণে তাদের মস্তক শরীর হতে পৃথক হয়ে যাচ্ছিল। অর্থাৎ তাদের উল্লিখিত অবস্থা এরপ ছিল যে, <u>যেন তারা উন্মূলিত খর্জুরকাণ্ডের ন্যায়।</u> তাদের দেহ দৈর্ঘ্যাকৃতির হওয়ার কারণে তাদেরকে খেজুর গাছের দেহের সাথে তাশবীহ দেওয়া হয়েছে। এখানে نَخْل -কে পুংলিঙ্গ আর সূরা হাক্কাহ -এর प्रिं कें وَيَعْ अर्था कें कांत्रत وَوَاصِلْ अर्था केंक्स कांत्रत ব্রীলিঙ্গ উল্লেখ করা হয়েছে।

د ٢١ عَذَابِي وَنُذُر . ﴿ ٢١ عَذَابِي وَنُذُر .

وَلَعَدْ يَسَسُرْنَا الْقُرَانَ لِلدِّدَكْرِ فَهَـلْ জন্য। অতএব উপদেশ গ্রহণকা<u>রী কে</u>উ আ<u>ছে কি</u> مِنْ مُّنَدَّكِر ـ

# তাহকীক ও তারকীব

এর অর্থে - مُجَرَّدُ টা مَزِيْد ,এখানে : فَعُولُـةَ किस्त करत ইঙ্গিত করেছেন যে : فَعُولُـةَ فَعُرِيَت النّقيَامَـةَ - এর অর্থে হয়েছে। فَتَدُر अंकि أَفْتَدُرُ

প্রশ্ন : مُخِرَّدُ -কে مَن لَد ছারা কেন ব্যক্ত করলেন?

উত্তর : مَرُبُ -এর অর্থির মধ্যে مُبَالَغَهُ প্রকাশ করার জন্য, কেননা অতিরিক্ত বর্ণ অতিরক্তি অর্থকে বুঝায়।

वना হয়। এর পূর্বের চাঁদকে مَلَالُ उना হয়। এর পূর্বের চাঁদকে تَمَوْلُهُ إِنْشَيْقُ الْفَمَرُ চৌদ্দ তারিখের চাঁদকে 🛵 বলা হয়।

এর নিকটতম গ্রহ। পূর্ববর্তী তাহকীক [তত্ত্বানুসন্ধান] অনুসারে পৃথিবী হতে চাঁদের দূরত্ব نَشْر হলো দু'লাখ চল্লিশ হাজার মাইল। কিন্তু নতুন তাহকীক অনুযায়ী পৃথিবী হতে চাঁদের দূরত্ব হলো দুই লাখ ছাবিবশ হাজার নয়শত সত্তর দশমিক নয় মাইল। এর পূর্বে এত বিশুদ্ধ পরিমাপ আর কখনো করা হয়নি।

এর এর অর্থ বর্ণনা করা । মুফাসসির (র.) مُسْتَيَرٌ এই কৃদ্ধিকরণ দ্বারা উদ্দেশ্য হলো مُسْتَمَرٌ (वें وَ فَانِيمَ নুটি অর্থ বর্ণনা করেছেন। প্রথমটি হলো শক্তিশালী অর্থে। এ সুরতে সুক্রিক্রিটা ক্রিক্তে নির্গত হবে। কেননা 🕉 -এর অর্থ रला गकि। यथन विषयि गकिगानी ও সৃদৃए হয়, তখন বলা হয় ﴿ الشُّنُّ عَلَيْهُ عَلَيْهِ वर्षा९ विषयि गकिगानी ও সৃদৃए হলा। আয়াতের অর্থ হলো- এটা খুবই শক্তিশালী জাদু :

হিতীয় হলো مُسْتَمَعُ অর্থ– সর্বদা। তখন এটা إِسْتِيْمُرَارُ হতে নির্গত হবে। যার অর্থ হলো সর্বদা বা পূর্ব থেকেই চলে আসছে, অর্থ হলো হয়রত মুহাম্মদ 🚟 রাতদিন তথা প্রতিনিয়ত জাদুকরের ধারা চালিয়ে রেখেছেন। উল্লিখিত দুটি অর্থ ছাড়াও 🚅 -এর আরো দুটি অর্থ রয়েছে যেগুলোকে মুফাসসির (র.) পছন্দ করেছেন। সেগুলো হলো–

- ১. অতিক্রমকারী, অতিবাহিত, অতিক্রান্ত, ধ্বংসশীল। অন্তিত্বহীন। এ সূরতে এটা مَنْ لَمْ يَالِمُ আর্থ তা হতে নির্গত তথন আয়াতের অর্থ হবে– যেতাবে অন্যানা জ্বাদ্ চলে গেছে এভাবে সেও চলে যাবে। তার প্রভাবও বেশিদিন স্থায়ী হবে না।
- ২ বিশ্বাদ, অমনোপুত, তিক্ত। এ সুরতে কুর্কুর্ক্ত -টি কুর্কু হতে নির্গত হবে যার অর্থ- তিক্ত, বিশ্বাদ। তথন আয়াতের অর্থ হবে- যেতাবে তিক্ত ও বিশ্বাদ বস্তু কণ্ঠনালী অতিক্রম করে না, অনুরপভাবে হযরত মুহাম্মদ -এর কথাও মুজেযা আমাদের কণ্ঠনালী অতিক্রম করবে না।
- প্রশ্ন كَتُبُوا : প্রর আতফ مُضَارِع আর আতফ مُغَطُونُ عَلَيْهِ এর উপর হয়েছে بَكْرِضُوا अला আর আত্ফ مُخَارِع রহসা রয়েছে?
- উত্তর : এতে রহস্য হচ্ছে এই যে, مَاضِيْ এ-এর সীগাহ এনে ইঙ্গিত করেছেন যে, মিথা। প্রতিপন্নকরণ ও ক্প্রবৃত্তির অনুসরণ করাটা তাদের পুরাতন অভ্যাস, নতুন কোনো অভ্যাস নয়।
- े उद्या عَبْضِيْبَ اللَّهُ عَلَيْهِ مُزْدَجَن উদ্দেশ্য হলো উত্মতের وَمَنَ الْاَفْبَاءِ مَا فِفِيهِ مُزْدَجَنْ সেই সংবাদ মিথা। প্রতিপন্নকারী, যা কুরআনে বর্ণিত হয়েছে।
- عوم السَّيْغُهَامِيَّةُ । अशात وَلَيْغُهَامِيَّةً । अशात وَلَيْغُهَامِيَّةً الْأَمَا اللَّهُوُّلُهُ فَلَمَا لَكُفُّنِي النَّلُوُ اَيُّ شَعْ تَغِيْغُ النَّذُرُ -अत्र प्रकल्त पुकालाम रत्व أَيُّ شَعْ تَغِيْغُ النَّذُرُ -अत्र प्रकल्त पुकालाम रत
- مَرَ حِكْمَةً ٩٠١٥ : قَوْلُهُ خَبَرْ مُبْتَدَا مَحْدُونَ
- शाप्तात रूरखरि ا مَطْنَاعُ विक بَخُرُجُونَ अब भीशार এवर إِنْمُ فَاعِلْ अप्तात रूर्ल إِنْمُ فَاعِلْ عَنْنَ وَ عَلَا क्रिकट عَالَ अर्थ रूला- पाड़ उँह करत मुख ठला ।
- وَلَ الْكَافِرُ : هَوْلُهُ يَقُولُهُ يَكُولُهُ يَكُولُهُ يَكُولُهُ يَكُولُهُ يَكُولُهُ يَكُولُهُ يَكُولُهُ وَل কঠোরতা ও তার তরাবহতার বর্ণনা থেকে প্রশু সৃষ্টি হয়েছে যে, ঐ সময় কাফেরদের কি হবে?
- উত্তর দিয়েছেন যে, তারা বলবে, এই দিন বড় কঠিন হবে। আবার কেউ কেউ مَالَ -এর যমীর থেকে عَالَ श्रीकृতি
  দিয়েছেন। কিন্তু সেই সুরতে একটি প্রশ্ন সৃষ্টি হবে যে, خَسْلَهُ यथन عَالُ হয় তখন তাতে একটি الْبِيطُ থাকা জরুরি অথচ এখানে তো কোনো ارَابِطُ
- উত্তর : মুফাসসির (র.) کَنْهُمْ উহ্য মেনে সেই প্রশ্নের উত্তর দিয়েছেন।
- व देवात्र हाता निम्नाक छेरा अल्लात कवाव भान छिल्ला : قَوْلَهُ تَانِيْكُ الْفُعْلُ لِمَعْنَى قَوْم
- र्थम : अन्न रत्ना अर्दे (य, عَرْمَ पा पूर्विन کَذَبَتْ -এর कास्ति । ठाই দেখা याष्ट्र या, فَاعِلْ अर्दे -এর মধ্যে সমতা নেই । কেননা ফোল रहाने مُرَثَّثُ আর فَاعِلْ कार्ता مُرَثَّثُ कार्द्र
- উত্তর : مُوَنَّثُ مُعْنُرِيُ শব্দটি অর্থের হিসেবে مُوَنِّثُ مُعْنُرِيُ অর্থাৎ اُمَّدُ مُعْنَرِيُ अपि تَوْمَ अधिक সংখ্যককে অন্তর্ভুক্ত করার কারণে مُوَنِّثُ مُعْنُرِي عَرِيْ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ الل
- হয়েছে যা মাফউল হতে পরিবর্তিত। مُنْصُرُب হয়েছে যা মাফউল হতে পরিবর্তিত। كَمُونًا : قُولُهُ فَجَرَّوْنَا الْاَرْضَ عُسُونًا উহ্য ইবারত হলো এরূপ যে- بَعَبُونَ عُبُونًا عُبُونًا الْآرِضِ থাকে পরিবর্তিত বলেছেন। উহ্য ইবাতর হলো এরূপ যে- مُبُونُ الْأَرْضِ বিজ্ঞান বিজ্ঞান বিজ্ঞান বিজ্ঞান বিজ্ঞান বিজ্ঞান বিজ্ঞান বিজ্ঞান বিজ্ঞান বিজ্ঞান

#### প্রাসঙ্গিক আপোচনা

সূবা কামার প্রসঙ্গে জ্ঞাতব্য : সূরা কামার মক্কায় অবতীর্ণ, এতে ৫৫ আয়াত, ৩৪২ বাক্য এবং ১, ৪০৩টি অক্ষর রয়েছে। হযরত আব্দুল্লাহ ইবনে আববাস (রা.) থেকে বর্ণিত, এ সূরা মক্কায় অবতীর্ণ হয়েছে। ইবনে মরদবিয়া হযরত আব্দুল্লাহ ইবনে জ্ঞোবায়ের (রা.) থেকেও অনুরূপ বর্ণনার উদ্ধৃতি দিয়েছেন।

এ সূরার **স্বন্ধিনত :** আল্লামা সুযুতী (র.) এ মর্মে হযরত রাস্লে কারীম 🚃 -এর হাদীসের উদ্ধৃতি দিয়েছেন যে, যে ব্যক্তি প্রত্যেক রাতে সূরা কামার পাঠ করবে, কিয়ামতের দিন এ অবস্থায় সে হাজির হবে যে, তার চেহারা চৌদ তারিবের চন্দ্রের ন্যায় জ্যোতির্ময় হবে। –[তাফসীরে দুররুল মানসূর খ. ৬ পৃ. ১৪৭]

বর্ণিত আছে যে, হযরত রাস্লে কারীম 🊃 ঈদুল আযহা এবং ঈদুল ফেডর নামাজে সূরা কাফ এবং সূরা কামার পাঠ করতেন।

এ সুরার আমল : সূরা কামারকে জুমার দিন নামাজের পূর্বে লিপিবছ করে পাগড়ির ভেতর রাখা হলে ঐ ব্যক্তির হছন বৃদ্ধি গায়। স্বপ্লের ডা'বীর : যে ব্যক্তি স্বপ্লে এ সূরা পাঠ করতে থাকবে, সে জাদুসহ সকল বিপদ থেকে নিরাপদ থাকবে।

মূল বক্তব্য : এ সূরার প্রারম্ভেই হযরত রাসূলে কারীম 🚃 -এর একটি বিশেষ মুজেযার উল্লেখ রয়েছে, যা হজুর 🚃 -এর নবুয়তের দলিল হিসেবে বর্ণিত হয়েছে।

এ প্রসঙ্গে এ সূরায় কিয়ামত নিকটবর্তী হওয়ার কথা ঘোষণা করা হয়েছে। এ সূরায় তাওহীদ এবং রিসালতের দলিল প্রমানের উল্লেখ রয়েছে। এতদ্বতীত, ঈমান ও নেক আমলের জন্য পুরকারের প্রতিশ্রুতির পাশাপাশি নাফরমানির শান্তি সম্পর্কেও সতর্কবাণী উচ্চারিত হয়েছে। এমনভিাবে এ সূরায় মানুষের পুনজীবনের কথাও সুস্পষ্টভাবে ঘোষণা করা হয়েছে। আর একথাও ঘোষণা করা হয়েছে। অর একথাও ঘোষণা করা হয়েছে। পূর্বকালে যারা এ পৃথিবীতে আল্লাহ পাকের নাফরমানি করেছে, তাদের কিভাবে ধ্বংস করা হয়েছে। তা-ও স্বরণ করিয়ে দেওয়া হয়েছে, যেমন– আদ জাতি, সামুদ জাতি, ইযরত লৃত (আ.)-এর সম্প্রদায়, ফেরাউনের দলবল প্রভৃতিকে তাদের নাফরমানির শান্তি স্বরূপ শ্বেভাবে ধ্বংস করা হয়েছে, তার উল্লেখ এ সূরায় রয়েছে।

শানে নুযুপ: মক্কার কাফেররা হযরত রাসূলে কারীম — এর নিকট হাজির হয়ে বলল, যদি আপনি সতিয় সত্যিই আল্লাহ পাকের নবী হন, তবে তার প্রমাণ উপস্থাপন করুন। তিনি তাদেরকে জিজ্ঞাসা করলেন, তোমরা কি প্রমাণ দেখতে চাওঃ তখন কাফেররা বলল, যদি আপনি এ চন্দ্রকে দ্বিখণ্ডিত করে দেন, আমরা আপনার প্রতি ঈমান আনব। কাফেরদের শর্তারোপের কারণে হযরত রাসূলে কারীম — আল্লাহ পাকের দরবারে দোয়া করলেন এবং তাঁর দোয়া কবুল হলো।

আল্লামা বগভী (র.) ইয়রত আনাস ইবনে মালেক (রা.)-এর সূত্রে বর্ণনা করেছেন, মক্কার অধিবাসীরা হয়রত রাসূলুরাহ — এর নিকট এ মর্মে আর্জি পেশ করল যে, আপনার কোনো মুজেযা প্রদর্শন করুন। হয়রত রাসূলুরাহ ক্রি চন্দ্রকে দ্বিথিও করে দেখিয়ে দিলেন। হেরা পর্বতের এক দিকে একখণ্ড, আর অন্য দিকে আরেক খণ্ড। হয়রত আন্দুরাহ ইবনে মাসউদ (রা.) বর্ণনা করেন, আমি মক্কাতে দেখেছি হয়রত রাসূলুরাহ — এর হিজরতের পূর্বে চন্দ্র দ্বিথিওত রয়েছে। এদৃশ্য দেখে কাফেররা বলল চন্দ্রের উপর জাদু করা হয়েছে। তখন এ আয়াত নাজিল হয় — أَنْفَيْلُ وَالْشُوْلُ وَالْسُلُولُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِ وَالْمُؤْلُولُ وَاللَّالِيْلُولُ وَاللَّالِيْلُولُ وَاللَّالِيْلُولُ وَاللَّالِيْلُولُ وَالْسُلُولُ وَاللَّالِيْلُولُ وَاللَّالْيُلُولُ وَاللَّالِيْلُولُ وَلَا وَالْوَالِيْلُولُ وَاللَّالِيْلُولُ وَالْلِيْلُولُ وَاللَّالْيُلُولُ وَالْمُؤْلُلُ وَالْلُولُ وَالْمُؤْلُولُ وَالْلَالِيْلُولُ وَالْلَالِيْلُولُ وَالْلَالِيْلُولُ وَلِيْلُولُ وَالْلْلِيْلُولُ وَالْلِهُ وَلِيْلُولُ وَلِيْلِلْلْلِلْلِيْلِيْلُولُ وَلِيْلُولُ وَلِيَالْلُولُ وَلِيْلُولُ وَلَالْلُلُولُ وَلَالْلُلُولُ وَلَالْلُلُلُولُ وَلِيْلُولُ وَلِ

আল্লামা বগন্ঠা (র.) বুখারী শরীফের সূত্রে বর্ণনা করেছেন, রাস্পুরাহ 🚃 -এর যুগে চন্দ্র দ্বিখণ্ডিত হয়েছিল। একখণ্ড পাহাড়ের উপর, আর একখণ্ড পাহাড়ের নিচে চলে যায়।

কিন্তু এমন প্রকাশ্য মুজেযা দেখেও মন্ধার কাফেররা প্রিয়নবী — এর প্রতি ইমান আনেনি। ইমান আনা তো দূরের কথা; বরং তারা একথাও বলেছে, রাস্পুরাহ — তাদেরকে জাদু করেছেন। অথবা চাঁদকে জাদু করেছেন। অথচ এ চন্দ্র বিদারণের ঘটনাটি কিয়ামতের সম্ভাবনার প্রকৃষ্ট প্রমাণ, এতে বিন্দুমাত্রও সন্দেহের অবকাশ নেই। এমন একদিন আসবে, যেদিন এই বিশ্ব বিদীর্গ হয়ে যাবে, চন্দ্র বিদারণের এই ঘটনা দ্বারা সেদিকে ইন্ধিত করা হয়েছে।

পূর্ববর্তী সূরা নাজম বিশ্বন বিশ্বন সমাপ্ত করা হয়েছে, যাতে কিয়ামত নিকটবর্তী হওয়ার কথা উল্লেখ রয়েছে। আলোচ্য সূরাকে এই বিষয়বন্ধু দারাই অর্থাৎ বিশ্বনি বিশ্বন বিশ্বনি করা হয়েছে। এরপর কিয়ামত নিকটবর্তী হওয়ার একটি দলিল চন্দ্র বিদীর্ণ হওয়ার মোজেযা আলোচিত হয়েছে। কেননা কিয়ামতের বিপুল সংখ্যক আলামতের মধ্যে সর্ববৃহৎ আলামত হঙ্কে খোদ শেষ নবী মুহাম্মদ 🚟 -এর নবুয়ত। এক হাদীসে তিনি বলেন, আমার আগমন ও কিয়ামত হাতের দৃই অঙ্গুলির ন্যায় অঙ্গান্ধিভাবে জড়িত। আরো কতিপয় হাদীদে এই নৈকটোর বিষয়বন্ধু বর্ণিত হয়েছে। এমনিভাবে রাসূলুল্লাহ 

্বেরুল্যা হিসেবে চন্দ্র দ্বিপতিত হয়ে আলাদা হয়ে যাওয়াও কিয়ামতের একটি বড় আলামত। এছাড়া এ মুজেযাটি আরো এক

দিক দিয়ে কিয়ামতের আলামত। তা এই যে, চন্দ্র যেমন আল্লাহর কুদরতে দুই খণ্ডে বিভক্ত হয়ে পড়েছিল, তেমনিভাবে

কিয়ামতে সমগ্র গ্রহ-উপগ্রহের খণ্ড-বিখণ্ড হয়ে যাওয়া কোনো অসম্ভব ব্যাপার নয়।

চন্দ্র বিদীর্ণ হওয়ার মুজেযা: মঞ্চার কাফেররা রাস্লুল্লাহ — এর কাছে তাঁর রিসালতের হপক্ষে কোনো নিদর্শন চাইলে আল্লাহ তা আলা তাঁর সত্যতার প্রমাণ হিসেবে চন্দ্র বিদীর্ণ হওয়ার মুজেযা প্রকাশ করেন। এই মুজেযার প্রমাণ কুরআন পাকের বিদ্যাল তাঁর সত্যতার প্রমাণ হিসেবে চন্দ্র বিদীর্ণ হওয়ার মুজেযা প্রকাশ করেন। এই মুজেযার প্রমান প্রকাশ করেন রেওয়ায়েতকমে বর্ণিত আছে। তাঁদের মধ্যে রয়েছেন হযরত আন্দুল্লাহ ইবনে মাসউদ, আন্দুল্লাহ ইবনে ওমর ও জ্বায়ের ইবনে মৃতঈম, ইবনে আব্বাস ও আনাস ইবনে মালেক (রা.) প্রমুখ। হযরত আন্দুল্লাহ ইবনে মাসউদ এ কথাও বর্ণনা করেন যে, তিনি তখন ঘটনাস্থলে উপস্থিত ছিলেন এবং মুজেযা সচক্ষে প্রত্যক্ষ করেছেন। ইমাম তাহাতী (র.) ও ইবনে কাসীর (র.) এই মুজেযার সার-সংক্ষেপ এই যে, রাস্লুল্লাহ — মঞ্চার মিনা নামক স্থানে উপস্থিত ছিলেন। তখন মুশরিকরা তাঁর কাছে ন্বয়তের নিদর্শন চাইল। তখন ছিল চন্দ্রোজ্বল রাব্রি। আল্লাহ তা আলা এই সুশাই অলৌকিক ঘটনা দেখিয়ে দিলেন যে, চন্দ্র দ্বিতিত হয়ে এক থও পূর্বাদিকে ও অপর খও পশ্চিমদিকে চলে গেল এবং উত্তয় খণ্ডের মাঝখানে পাহাড় অন্তরায় হয়ে গেল। রাস্লুল্লাহ — উপস্থিত স্থাই বংল পরিষ্কারররূপে এই মুজেয়া দেখে নিল, তখন দেশ্রর উত্তয় খণ্ড পুনরায় একত্র হয়ে গেল। কোনো চন্দ্রমান ব্যক্তির স্থাই মুজেযা কোন করা সন্তরপর ছিল না, কিলু মুশরিকরা বলতে লাগল মুহাম্ম — সারা বিশ্বের মানুষকে জাদু করতে পারবেন না। অতএব, বিভিন্ন স্থান থেকে আগত্ত লোকদেনর অপেক্ষা কর। তারা কি বলে তনে নাও। এরপর রিভিন্ন স্থান থেকে আগত্তক মুশরিকদেরক তারা জিজ্ঞাসাবাদ করল। তারা সবাই চন্দ্রকে হিবিত অবস্থায় দেখেছে বলে শীকার করল। ভারা সবাই চন্দ্রকে হিবিত ক্ষামান বলে প্রিকার বলে হিবিত ক্ষামান বাছির বাল বলে বালা সবাই চন্দ্রকে হিবিত ক্ষামান কলে। তারা সবাই চন্দ্রকে হিবিত ক্ষামান বলে বালা সবাই চন্দ্রকে হিবিত ক্ষামান কলে। তারা কি বলে হবন নাও। এরপর বিভিন্ন স্থান থেকে আগত্তক মুশরিকদেরক তারা জিজ্ঞাসাবাদ কল। তারা সবাই চন্দ্রকে হিবিত ক্ষামান কলে। তারা সবাই চন্দ্রকে হিবিত ক্ষামান কলে। তারা সবাই চন্দ্রকে হিবিত ক্ষামান কলে । তারা সবাই চন্দ্রকে বিহিন্ন স্থান কলে বালা কলে হিবিত আলি স্বাহিক বল হিবা বিহার সান্ধরক লাল

কোনো কোনো রেওয়ায়েতে আছে, মক্কায় এই মুজেযা দুইবার সংঘটিত হয়। কিন্তু সহীহ রেওয়ায়েতসমূহে একবারেরই প্রমাণ পাওয়া যায়। –[বয়ানুল কুরআন]

এ সম্পর্কিত কয়েকটি রেওয়ায়েত তাফসীরে ইবনে কাসীর থেকে নিম্নে উদ্ধৃত করা হলো– হযরত আনাস ইবনে মালেক (রা.) বর্ণনা করেন–

إِنَّ أَهْلَ مَكَّةَ سَالُوا رَسُولَ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ الله عَلَى الله عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلْكُواللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلْمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَهُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ ع

অর্থাৎ মক্কাবাসীরা রাসূলুরাই ==== -এর কাছে নর্মতের কোনো নিদর্শন দেখতে চাইলে আরাই তা'আলা চন্দ্রকে দ্বিখণ্ডিত অবস্থায় দেখিয়ে দিলেন। তারা হেরা পর্বতকে উভয় খণ্ডের মাঝখানে দেখতে ফেল। -[বুখারী ও মুসলিম] হয়রত আব্দুরাই ইবনে মাসউদ (রা.) বর্ণনা করেন-

إِنْشَقَّ الْغَمَرُ عَلَىٰ عَهْدِ رَسُولِ اللَّهِ مَكُ شِعَّيْنِ حَتَّى نَظَرُواْ إِلَيْهِ فَعَالَ رَسُولُ اللَّهِ مَنْ إِشْهَدُوا .

অর্থাৎ রাসূলুরাহ 🚐 এর আমলে চন্দ্র বিদীর্ণ হয়ে দুই খও হয়ে গেল। সবাই এই ঘটনা অবলোকন করন এবং রাসূলুরাহ 🚌 বললেন, তোমরা সাক্ষ্য দাও।

ইবনে জারীর (রা.)-ও নিজ সনদে এই হাদীস উদ্ধৃত করেছেন। তাতে আরও উল্লিখিত আছে-

كُنَّا مَعَ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ يَمِنُى فَانْشُقُ الْقَمَرُ فَاخَذْتُ فَرْفَةً خَلْفَ الْجَبِلُ فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ إِهْهَدُوا إِشْهَدُوا .

অর্থাৎ হয়রত আব্দুল্লাহ ইবনে মাসউদ (রা.) বলেন, আমি মিনায় রাস্বুল্লাহ 🚃 -এর সাথে ছিলাম। হঠাৎ চন্দ্র দ্বিথতিত হয়ে গেল এবং এক খণ্ড পাহাড়ের পন্চাতে চলে গেল। রাস্বুল্লাহ 🚃 বললেন, সাক্ষ্য দাও! সাক্ষ্য দাও!

আবৃ দাউদ ও বায়হাকীর রেওয়ায়েতে হযরত আব্দুল্লাহ ইবনে মাসউদ (রা.) বলেন-

اِنشُقَّ الْفَكَرُ بِسَكَّةَ حَتَىٰ صَارَ فِرْفَقَيَّنِ فَقَالَ كَفَّارُ فَرْيَشِ اَهْلُ مَكَّةَ هَٰذَا يَسْحُرُ سَحُرُكُمْ بِهِ إِبْنُ اَيْنُ كَبَشْدَ النَّهُرُواْ السِّنْفَارُ فَإِنْ كَانُواْ رَاوَا مَا رَايَتُمُ فَقَدَ صَدَقَ ـ رَانُ كَانُواْ لَمْ بَرَوا مِشْلَ مَا رَأَيْتُمُ فَهُوَ سِحْرٌ سَحَرَكُمْ بِهِ فَسَيْلُ السِّيْفَارُ قَالُ وَلَاِمُواْ مِنْ كُلِّ جَهَةٍ فَقَالُواْ رَأَيْنَا .

অর্থাৎ মঞ্জায় [অবস্থানকালে] চন্দ্র বিদীর্ণ হয়ে দুই খণ্ড হয়ে যায়। কুরাইশ কাফেররা বলতে থাকে, এটা জাদু, মুহামদ তামাদেরকে জাদু করেছেন। অতএব, তোমরা বহির্দেশ থেকে আগমনকারী মুসাফিরদের অপেক্ষা কর। যদি তারাও চন্দ্রকে দ্বিখণ্ডিত অবস্থায় দেখে থাকে, তবে মুহামদের দাবি সত্য। পক্ষান্তরে তারা এরূপ দেখে না থাকলে এটা জাদু ব্যতীত কিছু নয়। এরপর বিদেশ থেকে আগত মুসাফিরদেরকে জিঞ্জাসাবাদ করায় তারা সবাই চন্দ্রকে দ্বিখণ্ডিত অবস্থা দেখেছে বলে স্বীকার করে। –হিবনে কাসীর

চন্দ্ৰ বিদীর্ণ ইওয়ার ঘটনা সম্পর্কে কয়েকটি প্রশ্ন ও সেগুলোর জবাব: খ্রীক দর্শনের নীতি এই যে, আকাশ ও গ্রহ-উপগ্রহের পক্ষে বিদীর্ণ ইওয়া অসম্ভব। জবাব এই যে, পান্দে বিদীর্ণ ইওয়া অসম্ভব। জবাব এই যে, দার্শনিকদের এই নীতি নিছক একটি দাবি মাত্র। এর পক্ষে যত প্রমাণ পেশ করা হয়েছে, সবগুলো অসার ও ভিত্তিইটন। আজ পর্যন্ত কেটিভিত্তিক প্রমাণ দারা চন্দ্র বিদীর্ণ ইওয়া অসম্ভব বলে প্রমাণ করা যায়নি। তবে অজ্ঞ জনসাধারণ প্রত্যেক সুকঠিন বিষয়্কে অসম্ভব বলে ধারণা করে থাকে। বলা বাহুলা, মুজেযা বলাই হয় এমন কাজকে, যা সাধারণ অভ্যাসবিকৃদ্ধ ও সাধারণের সাধ্যাতীত এবং বিদয়্মকর হয়ে থাকে। সচরাচর ঘটে এরূপ মামুলী ঘটনাকে কেউ মুজেযা বলবে না।

ষিতীয় প্রশ্ন এই যে, এরপ বিরাট ঘটনা ঘটে থাকলে বিশ্বের ইতিহাসে তা স্থান পেত। কিন্তু এখানে চিন্তার বিষয় এই যে, ঘটনাটি মক্কায় রাত্রিকালে ঘটেছিল। তখন বিশ্বের অনেক দেশে দিন ছিল। সুতরাং সেসব দেশে এই ঘটনা দেখার প্রশুই উঠে না। কোনো কোনো দেশে অর্ধ রাত্রি এবং কোনো কোনো দেশে শেষ রাত্রি ছিল। তখন সাধারণত সবাই নিন্তামগ্ন থাকবে। যারা জাগ্রত থাকে, তারাও তো সর্বন্ধণ চন্দ্রের দিকে তাকিয়ে থাকে না। চন্দ্র দিথিত হয়ে গোলে তার আলোকরশ্যিতে তেমন কোনো প্রতেদ হয় না যে, এই প্রতেদ দেশে মানুষ চন্দ্রের দিকে আকৃষ্ট হবে। এছাড়া এটা ছিল স্বন্ধক্ষণের ঘটনা। আজকাল দেখা যায় যে, কোনো দেশে চন্দ্রগ্রহণ হলে পূর্বেই পত্র-পত্রিকা ও বেতারযন্ত্রের মাধ্যমে ঘোষণা করে দেওয়া হয়। এতদসন্ত্রেও হাজারো লাখো মানুষ চন্দ্রগ্রহণে কোনো খবর রাখে না। তারা টেরই পায় না। জিক্কাসা করি, এটা কি চন্দ্রগ্রহণ আলৌ না হওয়ার প্রমাণ হতে পারে? অতএব, পৃথিবীর সাধারণ ইতিহাসে উল্লিখিত না হওয়ার কারণে এই ঘটনাকে মিথ্যা বলা যায় না। এতঘাতীত ভারতের স্প্রশিদ্ধ ও নির্ভরযোগ্য 'তারীখে-ফেরেশতা' গ্রন্থে এই ঘটনা উল্লিখিত হয়েছে। মালাবারের জনৈক মহারাজা এই ঘটনা স্বচন্ধে দেখেছিলেন এবং তাঁর রোজ-নামচায় তা লিপিবদ্ধও করেছিলেন। এই ঘটনাই তাঁর ইসলাম গ্রহণের কারণ হয়েছিল। উপরে আবৃ দাউদ ও বায়হাকীর রেওয়ায়েত দ্বারা প্রমাণিত হয়েছে যে, মক্কার মুশরিকরা বহিরাগত লােকদেরক এ সম্পর্কে জিঞ্জাসাবাদ করলে তারাও ঘটনা প্রত্যন্ধ করার কথা স্বীকার করে।

লোকদেরকে এ সম্পর্কে জিজ্ঞাসাবাদ করলে তারাও ঘটনা প্রত্যক্ষ করার কথা স্বীকার করে।
কিন্তু আরবি ভাষায় কোনো সময়ে ৩ কিন্তু তিনি কিন্তু আরবি ভাষায় কোনো সময়ে ৩ কিন্তু তিনি কিন্তু আরবি ভাষায় কোনো সময়ে ৩ কিন্তু তিনি বাওয়া ও নিঃশেষ হয়ে যাওয়ার অর্থেও আসে। তাক্ষসীরবিদ মুজাহিদ ও কভোদা (র.) এ স্থলে এই অর্থই নিয়েছেন। আয়াতের অর্থ এইযে, এটা স্বল্পকণস্থায়ী জাদুর প্রতিক্রিয়া, যা আপনা আপনি নিঃশেষ হয়ে যাবে। ক্রিক্রান করেছেন থক অর্থ হচ্ছেন শক্ত ও কঠোর। আবুল আলীয়া ও যাহ্হাক (রা.) এই তাফসীরই করেছেন। অর্থাৎ এটা বর্ডু শক্ত জাদু।

মুক্কাবাসীরা যখন চাক্ষ্ম দেখাকে মিথ্যা বলতে পারল না, তখন জাদু ও শক্ত জাদু বলে নিজেরদেরকে প্রবোধ দিল।

এর শাধিক অর্থ- স্থির হওয়া। অর্থ এই যে, প্রত্যেক কাজ চূড়ান্ত পর্যায়ে পৌছে পরিকার হয়ে যায়। সত্যের উপর যে, জালিয়াতির পর্দা ফেলে রাখা হয়, তা পরিণামে উন্মুক্ত হয়েই যায় এবং সত্য সত্যরূপে এবং মিথ্যারূপে প্রতিভাত হয়ে যায়।

آلا مُطَاعُ : فَوْلَتُهُ مَهُمْطِعِيْنَ اِلَّى الدَّاعِ – এর শাব্দিক অর্থ – মাথা তোলা। আয়াতের অর্থ এই যে, আহবানকারীর প্রতি তাকিয়ে হাশরের ময়দানের দিকে ছুটতে থাকরে। আগের আয়াতে দৃষ্টি অবনমিত থাকার কথা বলা হয়েছে। উভয় বক্তব্যের মিল এভাবে যে, হাশরে বিভিন্ন স্থান হবে। কোনো কোনো স্থানে মস্তক অবনমিতও থাকবে।

وَازْدُجْرٌ : فَوَلَهُ مَجْنُونٌ وَازْدُجْرٌ : فَوَلَهُ مَجْنُونٌ وَازْدُجْرُ اللهِ وَالْرَجْرُ اللهِ وَاللهِ وَاللّهِ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَل

আবদ ইবনে হুমাইদ (ব.) মুজাহিদ (ব.) থেকে বর্ণনা করেন, হয়রত নূহ (আ.)-এর সম্প্রদায়ের কিছু লোক তাঁকে পথেঘাটে কোথাও পেলে গলা টিপে ধরত। ফলে তিনি বেহুশ হয়ে যেতেন। এরপর হুঁশ ফিরে এলে তিনি আল্লাহর দরবারে দোয়া করতেন, হে আল্লাহ! আমার সম্প্রদায়কে ক্ষমা করুন! তারা অজ্ঞ। সাড়ে নয়শ বছর পর্যন্ত সম্প্রদায়ের এহেন নির্যাতনের জবাব দোয়ার মাধ্যমে দিয়ে অবশেষে নিরুপায় হয়ে তিনি বদদোয়া করেন, যার ফলে সমগ্র জাতি মহাপ্রাবনে নিমজ্জিত হয়।

পিছা অৰ্জন করা। এবানে উভয় অর্থ বোঝানো যেতে পারে। আল্লাহ তা'আলা কুরআনকে মুখস্থ করা। ২. উপদেশ ও পিছা অর্জন করা। এবানে উভয় অর্থ বোঝানো যেতে পারে। আল্লাহ তা'আলা কুরআনকে মুখস্থ করার জন্য সহজ করে দিয়েছেন। ইতিপূর্বে অন্য কোনো ঐশীগ্রন্থ এরপ ছিল না। তওরাত, ইঞ্জীল ও যাব্র মানুষের মুখস্থ ছিল না। আল্লাহ তা'আলার পক্ষ থেকে সহজীকরণের ফলশ্রুতিতেই কচি কচি বালক বালিকারাও সমগ্র ক্রআন মুখস্থ করে ফেলতে সক্ষম হয় এবং তাতে একটি যের যবরের পার্থক্য হয় না। চৌন্দশ বছর ধরে প্রতি ত্তরে, প্রতি ভূখণ্ড হাজারো লাখো হাফেজের বুকে আল্লাহর কিতাব কুরআন সংরক্ষিত আছে এবং কিয়ামত পর্যন্ত থাকরে।

এ ছাড়া কুরআম পাক তার উপদেশ ও শিক্ষার বিষয়বস্তুকে থুবই সহজ করে বর্ণনা করেছে। ফলে বড় বড় আলেম, বিশেষজ্ঞ ও দার্শনিক যেমন এর দ্বারা উপকৃত হয়, তেমনি গওমূর্থ ব্যক্তিরাও এর শিক্ষা ও উপদেশমূলক বিষয়বস্তু দ্বারা প্রভাবান্তিত হয়।

ইন্ধতিহাদ তথা বিধানাবলি চয়ন করার জন্য কুরআনকে সহজ্ঞ করা হয়নি : আলোচ্য আয়াতে بَشَرَعُ এর সাথে بِالْكُرِ সংযুক্ত করে আরো বলা হয়েছে যে, মুখস্থ করা ও উপদেশ গ্রহণ করার সীমা পর্যন্ত কুরআনকে সহজ্ঞ করা হয়েছে। ফলে প্রভ্যেক আলেম ও জাহিল, ছোট ও বড় সমভাবে এর দ্বারা উপকৃত হতে পারে। এতে জরুরি হয় না যে, কুরআন পাক থেকে বিধানাবলি চয়ন করাও তেমনি সহজ্ঞ হবে। বলা বাহল্য, এটা একটা স্বভন্ত ও কঠিন শান্ত। যেসব প্রগাড় জ্ঞানী আলেম এই শান্তের গবেষণায়ে জীবনপাত করেন, কেবল তারাই এই শান্তে ব্যুৎপত্তি অর্জন করতে পারেন। এটা প্রত্যেকের ফিরুক্তেন ন

কোনো কোনো মুসলমান উপরিউক আয়াতকে সম্বল করে কুরআনের মূলনীতি ও ধারাসমূহ পূর্ণরূপে আয়ন্ত না করেই মুজতাহিদ হতে চায় এবং বিধানাবলি চয়ন করতে চায়। উপরিউক বক্তব্য দ্বারা তাদের ভ্রান্তি ফুঠে উঠেছে। বলা বাহল্য, এটা পরিষ্কার পথভাইতা।

আদ জাতির ধ্বংসের এ ঘটনা নিঃসন্দেহে সমগ্র বিশ্ববাসীর জন্যে শিক্ষণীয় বিষয়। পরবর্তী আয়াতে আদ জাতির প্রতি আপতিত আন্ধাবের বিবরণ স্থান পেয়েছে।

ক্রিন নির্দ্ধি আছে যে, দুর্ধর্ধ আদ জাতিকে ধ্বংস করার জন্যে যে, জ্বর্ধার আদ্ধ্রি আদ্ধ্রিক করার জন্যে যে, জ্বর্ধার জন্য প্রেরণ করা হয়, তা অব্যাহত থাকে সাত রাত আট দিন পর্যন্ত; ক্ষণিকের জন্যেও এতে কোনো বিরাম দেওয়া হয়নি। অব্যধ্য আদ জাতির জীবনে এ দিনগুলো ছিল অত্যন্ত অভত। কেননা এ অব্যধ্য জাতির সমুচিত শাতিস্করূপ এ ভয়াবহ ঝঞু বায়ু প্রবাহিত হতে থাকে।

শব্দটির অর্থ হলো, ঐ ঝঞ্জা বায়ু ততদিন অব্যাহত ছিল, যতদিন আদ জাতির একটি মানুষ্ও জীবিত ছিল। অর্থবা এর অর্থ হলো, সে আজাবের দিনগুলো এত অতভ ছিল যে, আবাল বৃদ্ধ বণিতা কাউকে রেহাই দেয়নি; এ বায়ু সকলকে ধ্বংস করেছে।

অথবা এর অর্থ হলো, চরম দুঃখজনক এবং চরম কষ্টদায়ক শাস্তি। আল্লামা বগভী (র.) লিখেছেন, আদ জাতিকে ধ্বংস করার জন্যে যেদিন ঝঞ্জা বায়ু প্রবাহিত হুয়, সেদিন ছিল বুধবার এবং মাসের শেষ তারিখ।

: অর্থাৎ যেভাবে প্রবল বায়ু থেজুর বৃক্কক শেকড় গদ্ধ উপড়ে ফেলে, সেভাবে গছরী ঝঞুা বায়ু অবাধা আদ জাতির প্রত্যেকটি মানুষকে তাদের গৃহ থেকে বের করে আছড়ে ফেলে, তাদের ঘাড় ভেলে যায়। আরামা বায়যাভী (র.) লিখেছেন, সে সংকটময় মুহুতে কোনো কোনো লোক পাহাড়ের গুহায় আশ্রয় নিয়েছিল: কিন্তু গজরী ঝঞা বায়ু তাদেরকে সেখান থেকে বের করে ধ্বংস্কুপে পরিণত করে।

আল্লামা বগজী (র.) নিখেছেন, আল্লাহ পাকের পক্ষ থেকে আপতিত গজনী বায়ু আদ জাতির লোকদেরকে তাদের দেহ থেকে বিজ্ঞান করে ফেলে। তারা ছিল শক্তিশালী দেহের অধিকারী। কিন্তু ধ্বংসের পর মনে হলো উৎপাটিত খেজুর বৃক্ষের ন্যায় মটিতে ধরাশায়ী হয়েছে।

ংক্রনাত্ত তারা কঠিন কঠোর শান্তি ভোগ করবে।

كَذَّبَتْ ثُمُودُ بِالنَّذَرِ جَمْعُ نَذِيْرِ بِمَعْنَى مُنْذُر أَيْ بِالْأُمُورِ النَّتِيْ أَنَّذُرَهُمْ بِهَا نَبِيُّهُمْ صَالِحُ إِنْ لَمْ يُؤْمِنُوا بِهِ وَيَتَّبِعُوهُ . فَقَالُواْ أَبِشَهَا مَنْصُوبٌ عَلَى الْاشْتِغَال

منَّا وَاحِدًا صِفَتَانِ لَبَشَرا نَتَّبِعُهُ مُفَتَّكُ لِلْفَعْلِ النَّاصِبِ لَهُ وَالْاسْتِفْهَامُ بِمَعْنَى النَّفْي الْمَعْنٰي كَيْفَ نَتَّبِعُهُ وَنَحْنُ جَمَاعَةٌ كَثْبَرَةٌ وَهُوَ وَاحِذُ مِنَّا وَلَيْسَ بمَلَكِ أَيْ لَا نَتَّبِعُهُ إِنَّاۤ إِذًا أَيْ إِن اتَّبَعْنَاهُ لَفِي ضَلْل ذِهَابِ عَنِ الصَّوَابِ وَّسُعُرِ جُنُونِ .

الثَّانيَة وَإِذْخَالِ أَلِفِ بَيْنَهُمَا عَلَىَ الْوَجْهَيْن وَتَرْكِه الذُّكُرُ الْوَحْيُ عَلَيْهِ مِنْ ابْيَيْنَا أَيْ لَمْ يُوْحَ إِلَيْه بَلْ هُوَ كَذَّابٌ فِي قَوْلِهِ إِنَّهُ أُوحِيَ الَيْهِ مَا ذَكَرَهُ أَشَرُ مُتَكَبِّرُ بَطَرٌ.

مَّن الْكَذَّابُ ٱلْأَشرُ ـ وَهُوَ هُمْ بِاَنْ يُتُعَذِّبُواْ عَلَىٰ تَكُذِيبُهُمْ لِنَبِيِّهِمْ صَالِحٍ.

٢٧. انَّا مُرْسِلُوا النَّاقَةَ مُسَخْرِجُوْهَا مِنَ لْهَضْهَ الصَّخْرَة كَمَا سَالُواْ فَتُنَاةً مِحْنَةً لَهُمْ لِنَحْتَبِرَهُمْ فَارْتَفَبُّهُمْ بَا صَالِحُ أَي انْسَتَظِرْ مَا هُمْ صَانِعُونَ وَمَا يُصْنَعُ بِهِمْ وَاصْطَبِرْ رَ اَلِكُماءُ بَدُلُ مِنْ تَاءِ الْافْتِعَالَ أَيُّ اصْبِرْ عَلَي أَذَاهُمْ .

ै अंदि نَذَ ।এর বহুবচন। অর্থাৎ ঐ সকল বস্তুর যার মাধ্যমে তাদের নবী হযরত সালেহ (আ.) তাদেরকে ভয় দেখিয়েছেন, যদিও তারা তাতে বিশ্বাস স্থাপন করেনি এবং তার অনুসরণ করেনি।

. 🕶 ১৪. তারা বলেছিল, আমরা কি আমাদেরই এক ব্যক্তির অনুসরন করব । بَشَرَ শব্দটি مِن أَضَمَ -এর কায়দার ভিত্তিতে مَنْصَرُ হয়েছে। আর مِنْ এবং أحدًا উভয়টি ির্ক্র -এর সিফত হয়েছে। আর 🕰 😇 এটা 🖆 -এর এর نَغَى টা إِسْتَغَهَامُ আর مُغَيِّسُرُ এব- فِعَل نَاصِبْ অর্থে । অর্থ হলো আমরা তাঁর অনুসরণ কেন করবং আমরা তো এক বিশাল জামাত ৷ আর সে তো আমাদেরই একজন এবং ফেরেশতাও নয়। অর্থাৎ আমরা তাঁর অনুসর্গ করব না। যদি আমরা তাঁর অনুসর্গ করি তবে তো আমরা ভ্রষ্টতায় ও উন্মন্ততায় পতিত হবো। অর্থাৎ সঠিক রাস্তা হতে ছিটকে পড়ব।

খ ১৫. আমাদের মধ্যে कि ठाँतर প্রতি প্রত্যাদেশ হয়েছে। वे أُلْقَى بِتَحْقِيْقِ الْهَمْزَتَيْنِ وَتَسْهِيْل তার দিকে ওহী প্রেরণ করা হয়নি । 🔟 -এর মধ্যে উভয় হামযাকে বহাল রেখে এবং দিতীয় হামযাকে সহজ করে এবং উভয় সুরতে উভয়ের মধ্যে النف বৃদ্ধি করে এবং النف বদ্ধি না করে পড়া বৈধ রয়েছে। সে তো একজন মিথ্যাবাদী তাঁর এ উক্তির/ দাবির ক্ষেত্রে যে, যা কিছু তিনি বর্ণনা করেছেন তা তাঁর উপর ওহীর মাধ্যমে প্রেরণ করা হয়েছে। দান্তিক। অর্থাৎ অহঙ্কারী।

٢٦ على قَالَ عَدَا أَيْ في الْأَخِرَةِ ٢٦. قَالَ تَعَالَي سَيَعْلَمُونَ غَدًا أَيْ في الْأَخِرَةِ অর্থাৎ পরকালে কে মিথ্যাবাদী, দাঞ্চিক অথচ মিথ্যাবাদী তারা নিজেরাই কেননা তাদেরকে তাদের নবী হযরত সালেহ (আ.)-কে মিথ্যা প্রতিপন্ন করার কারণে শান্তি দেওয়া হবে।

> ২৭. আমি পাঠিয়েছি একটি উদ্ভী তাদের চাহিদা অনুপাতে পাথর হতে ৷ তাদের পরীক্ষার জন্য যাতে আমি তাদেরকে পরীক্ষা করতে পারি অতএব তুমি তাদের আচরণ লক্ষ্য কর হে সালিহ! অর্থাৎ তারা কি করে? এবং তাদের সাথে কিরূপ আচরণ করা হয়। এবং ধৈর্যশীল হও 🚣 শব্দির 🛈 বর্ণটি বাবে ১ । ।এর 🖒 হতে পরিবর্তন হয়ে এসেছে। অর্থাৎ ভূমি তাদের কষ্টদানের উপর ধৈর্যাধারণ কর।

- وَنَبِينُهُمْ أَنَّ الْمَاءَ فَسُمَةً مَفْسُرً المَينَهُمُ وَلِينَ النَّاقَةِ فَيَوْمُ لَهُمْ وَيَوْمُ لَهَا كُلُّ شِرْبِ نَصِيبِ مِنَ النَّمَاءِ مُحْتَضَرُ . يَحْضُرُهُ الْقَوْمُ يَوْمَهُمْ وَالنَّاقَةُ يَوْمَهَا فَتَمَادُّوا عَلَىٰ ذٰلِكَ ثُمَّ مَكُرُّهُ فَهَدُّوا بِقَتْلِ النَّاقَةِ.
- فَتَعَاطُي تَنَاوَلَ السَّيْفَ فَعَقَر. به النَّاقَةَ أَيْ قَتَلَهَا مُوافِقَةً لَهُم.
- ٣٠. فَكَيْفَ كَانَ عَسَدَاسِي وَنُدُر م آَي إِنْذَارِيْ لَهُمَ بِالْعَذَابِ قَسْبِلَ نُسُزُولِهِ أَيْ وَقَعَ مَوْقَعَهُ وَبِيُّنَهُ بِقُولِهِ.
- তঃ. আমি তাদেরকে আঘাত হেনেছিলাম এক মহানাদ فَكَانُوا كَهَ شِينِم الْمُحتيظِر هُوَ الَّذِي بَجْعَلُ لِغَنَيهِ حَظِيْرَةً مِنْ يَابِسِ الشَّجَر وَالشَّوْكِ بَحْفَظُهُنَّ فِيهُا مِنَ اللِّذْنَابِ وَالسَّبَاعِ وَمَا سَقَطَ مِنْ ذُلِكَ فَدَاسَتُهُ هُوَ الْهَشْيِمُ.
- ٣٢. وَلَفَدٌ يَسَّرْنَا الْفُصُرُانَ لِللَّذِكْرِ فَهَلْ مِنْ مُدَّكِرٍ.
- ٣٣. كَذَّبَتْ قَنُومُ لُنُوطٍ كِالنُّذُر أَيْ بِبِالْأُمُور المُنْذَرَة لَهُم عَلَى لسَايِه.

- ২৮. তাদেরকে জানিয়ে দাও যে, তাদের মধ্যে পানি বন্টন নির্ধারিত তাদের মাঝে ও উষ্ট্রীর মাঝে। একদিন তাদের জন্য আরু একদিন উন্তীর জন্য। এবং পানির অংশের জন্য প্রত্যেকে উপস্থিত হবে পালাক্রমে। অর্থাৎ সম্পদায়ের লোকেরা তাদের পালার দিন উপস্থিত হবে এবং উষ্ট্রী তার জন্য নির্ধারিত দিন উপস্থিত হবে। সে সকল লোক এ অবস্থার উপর দীর্ঘকাল অটল থাকল। অতঃপর বিরক্ত হয়ে গেল। তখন তারা উষ্টীকে হতা। করার সঙ্কল্প করল।
- र ٩ २৯. <u>معناه البيعة عَدَّارًا لبَ عَتَلَهَا ٢٩ عَنَادَواً صَاحِبَهُمْ قُدَارًا لبَ عَتَلَهَا</u> করল উদ্রীকে হত্যার জন্য। সে তাকে ধরে অর্থাৎ তরবারি হাতে নিয়ে [উষ্ট্রীর ক্রঁজে আঘাত করল] অর্থাৎ তাদের প্রামর্শ মতে হতাা করল ৷
  - ৩০. কিরূপ কঠোর ছিল আমার শাস্তি ও সতর্কবাণী অর্থাৎ আমার তাদের উপর শাস্তি অবতীর্ণ করার পর্বে শাস্তি থেকে ভয় দেখানো। অর্থাৎ তা সঠিক স্থানেই পতিত হয়েছে। আব সেই শান্তিকে আল্লাহ তা'আলা স্বীয় বাণী إِنَّا ٱرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ صَيْحَةً الخ বাণী কবেছেন।
    - দারা: ফলে তারা হয়ে গেল খোয়ার প্রস্তুতকারীর বিখণ্ডিত শুষ্ক শাখা-প্রশাখার ন্যায় ৷ فَعَنْظُ এমন বাক্তিকে বলা হয় যে স্বীয় বকবিব সংবক্ষণের জন্য ওকনো ঘাস, কাঁটা ইজ্যাদি দারা খোঁয়াড বানায়, তাতে সে বকরিগুলোকে বাঘ-ভল্লক থেকে রক্ষা করে। আর ঐ ঘাস থেকে যখন কিছ পড়ে যায় তখন বকরিগুলো তাকে দলিত মথিত করে ফেলে. এটাকেই مشه বলা হয়।
  - ৩২. আমি কুরআনকে সহজ করে দিয়েছি উপদেশ গ্রহণের জন্য : অতএব উপদেশ গ্রহণকারী কেউ আছে কি?
  - ৩৩. লৃত সম্প্রদায় অস্বীকার করেছিল সতর্ককারীদেরকে. অর্থাৎ সেই বিষয়গুলোকে যার মাধ্যমে হযরত লৃত (আ.)-এর ভাষায় তাদেরকে ভীতি প্রদর্শন করা হয়েছিল।

٣٤. إِنَّا أَرْسَلْنَا عَلَيْهُمْ حَاصِبًا رِيْحًا ترميسهم بالحككباء وهي صغار النحجارة البواجدة دُونَ مَلْ، الكيفَ فَهَلَكُوْ إِلَّا أَلَ لُوطٍ مَ وَهُمُ ابْنَتَاهُ مَعَهَ نَجَّينُهُمْ بِسَحَرِ . مِنَ الْأَسْحَارِ أَيْ وَقُتَ الصُّبْحِ مِنْ يَوْمِ غَيْرِ مُعَيَّنِ وَلَوْ أُرِيْدَ مِنْ يَوْم مُعَبَّن لِسَنْع التَّصْرِفِ لِأنَّهُ مَعْرِفَةً مَعْدُولٌ عَن السَّحَرِ لِأَنَّ حَقَّهُ أَنْ يَسْتَعْمِلُ فِي الْمَعْرِفَة بِالْ وَهَلُ ارْسُلَ الْحَاصِبُ عَلَيٰ أَلِ لُوْطِ أَوْ لَا؟ قَوْلَانِ وَعُبِّرَ عَن الْاسْتِثْنَاءِ عَلَى الْاُوَّلِ بِالنَّهُ مُتَّصِلُ وَعَلَى التُّانِيُّ بِانَّهُ مُنْقَطَعٌ وَإِنَّ كَانَ مِنَ الْجِنْسِ تَسَيُّحًا .

يِعْمَةً مَصْدَرُ أَي إِنْعَامًا مِنْ عِنْدِنَا طِ كَذٰلِكَ أَى مِثْلُ ذٰلِكَ الْجَزَاءِ نَجْزِي مَنْ شَكَرَ - انَعْمَنْنَا وَهُوَ مُوْمِنُ أُو مُنَ أَمَنَ أَمَنَ بِاللُّه تَعَالِي وَرُسُلِهِ وَاطَاعَهُمْ.

أخُذْتَنَا ايتَّاهُمْ بِالْعَذَابِ فَتَمَارَوْا تَجَادَلُواْ وَكَنَّابُوا بِالنَّنُذُرِ بِإِنْذَارِهِ .

يُتَخَلِّي بَينَهُمْ وَبَيْنَ الْقَوْمِ الَّذِيْنَ اتَّوْهُ فِي صُورَةِ الْاَضْيَافِ لِيَخْبَثُوا بِهِمْ وَكَانُواْ مَلَاكُمَّ. ৩৪. আমি তাদের উপর প্রেরণ করেছিলাম প্রস্তর বহনকারী প্রচও ঝটিকা অর্থাৎ এমন বায় যা তাদের উপর কংকর বর্ষণ করত। আর তা ছিল ছোট ছোট কংকর। এক মন্তি সমানও না। ফলে তারা ধ্বংস হয়ে গেল। কিন্তু ল্ভ পরিবারের উপর নয় আর হযরত লূত (আ )-এর পরিবারের সাথে তাঁর দ'কন্যাও ছিল। তাদেরকে আমি উদ্ধার করেছিলাম রাত্রের শেষাংশে অর্থাৎ অনির্দিষ্ট দিনের প্রাতঃকালে। যদি নির্দিষ্ট দিনের সকাল উদ্দেশ্য হয় তবে غَيْرُ مُنْصَرف হবে। কেননা এটা مَعْرِفَهُ ( थरक পরিবর্তিত । কেননা তার হক হলো مَعْرِفَة -এর মধ্যে النه এবং أَنْ -এর সাথে ব্যবহার হবে। তবে লুত পরিবারের উপর পাথর বর্ষণকারী বায় প্রেরিত হয়েছে কিনা? এ বিষয়ে দু'টি উক্তি রয়েছে। প্রথম সরতে অর্থাৎ তা প্রেরণের সূরতে এটা مُستَقْنَى مُتَّصِلُ হবে, আর দিতীয় সুরতে مُسْتَفَنَّى أَنَّا مُسْتَفَنِّي रहि । यपि مُسْتَفْنَى مُنْقَطعُ থেকে হয় تُسْمَعُ হিসেবে। بنش

শুও ৩৫. আমার বিশেষ অনুগ্রহ স্বরূপ نفعة শব্দটি মাসদার انْعَيْ । অর্থে। আমি এভাবেই অর্থাৎ এই জিনিসের মতো আমি তাদেরকে পুরস্কৃত করে থাকি, যারা কতজ্ঞ । এ অবস্থায় যে, সে মুমিন হবে অথবা যে ব্যক্তি আল্লাহ ও তাঁর রাস্লের উপর ঈমান এনৈছে এবং তার অনুসরণ করেছে :

(जा.) قَالَمُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ مَا كَاهُ ﴿ وَلَقَدُّ ٱنْذُرُهُمْ خُوَّفَهُمْ لُوطٌ بطَّشَتَنَا তাদেরকে ভয় দেখিয়েছিলেন আমার কঠোর শান্তি সম্পর্কে শাস্তি দ্বারা তাদেরকে আমার পাকডাও ——— সম্পর্কে। কিন্তু তারা সতর্কবাণী সম্বন্ধে বিতপ্তা শুরু করল া ঝগড়া করল ও মিথ্যা প্রতিপন্ন করল া

েতারা হযরত ল্ভ (আ.)-এর নিকট হতে তার وَلَـقَـدْ رَاوَدُوهُ عَـنْ ضَـيْفِهِ أَيْ سَالُوهُ أَنْ মেহমানদেরকে অসদদেশ্যে দাবি করল অর্থাৎ তাঁর থেকে এটা প্রার্থনা করল যে, তাদের মাঝে ও আগত মেহমানগণের মাঝে যেন কোনো প্রতিবন্ধকতা না রাখে, যাতে তারা তাদের সাথে অপকর্মে লিপ্ত হতে পারে: আর তারা ছিলেন ফেরেশতা:

فَطَهُسْنَا أَعْبُنَهُمُ أَعْمُبُنَاهَا وَجَعَلْنَاهَا بِلاَ شَقِّ كَبَاقِى الْوَجْهِ بِأَنْ صَفَقَهَا جَبْرَنِيْلُ بِجَنَاجِهِ فَذُوقُوا فَقَلْنَا لَهِم ذُوقُوا عَذَابِي وَنُدُرِ : أَى إِنْذَارِى وَتَخْوِيْفِيُ أَى ثَمْرَتُهُ وَفَائِدَتُهُ .

٣. وَلَقَدْ صَبَّحَهُمْ بُكُرةً وَقَتَ الصُّبْعِ مِنْ
 يَوْمِ غَيْرٍ مُعَيَّنٍ عَلَابٌ مُسْتَقِرُّ. دَائِمُ
 مُتَّصِلُ بِعَذَابِ اللَّخِرَةِ.
 مُتَّصِلُ بِعَذَابِ اللَّخِرَةِ.

٤. وَلَقَدْ يَسَّرْنَا الْقُرْانَ لِللَّذِكِّرِ فَهَلْ مَا الْقُرْانَ لِللَّذِكِّرِ فَهَلْ

তথন আমি তাদের দৃষ্টি লোপ করে দিলাম অর্থাৎ তাদেরকে অন্ধ করে দিলাম এবং চোথকে চোথের গর্ত ছাড়া চেহারার অনুরূপ করে দিলাম এভাবে যে, হযরত জিবরাঈল (আ.) স্বীয় পাথা দ্বারা তাদের চোথে আঘাত করেন। এবং আমি বললাম আস্থাদন কর আমি তাদেরকে বললাম তোমরা স্বাদ গ্রহণ কর আমার শান্তি ও স্তর্কবাণীর পরিণাম। অর্থাৎ আমার শান্তি ও ভয় দেখানোর পরিণাম ফল।

.٣٨ ৩৮. প্রত্যুমে বিরামহীন শান্তি তাদেরকে আঘাত করল।
প্রাতঃকালে অনির্দিষ্ট দিনের। পরকালের শান্তির সাথে
মিলিতকারী শান্তি।

৩৯. <u>এবং আমি বললাম, আস্বাদন কর আমার শান্তি এ</u>বং সতর্কবাণীর পরিণাম।

৪০. আমি কুরআন সহজ করে দিয়েছি উপদেশ গ্রহণের জন্য; অতএব উপদেশ গ্রহণকারী কেউ আছে কি?

# তাহকীক ও তারকীব

و राहि । खेरा مَنْصَوْب عَلَى أَوْشَيِرَ عَامِلُهُ अर्थार بَسَّرًا अर्थार : قَوْلُهُ مَنْصَوْب عَلَى أَوْشَيْفَال عَ عَامِلُهُ عَامِلُهُ عَامِلُهُ عَامِلُهُ عَامِلُهُ عَامِلُهُ عَامِلُهُ عَامِلُهُ خَالَتُهُمُ مُثَوْدًا نَتَبِعُهُ

ভিত্ত হিলা কর ভাকসীর بَنُونَ দারা করে ইদিত করেছেন যে, هُمُونَ হলো مُمُونَ তথা একবচন; বহুবচন নয়। এর অর্থ হলো স্বল্প জ্ঞান/ অপরিপক্ জ্ঞান। বলা হয়- أَنَوَنَّ مَسْمُورَةً তথা পাগলের মতো বিচরণকারী উদ্ভী। سُمُو بَا وَالْمُ مَسْمُونَ وَالْمُونَا لِمُعْلَى اللهُ اللهُ

অর্থাৎ আমরা তাদের পরীক্ষার জন্য একটি শক্ত পাথর হতে উদ্ভী বের করে আবের । قَوْلُهُ فَتَسَعَّدُ এই এই এই এই এই এই

ু এটা বৃদ্ধি করণ দ্বারা মুফাসসির (র.)-এর উদ্দেশ্য হলো ঐ সংশয়ের নিরসন করা যা আল্লাহর বাণী – النَّا وَالْمَا وَالْمَا الْمَا لَهُ الْمَا الْمَ

وسن النافع وسو النافع والعالم المعالم المعا

-এর সীগাহ এবং ইসমে মাফউল مَشْهُنَ مُشَهُنَ هُوَلَّهُ هُوْسِيْمَ وَعَوْلُهُ هُوْسِيْمَ وَعَوْلُهُ هُوْسِيْمَ দলিত মধিত।

वर्षाए अतिर्मिष्ठ मित्न প्राज्ञकारम । يَكُورُو إِنَّا سِيعِر कि कहन हाजा উদ्দেশ। وَيُولُـهُ مِنَ الْأَسْحُسار

শুন بَسَخَرٌ শুন কুট بَسَخَرٌ এটা বৃদ্ধিকরণ দ্বারা উদ্দেশ্য হলো بَسَخَرٌ শুন কুট بَسَنَع مِنَ السَّصَر فُكِ السَّصَر فُكِ بِينَا لِمَسْتِع مِنَ السَّصَر فُكِ بِينَا لِمَسْتِع مِنَ السَّصَر فُكِ بِينَ بِيمَا اللهِ بَعْدَال عَلَى اللهُ مَنْ مُنْوَلِ مَعْدَال عَلَى اللهُ مَنْفَرِنَ عَلَى اللهُ مَنْفُولُ مَنْفُولُ مَنْفُولُ مَنْفُولُ مِنْفُولُ مُنْفُولُ مِنْفُولُ مُنْفُولُ مِنْفُولُ مِنْفُولُ مِنْفُولُ مِنْفُولًا مِنْفُولًا مِنْفُولًا مِنْفُولًا مِنْفُولُ مِنْفُولًا مُنْفُولًا مِنْفُولًا مِنْفُولًا مِنْفُولِ مُنْفُولًا مِنْفُولًا مِنْفُلِكُ مِنْفُولًا مُنْفُولًا مِنْفُلِكُ مِنْفُولًا مُنْفُلِكُ مِنْفُولًا مُنْفُولًا مُنْفُلِكُ مِنْفُولًا مِنْفُلِكُ مِنْفُولًا مِنْفُلِكُمُ مُنْفُولًا مِنْفُلِكُمُ مُنْفُولًا مُنْفُلِكُمُ مِنْفُلِكُمُ مِنْفُولًا مِنْفُلِكُمُ مِنْفُولًا مُنْفُلِكُمُ مِنْفُولًا مِنْفُلِكُمُ مِنْفُولًا مُنْفُلِكُمُ مِنْفُولًا مُنْفُلُكُمُ مُنْفُلِكُمُ مِنْفُلِكُمُ مِنْفُلِكُمُ مِنْفُلِكُمُ مِنْفُلِكُمُ مُنْفُلِكُمُ مِنْفُلِكُمُ مُنْفُلُكُمُ مُنْفُلِكُمُ مُنْفُلِكُمُ مُنْفُلِكُمُ مِنْفُلِكُمُ مُنْفُلِكُمُ مُنْفُلِكُمُ مِنْفُلِكُمُ مِنْفُلِكُمُ مُنْفُلِكُمُ مُنْ

णिकरनंद कना राहाह مَغَمُولُ مَطْلَقُ १००- نَجَّيْنَا विं نِعْمَةُ عَوْلُهُ شِعْمَةُ مَضَدَّرُ مَطْلَقُ १००- نَجَيْنَا विं نِعْمَةُ عَوْلُهُ شِعْمَةُ مَضَدَّرُ مَطْلَقُ काकरनंद ومَعَ १०० مَغُمُولُ لَهُ ١٩٥- نَجَيْنَا विं نَجَيْنَا विं نَجَيْنَا विं نَجَيْنَا विं نَجَيْنَا विं نَجَيْنَا विं نَجَيْنَا وَ عَرْفَهُ ﴿ وَمَعْمَا مُعَالَمُ وَمَا مَعْمَةُ ﴿ وَمَعْمَا مُعْمَا اللّهُ مَا مُعْمَا اللّهُ وَمَا مَعْمَا اللّهُ وَمُعْمَلُونُ وَمُعْمَا اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

عَمْ عَالَمُ عَلَيْهُ وَكُمُّ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ اللهِ عَلَيْهُ وَاللهُ اللهِ اللهِ عَلَيْهُ وَكُمُّ اللهِ اللهِ عَلَيْهُ وَاللهُ عَلَيْهُ وَاللهُ عَلَيْهُ وَاللهُ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ اللهُ عَلِيهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلِيهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْكُ عَلَيْكُوا عَلَيْكُ عَلَيْهِ عَلَيْكُوا عَلَيْكًا عَلَيْكُوا عَلَيْكُ عَلَيْكُوا عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمِ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمِ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلِي عَلَيْكُمِ

উত্তর : জবাবের সার হলো যে, اَنْ مَسَارَوُا वि مَسَارَوُا वि عَجَادَلُواْ वि عَسَارَوُا कि करत, यात काরণে بَاءً দেলাহ নেওয়া বৈধ আছে ।

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

ভাতির ঘটনা : পূর্ববর্তী আয়াতসমূহে আদ জাতির শিক্ষণীয় ঘটনার বিবর্গ ছিল। আর এ আয়াতসমূহে আদ জাতির শিক্ষণীয় ঘটনার বিবর্গ ছিল। আর এ আয়াত থেকে সামৃদ জাতির ঘটনার উল্লেখ রয়েছে। সামৃদ জাতির হেদায়েতের জন্যে আল্লাহ পাক হযরত সালেহ (আ.)-কে প্রেরণ করেছিলেন। কিন্তু অবাধ্য সামৃদ জাতি হযরত সালেহ (আ.)-কর রিসালতকে অস্বীকার করে। তাঁর বিরোধিতা করার কোনো যুক্তি তাদের নিকট ছিল না। তাই তারা বলল, আমরা কি আমানেরই একজন লোকের কথা মেনে চলবো। তাঁর নির্দেশেই উঠাবসা করবো। এমন তো হতে পারে না। এমন কাজ করলে আমরা প্রথম্ভ এবং পাগল বলে বিবেচিত হরো।

শুন্তি জায়ণায় ব্যবহৃত হয়েছে। প্রথমে সামূদ গোত্রের আলোচনায় তাদেরই উক্তিতে। এখানে এর অর্থ পাগলামি। ছিতীয়বার مُرُّرُ লাক্সাংশে। এখানে بَعُرٌ এর অর্থ জাহান্নামের অগ্নি। অভিধানে এই শব্দটি উভয় অর্থ ব্যবহৃত হয়। পূর্ববতী আয়াত ছিল সামূদ জাতির অবাধ্যতার বিবরণ। এ আয়াতেও তাদের নাফরমানি এবং ধৃষ্টতার উল্লেখ করে ইরশাদ হয়েছে – اَالْفَيُّ الْذِّكُرُ عَلَيْهُ مِنْ بَيْنِنَا হয়েছে –

সামূদ জাতি হযরত সালেহ (আ.)-কে কটাক্ষ করে বলে, আমাদের মধ্যে কি নবুরতের যোগ্য একমাত্র তিনিই ছিলেন, যত প্রত্যাদেশ, উপদেশ তার নিকটই অবতীর্ণ হচ্ছে; অথচ আমাদের মধ্যেও ওহী লাভের যোগ্য অনেক লোকই রয়েছে, তবে কি আমরা কোনো কাজেরই নই? মূলত তার নবুয়তের দাবি সত্য নয়।

ضُرُّ کَذَّابُ اَضُرُّ : সে বড়াই করে বেড়ায়। মবুয়তের দাবি করে সে আমাদের মধ্যে উচ্চ মর্যাদাসম্পন্ন হতে চায়। এভাবে সামৃদ জাতি হযরত সালেহ (আ.)-এর প্রতি নৈতিক দুর্বলতার অপবাদ দেয়।

: هُولَهُ سَيَعْلَمُونَ غَدَّا مِنَ الْكَذَابِ الْإِشْرِيّ : هُولَهُ سَيَعْلَمُونَ غَدًا مِنَ الْكَذَابِ الْإِشْرِ নাজিল হবে, সেদিন তারা জানতে পারবে– কে মিথ্যাবাদী, দাঙ্কিণ আর তাফসীরকার কালবী (র.) বলেছেন, এর অর্থ ( কিয়ামতের দিন অর্থাৎ কিয়ামতের দিনই তারা জানতে পারবে যে, কে মিথ্যাবাদী, কে দাঙ্কিণ

আর কোনো কোনো তাঞ্চপীরকার বলেছেন, এর অর্থ হলো মৃত্যুর পরই জানতে পারবেন কে মিথ্যাবাদী, কে দাঙ্কিঃ

নকটি তার নব্যবেজর প্রমাণ স্বরূপ মুজেয়া প্রদর্শনের দাবি উথাপন করল এবং তারাই প্রস্তাব করল, এ পাথরের ভেতর থেকে একটি দশ মাসের গাতীন লাল বর্গের উদ্ধী বের করে আনুন, তাহলে আমরা আপনার নব্যবেজর সত্যতা বিশ্বাস করনে। তথন আল্লাহ পাক হবরত সালেহ (আ.)-কে বললেন করিনি টা কর্মিন করিছি। বের করে আনুন, তাহলে আমরা আপনার নব্যবেজর সত্যতা বিশ্বাস করনে। তথন আল্লাহ পাক হবরত সালেহ (আ.)-কে বললেন করিটা করিটা করিছি তাদেরকে পরীক্ষা করার জনো। অর্ত্তব্য, তুমি তাদের প্রতি লক্ষ্য রাখ এবং দেখ তারা [ঐ উষ্ট্রীর সাথে। কী করেই তাদের করি করিছ কর্মকাও পর্যবেক্ষণ করতে থাক, আর তারা তোমাকে যে কষ্ট দিছে, এর উপর সবর অবলম্বন কর। আল্লাহ পাকের আদেশ না আসা পর্যন্ত তাদের প্রতি আজাব তরান্তিত করার কথা বলো না।

-[তাফসীরে আল বাহরুল মুহীত খ. ৮, পৃ. ১৮১]

আর্থাৎ পানি বন্টন کَلُ شَرْب مُحْتَضَا وَ الْمَاءَ وَسَمْهَ أَنَّ الْمَاءَ وَسَمْهَ بَدُنَهُمْ كُلُ شُرْب مُحْتَضَا وَ الْمَاءَ وَسَمْهَ بَدَادِة بَا كَلُ شُرْب مُحْتَضَا وَ الْمَاءَ وَسَمْهَ الْمَاءَ وَسَمْهَ بَاللهِ عَلَيْهِ مَا اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

আল্রামা ইবনে কাসীর (র.) লিখেছেন, এ ব্যক্তির নাম ছিল কাদার ইবনে সালেফ। -(ইবনে কাসীর ডির্দৃ) পারা- ২৭ পৃ. ৪৬) উল্লেখ যে, এ ঘটনার পর সামুদ জাতি আল্লাহ পাকের আজাবে পতিত হলো।

चें नेर्निज আছে, হযরত জিবরাঈল (আ) তখন এত জোরে গর্জন করেন যে, সামূদ জাতির প্রত্যেকটি ব্যক্তির কলিজা ফেটে যায়, তারা দলিত মথিত কাঁটাবনের ন্যায় হূর্ণ-বিহূর্ণ হয়ে যায়। পবিত্র কুরআন এ

ঘটনার উল্লেখ করেছে এভাবে- إِنَّ ٱرْسُلُنَا عَلَيْهُمْ صَبْحَةً وَأُومِيَّةً فَكَانُواْ كَهُشْشِ النَّسْخُطُّرُ - निन्छ আমি তাদের প্রতি
প্রেরণ করি একটি শুক্লগর্জন, পরিণামে তারা দলিত মথিত কাঁটাবনের ন্যায় রয়ে যায়।"

অর্থাৎ ক্ষণিকের মধ্যেই তারা ধ্বংসন্তুপে পরিণত হয়। তাদেরকে ধ্বংস করার জন্যে হযরত জিবরাঈল (আ.)-এর একটি হংকারই যথেষ্ট ছিল। كَمُتَّفَطُّر -এর ব্যাখ্যায় হযরত আব্দুল্লাহ ইবনে আব্বাস (রা.) বলেছেন, كَمُتَّفَطُّر সে ব্যক্তিকে বলা হয়, যে তার বকরির হৈফাজতের জন্যে বৃক্ষ, ডালা এবং কাঁটা একত্র করে, যাতে করে হিংস্ত্র জত্ত্বর আক্রমণ থেকে তার বকরির হেফাজত করতে পারে। সে বৃক্ষ-শাখা এবং কাঁটা দ্বারা যে দেয়াল তৈরি করে, তার কোনো অংশ যদি ভেঙ্গে পড়ে আর বকরিরা সেগুলো দলিত মথিত করে তবে সেগুলোকে

যাহোক, সামৃদ জাতি আল্লাহর নবীর বিরোধিতা করেছিল, আল্লাহ পাকের অবাধ্য-অকৃতজ্ঞ হয়েছিল, তাই তাদের মূলেংপাটন করা হয়েছে। তাদের ঘটনা পৃথিবীর অন্য মানুষের জন্যে শিক্ষণীয় হয়ে রয়েছে।

শৃত সম্প্রদারের ঘটনা : ইতিপূর্বে আদ এবং সামৃদ জাতির ঘটনা বর্ণিত হয়েছে। । ১৯৯০ কর্ম এই করাত থেকে হয়রত লৃত (আ.)-এর ঘটনার বর্ণনা শুরু হয়েছে। তারাও তাদের হেদারেতের জন্যে প্রেরিত নবীকে মেনে নিতে অস্বীকৃতি জানায়, তাকৈ মিথ্যাজ্ঞান করে, তিনি তাদেরকে আল্লাহর নাফরমানি থেকে বিরত হওয়ার জন্যে আহবান করেছেন এবং আধিরাতের আল্লাবের কথা শ্বরণ করিয়ে দিয়েছেন। এভাবে তারা হয়রত লৃত (আ.)-কে মিথ্যাজ্ঞান করেছে, আর একজন নবীকে অস্বীকার করা দুনিয়ার সকল নবী রাস্লগণকে অস্বীকার করার নামান্তর, তাই তাদেরকেও আল্লাহ পাকের আজাব পাকড়াও করেছে।

ভাত : ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ اللّ আর এ আয়াতে তাদেরকে কিভাবে ধাংস করা হয়েছে, তার বিবরণ স্থান পেয়েছে। ইরশাদ হয়েছে– إِنَّا أَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِمْ ﴿ عَلَيْهِمُ اللَّهُ عَلَيْهِمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِمْ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللّلِهُ اللَّهُ اللّ

হযরত লৃত (আ.)-এর সম্প্রদায় অত্যন্ত মন্দ ও অগ্রীল কর্মে লিঙ ছিল। হযরত লৃত (আ.) তাদের হেদায়েতের চেষ্টা করেন; কিন্তু তার সম্প্রদায় অন্যায় অনাচারে লিঙ থাকে, তাঁর রিসালতকে মেনে নিতে অস্বীকৃতি জানায়। তাদের অবাধ্যতা ও অগ্রীল কর্মকাও উত্তরোত্তর বৃদ্ধি পেতে থাকে। তখন তাদের প্রতি আজাবের সিদ্ধান্ত হয়, হযরত লৃত (আ.)-এর নিকট আল্লাহর পাকের পক্ষ থেকে ফেরেশতাদের আগমন হয়, তাঁরা সকলেই অল্পবয়সী বালকদের আকৃতি ধারণ করেছিলেন। হয়রত জিবরাঈল (আ.) তাদের সঙ্গেই ছিলেন। লৃত সম্প্রদায়ের লোকেরা তাঁর মেহমানদেরকে ছিনিয়ে নিতে চায়, তিনি গৃহের দ্বার বন্ধ করে দেন; কিন্তু তারা দরজা ভেঙ্গে প্রবেশ করতে উদ্যত হয়। হয়রত লৃত (আ.) অত্যন্ত শঙ্কিত হয়ে পড়লেন। তখন হয়রত জিবরাঈল (আ.) আত্মপ্রকাশ করলেন এবং হয়রত লৃত (আ.)-কে সান্ত্রনা দিয়ে বললেন, আপনার ভয়ের কোনো কারণ নেই, তারা আমাদের নিকট আসতে পারবে না। তখন হয়রত জিবরাঈল (আ.) তাঁর একটি ডানা দিয়ে তাদের প্রতি আঘাত করলেন। পরিণামে তৎক্ষণাত লৃত সম্প্রদায়ের লোকেরা আদ্ধ হয়ে গেল। তারা ঘরের ভেতর ঘোরাফেরা করতে শুকু করলো। বের হওয়ার পথ পেল না। অবশেষে হয়রত লৃত (আ.) আদ্ধ অবস্থায় এ ঘৃণ্য চরিত্র বিশিষ্ট লোকদেরকে ঘর থিকে বের করে দিলেন। এরপর ওক্ষ হলো সমাম্রিকভাবে তাদের প্রতি আসমানি গজন। প্রথমে প্রস্তরবাহী ঝড় প্রবাহিত হতে লাগল এবং ঐ বড়ের সময় দুরাআ কাফেরদের প্রতি প্রস্তর বর্ষিত হলো। প্রত্যেকটি প্রস্তরের মধ্যে সে ব্যক্তির নাম লিখিত ছিল, যার প্রতি ঐ প্রস্তর বর্ষিত হয়েছিল। অবশ্য এ আজাব শুকু করার পূর্বে আল্লাহ পাক দয়া করে হয়রত লৃত (আ.) ও তাঁর পরিবারের লোকদেরকে তাঁর রী ব্যতীত আজাবের জন্যে নির্দিষ্ট স্থান থেকে বের করে নিলেন। এটি ছিল তাঁদের প্রতি আল্লাহ পাকের বিশেষ নিয়ামত।

ভিটিত নি দিন্দ্র করিব করেছেন। নবী রাস্লগণ মানুষকে সংপথ প্রদর্শন করেছেন এবং মন্দ পথ বর্জন করার তাগিদ করেছেন, অন্যথায় আল্লাহর শান্তি সম্পর্কে সতর্কবাণী উচ্চারণ করেছেন। কল্যাণকামী মানুষের কর্তব্য হলো, সতর্ক হওয়া এবং মন্দ কাজ পরিহার করা। কিন্তু লৃত সম্প্রদায় সতর্ক হওয়ার স্থলে আরো বেশি অবাধ্য হলো এবং হযরত লৃত (আ.)-এর নিকট যে ফেরেশতাগণ মানবাকৃতি ধারণ করে এসেছিলেন তাঁদেরকে তারা অসং উদ্দেশ্যে নিয়ে যেতে চাইল। পরিণামে সঙ্গে সাল্লাহ পাক তাদেরকে অন্ধ করে দেন।

শব্দের অর্থ কামপ্রবৃত্তি করিতার্থ করার জন্য কাউকে ফুসলানো। কওমে লৃত বালকদের সাথে অপকর্মে অভান্ত ছিল। আল্লাহ তা'আলা তাদের পরীক্ষার জন্যই কয়েকজন ফেরেশতাকে সুশ্রী বালকের বেশে প্রেরণ করেন। দুবৃত্তরা তাদের সাথে অপকর্মে লিপ্ত হওয়ার জন্য ইযরত লৃত (আ.)-এর গৃহে উপস্থিত হয়। হযরত লৃত (আ.) দরজা বন্ধ করে দেন। কিন্তু তারা দরজা ভেঙ্গে অথবা প্রাচীর টপকিয়ে ভিতরে আসতে থাকে। ইযরত লৃত (আ.) বিত্তত বোধ করলে ফেরেশতাগণ তাদের পরিচয় প্রকাশ করে বললেন, আপনি চিন্তিত হবেন না। এরা আমাদের কিছুই করতে পারবে না। আমরা তাদেরকে শান্তি দেওয়ার জন্যই আগমন করেছি।

সূরা কামার কিয়ামত নিকটবতী হওয়ার আলোচনা দ্বারা ওক্ষ করা হয়েছে, যাতে দুনিয়ার লোভ-লালসায় পতিত এবং পরকাল-বিমুখ কাফেরদের চৈতন্য ফিরে আসে। প্রথমে কিয়ামতের আজাব বর্ণনা করা হয়েছে। এরপর তাদের পার্থিব মন্দ পরিণাম ব্যক্ত করার জন্য পাঁচটি বিশ্ববিশ্রুত সম্প্রদায়ের অবস্থা, প্রগাম্বরগণের বিরোধিতার কারণে তাদের অতভ পরিণতি এবং ইহকালেও নানা আজাবে পতিত হওয়ার কথা বিধৃত হয়েছে।

ফেরাউন সম্প্রদায়ের নিকট এসেছিল ফেরাউনসহ . وَلَقَدْ جَاءَ الْ فَرْعَوْنَ قُومَهُ مَعَهُ النَّذُرُ ي ٱلْأَثْنَادُادُعَكُمُ، لِسَبَانِ مُنُوسُنِي وَهَارُونَ فَكُمْ يؤمنوا .

أُورِّتِيْهَا مُوسِٰي فَأَخَذْنُهُمْ بِالْعَذَابِ أَخْذَ عَزِيْزِ قَوِيٌ مُقْتَدِرِ قَادِرِ لَا يُعْجُزُهُ شَعْيٌ. ٤٣. أَكُفَّارُكُمْ بِا قُرَيْشُ خَيْرٌ مِّن أُولَنْكُمْ الْمَذْكُورِيْنَ مِنْ قَوْم نُوْجِ إليٰ فِيرْعَوْنَ فَكُمْ يُعَذَّبُوا أَمْ لَكُمْ يَا كُفَّارُ قُرَيْشِ بَرَاءَةٌ مِنَ الْعَذَابِ فِي الزُّبُوجِ ٱلْكُتُبِ وَالْاسْتِفْهَامُ فِي الْمُوْضَعَيْنِ بِمَعْنِيَ النَّفْي أَيْ لَيْسَ أَلاَّمْرُ كَذَٰلكَ.

٤٤. أَمْ يَقُولُونَ أَيْ كُفَّارُ قُرَيْشِ نَحْنُ جَمِيعً أَىْ جَمْعُ مُنْتَصِرُ عَلَى مُحَمَّدٍ .

مُّنْتَصِر نَزَلَ سَيْهَزَمُ الْجَمْعُ وَيُوَلُّونَ إلكُبُرَ . فَهُزِمُوا بِبَذِر وَنُصِرَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ.

أَيْ عَذَابُهَا أَدْهِلَى أَعْظُمُ مُبِلِيَّةً وَأَمَرُ . أَشَدُّ مِرَارَةً مِنْ عَذَابِ الدُّنْبَا .

٤٧. إِنَّ الْمُجْرِمِيْنَ فِي ضَلْلِ هَلَاكِ بِالْقَنْلِ فِسى السُّدُنْسِيَا وَسُسْعَسِ نِسَادِ مُسَسِيَّعَسَرَةِ بالتُّشَدِّيد أَيْ مَهَيَّجَةِ فِي الْأَخِرَةِ.

#### অনবাদ:

- তার জাতির নিকট সতর্ককারী হযরত মুসা ও হারুন (আ.)-এর জবানিতে, তবে তারা বিশ্বাস স্থাপন করেনি ৷
- ه عند من الله عند الله عند عند عند عند عند الله عند الله عنه الل অর্থাৎ নয়টি নিদর্শন, যা হযরত মসা (আ.)-কে দেওয়া হয়েছিল। অতঃপর আমি তাদেরকে পাকডাও করলাম স্কঠিন শাস্তি দ্বারা পরাক্রমশালী ও সর্বশক্তিমান রূপে প্রবল ক্ষমতাধর কোনো কিছই তাকে বার্থ ও অক্ষম করতে পারে না।
  - ৪৩. হে কুরাইশ সম্প্রদায়! তোমাদের মধ্যকার কাফেররা কি তাদের অপেক্ষা শ্রেষ্ঠ উল্লিখিত নহ সম্প্রদায় হতে ফেরাউন পর্যন্ত যে, তাদেরকে শান্তি দেওয়া হবে না নাকি তোমাদের রয়েছে হে কুরাইশ সম্প্রদায় অব্যাহতির কোনো সনদ শাস্তি হতে পূর্ববর্তী কিতাবেং এখানে উভয় স্থানেই اسْتَفْهَارُ টা نُفْلُ এর অর্থে বয়েছে। অর্থাৎ বিষয়টি এরূপ নয়।
  - 88, এরা কি বলে, কুরাইশ কাফেররা আমরা এক সঞ্চাবদ্ধ অপরাজেয় দলঃ হযরত মহামদ 🚟 -এর উপর।
- دُو جَمْعً يَوْمَ بَدْرٍ إِنَّا جَمْعً كَالَ ابُو جَهْلِ يَوْمَ بَدْرٍ إِنَّا جَمْعً وَالْ ابْو جَهْلِ يَوْمَ بَدْرٍ إِنَّا جَمْعً সনিশ্চিত ভাবে বিজয় অর্জনকারী দল, তখন এই আয়াত অবতীর্ণ হয়। এই দল তো শীঘ্রই পরাজিত হবে এবং পৃষ্ঠ প্রদর্শন করবে। সূতরাং বদরের ময়দানে তারা পরাজিত হলো এবং হযরত মহামদ 🐃 তাদের উপর বিজয় লাভ করলেন।
- । ४٦ ८५. بَل السَّاعَةُ مَرْعِدُهُمْ بِالْعَذَابِ وَالسَّاعَةُ مَرْعِدُهُمْ بِالْعَذَابِ وَالسَّاعَةُ এবং কিয়ামত অর্থাৎ তার শাস্তি কঠিনতর ভয়ানক মসিবতের এবং তিক্ততর হবে মারাত্মক তিক্ত পৃথিবীর শান্তির তলনায়।
  - ৪৭. নিশ্চয় অপরাধীরা বিভ্রান্ত পৃথিবীতে হত্যার মাধ্যমে ধ্বংসপ্রাপ্ত। ও বিকারগ্রস্ত। প্রজ্বলিত অগ্নিতে। 🖫 🛲 শব্দটির 🚅 বর্ণে তাশদীদসহ অর্থাৎ পরকালে জলন্ত অগ্রিতে নিপতিত হবে।

- اي فِسي الْآخِرَة وَيَسْقَالُ لَسَهُمْ ذُوْتُسُوا مَسَسُ سَقَرَ . إِصَابَة جَهَنَّمَ لَكُمْ.
- خَلَقْنُهُ بِقَدَرِ . بِتَقْدِيْرِ حَالٌ مِنْ كُلُّ أَيْ مُقَدَّرًا وَ قُرِيَ كُلُّ بِالرَّفِعِ مُبُّتَدَأُ خَدَ، خَلَقْنَاهُ .
- وَمَا اَمْوُنَا لِشَيْعُ نُورِيدٌ وُجُودَهَ إِلَّا وَاحِدُهُ كُلُّمْجِ إِبِالْبَصَرِ . فِي السَّرْعَةِ وَهِيَ كُنْ فَيُوْجَدُ إِنَّامَا ٓ أَمْرُهُ إِذَا أَرَادَ شَيْئًا أَنْ يَتُقُولَ لَهُ كُنَّ فَيَكُونُ.
- وَلَقَدُ آهُلَكُنَا آشْيَاعَكُمْ اَشْبَاهَكُمْ في الْكُفُر مِنَ الْاُمَمِ الْمَاضِية فَهَلْ مَّنْ مُّدُّكِرِ - اسْتِفْهَامُ بِمَعْنَى الْاَمْرِ أَيْ أَذْكُرُوْا وَ اتَّعظُوا ـ
- الزُّبُرِ . كُتُبِ الْحَفَظَةِ .
- و الْعَمَل مَعْيْرِ وَكَلِيْ مِنَ اللَّذَبْ اَوِ الْعَمَل اللَّذَبْ اَوِ الْعَمَل اللَّذَبْ اَوِ الْعَمَل اللَّذَبْ اَوَ الْعَمَل مُسْتَطَرُّ مُكْتَتَبُ فِي الْلُوْجِ الْمَحْفُوظِ .
- नश्त <u>अाजिवनी तिर्योण जातार</u>ण नश्त . إِنَّ الْمُتَّقِيْنَ فِيْ جَنَّتٍ بَسَاتِيْنَ وَنَهُوْ ٢ أُرِيْدَ بِهِ النَّجِنْسُ وَقُسُرِيُّ بِيضَيِّمِ السُّنُونِ وَالْهَاء جَمْعًا كَأْسَدِ وَالْسُدِ ٱلْمَعْنِي أَنَّهُمْ يَشْرَبُوْنَ مِنْ أَنْهَارِهَا الْمَاءَ وَالنَّلْبَنَ وَالْعَسَلَ وَالْخَمَرَ -

- ১১٨ ৪৮. (যেদিন তাদেরকে উপুড় করে টেনে নেওয়া হরে) بَوْمَ يُسْحَبُونَ فِي النَّارِ عَلَى وُجُوْهِهِ জাহানামের দিকে অর্থাৎ পরকালে, তখন তাদেরকে বলা হবে- জাহানামের যন্ত্রণা আস্বাদন কর। তোমাদের জাহান্লামে প্রবেশের কারণে।
- ১) قَالَ كُلُّ شَيْعٌ مَنْصُوبٌ بِفِعْ لِ يُفْسِرُهُ 88. إِنَّا كُلُّ شَيْعٌ مَنْصُوبٌ بِفِعْ لِ يُفْسِرُهُ - عُلُّ شَيْمٍ: - مُعَلِّ شَيْمٍ: - عُلُلَّ شَيْمٍ: ফে'ল, যার তাফসীর করতেছে হাঁটট ; আর চুট্ট مُغَنَّدًا शरक عَالُ शरक كُلُّ شَيْدٍ: वराह । वर्शार ৩- مَرْنُوءُ -কে মুবতাদা হওয়ার ভিত্তিতে مُرْنُوءُ পড়া হয়েছে। এর খবর হলো خَلَقْنَاهُ
  - ৫০ আমার আদেশ তো আমি যে বস্তুর অন্তিত্বের ইচ্ছা করি একটি <u>কথায় নিষ্পন্ন</u>, চোখের পলকের মতো। দ্রুততার ক্ষেত্রে। আর সেই হুকুম হলো 🏒 [হও] শব্দটি। তখন সে বস্তুটি অস্তিত্বে এসে যায়। আর সেই হুকুম তখনই হবে যখন তিনি কোনো বস্তুর জন্য 🔏 বলার ইচ্ছা করেন, ফলে তথন তা হয়ে যায়।
  - ৫১. আমি ধ্বংস করেছি তোমাদের মতো দলগুলোকে অর্থাৎ কুফরির ক্ষেত্রে তোমাদের সদৃশ পূর্ববতী উমতের মধ্য হতে। অতএব তা হতে উপদেশ এহণকারী কেউ আছে কি? এখানে إَسْتُفْهَا مُ الْمُ অর্থে হয়েছে। অর্থাৎ উপদেশ গ্রহণ করো।
- अर ४२. <u>जामत त्रकला आर</u>ह वर्षां वासाता त्य. <u>وَكُلَّ شَيْعَ فَعَلُوهُ أَى اَلْعِبَادُ مَكْتُوبُ في</u> কাজ করে তা লিখিত আছে আমলনামায় সংরক্ষণকারী ফেরেশতাদের কিতাবে
  - <u>লিপিবদ্ধ।</u> লওহে মাহফূযে।
    - দারা জিনস উদ্দেশ্য। 🔏 শব্দটিকে বহুবচনের ভিত্তিতে غُوْن এবং 🛴 বর্ণে পেশ দিয়েও পঠিত রয়েছে। যেমনটা হার এবং হারছে। অর্থ হলো তারা পানি, দুধ, মধু ও শরাবের নহর

্থকে পান করবেন। www.eelm.weebly.com

المنعقد صدي من المنعقد والمنعقد والمنعقد والمنعقد والمنعقد والمنعقد والمنعقد والمنعقد المنعقد والمنعقد والمنعقد والتنافي والمنعقد والتنافي والمنعقد والتنافي والمنعقد والتنافي والمنعقد والتنافي والمنعقد والتنافي والمنعقد والم

৫৫. উত্তম স্থানে/যোগ্য আসনে অর্থাৎ সত্য মজনিসে, সেথায় থাকবে না কোনো অহেতৃক কথাবার্তা এবং ভনাহের কার্যক্রম : আর مَغْمَد ঘারা جنس উদ্দেশ্য করা হয়েছে এবং তা مَعْنَاعِدُ বহুবচনের সাথেও পঠিত রয়েছে। অর্থাৎ তারা জানাতে এমন মজলিসে হবে যা অহেতৃক কথাবার্তা ও গুনাহের কার্যক্রম হতে সম্পূর্ণরূপে মুক্ত থাকবে। পৃথিবীর মজলিস বা আসরের বিপরীত যা অহেতুক কথাবার্তা ও গুনাহের কার্যক্রম হতে খুব কমই মুক্ত থাকে। مَغْعَدْ صدّق -এর দিতীয় খবর হওয়ার ভিত্তিতে ই'রাব দেওয়া হয়েছে এবং جُنُتُ হতে -এর ভিত্তিতেও। আর সেটা بَدُلُ الْبِعَضُ ইত্যাদির উপর প্রয়োগ হয়ে থাকে। সর্বমর্য় কর্<u>তত্ত্ব অধিকারী</u> <u>আল্লাহর সান্নিধ্যে</u> অর্থাৎ মুবালাগার ভিত্তিতে উদাহরণ টানা হয়েছে বাস্তবিক নিকটে হওয়া উদ্দেশ্য নয় অর্থাৎ তিনি প্রবল ক্ষমতাধর, কোনো বস্তুই তাঁকে অক্ষম ও অপারগ করতে পারে না ৷ আর তিনি হলেন আল্লাহ তা'আলা। এখানে 並 দারা মর্যাদাগত নৈকট্যের প্রতি ইঙ্গিত করা হয়েছে। আর أَشْرَبَتْ أَنْشَرَتُ আল্লাহ তা আলার অনুগ্রহ থেকে হবে।

# তাহকীক ও তারকীব

وَا اَلْإِنْدَارٌ चाता करत এদিকে ইদ্নিত করেছেন যে, نَذُرٌ नम्मि মাসদার, অর্থ আরু দেখানো, ভীতি প্রদর্শনকারী চিহ্নসমূহ। এখানে نَذَيْرٌ أَنَّ نَذِيْرٌ اثَّ نَذَرٌ प्राति करत এদিকে ইদ্নিত করেছেন যে, نَذَرُ الْمَسْعُ । ভিন্ন করারী চিহ্নসমূহ। এখানে نَذِيْرٌ أَنْ نَذِرٌ আবৃতি বিকৃতকরণ ৫. তুফান ৬. পদ্পপাল ৭. উকুন ৮. ব্যাঙ্ড ও ৯. রক।

অর্থাৎ হে কুরাইশ সম্প্রদায়। তোমাদের পূর্বেকার কাফের সম্প্রদায়ের চেয়েও তোমরা শক্তি ও কঠোরতায় প্রবল কিনা।

এর সীগাহ, অর্থ হলো কঠিন মসিবত যা থেকে নিঙ্গতি পাওয়া সম্ভব হয় না। وَسُمَ تَغَضِّيلُ হতে دَامِبَةُ وَلَّهُ اَدَهُى -এর সীগাহ, অর্থ হলো কঠিন মসিবত যা থেকে নিঙ্গতি পাওয়া সম্ভব হয় না। : قَبُولُهُ سُعُرُةً ﴿ -পাইছَ ﴿ : صَافَحَةُ وَالْهُ سُعُورُ

سَعُرُ اللهِ عَالَى : قَـَوْلُـهُ يَوْمُ الخ - रद्यात्ष । छेश देवात्तक वर्ला : قَـوْلُـهُ يَـوْمُ يَسَسْحَبُوْن - عَمُو عَاللهِ عَالَمُ عَالَمُ عَالَمُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْه

मावकथा: بَعْنَا، عَلَيْ خَلَقْنَا، عَلَيْ اللهِ اللهِ العَمْهِ اللهِ اللهِ العَلَيْ اللهِ العَلَيْ اللهِ العَلَيْ اللهِ اللهِ العَلَيْ اللهِ ا

এবানে نَهْ पिनिও একবচন কিন্তু جَنَّاتُ । এখানে نَهْ पिनिও একবচন কিন্তু جَنَّاتُ । ই وَلَـهُ أُرِيْدَ بِهِ الْجِنْسُ ই দেশ্য, যাতে করে ভাতে বহুবচনের অর্থের ধর্তব্য হয়ে যায়। فَوَاصِلْ এর রেয়ায়েতে একবচন নেওয়া হয়েছে। কোনো কোনো কেরাতে نَهْ বহুবচনের সাথেও পঠিত রয়েছে।

نِيْ مَغْمَدِ صِدْقٍ أَيُّ مَفَّامٍ حَسَنٍ ا এর মধ্যে মওস্ফের ইযাফত সিফতের দিকে হয়েছে : قَوْلُهُ فِيْ مَقْامِ -এর মধ্যে দু'টি তারকীৰ হতে পারে। যথা- ১. এটা أَيْ -এর षिতীয় খবর আর فِيْ جَتَّاتٍ হলো প্রথম খবর। ২. جَنَّاتْ ا الْبُعْضِ अर्था مَنْدُنْ أَسْبَعْضِ কেননা جَنَّاتْ الْاَ مَغْمَدُ صِدْق किन्न بَذُلُ الْبُعْضِ

قوله وَعُدِره । এটা দ্বারা এদিকে ইঙ্গিত করা হয়েছে যে, قَوْله وَعُدِره آقِهُ الْأَشْتِمَالِ آنَّ فِي مَغْمَد صُدْن آنَّ جَنَّاتُ وَعَدِره । এই উপর সম্বলিত হওয়াকে শামিল করে ।

عَنْدَ مَلِيْكِ वना रह जर إِنَّ الْ عَنْدَ مَلِيْكِ वना रह जर إِنَّ الْ عَنْدَ مَلِيْكِ عَنْدَ مَلِيْكِ . وَهُ عَنْدَ مَلِيْكِ वत एठी स चेत वन रहा । وَنَّ عَنْدَ مَلِيْكِ के वत एठी स चेत वन रहा । مَغْمَدِ صِّدْقِ

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

ক্রেটন ও তার দলবলের ঘটনা : আল্লাহ পাক ফেরাউন ও তার দলবলের ঘটনা : আল্লাহ পাক ফেরাউন ও তার দলবলের হেদায়েতের জন্যে হয়রত মুসা (আ.) ও হারুন (আ.)-কে প্রেরণ করেছিলেন। হয়রত মুসা (আ.) ফেরাউনকে সত্য গ্রহণের তথা তাওহীদে বিশ্বাস স্থাপনের আহবান জানালেন। কিন্তু তারা তাঁকে মিথ্যাজ্ঞান করল, তাঁর আনিত আয়াতসমূহকে অধীকার করল। আলোচ্য আয়াতের ক্রিটা শব্দ দ্বারা হয়রত মুসা (আ.)-এর প্রতি যে নয়টি বিধান জারি করা হয়েছিল, তাকে উদ্দেশ্য করা হয়েছে। হয়রত রাস্লে করীম ক্রেটন স্বামন বিধান সম্পর্কে জিজ্ঞাসা করা হলে তিনি ইরশাদ করেন, তা হলো- ১. কোনো কিছুকে আল্লাহর সাথে শরিক করে না। ২. চুরি করে না। ৩. ব্যাভিচারে লিপ্ত হয়ে না। ৪. যাকে হত্যা করা নিষিদ্ধ, তাকে হত্যা করো না। ৫. কোনো নির্দেষ ব্যক্তিকের নিকট নিয়ে যেও না। ৬. জাদু করো না। ৭. সুদ এহণ করে না। ৮. কোনো চরিত্রবতী নারীর প্রতি ব্যাভিচারের অপবাদ দিও না। ১. জিহাদের ময়দান থেকে পলায়ন করে না। আর ইছিদদের জন্যে একটি বিশেষ হত্বম ছিল– শনিবার দিনের সম্বান রক্ষা করু, সেদিন দুনিয়ার কাজ করে না।।

যে, দুজন ইহদি হয়রত রাসূলে করীম ক্রান্থান এর নিকট এ কথাটি জিজ্ঞাসা করেছিল, তারা উভয়ে হয়রত রাসূলে কারীম ক্রান্থান করেন করেন এবং বলল, আপনি আল্লাহ পাকের সতা নবী। হজুর ক্রান্থান ইরশাদ করলেন, তবে আমার জনুসরল থেকে কে তোমাদেরকে বাধা দিছে। তারা বলল, আমরা যদি আপনার জনুসারী হই, তবে ইহদিরা আমাদের মেরে ফেলবে।

এ আয়াতে সে যুগের মুসলমানদেরকে এ মর্মে সংযাধন করা হয়েছে। এখন প্রশুর কাক্ষেরদের এ ভয়াবহ পরিণতি দেখার পরও হে মুসলমানগণ। তোমাদের এ যুগের কাক্ষেররা, বিশেষত মক্কাবাসী কুরাইশরা আল্লাহ পাকের নাক্ষরমানিতে লিগু রয়েছে, তারা কি অতীত কালের কাক্ষেরনা, বিশেষত মক্কাবাসী কুরাইশরা আল্লাহ পাকের নাক্ষরমানিতে লিগু রয়েছে, তারা কি অতীত কালের কাক্ষেরদের তুলনায় উত্তম যে, আল্লাহ আজাব থেকে তারা রহাই পেয়ে যাবে? এমন তো নয়; বরং যে কেউ এ পৃথিবীতে আল্লাহ পাকের নাক্ষরমানি করবে, তার গান্তি অবধারিত।

ভিপত্র : অর্থাৎ হে মক্কার কাফেররা! তবে কি তোমাদের জন্যে পূর্ববর্তী আসমানি গ্রন্থসমূহে মুক্তিপত্র লিপিবদ্ধ রয়েছে যে, তোমরা যদি আল্লাহ পাকের অবাধ্য হও, তাঁর রাসূলকে অস্বীকার কর তবে তোমাদেরকে শান্তি দেওয়া হবে নাঃ এমন মুক্তিপত্রও তোমাদেরকে দেওয়া হয়নি।

ভাষা তারা কি একথা বলে যে, আমরা এক সংঘবদ্ধ অপরাজেয় দল? আমরা সর্বদা সংরক্ষিত থাকব, কেউ আমাদের প্রতি বিজয়ী হওয়ার কথা চিন্তাও করবে না। এমনও তো নয়; অবশেষে তোমাদের প্রতি বিজয়ী হওয়ার কথা চিন্তাও করবে না। এমনও তো নয়; অবশেষে তোমাদের প্রতি শান্তি আপতিত হবে এবং তোমাদের প্রাজয় ও ধ্বংস অনিবার্ধ।

কোনো কোনো ভাফনীরকার বলেছেন, اَكْتَارُكُمْ বলে এ আয়াতে ইন্ধিত করা হয়েছে মঞ্কাবাসীর প্রতি, আর সম্বোধন করা হয়েছে মুসলমানগণকে, আর اَرْسَكُمْ বলে ইন্ধিত করা হয়েছে হয়রত নৃহ (আ.), হল (আ.) ও লৃত (আ.) প্রমুখ আয়িয়ায়ে করামের জাতিসমূহের প্রতি ও ফেরাউনের দলবলের প্রতি এবং জিজ্ঞাসা করা হয়েছে, হে মুসলমানগণ! তোমাদের যুগের কাফেররা কি উল্লিখিত কাফেরদের চেয়ে বেশি শক্তিশালীঃ বেশি সম্পদশালীঃ বা সম্মান ও মর্যাদার দিক থেকে পূর্বেকার কাফেরদের চেয়ে অধিকতর মর্যাদাসম্পন্ন। এমন তো নয়; বরং এ যুগের কাফেররে পূর্ব্যুগের কাফেরদের নায়ই, অথবা তাদের চেয়েও অধিক মন্দ। অতএব, পূর্বকালের কাফেরদের যে শোচনীয় অবস্থা হয়েছে তাদের অবস্থাও সেরপ শোচনীয় হবে— এতে বিন্দুমাত্র সন্দেহের অবকাশ নেই।

উন্তেখ করা হয়েছে। কিজাবে তারা আল্লাহ পাকের প্রেরিজ নবী রাস্লগণের বিরোধিতা করেছে এবং কিজাবে তারা কোপগ্রন্থ হয়েছে, তার বিবরণের পর মক্লাবাসীকে তাদের অবস্থা মূল্যায়ন করার আহ্বান করা হয়েছে এ মর্মে যে, তোমরা কি পূর্বের কাফেরদের চেয়ে উত্তমঃ যে অপরাধে তাদের শান্তি হয়েছে, সে অপরাধে তোমরা অপরাধী হওয়া সত্ত্বেও তোমাদের কি শান্তি হবে নাঃ অথবা তোমাদের জন্যে কি আল্লাহ পাকের পক্ষ থেকে মুক্তিপত্র প্রদান করা হয়েছেঃ অথবা তোমরা কি এমন অপরাজ্যে শক্তিশালী দল যে, তোমাদের শান্তির কোনো ব্যবস্থা করা যাবে নাঃ

আর এ আয়াতে সুস্পষ্ট ভাষায় ঘোষণা করা হয়েছে- يُمُولُونَ الدُّبُرُ صَالَاكُ অর্থাৎ অচিরেই এ দল পরাজিত হবে এবং পৃষ্ঠ প্রদর্শন করে পালিয়ে যাবে।

প্রিয়নবী — -কে সান্ত্রনা : এতে হযরত রাস্লে কারীম — -এর প্রতি সান্ত্রনা রয়েছে এ মর্মে যে, মঞ্চার কান্টেররা যত দৌরাত্মাই প্রদর্শন করুক না কেন, অচিরেই তাদেরকে পরাজয়ের গ্লানি ভোগ করতে হবে। তারা পরাজিত হয়ে রণাঙ্গন থেকে পৃষ্ঠ-প্রদর্শন করে পালিয়ে যাবে, তখন তাদের প্রকৃত অবস্থা তারা দেখতে পাবে। দ্বিতীয় হিজরিতে অনুষ্ঠিত বদরের যুদ্ধে এবং পঞ্চম হিজরিতে অনুষ্ঠিত বদরের যুদ্ধে পবিত্র কুরআনের এ ভবিষাত্বাণী বাস্তবে রূপায়িত হয়েছিল।

–[তাফসীরে আল বাহরুল মুহীত খ. ৮, পৃ. ১৮৩]

হয়েছে এবং যে অপমান ও লাঞ্জনা তারা ভোগ করেছে, এটিই শেষ নয়; বরং তাদের আসল শান্তি হেবে কিয়ামতের ভয়াবহ দিনে, যেদিন বড়ই বিপদজনক এবং কঠিনতর। দুনিয়াতে তারা যে শান্তি পেয়েছে, আখিরাতের আজাবের তুলনায় তা কোনো শান্তিই নয়, দুনিয়ার শান্তি আখিরাতের কঠিন শান্তির ভূমিকা স্বরূপ, আখিরাতের শান্তি বর্ণনাতীত।

ত্র প্রতিষ্ঠিত বিশ্ব করিছের মুশরিক তারা ক্ষরে আর্থা অক্তজ্ঞ, যারা কাফের মুশরিক যারা গোমরাহীর অন্ধর্কারে আঁছরে, যারা পথহারা দিশেহারা- তারা সতা থেকে দ্বে তাই তাদের ধ্বংস অনিবার্য। আর আধিরাতে দোজখের শান্তি তাদের জন্যে অবধারিত। হযরত আব্দুল্লাহ ইবনে আব্দাস (রা.) এ আয়াতের ব্যাখ্যায় বলেছেন, যারা কাফের, মুশরিক তারা ক্ষতিগ্রস্ত ও বিকারগ্রস্ত, তারা এমন অন্যায় কাজে লিগু যার পরিণতি অত্যন্ত ভয়াবহ, তারা নিজেদের পরিণতি সম্পর্কে গাথিরাত সম্পর্কে বে-থবর, অথচ ভয়াবহ পরিণতি তাদের জন্যে অপেক্ষা করছে।

-[তাফসীরে রূহ্ল মা'আনী খ. ২৭, পৃ. ৯৩]

তাই পরবর্তী আয়াতে ইরশাদ হয়েছে— مَنْ مَنْ مَنْ مُرْدُو ا مَنْ مَنْ مَنْ مَنْ 'পেদিনকে স্বরণ কর, যেদিন তাদেরকে উপুড় করে টেনে নিয়ে যাওয়া হবে এবং বলা হবে— দোজিথের শান্তির স্বাদ উপভোগ কর"। অর্থাৎ যারা হয়েরত রাস্লুরাহ ত্রি-এর রিসালতকে অস্বীকার করেছে, তাদেরকে কিয়ামতের দিন উপুর করে দোজখের দিকে টেনে নিয়ে যাওয়া হবে, তখন তারা মর্মে মর্মে অনুভব করবে যে, দুনিয়ার জীবনে তারা ছিল অপরাধী, সেই অপরাধেরই শান্তি তারা ভোগ করবে।

তাফসীরকারগণ বলেছেন, আলোচ্য আয়াতে الْمُجُرِمِيْنَ শব্দের দ্বারা দুনিয়ার সকল কাফেরদের উদ্দেশ্য করা হয়েছে। আর ইতিপূর্বে اَكُفَّارُكُمْ विल শুধু মক্কার কাফেরদরেকে উদ্দেশ্য করা হয়েছে।

শানে নুযুপ: মুসলিম শরীফে এবং তিরমিয়ী শরীফে হযরত আবৃ হরায়রা (রা.) বর্ণিত হাদীস সংকলিত হয়েছে। তিনি বর্ণনা করেন, কুরাইশ গোত্রের কয়েকজন মুশরিক ব্যক্তি তাকদীর সম্পর্কে ঝণড়া করার নিমিত্তে হয়রত রাসুলে কারীম عَنْدُ এর নিকট হাজির হয়, তথন الْأَسْجُرِمِيْنَ থেকে بِنَنْدُ পর্যন্ত নাজিল হয়।

-[তাফসীরে মাযহারী খ. ১১, পৃ. ২০৮, রহুল মা আনী খ. ২৭. পৃ. ৯৪]

ভৈটি ইন্দির আভিধানিক অর্থ- পরিমাপ করা, কোনো বস্তু উপযোগিতা অনুসারে পরিমিতরূপে তৈরি করা। আয়াতে এ অর্থও উদ্দেশ্য হতে পারে। অর্থাৎ আল্লাহ তা'আলা বিশ্ব জাহানের সকল শ্রেণির বস্তু বিজ্ঞসুলভ পরিমাপ সহকারে ছোটবড় ও বিভিন্ন আকার-আকৃতিতে তৈরি করেছেন। আঙ্গুলিসমূহ একই রূপ তৈরি করেমনি; দৈর্ঘ্যে পার্থক্য রেখছেন। হাত পায়ে দৈর্ঘ্য প্রস্থ রেখেছেন, খোলা, বন্ধ হওয়া এবং সংকোচন ও সম্প্রসারণের জন্য স্প্রিং সংযোজিত করেছেন। এক এক অঙ্কের প্রতি লক্ষ্য করলে আল্লাহর কুদরত ও হিকমতের বিশ্বয়কর ছার উন্যোচিত হতে দেখা যাবে।

শরিয়তের পরিভাষায় 'কদর' শব্দটি আল্লাহর তাকদীর তথা বিধিলিপির অর্থেও ব্যবহৃত হয়। অধিকাংশ তাফসীরবিদ কোনো কোনো হাদীসের ভিত্তিতে আলোচ্য আয়াতে এই অর্থই নিয়েছেন।

তাকদীর ইসলামের একটি অকাট্য ধর্মবিশ্বাস। যে একে সরাসরি অস্বীকার করে, সে কফের। আর যারা দ্বার্থতার আশ্রয় নিয়ে অস্বীকার করে, তারা ফাসিক। আহমদ, আবৃ দাউদ ও তাবারানী বর্ণিত হযরত আদ্মন্তাহ ইবনে ওমর (রা.)-এর রেওয়ায়েতে রাসূলুল্লাহ ক্রিন প্রত্যেক উমতে কিছু লোক মজুসী [আগ্নপুজারী কাফের] থাকে। আমার উমতের মজুসী তারা, যারা তাকদীর মানে না। এরা অসুস্থ হলে এদের খবব নিও না এবং মরে গেলে তাদের কাফন-দাফনে অংশগ্রহণ করো না।

–[রূহুল মা'আনী]

আনেক কাফেরদেরকে আল্লাহ পার্ক ধ্বংস করেছিন, কেউ তাতে বাধা দিতে পারেনি, এসব কথা তনেও কি তোমাদের ন্যায় অনেক কাফেরদেরকে আল্লাহ পার্ক ধ্বংস করেছিন, কেউ তাতে বাধা দিতে পারেনি, এসব কথা তনেও কি তোমরা উপদেশ এহণ করবে নাঃ আর আল্লাহ পাকের কাজ তো চোথের পলকের ন্যায় ক্ষণিকের মধ্যেই হয়ে যায়, তাঁর ইচ্ছা হলেই তা বাস্তবায়িত হয়।

হযরত আদুল্লাই ইবনে আব্বাস (রা.) এ উজির ব্যাখ্যায় বলেছেন যে, কিয়ামত আসবে চোথের পলকের ন্যায়। -[কালবী] কিরাম্ন কাতেবীন নামক দু'জন কৈরেশতা প্রত্যেকটি মানুষের ডান এবং বাম কাঁধে কর্তবারত রয়েছেন। প্রত্যেকটি মানুষের প্রতিটি মূহুর্তের কথা ও কাজের বিবরণ লিপিবদ্ধ রাখা হচ্ছে, আর তাই আমলনামা হিসেবে কিয়ামতের দিন প্রত্যেককে দেওয়া হবে এবং সে আমলনামার ভিত্তিতেই পুরস্কার বা শান্তি হবে। ছোট-বড় যাবতীয় কীর্তিকলাপই আমলনামার লিপিবদ্ধ হয়ে থাকে এবং সকল বিবরণই সম্পূর্ণভাবে সংরক্ষিত রয়েছে, থথাসময়ে তা পেশ করা হবে। প্রত্যেকটি মানুষের হাতে তার আমলনামা দিয়ে বলা হবে - أَوْرَا لَهُ عَلَيْ وَالْمَالُونَ مُنْ الْمُوْمَ عَلَيْكُ مُوسَيْنًا لَهُ وَالْمَالُونَ مَا لَيْكُونَ مِنْ اللّهُ وَالْمَالُونَ مَا لَيْكُونَ مَالْمَالُونَ مَا لَيْكُونَ مِنْ اللّهُ وَالْمَالُونَ مَا لَيْكُونَ لَا لَيْكُونَ مَا لَيْكُونَ مَا لَيْكُونَ مَا لَيْكُونَ مَا كُونَا لَيْكُونَ مَا لَيْكُونَ مَا لَيْكُونَ مَا لَيْكُونَ مَا لَيْكُونَ مَا لَيْكُونَ مَا لَيْكُونَ فَيْكُونُ لَكُونُ مِا لَيْكُونَ مُعَلَيْكُ مُونِهُ وَالْمُونَ لَيْكُونَ وَالْمَالُونَ وَالْمَالُونَ وَالْمَالُونَ وَالْمَالُونُ وَالْمَالُونَ مَا لَيْكُونَ مَا لَيْكُونَ مَا لَيْكُونَ مِنْكُونَ لِمَالُونَ وَالْمَالُونَ عَلَيْكُ مُونُونَ وَالْمَالُونُ وَالْمُعَلِّ وَالْمَالُونُ وَالْمَالُونُ وَالْمُعَلِّ وَالْمُعَلِّ وَالْمُعَلِّ وَالْمَالُونُ وَالْمُلْعَالُونُ وَالْمَالُونُ وَالْمَالُونُ وَالْمَالُونُ وَالْمَالُونُ وَالْمَالُونُ

প্রবিজী আয়াতসমূহে কাফের মুশরিক এবং তাকদীরে অবিশ্বাসী লোকদের কীর্তিকলাপ এবং তাদের শোচনীয় পরিণতির কথা বলা হয়েছে। আর আলোচ্য আয়াতে নেককার পরহেজগার বান্দাগণের গুভ-পরিণতির কথা ঘোষণা করা হয়েছে, যারা এ জীবনে জীবনের মালিক আল্রাহ পাকের বিধান মেনে চলে, তাঁকে ভয় করে জীবন যাপন করে, তাঁর প্রিয়নবী ——এর অনুসরণ করে জীবনকে আল্লাহ পাকের নিয়ামত এবং আমানত মনে করে এবং আল্লাহ পাকের সজুষ্টি লাভে ধন্য হয়, তারা বেহেশতের বাগানে সম্মান এবং মর্যাদার আসনে অবস্থান করবে, আল্লাহ পাকের সামি্ধ্য লাভে ধন্য হবে, মনের আনন্দে সেখানে তারা চিরকাল বাস করবে। মুসনাদে আহমদে রয়েছে, হয়রত রাস্লুল্লাহ করে ইরশাদ করছেন, ন্যায়বিচার কায়েমকারী নেককার লোকেরা আল্লাহ পাকের নিকট নুরের মিম্বরে আসীন হবে। তারা সেসব লোক, যারা নিজেদের পরিবারবর্ণের মধ্যে, আর যা কিছু তাদের কাছে রয়েছে, সে সম্পর্কে আল্লাহ পাকের বর্থেশাফ কিছু করে না; বরং তারা সুবিচার কায়েম করে এবং সুবিচারের ভিত্তিতে যাবতীয় কাজ করে। —[মুসলিম শরীফ]

তাফসীরকারগণ বলেছেন, مَغْمَدُ صِدْن সত্যবাদিতার স্থান| কথাটির তাৎপর্য হলো, এমন স্থান যেখানে কোনো গুনাহ বা অহেতৃক কথা হবে না, এর দারা জানাতকে উদ্দেশ্য করা হয়েছে।

আল্লামা বগভী (র.) লিখেছেন, ইমাম জাফর সাদেক (র.) বলেছেন, আল্লাহ পাক 'মাকাম' শব্দের তপ বর্ণনা করেন بِصِدْن শব্দ দ্বারা। এর তাৎপর্য হলো, যারা সত্যবাদী, তারাই সেখানে আসন পাবেন।

-[তাফসীরে রূহল মা'আনী খ. ২৭, পৃ. ৯৬, মাযহারী খ. ১, পৃ. ২১০]

#### সুরা রাহ্মান

সুরার নামকরণের কারণ: এ সূরার শুরুতে বর্ণিত আর-রাহমান শব্দটিকেই গোটা সূরার নামকরণে গ্রহণ করা হয়েছে। আর্-রাহমান অর্থ- পরম করুণাময়। এ সূরার প্রথম হতে শেষ পর্যন্ত পরম করুণাময় আল্লাহর গুণ পরিচয়ের বাহ্যিক প্রকাশ, প্রতিফল ও নিদর্শনাদির উল্লেখ রয়েছে। এ সূরার অপর একটি নাম হলো 'উরুসুল কুরআন'। মহানবী হারী বিশ্ব ইরশাদ করেছেন- প্রত্যেকটি জিনিসের একটি সৌন্দর্য রয়েছে। আর এ সৌন্দর্যের কারণে সে জিনিসটি দুলহানের ন্যায় হয়, আর কুরআনে কারীমের সৌন্দর্য হলো সূরা আর-রাহমান।

সূরা রাহমানের আয়াত সংখ্যা- ৭৬/৭৮, বাক্য সংখ্যা ৩৫১, আর অক্ষর হলো ১৬৩৬টি।

সুরা অবতীর্ণ হওয়ার সময়কাল: আল্লামা আল্সী (র.) তাঁর প্রণীত তাফসীরে রুহল মা'আনীতে লিখেছেন, অধিকাংশ তত্তুজ্ঞানীগণ এ মত পোষণ করেন যে, সূরা রাহমান মক্কায় অবতীর্ণ হয়েছে।

ইবনে মরদবিয়া হ্যরত আব্দুল্লাহ ইবনে জোবায়ের এবং হ্যরত আয়েশা (রা.)-এর মতের উদ্ধৃতি দিয়েছেন এবং ইবনুন নুহাস হ্যরত আব্দুল্লাহ ইবনে আব্বাস (রা.)-এর মতের উদ্ধৃতি দিয়েছেন যে, এ সূরা মক্কায় অবতীর্ণ হয়েছে।

বায়হাকী দালায়েল গ্রন্থে লিখেছেন যে, এ সূরা মদীনায় অবতীর্ণ হয়েছে। তাফসীরকার মুকাতিল (র.) এ মতই পোষণ করতেন।  $\neg$ [রহুল মা'আনী থ. ২৭, পূ. ৯৬]

নিম্বর্ণিত হাদীসসমূহ এ সূরাটি মক্কী হওয়ার প্রমাণ বহন করে-

- \* হযরত আসমা বিনতে আবৃ বকর (রা.) বলেছেন, রাসূল ক্রি-কে আমি হারাম শরীফে কা'বা ঘরের সেদিকে ফিরে নামাজ পড়তে দেখেছি, যেখানে হাজরে আসওয়াদ অবস্থিত। যখন "اَنُوْمُرْ " আয়াতটি অবতীর্ণ হয়নি, এটা সেই সময়ের কথা। এ নামাজে মুশরিকরা রাসূল ক্রি-এর মুখে "اَلْأَرُ رُبِّكُمَا مُكَلِّبُانِ" শক্তলো তনেছিল। এ হতে জানা গেল যে, আলোচ্য স্রাটি মহানবী ক্রিকা প্রকাশ্য দাওয়াতের কাজ আরম্ভ করার পূর্বে অর্থাৎ মন্ধায় অবতীর্ণ হয়েছ।
  -{মুসনাদে আহমদ}
- \* হযরত উরওয়া ইবনে জুবাইর হতে ইবনে ইসহাক (র.) বর্ণনা করেন, সাহাবায়ে কেরাম একদা পরস্পর বলাবলি করলেন যে, কখনো কুরাইশরা কাউকে প্রকাশ্যে বা উচ্চৈঃস্বরে কুরআন পাঠ করতে শুনেনি। আমাদের মধ্যে এমন কেউ আছে কি? যে তাদেরকে একবার আল্লাহর এ কালাম শুনিয়ে দেবে। হযরত ইবনে মাসউদ (রা.) বললেন, এটা এমন লোকের করা উচিত যার বংশ ও পরিবার প্রকা শক্তিশালী। হযরত ইবনে মাসউদ (রা.) বললেন, আল্লাইই হেফাজতকারী। এরপর হযরত ইবনে মাসউদ (রা.) ছি-প্রহরে মাকামে ইবরাহীমে পৌছে বিশিষ্ঠ কণ্ঠে সূরা রাহমান পাঠ করা শুরু করে দিলেন। এ কারণে কুরাইশরা তাঁর উপর অত্যাচার চালাতে লাগল। কিল্পু হযরত ইবনে মাসউদ (রা.) তাদেরকে শুনিয়েই যেতে থাকলেন।
- এ সকল বর্ণনা হতে স্পষ্টতই প্রতীয়মান হয় যে, এ সূরাটি মক্কায় অবতীর্ণ হয়েছে।

পূর্ববর্তী সুরার সাথে সম্পর্ক : পূর্ববর্তী সূরা কামারে নবুয়তের সত্যতার দলিল হিসেবে প্রিয়নবী 🚐 -এর মুজেযার উদ্বেখ রয়েছে। এরপর অতীতের বিভিন্ন জাতির নাফরমানির উল্লেখ করে তাদের উপর যেসব আজাব এসেছে তার বিবরণ স্থান প্রয়েছে। আর আলোচ্য সূরায় দূনিয়া ও আথিরাত উভয় স্থানে আল্লাহর অনন্ত অসীম নিয়ামতের বর্ণনা রয়েছে।

এ সুরার বৈশিষ্ট্য: সূরা রাহমান আপন বৈশিষ্ট্য ও মহিমায় সমুজ্জ্ব। এ সুরার ভাব ও ভাষা অত্যন্ত মর্মস্পর্শী এবং হৃদয়গ্রাহী। এ সূরার মিষ্টি মধুর শব্দ চয়ন এবং আশাব্যঞ্জক ভাব মানুষ মাত্রকে আকৃষ্ট করে, আল্লাহ তা আলার অসীম রহমতের আশীষে মানুষ আশান্তিত হয়। মানব মন কৃতজ্ঞ হয়। এ সূরাটি ছন্দের মাধুর্য, সুর লহরী এবং ভাষার অলংকারে মুগ্ধ হয়ে পৌত্তলিকরা পর্যন্ত সংকাজে অনুপ্রাণিত হতো। ইমাম তিরমিথী (র.) হ্যরত জাবের (রা.) থেকে বর্ণিত হাদীস সন্ধানন করেছেন। মহানবী ক্রের একদা সাহাবীগণের মজনিসে আগমন করে এ সুরার করু হতে শেষ পর্যন্ত তেলাওয়াত করেন। সাহাবায়ে কেরাম নীরর থেকে মনোয়োগ সহকারে তা শ্রবণ করতে থাকেন। এবগর রাসূল ক্রেরে বললেন, হে লোক সকল! আমি এ সুরা জিনানেরকে তনিয়েছি। আমি যখন এ আয়াত নির্দ্ধিত থাকেন। এবগর রাসূল ক্রেরেছি। তথন জিনেরা এ বলে জবাব দিয়েছে যে, হে পরওয়ারদেগার। আমরা তোমার কোনো নিয়ামতকে অস্বীকার করি না, তোমারই জন্য রয়েছে সকল প্রশংসা। কিন্তু তোমার। এ সুরা শ্রবণ করে নির্ব্বরণ তর্জানীগণ বলেছেন, এ সুরা নামাজ ব্যতীত জন্য সময় যদি তেলাওয়াত বা শ্রবণ করা হয় তবে স্কুত হলো উল্লিখিত আয়াতের পর জবাব পর জন্বব থান করা হয় তবে স্কুত হলো উল্লিখিত আয়াতের পর জবাব প্রদান করা। আর নামাজের অবস্থায় জবাব দেওয়া থাবে না তবে বিষয়টি চিন্তায় আনতে পারে।

সুরার বিষয়বস্কু: সূরা রাহমানে মানুষ ও জিনদেরকে সম্বোধন করে কথা বলা হয়েছে। মহান আল্লাহর কুদরতের পরিপূর্ণতা, অপরিসীমতা, তার সীমাহীন দয়া ও অনুগ্রহ, তার মোকাবিলায় এদের অক্ষমতা, অসহায়ত্ব এবং তার নিকট এদের জরাবদিহী করার চেতনা ও অনুভূতি জাগিয়ে মানব ও জিন জাতিকে আল্লাহর নাফরমানি করার অতীব সাংঘাতিক পরিণাম সম্পর্কে তীতি প্রদর্শন করা হয়েছে। জিনদেরও মানুষের ন্যায় ইচ্ছা-ক্ষমতা ও এখতিয়ার রয়েছে। জিনদের মধ্যেও মানুষের মতো আল্লাহর অনুগত ও বিদ্রোহী রয়েছে। মহানবী হ্লাভ -এর আনীত কুরআনের দাওয়াত মানব-দানব উভরের জন্যেই উপস্থাপিত হয়েছে- এ কথাটিকে এ সুরাটি অকট্যভাবে প্রমাণ করে।

#### সূরার মূল বক্তব্য :

- 🔻 আল্লাহর রহমতের দাবি হচ্ছে- কুরআনে কারীম মানুষের হেদায়েতের জন্য এসেছে।
- \* এক আল্লাহ ছাড়া বিশ্বলোকের সকল ব্যবস্থাপনায় অন্য কারো প্রভুত্ব চলছে না।
- এ বিশ্বলোকের গোটা ব্যবস্থাপনাকে আল্লাহ তা'আলা পূর্ণ ভারসাম্যের সাথে ইনসাফের উপর প্রতিষ্ঠিত করেছেন। কোনোক্রমেই এ ভারসাম্যকে ক্লপ্ল করা যাবে না।
- মহান রাব্দুল আলামীনের কুদরত ও বিশায়কর কার্যকলাপের কথা বলার সাথে মানব ও দানবরা আল্লাহর যেসব নিয়ামত ভোগ করছে, তার দিকেও ইপিত করা হয়েছে।
- \* মানব ও দানবকে একথা জানিয়ে দেওয়া হয়েছে যে, এ পৃথিবীতে এক আল্লাহ ছাড়া চিরন্তন ও শাশ্বত আর নোনো সত্ত নেই।
- শ মানুষ ও জিন জাতিকে যাবতীয় কর্মের হিসাব নেওয়ার ব্যাপারে সতর্ক করা হয়েছে। এ থেকে নিষ্কৃতির কোনো উপায় নেই। এটা কিয়ামতের দিন অনুষ্ঠিত হবে।
- \* এ সূরায় পৃথিঝীর নাফরমান জিন ও ইনসানের মর্মান্তিক পরিণতির কথা বলা হয়েছে।
- \* পৃথিবীতে মানব ও দানবের মধ্যে যারা সংকর্ম করেছে, পরকালকে ভয় পেয়েছে তাদেরকে প্রদেয় নিয়ামতের বিস্তারিত বিবরণ পেশ করা হয়েছে!

ঐতিহাসিক পটভূমি: অধিকাংশ মুফাস্সিরের মতে এ সুরাটি রাস্ল 

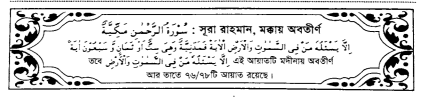
-এর মন্ধী জীবনে অবতীর্ণ হয়েছে। আল্লাহর অপার করণা বলেই জগতের সর্ববৃহৎ বন্ধ হতে শুরু করে অতি ক্ষুদ্র বন্ধ পর্যন্ত সবকিছু সুনিয়ন্ত্রিত ও পরিচালিত। তাই আদ্বিয়ায়ে কেরাম প্রতি মুহূর্তে আল্লাহর নাম শরণ করে চলতেন। রাস্ল 

ও আল্লাহর এ প্রিত্র নাম "আর রাহমান" সর্বদা উন্ধারণ করেতেন। রাস্ল ব্রাহ্মারণ করতেএবং অবজ্ঞা সহকারে বলত 'রাহমান' আবার কে? তাঁকে তো আমরা জানি না। এ সুরা তাদের মূর্যতাসুলভ প্রশ্নের উত্তরে অবতীর্ণ হয়।

এ সুৱার ফজিলত: পবিত্র কুরআনের মধ্যে সুরা রাহমান একটি গুরুত্বপূর্ণ সুরা। বান্দার প্রতি আল্লাহর কি অশেষ দান রয়েছে? এ সুরায় বার বার সে কথাই আলোকপাত করা হয়েছে। এ সুরার আমল রুজি-রোজগারের জন্য বিশেষ ফলদায়ক। নির্দোষ ব্যক্তি মামলায় পড়লে, শক্রকে বাধ্য করতে হলে, কারো চোখে অসুখ হলে, প্রীহারোগে আক্রান্ত হলে এ সুরা পাঠ করে রোগীর প্রীহার উপর ফুঁক দেবে। আর যে ব্যক্তি এ সুরা নিয়মিত পাঠ করেবে, তার চেহারা কিয়ামতের দিন চাঁদের ন্যায় উদ্ধান হবে। তাকে আল্লাহ জানাতে প্রবেশ করাবেন। সর্বদা এ সুরা পাঠকারী ব্যক্তির মন প্রফুল্ল থাকবে। তাকে দুন্ডিল্লা অন্ত্রাহর করে তুলতে পারবে না। তার যে কোনো দোয়া আল্লাহর দরবারে কবুল হবে। যে ব্যক্তি সুরা রাহমান এগারো বার পাঠ করবে আল্লাহর রহমতে তার সকল নেক উদ্দেশ্য হাছিল হবে।

সুরা অবন্তীর্ণ হওয়ার কারণ: যথন مُولِ انْمُوا الرَّمُولُ النَّهَ إِلَّهُ الرَّمُولُ النَّهَ الرَّمُولَ المَّوْمُ مَا المَّمَا اللهَ المَّمَا اللهَ اللهُ ا

বস্তুত মানুষের প্রতি আল্লাহর দানের কোনো সীমা নেই, শেষও নেই। মানুষের অন্তিত্, জীবন, যৌবন, জীবনের যাবতীয় উপকরণ– এক কথায় সবকিছুই আল্লাহর মহাদান। এ অসীম দানের মধ্যে আলোচ্য সূরায় মাত্র কয়েকটি কথা উল্লেখ করা হয়েছে এবং জিজ্ঞেস করা হয়েছে যে, তোমরা তোমাদের পরওয়ার দিগারের কোন কোন নিয়ামতকে অধীকার করবে।



# بسم اللَّهِ الرَّحْمُنِ الرَّحِيْمِ পরম করুণাময় ও দয়ালু আল্লাহর নামে তরু করছি

- ে ১. <u>'আর-রাহমান'</u> [পরম দরালু আল্লাহা।
- . ٢ २. <u>शिका मिख़रहन</u> यात्क देख्टा कु<u>त्रजान।</u>
- . قَلَقَ الْانْسَانَ ४ أَيُ اَلْجِنْسَ . ٣ ٥. <u>أَكُونُسَ وَ ١ كَانُ الْجِنْسَ وَ ١ كَانُ الْجِنْسَ .</u>

  - 8. जिन जात कथा तना वा जाव श्रकाम कता و عَلَّمَهُ الْبَيَانَ النَّطْقَ. শিখিয়েছেন ৷
- اَلشَّمُسُ وَالْقَمَرُ بِحُسْبَانِ لا بِحِسَابٍ
  - · <sup>6</sup> ৫. <u>চন্দ্র ও সূর্য হিসেবের সাথে</u> [নিয়ন্ত্রিত] <u>রয়েছে</u> অর্থাৎ গণনায় চলাচল করে।
- و النَّنجُم مَا لا سَاقَ لَهُ مِنَ النَّبَاتِ النَّبَاتِ النَّبَاتِ النَّبَاتِ النَّبَاتِ النَّبَاتِ النَّبَاتِ النَّبَاتِ مِنَ النَّبَاتِ وَالشَّخِوُ مَا لَهُ سَاقُ يَسْجُدُانَ. يَخْضَعَ بمَا يُرَادُ مِنْهُمَا .
  - বিশিষ্ট বৃক্ষ উভয়ই আল্লাহর সিজদায় [অবনত] রয়েছে এদের নিকট হতে যা কামনা করা হয়, সে হুকুমের সমুখে এরা অনুগত থাকে।
- السَّمَاء رَفَعَها وَوَضَع أَلِمِيْزَانَ لا أَثْبَتَ
   والسَّمَاء رَفَعَها ووضَع ألمينزان لا أَثْبَتَ
  - ভূ-পৃষ্ঠে দাঁড়িপাল্লা স্থাপন করেছেন। ইনসাফ প্রতিষ্ঠিত
- খ্যেগছল। ১ <u>اَلَّا تَطْغَوْا</u> اَیْ لِاَجَـلِ اَنْ لَا تَـجُـوْرُوا فِـی ১ هـ <u>اَلَّا تَطْغَوْا</u> اَیْ لِاَجَـلِ اَنْ لَا تَـجُـوْرُوا فِـی الْمِنْبَزَانِ مَا يُوزَنُ بِهِ .
  - না কর। পরিমাপযোগ্য বস্ততে।
- م وَأَقَدْمُوا الْوَزْنُ بِالْقَسْطِ بِالْعَدْلُ وَلاَ مِنْ وَالْقَسْطِ بِالْعَدْلُ وَلاَ تُخْسِهُ وا الْمَيْزَانَ تَنْقُصُوا الْمَوْزُونَ.
  - [ন্যায়সঙ্গতভাবে] আর পরিমাপে কম করো না ওজনকৃত পণ্যে কম করো না।
- . ١. وَالْأَرْضُ وَضَعَهَا أَتُثْبَنَهَا لِلْلَانَامِ لا لِلْخَلْقِ الْانْسِ وَالْجِنِّ وَغَيْرِهِمْ .
- ১০. আর তিনিই জ<u>মিনকে সৃষ্টজীবের জন্য স্থাপন</u> করেছেন (প্রতিষ্ঠা করেছেন) মানব, জিন ইত্যাদি

- . ১১১ তাতে ছল এবং খোসাযুক্ত খেজুর বৃক্ষ রয়েছে। فِيْهَا فَاكِهَةً وَّالنَّحْلُ الْمَعْهُودُ ذَاتَ الآكمام أوعية طلعها .
- ١٢. وَالْبَحَبُ كَالْجِنْطَةِ وَالشَّعِيْسِ ذُوا الْعَصْف التِّبِين وَالرَّينْحَانُ جِ ٱلسَّورَقُ أُو
- وَالْجِينُ تُكَذِّبُن . ذُكرَتْ إِخْدَى وَتَلَيْشِنَ مَرَّةً وَالْاسْتِفْهَامُ فِيلها لِلتَّقْرِيْرِ لِمَا رَوَى الْحَاكِمُ عَنْ جَابِر (رض) قَالَ قَرَأَ عَلَيْنَا رَسُولُ السُّلِهِ عَلَيْكَ اسْوَرَةَ السَّرَحْمُ ن حَتُّبي خَتَمَهَا ثُمَّ قَالَ مَا لِي أَرْسُكُمْ سُكُوتًا لَلْجِنُ كَانُوا احْسَنَ مِنْكُمْ رَدًّا مَا قَرَأْتُ عَلَيْهِمْ هٰذِهِ الْأَيْةَ مِنْ مَرَّةٍ فَسِأَى ٱلَّآءِ رَبِّكُمَا تُكَذَّبُنِ إِلَّا قَالُوا وَلاَ بِشَيْءٍ مِنْ يُّعَمِكَ رَبُّنَا نُكَذَّبُ فَلَكَ الْحَمْدُ.
- يَابِسِ يُسْمَعُ لَهُ صَلْصَلَةً أَى صَوْتُ إِذَا نُقِرَ كَالْفَخَّارِ لا وَهُو مَا كُلِبَغَ مِنَ البَّطَيْنِ .
- مَّارِج مِنْ نَّارِج هُوَ لَهَبُهَا الْخَالِصُ مِنَ الدُّخَان .
  - ١٦. فَبِايِّ أُلَاِّ رَبُّكُمَا تُكَذَّبُن

- তিচ্ছের বাইরের আবরণ, এটা হারা নুতন ফল বঝিয়েছেন 🖠
- ১২. <u>আর তৃষযুক্ত শস্যদানা</u> যেমন- গম, যব ইত্যাদি তৃণ বিশিষ্ট ও সুগন্ধ পৃষ্ট রয়েছে - যেমন পাতা ও নানাবিধ শাক সজী া
- الإنسُ الْإِنْ عَم رَبَكُمَا يَّا يَّهُا الْإِنْسُ ١٣٠٥. فَبِاكَي الْآءَ نِعَم رَبَكُمَا يَّا يَّهُا الْإِنْسُ নিয়ামত দেওয়া সত্ত্বেও] তোমরা স্বীয় প্রতিপালকের কোন কোন নিয়ামতকৈ অস্বীকার করবে? অত্র সুরায় এ আয়াতটি একত্রিশবার উল্লেখ করা হয়েছে। আর أَسْتَغْهَامٌ [প্রশ্বোধকটি] এখানে المُتَغْهَامُ সাব্যস্তকরণের অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে। হার্কেম (র.) হযরত জাবের (রা.) হতে বর্ণনা করেন যে, তিনি বলেন, নবী করীম 🚃 একবার আমাদেরকে সুরা 'রাহমান' শেষ পর্যন্ত পড়ে গুনান। অতঃপর বললেন তোমরা নীরব কেনঃ তোমাদের অপেক্ষা জিন জাতিই উৎক্ট। যেহেতু যতবারই আমি তাদের সম্বাথে "نَاكُمُا تُكُدُّان । পাঠ করেছি, তদুত্তরে প্রত্যেকবারই তারা বলেছে- 🚣 🗓 🗓 হে আমাদের] نَعَمَكَ رَتَنَا نُكَذَّبُ فَلَكَ الْحَمْدُ" পালনকর্তা! আমরা আপনাদ্ধ কোনো নিয়ামতই অস্বীকার করি না; বরং আমরা আপনার প্রশংসাই বর্ণনা করি 🕕
- ن صلصال طبن المرابع ا মৃত্তিকা হতে, বিশুদ্ধ মাটি যাতে আঘাত করলে ঠন ঠন শব্দ বেজে উঠে, পোড়ামাটির মতো। আর ফার্থার হলো সেই মাটি, যা আগুনে পোডানো হয়।
- এবং জিনকে সৃষ্টি করেছেন জিন জাতির পিতাকে وَخَلَقَ الْجَاَّنَّ ٱبَّا الْجِعَنَّ وَهُوَ إِبْلِيْسُ مِنْ আর সে হলো ইবলিস। নির্ধুম অগ্নিশিখা হতে এমন বিতদ্ধ অগ্নিশিখা, যা ধোঁয়ামুক ।
  - ১৬. অতএব [হে জিন ও মানব!] তোমরা উভয়ে স্বীয় 🛶 পালনকর্তার কোন কোন নিয়ামত অস্বীকার করবে?

- المَّسْرِقَ بَن مَشْيِرِق السِّنَاءِ وَمَشْرِق (١٧ . رَبُّ الْمَشْيِرِقَبْن مَشْيِرِق السِّنَاءِ وَمَشْرِق وَمَشْرِق উভয় অস্তাচল শীত ও গ্রীমের পালনকর্তা। الصَّيْفِ وَرَبُّ الْمَغْرِبَيْن ج كَذُلِكَ.
  - . كُنِي الْأَوْ رَبَّكُما تُكَذِّين . ١٨ كه. <u>صعود</u> (হে জিন ও মানুব!) <u>তোমরা তোমাদের রবের</u> কোন কোন নিয়ামত অস্বীকার করবে।
- रें कें विन अधिनिक करतन थुरारिक करतन मूरे असून भिष्ठे करतन पूरे असून भिष्ठे करतन पूरे असून भिष्ठे करतन मूरे असून ও লোনা, যারা পরস্পরে মিলিত হয়ে আছে বাহ্যিক يَلْتَقِين لا فِي رَأْي الْعَيْنِ. দষ্টিতে।
- . بَيْنَهُمَا بَرْزَخُ حَاجِزُ مِنْ قُدْرَتِهِ تَعَالَيُ ২০. এতদুভয়ের মধ্যে একটি অন্তরায় রয়েছে আল্লাহর কদরতের প্রতিবন্ধক যা তারা অতিক্রম করতে পারে لاَ يَبْغِينُ لاَ يَبْغِي وَاحِدُ مِنْهُمَا عَلَى না : একটি অপরটির মধ্যে অনপ্রবেশ ঘটিয়ে মিশ্রিত হয়ে পড়বে না। অর্থাৎ একটি অপরটির সাথে ٱلْأَخْرِ فَيَخْتَلِطَ بِمِ. সংমিশণ হতে পারে না।
  - ে نَبِيَايٌ الْآِءَ رَبُكُمَا تُكَذِّبْن . ٢١ ك. <u>صصوم</u> [হে জিন ৩ু মানুষ!] <u>তোমরা স্বীয় রবের কোন</u> কোন নিয়ামত অস্বীকার রকবে?
- क्रियां प्राप्त (يَخْرُجُ) क्रियां प्राप्ति (يَخْرُجُ بِالْبِنَاءِ لِلْمَفْعُولِ وَالْفَاعِل কির্তবাচ্যা ও মাফউল কির্মবাচকা উভয় প্রকার ক্রিয়াপদ রূপে পাঠ করা যায়। উভয় সমুদ্র হতে অর্থাৎ উভয়ের সমষ্টি হতে, যা লবণাক্ত সমুদ্রের উপর আরোপিত হয়ে থাকে মুক্তা ও প্রবাল লালমুক্তা অথবা ছোট ছোট মতি।
  - . نَبِيَايٌ الْإِ رَبُكُمَا تُكَذَّبُن ٢٣ ২٥. <u>অতএব, [হে জিন ও মানবঃ]</u> তোমরা স্বীয় পালনকর্তার কোন কোন নিয়ামতকে অস্বীকার করবে।
- र ३८. صَلَم السُّفُ ن الْمُنْشَاتُ ٦٤ على وَلَهُ الْنَجَوارِ السُّفُ ن الْمُنْشَاتُ [বিচরণশীল] চলাচলকারী সমুদ্রের মধ্যে পর্বত সদশ উচ্চতা ও বিশালতায় পাহাডের ন্যায়।
  - ২৫. অতএব [হে জিন ও মানব!] তোমরা তোমাদের প্রভুর কোন কোন নিয়ামত অস্বীকার করবে?

# ٢٥. فَبَائَ اللَّهِ رَبِّكُمَا تُكَذِّبْن.

كَالْحِيَالِ عَظْمًا وَارْتِفَاعًا.

مِنْهُمَا مِنْ مَجْمُرْعِهِمَا الصَّادق

بأحَدِهِمَا وَهُوَ الْمِلْحُ الكُّوْلُوُ وَالْمَرْجَالُ عِ

السُخدَثاتُ فِي النِّبَحْرِ كَنْ الأَعْلَامِ عِ

خَرْزُ أَحْمَرُ أَوْ صِغَارُ اللُّؤُلُو.

#### তাহকীক ও তারকীব

اشْتَغَالُ শব্দে দৃটি কেরাত রয়েছে। অধিকাংশ কারীগণ– اُلْسَبَاءُ ' শব্দের (১) হামযা অক্ষরের উপর এর ভিত্তিতে مُنَمُ দিয়ে পড়েছেন। আর আবু সাম্মাক أَنْتُمُ এর ভিত্তিতে السُّمَا শব্দের হাম্যাকে وَنُمُ দিয়ে পড়েছেন। राज بَالُ انْعَالُ श تُخْسِرُوا ﴿ وَهُمُ مُوالًا ﴿ अधिकाश्म कृति क्वांछ तस्राहः । अधिकाश्म कृति انْعَالُ ا تُخْسِرُوا নির্গত হওয়ার কারণে তার (ت) অক্ষরের উপর شَبَّتُ এবং (س) অক্ষরের নিচে گُسَرُوا দির্মে "أَيْكَ سُرُوا পড়ে থাকেন। বেলাল ইবনে আবৃ বুরজা প্রমুখ কারীগণ হৈতে গুইতি হতে গৃহীত হওয়ার ভিত্তিতে উক্ত শব্দের ত তি অক্ষরদয়ের উপর 🚅 দিয়ে পডেছেন।

مُعَظُّرُكُ क्रांस्त छेलत فَاكِمُهُ अवखरा اَلْحُبُّ - دُوالْعَصْف وَالسَّرِيْحَانُ : قَوْلُهُ اَلْحَبُّ دُو الْعَصْف وَالسَّرِيْحَانُ ধরে তাদের শেষ অক্ষরসমূহের উপর خَيْدُ किয়ে পড়েছেন। আর ইবনে আমের প্রমুখ কুরীগণ خَيْدُ الْحُبُّ - دُوَالْعُصَّفِ كَنْرُوْ اللهِ الْحَبُّ - دُوَالْعُصَانُ (.त.) किय़ পড়েছেন। কারণ শব্দয় خَيْطُون اللهِ काরণ শব্দয় نَصْبُ كَنْرُو اللهِ اللهِ

-শব্দির তারকীব নিয়ে তাফসীরকারদের নিয়োক্ত মতদ্দু রয়েছে الرَّحْمَٰنُ: قَمُولَـــهُ ٱلرَّحْمَٰنُ: قَمُولَــهُ ٱلرَّحْمَٰنُ

- "اَللَّهُ ٱلرَّحْمَٰنُ "अभि भूवाना भाश्युरक थरत श्रत । भूल वाकाि श्रत اَلرَّحْمَٰنُ -अभि वाकाि श्रत
- \* कात्ना भूकामित वाहाज عَلْمُ الْفُرْأَنِ राला भूवजामा । আর পরবর্তী আয়াত اَلرَّحْمُنُ कात्ना भूकामित वाहाज ا
- \* कारता कारता मराज, ٱلرَّحْمَانُ भनि मूरजाना जात जात थरत मारुगृक वा छेश तरारंह । मृल वाका टरत الرَّحْمَانُ رَبُّنَا
- \* কতিপয় তাফসীরকারকের মতে এখানে اَلرَّحْسُنُ -এর পূর্বে একটি هُوَ উহা আছে যা মুবতাদা হবে। আর الرَّحْسُنُ عُلَم النَّرْوُسُنُ عُلِّمَ الْعَلْمِيَّةِ الْعَلْمِيَّةِ الْعَلْمِيَّةِ الْعَلْمِيِّةِ الْعَلْمُ الْعُرِيِّةِ الْعَرْمُ الْعُرْمُ الْعُرْمُ الْعُرِيِّةِ الْعُرْمُ اللّهِ الْعُرْمُ الْعُرْمُ الْعُرْمُ اللّهُ اللّ

উরেখ্য যে, প্রথম দু'টি তারকীবের ভিত্তিতে اَلرَّحْسُنُ একটি পূর্ণাঙ্গ আয়াত। আর শেষোক্ত তারকীবের ভিত্তিতে اَلرَّحْسُنُ পূর্ণাঙ্গ আয়াত নয়।

ब्दान اَلْدَرَضُ : قَدُولُـهَ اَلسَّـمَاءُ وَالْارَضُ अव السَّمَاءُ अव النَّمَاءُ अव النَّمَاءُ وَالْارَضُ प्रानपुर रसरह । यात आस्मन १ केंट्री इस्त उत्सरह । कॉर्डिट भर्म पूर्णि जास्नत आस्मनम्द পृथक পृथक वाका । आत وَضَعَهَا عَدَا وَ وَضَعَهَا عَدَا اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهَ

विश्वा व भक् मूं कि بَعْسَبَانِ وَالْفَصَرُ بِحُسْبَانِ व्यव्यात कातरं परल्लान प्रात्रक् रदारं । وَمُشَافِعُ م ﴿ اللَّهُ الْمُشْرِقَعُونُ وَرَبُّ الْمُفْرِبَيِّنِ " فَوْلُـهُ رَبُّ الْمُشْرِقَعُونُ وَرَبُّ الْمُفْرِبَيِّنِ" : قَوْلُـهُ رَبُّ

১. মশহর এবং মুতাওঁয়াতির কেরাঁত হচ্ছে بَرُبُ শব্দের ب -এর উপর পেশ দিয়ে পড়া ।

২. ইবনে আবৃ আইলার মতে بُ শব্দের ب -এর নিচে কাসরা দিয়ে পড়া হবে ؛

- भक्षित सर्पाछ निस्नाक मू कि कताल तरस्रह يَخْرُجُ : قَوْلُهُ يَخْرُجُ

كَ. মশহর কেরাত হলো- يَغْرُجُ -এর يا عام উপর যবর এবং اللهِ وَهِ وَالْمُ عَالَى عَلَمُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ

২. নাফে এবং আবৃ আমরের মতে ﴿ يَخْرُجُ -এর كَانِ -এর উপর পেশ এবং أَنْ عَرَامُ عَرَامُ عَلَيْهِ عَرَامُ

- वशांन मूं हि तकताज तरहाह-

- ১. অধিকাংশ কারীদের মতে المُنْفَعَالُ -এর উপর যবর দ্বারা হবে। আর এটাই প্রসিদ্ধ কেরাত।
- ২. হযরত হামযা ও আবৃ বকরের মতে اَلْكُنْكَاتُ -এর নিচে কাসরা হবে। -[ফাতহল কাদীর, কুরতুবী]

উল্লেখ্য যে, رَبُّ শব্দটির মহল্লে ই'রাব কেরাতের ভিত্তিতে হয়েছে। বিকল কারীগণ رَبُّ শেক্ষিত্র প্রকল কারীগণ رَبُّ শব্দটি নিম্লোক্ত তিনটি কারণে মারফ্' হয়েছে–

ك. ﴿) শক্ষি মুবঁতানা। এর খবর হচ্ছে- مَرَجَ الْبَغْرِيَيْنِ فَيِاكِي الْآءِ رَبِّكُمَا تُكَلِّبَارِنَ " আর مَرَجَ الْبَغْرِيْنِ وَرَبُّ الْمَغْرِيَيْنِ فَيِاكِي الْآءِ رَبِّكُمَا تُكَلِّبَارِنَ " আর مُرَجَ الْبَغْرِيْنِ وَرَبُّ الْمَغْرِيَيْنِ فَيِاكِي الْآءَ وَرَبَّكُمَا تُكَلِّبُارِنَ " अभि क्षियाता मुखानाका।

﴿ ) भक्षि छेश भूवजामात थवत । मृल वाका श्रत- رُبُّ الْمَشْرِق وَرْبُ الْمَشْرِق وَرْبُ الْمَفْرِيَتِين

مَعَلاً مَرْنُوع किन कादर्श رَبُّ वाके)छि رَبُّ वाके)छि رَبُّ वाके)छि رَبُّ المَشْرُون .७ عَعَلاً مَرْنُوع किन कादर्श رَبُّ वाके)छि رَبُّ वाके)छि رَبُّ वाके)छि رَبُّ المَشْرُون .७

তবে ইবনে আবী আইলা بَيَانٌ -এর ب ि काসরা দিয়ে পড়েছেন। কারণ এটি بَرَيْكُنُ হতে বদল অথবা بَيَانٌ হওয়ার মাজকর হয়েছে।

َرُبَيْنَهُمَا । এ বাকাটি জুমলায়ে মুস্তানাঁফাই হতে পাঁরে এবং مَالُ -ও হতে পারে। তাছাড়া بَـرْزُخُ ِ كَيْنَهُمَا হতে পারে। আর بَرْزُخُ হতো পারে। আর بَرْزُخُ হতো পারে। আই بَرْزُخُ হতো পারে। আই مَـالُ ইতো পারে।

এখানে মনে রাখতে হবে যে, وَالْحَالِ कानिंव عَالُ व جَعْلَمُ خَالِبَهُ यि بَيْنَهُمَا بَرْزَخُ कानिंव হবে। এ ব্যাপারে দুটি অভিমত রয়েছে। যথা–

ذُوالْحَالِ হলো এর الْبَحْرَيْن . ১

२. وَالْحَالُ १३ रक' त्वत्र फ़ांसन वा जारक उँदा مُمَا प्रभीत وَالْحَالُ १६ रह रहत कांसन वा जारक उँदा

حَالُ शिकी अर्थात : فَوَلُهُ لاَ يَبْغِيَانِ वराज विकी अर्थात اَلْبَحْرَنِيْ الْآلاَ يَبْغِيَانِ वराज वर्धि शे لِنَلاَ يَبْغِيَانِ वर्षा अर्था कु वर्षा ولِنَلاَ يَبْغِيَانِ वर्षा कु वर्षा कु

# প্রাসঙ্গিক আলোচনা

অথবা মন্ধার কাফের মুশরিকরা বলাবলি করতে লাগল যে, ইয়ামামা প্রদেশের 'মুসায়লামাতুল কায্যাব' নামে একজন মানুষ যিনি রহমান বা দয়ালু নামে পরিচিত। তিনি মুহাম্মদ ﷺ -কে কুরআন শিক্ষা দিচ্ছেন। আলোচ্য আয়াডটি তাদের বক্তব্যের জবাবে অবতীর্ণ হয়েছে।

অথবা, । তেথুমাত্র আল্লাহ তা'আলারই গুণবাচক নাম। এ সম্পর্কে মঞ্চার কান্ধেরদেরকে অবগত করিয়ে দেওয়া। কেননা রহমান শব্দটির প্রচলন তাদের মধ্যে কম ছিল। বস্তুত ইসলামি শিক্ষার প্রতি তাদের এতই ঘৃণা ছিল যে, ইসলামি শব্দগুলোর প্রতিও তারা ঘৃণাপোষণ করত। কুরআনে এ শব্দটি অধিক ব্যবহৃত হওয়ায় তারা শব্দটির বিরোধী হয়েছে। এ কারণে এ আয়াতটির মাধ্যমে মঞ্জার কাফেরদেরকে একথা বৃঝিয়ে দেওয়া হয়েছে যে, মহানবী ক্রেমানের ক্রিমানের রক্ষিতা নন; বরং শিক্ষাদ্যতা। মহান রাব্দুল আলামীন হচ্ছেন এর রচয়িতা, যার বিশেষ গুণ হলো রহমান বা প্রম দয়ালু। এ ক্রুআনুল কারীমের শিক্ষা তিনিই হয়রত মুহাম্মন মোন্তফা ক্রিমান্ব শিক্ষা তিনিই হয়রত মুহাম্মন মোন্তফা ক্রিমান

জারানের নিমানিন ব্রম্বর ব্যক্তির বাণী । শ্রিকার বাণী শ্রিকার বাণি শ্রিকার বাণি বাংকার বাণি বাংকার বাণি বাংকার বাণি কর্মানের মাধ্যমে মানবজাতির জীবন-যাপনের সঠিক হেদায়েত সম্পর্কিত পরিপূর্ণ জীবন-বিধান শিক্ষা দেওয়া। যা অন্যান্য আসমানি প্রস্থে পরিপূর্ণ ভাবে বর্ণিত হয়নি। ইসলামই একমাত্র পরিপূর্ণ জীবন বাবস্থা, যা দুনিয়ার সকল মানবের হেদোয়েতের জন্য নবী করীম ক্রিয়ে শিক্ষা দেওয়ার অর্থানে কুরআনে কারীমের শিক্ষা দেওয়ার অর্থ তার উপস্থাপিত জীবনাদর্শ বিশদভাবে শিক্ষা দেওয়া।

"الرَّحْمُنُ عَلَمُ الْغُرَانُ خَلَقَ الْاِنْسَانُ" - अल्लाइ जा'आलात वाणी - "الرَّحْمُنُ عَلَمَ الْغُرَانُ خَلَقَ الْاِنْسَانَ - এव মধ্য نَعْلِمُ الْغُرَانُ خَلَقَ الْاِنْسَانَ - এव মধ্য نَعْلِمُ الْغُرَانُ خَلَقَ الْاِنْسَانَ अवह वाराज عَلَمَ الْغُرَانُ الْاِنْسَانَ - এव মধ্য نَعْلِمُ الْغُرَانُ الله - এव পরে হওয়া অধিক মৃত্তিযুক্ত ছিল । এ সম্পর্কে আল্লাহই অধিক জানেন। কারণ তিনিই সকল জ্ঞান ও কৌশদের আধার। তবে আমরা বলতে পারি যে, আল্লাহ এখানে একটি মৌলিক বিষয়ের প্রতি ইঙ্গিত প্রদান করেছেন; তা এই যে, মানবজাতি সৃষ্টি করার মূল উদ্দেশ্য হলো কুরআনে কারীমের শিক্ষা দেওয়া। আল্লাহর জমিনে আল্লাহর দীন প্রতিষ্ঠা করার জন্য মানুষকে যে সংবিধান অনুসরণ করতে হবে তা হলো আল-কুরআন। আল-কুরআনের শিক্ষাই হবে মানবজীবনের শক্ষাও উদ্দেশ্য। এর বিপরীত পথ অনুসরণ করলে বিপথগামী ও অভিশপ্ত হবে। আল্লাহ তাকে কঠিন আজার প্রদান করবেন। এ কারণে আল্লাহ তাআলা خَلَنَ الْإِنْسَانَ الْاِنْسَانَ الْالْانَ الْاِنْسَانَ الْالْسَانَ الْاِنْسَانَ الْاِنْسَانَ الْاِنْسَانَ الْاِنْسَانَ الْالْمَانَ الْاِنْسَانَ الْاِنْسَانَ الْاِنْسَانَ الْاِنْسَانَ الْالْمَانَ الْاَنْسَانَ الْاِنْسَانَ الْاِنْسَانَ الْاِنْسَانَ الْالْسَانَ الْاِنْسَانَ الْاِنْسَانَ الْاِنْسَانَ الْاِنْسَانَ الْال

పों : আল্লাহর নিয়ামতসমূহের মধ্যে একটি নিয়ামত হলো— "ডিনি মানুষকে সৃষ্টি করেছেন অতঃপর তাকে কথা বলতে শিথিয়েছেন"। যার ফলে মানুষ সহস্র প্রকারে উপকৃত হয়ে থাকে। যেহেতু আল্লাহ (মানুষর খালেক বা সৃষ্টিকর্তা এবং তাঁরই দায়িত্ব হলো নিজের সৃষ্টিকুলের হেদায়েত করা। এ কারণেই আল্লাহর নিকট হতে কুরআন অবতীর্ণ হওয়া একদিকে যেমন তাঁর পরম দয়াশীলতার অনিবার্য দাবি, তেমনি তাঁর সৃষ্টিকর্তা হওয়ারও অপরিহার্য 🖇

দাবি কুরআন অবতরণ: সৃষ্টিকর্তাই সৃষ্টির বিবিধ ব্যবস্থা ও কর্মপথ নির্দিষ্ট করেছেন। অতএব আল্লাহর পক্ষ হতে মানবজাতির দিক্ষাদানের বাবস্থা হওয়া সাধারণ ব্যাপার। কুরআন শিক্ষা পাওয়ার পর মানুষ কিভাবে চলবে, এ তথু কুরআনের একটি মূল আলোচা বিষয়। এ কথাটি কুরআনে বিভিন্ন স্থানে বুঝিয়ে দেওয়া হয়েছে। যেমন এক আয়াতে বলেছেন "وَنَ عَلَيْنَ "আর্থাৎ পথ-প্রদর্শন ও কর্মপদ্ধতি বলে দেওয়া আমার কর্তব্য"। অপর স্থানে বলেছেন "وَغَلَى اللّهِ مَصْدُ السَّبِيْنِ" অর্থাৎ পথ-প্রদর্শন ও কর্মপদ্ধতি বলে দেওয়া আমার কর্তব্য"। অপর স্থানে বলেছেন "وَغَلَى اللّهِ مَصْدُ السَّبِيْنِ" অর্থাৎ পরন সঠিক পথ বলে দেওয়া আল্লাহরই দায়িত্ব।

কেউ বলেছেন- ৣর্ন্নু -এর অর্থ ভাষা অথবা সকল বন্ধুর নাম, এ ক্ষেত্রে আয়াতে নুন্নু বিভিন্ন অর্থ করেছেন। কেউ কেউ বলেছেন- ৣর্ন্নু -এর অর্থ ভাষা অথবা সকল বন্ধুর নাম, এ ক্ষেত্রে আয়াতে নুন্না ছারা হযরত আদম (আ.) উদ্দেশ্য অর্থাৎ আল্লাহ তা আলা হযরত আদম (আ.)-কে সকল বন্ধুর নাম শিক্ষা দিয়েছেম। আর্বার কেউ কেউ বলেন- ৣর্ন্না হারা হযরত মুহাম্মদ ক্রিট্র উদ্দেশ্য আর্ব ট্রন্না হারাম হতে হালালের বর্ণনা উদ্দেশ্য। অর্থাৎ আল্লাহ রাস্পুল্লাহ ক্রিট্র নকে হারাম হতে হালাল বন্ধুকে পার্থক্য করে দেখিয়ে দিয়েছেন এবং বিপথ হতে সভাপথের সন্ধান দিয়েছেন। কেউ কেউ বলেহেন- ৣর্ন্না ভ্রমি কথা বলে। অর্থাৎ আল্লাহ তালো ও মন্দের বর্ণনা দিয়েছেন, তবে ৣর্ন্নির্ন্না এর্থ ভালো ও মন্দের বর্ণনা দিয়েছেন, তবে ৣর্ন্নির্ন্না ভ্রমি কথা বলে থাকে, তাদেরকে ঐ ভাষা শিক্ষা দেওয়া আর ৣর্ন্না কল মানুষই উদ্দেশ্য। তবন আয়াতের অর্থ হবে আল্লাহ তাআলা মানবজাতিকে তাদের নিজ ভাষা শিক্ষা দিয়েছেন; যেই ভাষায় তারা কথা বলে থাকে। বিশেতহল কালীর

কেউ কেউ বলেন— ুর্দ্ধে অর্থ – মনের ভাব ও আবেগ প্রকাশ করা। অর্থাৎ কথা বলা, নিজের বক্তব্য ও মনের ভাবধারা প্রকাশ করা। মনের ভাব প্রকাশ করা । মনের ভাব প্রকাশ করা। মনের ভাব প্রকাশ করা। মনের ভাব প্রকাশ করা। মনের ভাব প্রকাশ করা। করা। অনুরক্ষ ভাবে মানুষের বিভীয় বৈশিষ্ট্য হলো, আল্লাহ তা আলা মানুষের মধ্যে একটি নৈতিক চেতনা ও বোধ স্বাভাবিকভাবেই রেখে দিয়েছেন। এর দরুনই মানুষ পাপ-পুণ্য; হক-বাতিল, জুলুম-ইনসাঞ্চ, ন্যায়-অন্যায়, উচিত-অনুচিত ও ভালো-মন্দের মধ্যে পার্থক্য করে।

্র সূর্য এবং চন্দ্র বিসেবের সাথে চলছে এবং হিসেবের অনুসরণে চলা বাধা। কারণ, মানুষ এ পৃথিবীর দিবা-রাত্রি, ফসল ও মৌসুমের হিসাবে তথা বিশ্বজগতের গোটা ব্যবস্থাপনা এ দৃটি গ্রহে গতি ও কিরণ রিশার ভিত্তিতে করছে এবং দৃটি গ্রহের চলাচল ও পরিভ্রমণের আলোকে চলছে। এদের গতির উপর শীত গ্রীষ এবং বার মাদের গণনা তথা মানব জীবনের সমস্ত কাজ-কারবার নির্ভর করে। এদের মাধ্যমেই দিবা-রাত্রির পার্থক্য এবং বর্জু পরিবর্তন নির্ধারিত হয়ে থাকে। সূর্যের জম্ম-অন্ত ও বিতিন কক্ষপথ অতিক্রম করে যাওয়ার যেই নিয়ম নিশিষ্টি করে দেওয়া হয়েছে তাতে এক বিন্দু পরিবর্তন ও ব্যত্তিক্রম হয়নি। পরিক্রমণের ফলে চল্র ও সূর্যের-ক্ষয় হয়নি। এরা সৃষ্টির প্রথম হতে কিয়ামত পর্যন্ত অপরিবর্তিত অবস্থায় নিজেদের দায়িত্ব আদায় করে যেতে থাকবে। এটা আল্লাহ্ব প্রভুত্বের নীতি।

আল্লাহর সৃষ্টি ও মানব আবিষ্ঠত বস্তুর মধ্যে পার্থক্য হচ্ছে- মানব আবিষ্ঠত বস্তুর মধ্যে ভাঙ্গাগড়া এক অপরিহার্য নিয়ম, মেশিন যতই শক্ত হোক না কেন, কিছুদিন চলার পর তা মেরামত করা এবং কক্ষপথে কিছুটা পরিষ্কার-পরিচ্ছা করা অপরিহার্য হয়ে পড়ে। আর মেরামত করার সময় তা অকেজো হয়ে থাকে। কিছু আল্লাহ তা আলা কর্তৃক প্রবর্তিত বস্তুর কোনো সময় মেরামতের প্রয়োজন হয় না এবং এদের অব্যাহত গতিধারার কোনো পার্থক্যও হয় না। এটাই আল্লাহর চিরাচরিত নিয়ম ও মানুষের আবিষ্কারের মধ্যে পার্থক্য। এ জন্য গ্রহ দৃটি মানুষের জন্য নিয়ামত বটে। –িমা আরিফুল কুরআন

বর্তমান যুগকে বিজ্ঞানের উন্নতির যুগ বলা হয়। প্রতিটি মানুষকে বিজ্ঞানের নতুন নতুন আবিষ্কার হতবৃদ্ধি করে রেখেছে। তবে আল্লাহর সৃষ্টি ও মানব আবিষ্কৃত বন্ধুর মধ্যে এ বিরাট পার্থক্য রয়েছে। মানুষের আবিষ্কৃত বন্ধু যতোই মজবুত হোক না কেন কিছু দিন সার্ভিস দেওযার পর তাতে মেরামতের প্রয়োজন দেখা দেয়। আর মেরামত করার সময় তা অকেজাে হয়ে থাকে। অধত আল্লাহর সৃষ্টির মধ্যে এ ধরনের কোনােই খুঁত নেই এবং থাকবেও না। এটাই আল্লাহর বিধান ও মানুষের অর্জিত বিজ্ঞানের মধ্যে পার্থক্য। ভাকসীরে بِحَسَابِ بَجْرِيَا । ছারা কোন দিকে ইন্দিড করা হয়েছে? : আছামা জালালুদীন মহন্তী (র.)-এর তাফসীর তাফসীর করেছেন। এর ছারা তিনি বুঝাতে চেয়েছেন যে, শশদি কর্টি করা একক যা এখানে অথা ব্যবহৃত হয়েছে। যেরূপভাবে كَغَرَانَ – رَجْحَانَ ইত্যাদি মুফরাদের জন্য ব্যবহৃত হয়েছে। যেরূপভাবে كَغَرَانَ – رَجْحَانَ শদ্দি বুক্রিন হলা بَسَابُ শদ্দের বহুবচনও হতে পারে। যথা– شَهْبَانَ শদ্দের বহুবচন হলো– مُسْبَانَ শ্রম্ এরং مُشْبَانَ শ্রম্ এরং مُشْبَانَ শ্রম্ এরং مُشْبَانَ শ্রম্ এরং مُشْبَانَ হলা و সুর্য উভয়েই নিজ নিজ কক্ষপথে এর নির্ধারিত পাঠ্যক্রমের সাথে

হলো ارغفان মাস ও মৌসুমের দিক বিবেচনা করে চাদ ও সৃয় ওভয়েই নিজ নিজ কন্ধপথে এর নিধারিও পাঠ্যক্রমের সাথে গুরুষমুহ ও রাদিগুলো অতিক্রম করতে থাকে। এ কথার প্রতি ইমাম মহন্ত্রী (র.) আরু হারা ইদিত করেছেন। আরু হারা ইদিত করেছেন। আরু হুরুষ্ট ভারের করিছেন। ইথরত আব্দুল্লাই ইবনে আররাস (রা.) হতে বর্ণিত। তিনি বলেন যে, এখানে শাদ্দি বাবহৃত হয়েছে। আরু শুন্দি বারা ত্ণলতা এবং যে গাছের কাও হয় না, এমন গাছ বুখানো হয়েছে। কোননা এ শব্দির পর পুর্নিশি বাবহৃত হয়েছে। আরু হুরুষ্টাল হয় কাওযুক্ত বৃক্ষরাজিকে। কাজেই এখানে ইন্দ্রারা কাওবিহীন বৃক্ষ উদ্দেশ্য। অর্থাৎ নভোমগুলের নক্ষত্ররাজি ও ভূমওলের বৃক্ষরাজি প্রণিপাত করছে। এতদুভ্র দ্বারা আল্লাহ তা'আলার যা উদ্দেশ্য, তারা তাই সমাধা করে আসছে। আর এ অর্থার প্রতি পুর্ববর্তী আয়াতে ক্রিটাল করে। পক্ষাভরে এখানে কাওবিহীন গাছ উদ্দেশ্য হওয়া অধিক শোভনীয়, যাতে আয়াতে ক্রিপুর সামঞ্জস্যতা, পারম্পরিক সংযোগ এবং সাম্যতা রক্ষা পায়। হাফেজ ইবনে কাসীর (র.)-এর মতটিও যথার্থ বলে মনে হয়। তিনি বলেন, ভাষা ও বিষয়বন্ত উভয়ের বিচারে দ্বিতীয় অর্থ তথা আকাশমগুলের তারকা-নক্ষত্র অগ্রাধিকার পাওয়ার যোগ্য। কেননা এ শব্দিটির প্রচলিত ও সর্বজন জ্ঞাত অর্থ এটাই। আর সূর্য ও চন্দ্রের পর নক্ষত্ররাজির উল্লেখ বুর স্বাভবিক, সামঞ্জস্যতা সহকারেই হয়েছে বলতে হবে। সূরা হজ্জেও নক্ষত্রসমূহ ও গাছপালার সিজদায় অবনত হওয়ার কলা হয়েছে–
নীনি বিনী নীনি বিনিন, কাসীর।

অভএব আয়াতের মর্মার্থ হবে- "নভোমওলের তারকাপুঞ্জ আর পৃথিবী বক্ষের বৃক্ষরাজি সবকিছুই মহান আল্লাহর অনুগত, তাঁর নিকট বিনীত ও তাঁর আইন-বিধান পালনকারী।"

সিজদার' প্রকৃত অর্থ হলো– 'মাটির উপর মুখমওল রেখে সম্মান প্রদর্শন করা, কিন্তু এখানে রূপক অর্থ ব্যবহৃত হয়েছে। কেননা তারকাপুঞ্জ ও গাছপালা কোনো নড়াচড়া বা মন্তক অবনত না করে নিজ নিজ স্থানে স্থির থেকে আল্লাহর সিজদায় রয়েছে। অতএব আয়াতে 'সিজদা' রূপকভাবে বলা হয়েছে। এটা ছাড়াও সূরা হজ্জে রয়েছে–

اَلْمْ ثَرَ أَنَّ اللَّهَ يَسْبُحُدُ لَهُ مَنْ فِي السَّمْوَاتِ ....... وَكَثِيْرٌ مِنَ النَّاسِ -

অর্থাৎ, "তুমি কি এটা দেখ না? আল্লাহর সমীপে সকলেই মন্তক অবনত করছে, যা কিছু আসমানসমূহ ও জমিনে আছে এবং সূর্য ও চন্দ্র এবং নক্ষত্রমণ্ডলী ও পর্বতমালা এবং বৃক্ষরাজি, আর সমস্ত চতুম্পদ জল্প এবং মানুষের মধ্যকার বহু লোকও।" কাজেই এখানে 'সিজদার' উদ্দেশ্যগত অর্থ "আনুগত্য প্রকাশ করা" গ্রহণ করা হয়েছে। সকল বন্ধু স্বীয় অবস্থা অনুযায়ী আনুগত্য প্রকাশ করে। সৃষ্টি জগতের এ বাধ্যতামূলক আনুগত্যকেই আয়াতে সিজদা বলে উল্লেখ করা হয়েছে।

-[ভাফসীরে কবীর, বয়ানুল কুরআন]

শব্দটি তিনবার বলার তাৎপর্য : اَلْمُبْرَانُ শব্দটি তিনটি আয়াতে তিনবার ধারাবাহিক উল্লেখ করার তাৎপর্য হচ্ছে-প্রথম আয়াতে তিনবার ধারাবাহিক উল্লেখ করার তাৎপর্য হচ্ছে-প্রথম আয়াতে آلْمُبْرَانُ শব্দের অর্থ – দাঁড়ি-পাল্লা ; কেননা 'মীজান' তথা দাঁড়ি-পাল্লার আসন লক্ষ্য ন্যায়বিচার : তাফসীরকারগণ এখানে মীজানের অর্থ করেছেন -এর অর্থ হবে– আল্লাহ তা আলাও বিশ্বলোকের এ সমগ্র ব্যবস্থাটিকে প্রম সুবিচার ও ন্যায় প্রায়ণতার উপর প্রতিষ্ঠিত করেছেন।

আর দ্বিতীয় আয়াতে বিশ্বনাধিক কর্মন বিশ্বনাধিক কর্মন কর্মাণ করেছেন আয়াতের অর্থ হবে "আল্লাহ মীজান বা মাপযঞ্জ নির্দিষ্ট করে দিয়েছেন যাতে তোমরা ওজনে কম-বেশি করে জুলুম ও অত্যাচারে লিগু না হও; যা পরস্পর বিরোধের কারণ হবে। অথবা আরাতের অর্থ হবে আল্লাহ তা'আলা মাপযঞ্জ নির্ধারিত করেছেন, যাতে তোমরা ন্যায় বিচারে কম-বেশি করে জুলুম করতে না পার। অর্থাৎ প্রত্যেককে নিজ নিজ অধিকার প্রদান করতে পার।

আর তৃতীয় আয়াতে اَلْبَيْزَانُ অর্থ হলো اَلْمَوْزَرُنُ অথা ওজনকৃত বস্তু। এমতাবস্থায় তিন আয়াতের অর্থ হবে- আল্লাহ মাপযন্ত্র নির্ধারিত করে দিয়েছেন যাতে ওজনে কমবেশি করে জুলুম না করতে পার। ইনসাফ সহকারে মীজান প্রতিষ্ঠিত কর এবং ওজনকৃত বস্তুকে কম করিও না। এখানে প্রশ্ন হতে পারে থে, اَنْمَانُونَ فِي الْمُعْرَانُ فِي الْمُعْرَانِ وَالْمُ শব্দিটি কেন ব্যবহার করলেন না? উত্তরে বলতে পারি যে, أَنَوْنَكُ শব্দিটি কেন ব্যবহার করলেন না? উত্তরে বলতে পারি যে, 'আনাতের অর্থ হবে যে, ''অন্যের কিছু ওজন করার সময় যেন কম ওজন না কর।' এমতাবস্থায় এর বিপরীত অর্থ হবে নিজের বেলায় কম ওজন করতে পারবে— এটা কখনো হতে পারে না। কেননা ইসলাম একমাত্র শেষণমুক্ত ইনসাফ ভিত্তিক জীবন ব্যবহা। এটা সমাজের প্রত্যেকটি মানুষের ন্যায়সঙ্গত অধিকার প্রদানের আদেশ দিয়ে থাকে। সূত্রাং আয়াতে নির্মান্ত বিহার হওয়ার কারণে নিজে যেমন ক্ষতিগ্রস্ত হবে না, অন্যকেও ক্ষতির দিকে ঠেলে দেবে না।

আরাহর বাণী أَلْأَرْضُ وَضَعَهَا لِلْأَتَامُ অরাং পৃথিবীকে "আনাম" এর জন্য বানিয়েছেন। আয়াতে বর্ণিত الْآثَنَ শব্দের অর্থ সমস্ত সৃষ্টিকুল। তাতে মানুষ ও অন্যান্য সমস্ত জীব-জন্ম, জীবন্ত সৃষ্টি শামিল রয়েছে। হযরত ইবনে আব্বাস (রা.) বলেন الْآثَامُ বলতে এমন সব জিনিস বুঝায় যাতে প্রাণ আছে। মুজাহিদ (র.) বলেছেন, সমস্ত সৃষ্টিকুল। ইমাম শা'বী (র.) বলেন, সমস্ত জীবন্ত সন্তাই الْآثَامُ এর অন্তর্ভুক। হাসান বসরী (র.) বলেন, মানুষ জিন উভয়ই তার অন্তর্ভুক। যাহহাক (র.) বলেছেন, পৃথিবীতে যা কিছু আছে সবকিছুই ।এর অন্তর্ভুক।

এখানে আয়াতটির বক্তব্য হলো, আল্লাহ পৃথিবীকে এমনভাবে তৈরি করেছেন যে, এটা বিচিত্র ধরনের জীব-জত্তু ও জীবত্ত সৃষ্টির জন্য বসবাস করার ও জীবন-যাপন করার উপযুক্ত হয়ে গিয়েছে। উপরত্তু পৃথিবী নিজ ক্ষমতা বলে ও স্ব-ইচ্ছাক্রেমে এরপ হয়ে যায়নি, সৃষ্টিকর্তা এটাকে এরপ বানিয়েছেন বলেই এরপ হয়েছে। তিনি স্বীয় সৃষ্টি-কৌশলের দরুনই এটাকে এমনভাবে সংস্থাপিত করেছেন এবং এতে এমন অবস্থার সৃষ্টি করেছেন যার ফলে এখানে জীবন্ত সৃষ্টির বসবাস ও জীবন-যাপন সম্ববপর হয়েছে।

ইমাম রামী (র.) বলেছেন, এটার হিকমত হচ্ছেন আল্লাহ তা'আলা প্রথমত ছোটখাটো বস্তুর উল্লেখ করে পরবর্তীতে বড় বড় বড় বড় বড়র আলোচনা করেছেন। এটা একটি সৌন্দর্যময় সংযোজন। আরবি পরিভাষায় একে يَالُونَنَاءِ بِالْاَدْنَى رَالْاِرْتِنَاءِ وَالْاَرْتِنَاءِ وَالْاَرْتِنَاءِ وَالْاَرْتِنَاءِ وَالْاَرْتِنَاءِ وَالْاَعْلَىٰ त्वा হয়ে থাকে। অর্থাৎ মানুষের চাহিদার ক্ষেত্র খেজুরের চেয়ে নিম্ন্তরের। আর খেজুর দানার চেয়ে নিম্ন্তরের বলেই আল্লাহ প্রথমত ফল অতঃপর খেজুর এবং সর্বশেষ দানার উল্লেখ করেছেন। —[তাফসীরে কবীর]

আয়াতছয়ের শব্দসমূহের অর্থ : আয়াতে الكَّنْتَ الْمُسَانِ পাদটি বহুবচন। তার একবচনে كُرْ ব্যবহৃত হয়। অর্থ - গিলাফ বা খোসা। আর অভিধানে به به به وهم وهم وهم النَّعْصَانُ এর অর্থ তুণলতা বা ঘাস উদ্দেশ্য। আরা অভিধানে به به به به به وهم النَّعْصَانُ এর অর্থ তুণলতা বা ঘাস উদ্দেশ্য। আরামা বায়যাজী (র.)-এর মতানুসারে النَّعْصَانُ (হলো ওকনো ঘাসের চুর্ণপাতা এবং الرَّبْحَانُ –এর অর্থ – সুগন্ধি। আরাহ তা আলা মাটি হতে উৎপন্ন বৃক্ষ হতে হরেক রকমের সুগন্ধযুক ফুল সৃষ্টি করেছেন। কোনো কোনো সময় الرَبْحَانُ (শিক্ষিকরে অর্থেও ব্যবহৃত হয়ে থাকে। বলা হয় – الطَّنْبُ رَبْحَانُ النَّابِ " শক্ষের তাফসীরে এ অর্থই করেছেন। —[মা'আরিফুল কুরআন]

- ক্ষিতি বিষয়ে ক্ষিত্র পরম প্রধান দেশে অধিক ফলন দেয় এবং তা কোনো কোনো মানুষের প্রধান খাদ্যরূপে বিবেচিত হয়। মহানবী ক্ষিত্র ও সাহাবায়ে কেরাম অধিকাংশ সময় ওধু খেজুরের উপরেই জীবিকা নির্বাহ করতেন। আর প্রতিটি যুগ ও সময়ে মানুষ প্রধান খাদ্যের জন্য মুখাপেক্ষী। আর এ কারণে তা সবার নিকট পরিচিত থাকে। তাই ান্ত মারেফা আনা হয়েছে। আর ফল-ফলাদি সর্বদা সর্বত্র পাওয়া যায় না। তাই তা মানুষের নিকট অপরিচিত বিধাম ক্রিট্রিত বিধাম বিশ্বী করে বিজয়া হয়েছে।
- े اَنْتَخْلُ वा শেজুর এককভাবে আল্লাহর এক মহা নিয়ামত যার সাথে বহু কল্যাণ নিহিত রয়েছে। পক্ষান্তরে نَاكِينَ স্বাদু বাবার, যা বিভিন্ন ধরনের হয়ে থাকে। যেগুলো গণনা করা কঠিন। এ কারণে اَنْتَخَلُ -কে মারেফা এবং نَاكِيَا -কে নাকেরা নেওয়া হয়েছে।

আয়াতে اَلُاء وَيَكُمَّا تُكَذَّبَانَ : قَوْلُهُ فَبِايَ الْأَوْرَيُكُمَّا تُكَذَّبَانَ : قَوْلُهُ فَبِايَ الْأَوْرَيَّكُمَّا تُكَذَّبَانَ وَالْمُورِيَّةِ आय़ाए وَبَيْكُمَا تُكَذَّبُانَ : قَوْلُهُ فَبِيايَ الْأَوْرَيَّكُمَا تُكَذَّبُ وَلَكُمَا تُكَذَّبُ وَلَكُمَا تُكَذَّبُ وَلَكُوا وَمِيهُ وَمِن الْمُحَدُّةِ وَمِيهُ الْمُحَدُّةِ وَمِيهُ اللهِ الْمُحَدُّةِ وَمِيهُ اللهِ الْمُحَدُّةِ وَمِيهُ اللهِ الْمُحَدُّةُ وَمِيهُ اللهِ الْمُحَدُّةُ وَمِيهُ اللهِ اللهِ اللهُ الْمُحَدُّةُ وَمِيهُ اللهُ الل

- কুদরত বা কুদরতের পূর্ণতা। ইবনে যায়েদ (র.) বলেন- فَبَائِي أَلادً رُبُكُما -এর অর্থ فَبِائِي قَدْرَوْ اللّٰهِ عَلَيْ اللّٰهِ عَلَى اللّٰهَ عَلَيْهِ اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلْمَا عَلَى اللّٰهِ عَلَى الللّٰهِ عَلَى الللّٰهِ عَلَى الللّٰهِ عَلَى الللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى ال
  - ইমাম রায়ী (র.) বলেন, এ আয়াতসমূহ নিয়ামত বর্ণনার জন্য নয় এবং এর দ্বারা কুদরত বর্ণনা করা উদ্দেশ্য।
- ২. সৌনর্য, বৈশিষ্ট্য, উত্তম পছনসই গুণাবলি পরিপূর্ণতা ও বাড়তি গুণাবলি । এ অর্থ মুফাসসিরণণ গ্রহণ করেননি । فَيَايُ الْأَدُ رَبُكُمَا يُكَيَّبُونَ আয়াতে কাব্দে সম্বোধন করা হয়েছে : এ আয়াতের সম্বোধিত ব্যক্তি সম্পর্কে তাফসীরকারগণ বিভিন্ন মতামত ব্যক্ত করেছেন । যথা–
- ১. মানুষ ও জিনকে এ আয়াতে সম্বোধন করা হয়েছে। এর বিভিন্ন দিক রয়েছে-
  - ক, আনাম জিন ও মানুষের নাম। আল আনাম শব্দের ছারা যে জাতিকে বুঝানো হয়েছে তার প্রতি যমীরে খেতাব ফিরবে।
  - খ় 'আনাম' মানুষের নাম আর তাতে শামিল থাকবে জিন। কাজেই যমীরটি الْمَنْويُ এর প্রতি ফিরবে।
  - গ, মুখাতাব কে বা কারা তা নিয়তে আছে, শব্দে নেই।
- ২. এ আয়াতে মানুষের মধ্যকার নারী ও পুরুষ উভয়কে সম্বোধন করা হয়েছে। সুতরাং খেতাবের যমীর তাদের উভয়ের দিকে ফিরবে।
- ৩. উপরিউক্ত আয়াতকে কোনো কোনো কোরাতে "نَصِاَيِّ الْآءَ رَبِيْكَ تَكُذِّبُ পড়া হয়েছে। কাজেই এর দ্বারা তথু মানুষকে সম্বোধন করা হয়েছে।
- ৪. উক্ত আয়াতে সব প্রাণীকেই মূলত সম্বোধন করা হয়েছে; কিন্তু শব্দে মাত্র দু'জাতির উল্লেখ করা হয়েছে।
- ৫. তাকষীব অর্থাৎ মিথ্যারোপ করা কথনো ওধু অন্তর আবার কথনো ওধু মুখের দ্বারা হয়ে থাকে। এ কারণে আল্লাহ তা আলা অন্তর ও মুখকে সম্বোধন করে وَكُذُونُ বলেছেন।
- ५. मूकायिव ता मिथा। जात्ताभकाती मू पदतनत । यथा > ३. नवीतक मिथा। जात्ताभकाती ववर २. क्त्रजात्नत मिथा।ताभकाती । व मू पंततनत मिथा।तामीतक अरवाधन करत वला श्रारण وَنَبِياً يُ الْأَرِ رَبِّكُما تُكَذِّبان أَكْدَبُان
- ৭. মুকায়থিব কখনো কার্যের দারা পরিচিত হয়ে থাকে, আবার কখনো মিথ্যার নীতি তার অন্তরে প্রথিত থাকে। এ দু ধরনের মিথ্যারোপকারীকে সম্বোধন করা হয়েছে। মূলকথা হলো উপরোল্লিখিত আলোচনাওলো পরম্পর সম্পৃক। তবে আয়াতে তধুমাত্র জিন ও মানুষকে সম্বোধন করেই কথা বলা হয়েছে। –[তাফসীরে কারীর]
- سَنِبَأَيُّ الْإِذِّ رُبُكُمَا تُكَذِّبِنِ आग्नाजित পুনরাবৃত্তির উদ্দেশ্য : আল্লাহ তা'আলা نَبِأَيُّ الْإِذْ رُبُكُمَا تُكَذِّبْنِ आग्नाजित পুনরাবৃত্তি করেছেন। এর প্রকৃত রহস্য সম্পর্কে আল্লাহ তা'আলাই ভালো করে জানেন।
- তবে তাফসীরকারদের এ বিষয়ে মূল বক্তব্য হচ্ছে- দু'টি উদ্দেশ্যে আল্লাহ তা'আলা এ আয়াতটির বার বার উল্লেখ করেছেন। একটি হলো তাঁর নিয়ামত ও অবদানসমূহের ধারণা শ্রোতাদের অন্তরে দৃঢ়ভাবে প্রতিষ্ঠিত করা। আর অপরটি হলো তাঁর নিয়ামত ও অবদান সম্পর্কে শ্বরণ করিয়ে দেওয়া: -[ফতুহাতে ইলাহিয়া, খাযিন]
- গণনা করে আল্লাহ তা'আলার নিয়ামতসমূহ শেষ করা যায় না। যদি কুরআনে কারীমে তার গণনা করা হতো তাহলে বিশাল থছে রূপায়িত হতো। অথচ তার নিয়ামতের শ্বরণ করা অপরিহার। আল্লাহ তা'আলা এ কারণে এ সূরায় তার কতগুলো নিয়ামতের উল্লেখ করেছেন এবং তার পরপরই প্রশ্ন করেছেন— كَنَّيْانُ "তোমরা তোমাদের প্রতিপালকের কোন কোন নিয়ামতকে অসত্য মনে করবে"। যেমন অনুগ্রহকারী অনুগ্রহপ্রাপ্ত ব্যক্তিকে প্রশ্ন করে যথন সে অনুগ্রহের কথা ভূলে যায়— তুমি কি দরিদ্র ছিলে না, তোমাকে আমিই তো বিস্তবান বানিয়েছি। তুমি কি বস্তবীন ছিলে না, তোমাকে আমিই তো বস্তু পরিধান করিয়েছি। তা তুমি কি অস্বীকার করতে পারবে। তুমি কি সহায়হীন ছিলে না, আমিই তো তোমাকে সহায়তা দিয়েছি। আমার এ অবদানের কথা তুমি কি অস্বীকার করতে পারবে। আরবি ভাষায় এ জাতীয় অনেক প্রথা প্রচলিত আছে।

এ উদ্দেশ্যেই আল্লাহ তা আলা এ আয়াতের পুনরাবৃত্তি করেছেন। এ সুরায় আল্লাহ তা আলা তাঁর একত্বাদের উপর প্রমাণ হিসেবে মানুষ সৃষ্টির কথা এবং তাদের বাকশক্তি দানের বিষয়টি উল্লেখ করেছেন এবং তাদের প্রতি দানকৃত নিয়ামতসমূহ যেমন আসমান ও পৃথিবী আর চন্দ্র-সূর্যের কথা উল্লেখ করেছেন। অতঃপর তিনি জিন ও মানুষকে সম্বোধন করে বলেছেন– فَالْمُ اللَّهُ وَيَكُمُنُ الْأَرْبَكُمُنَ فَكُوْبَانُ তোমরা তোমাদের প্রতিপালকের কোন কোন নিয়ামতকে অসত্য মনে করেবে।

-[ফতৃহাতে ইলাহিয়া, থাযিন]

অথবা এ আয়াত দ্বারা জিন ও মানুষের মধ্য হতে যারা আল্লাহর নিয়ামতসমূহকে অস্বীকার করে এবং তা ভোগ করেও শুকরিয়া বা কৃতজ্ঞতা প্রকাশ করে না, তাদের এহেন কার্যকলাপ ও নীতির তিরস্কার করা হয়েছে : –ফিতৃহাতে ইলাহিয়া|

সারকথা হলো– আলাহ তা'আলার নিয়ামতের প্রতিষ্ঠা এবং মানুষ ও জিনকে তা শ্বরণ করিয়ে দেওয়াই উপরিউক্ত আয়াতের উদ্দেশ্য। (وَالْلَهُ أَعْلَمُ)

কুরআন মাজিদে মানুষ সৃষ্টির উপাদান :

١. كُمثَلِ أَدْمَ خَلَقَهُ مِنْ تُرَابِ (الْكَعِمْرَانْ - ٥٩)

٢. بَدَأَ خَلْقَ الْإِنْسَانِ مِنْ طِينِ (السَّجَدة - ٧)

٣. إِنَّا خَلَقْنُهُمْ مِينَ طِبِيْنِ لَآزِبُ (اَلصُّفُّتْ . ١١)

٤. إِنِّي خَالِقُ بَشَرًا مِنْ طِينِي فَإِذَا سَوَّيْتُهُ وَنَفَخْتُ فِينَه مِنْ رُوحِي فَقَعُوْا لَهُ سَاجِدين (ص ٧٢-٧١).

٥. يَالَيْهُا النَّنَاسُ اتَّقُوا رَشَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ مِنْ تَغَيْسٍ وَاحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَمَثَ مِنْهُمَا رَشَكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ مِنْ تَغَيْسٍ وَاحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَمَثَ مِنْهُمَا رِجَالًا كَيْفِيرًا وَيَسَامَ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ ال

٦. ثُمَّ جَعَلَ نَسْلَهُ مِنْ سَلْسَلَةٍ مِنْ مِثَاءٍ (السَّجْدَة - ٥-٨)

٧. فَإِنَّا خَلَقْنَاكُمْ مِنْ تُرَابِ ثُمَّ مِنْ نَّطْفَةٍ (ٱلْحَيُّج - ٥)

প্রকৃত পক্ষে উল্লিখিত আয়াতসমূহে মানুষ সৃষ্টির প্রাথমিক পর্যায় সম্পর্কে আলোচনা করা হয়েছে এবং তার ধারাবাহিক বিন্যাসের উল্লেখ করা হয়েছে। মূলত মানুষকে মাটি হতে সৃষ্টি করা হয়েছে আর মাটিরও বিভিন্ন পর্যায় রয়েছে। বিভিন্ন পর্যায়গুলোতে বিভিন্ন আয়াতে বিভিন্ন শব্দ বা্বহার করে মানুষ সৃষ্টির উপাদান বর্ণনা করা হয়েছে। -(জালালাইন)

জিন সৃষ্টির উপাদান: আল্লাহর বাণী — "الله কাঠ বা কয়লা জানিয়ে যে আগুন হয় তা নয়; বরং এক বিশেষ ধরনের আগুন বুঝানো হয়েছে। আর তে "এ" শব্দ কাঠ বা কয়লা জানিয়ে যে আগুন হয় তা নয়; বরং এক বিশেষ ধরনের আগুন বুঝানো হয়েছে। আর তুও আগুনের ক্ষুনিঙ্গ যার সাথে ধোঁয়া নেই। এর তাৎপর্য হলো, প্রথম জিনকে নিছক আগুনের ক্ষুনিঙ্গ হতে সৃষ্টি করা হয়েছে। পরে তারই সন্তানাদির সাহায়ে তার বংশধারা চলেছে। এ প্রথম জিন, সমগ্র জিন-জাতির জন্য আদি জিন। যেমন হয়রত আদম (আ.) সমগ্র মানবজাতির জন্য আদি মানব। জীবন্ত মানুষ হওয়ার পর তিনিও তাঁর বংশোদ্ভ্ত মানুষের মাটির অংশ হতে সৃষ্টি করা সন্ত্বেও দেহের কোনো সরাসরি সাদৃশ্য সেই মাটির সাথে থাকল না।

পূর্ণাঙ্গ দেই মাটির অংশ হতে গঠিত হলেও এখন অস্থি, চর্ম, মাংস ও রক্তের রূপ ধারণ করেছে। আর এতে প্রাণের সঞ্চার হওয়ার পর সেই মাটির স্থুপটি সম্পূর্ণ ভিন্ন রকম জিনিস হয়ে গেছে। জিনদের ব্যাপারেও তাই ঘটেছে। তাদের মূলসতা এক অগ্নিময় সন্তা; নিছক অগ্নি-কুলিঙ্গ নয়। তারা বিশেষ ধরনের বন্তুগত দেহসত্তাসম্পন্ন।

মানুষকে মাটির দিকে এবং জিনকে আন্তনের দিকে সম্বোধন কেন করা হলো: মানব ও জিন সৃষ্টির মূল উপাদান হচ্ছে-মাটি, পানি, আন্তন ও বাতাস। তথাপিও পবিত্র কুরআনে মানবসৃষ্টির উপাদান মাটি এবং জিন সৃষ্টির উপাদান আন্তন কেন বলা হলোঃ

এর উন্তরে তাফসীরে জালালাইনের গ্রন্থকার বলেন যে, মানুষ ও জিন সৃষ্টির মূল উপাদান যদিও মাটি, পানি, আগুন ও বাতাস; কিন্তু মানুষের সৃষ্টিতে মাটির ব্যবহার অধিক হওয়ায় মানুষের সৃষ্টিকে মাটির দিকে সন্বোধন করা হয়েছে। আর জিনদের সৃষ্টিতে আগুনের সর্বাধিক ব্যবহার হওয়ায় জিনের সৃষ্টিকে আগুনের দিকে সন্বোধন করা হয়েছে।

কারণ শীতকালে সূর্য যোরা উদ্দেশ্য : কর্মনুন্ত ও নর্ক্তর্কীন উদয়চল ও অন্তাচল উদ্দেশ্য। কারণ শীতকালে সূর্য যে স্থান হতে উদিত হয় এবং যে স্থানে অন্ত যায়, গ্রীষকালে সূর্যের উদয় ও অন্তের স্থান তাতে থাকে না। গ্রীষকালে সূর্য প্রায় মাথার উপর দিয়ে যায়। কিন্তু শীতকালে তা দক্ষিণ আকাশে একটু সরে যায়। ২১ শে মার্চ তারিখে সূর্য ঠিক পূর্বদিকে উদিত হয়। তার পর হতে ক্রমশঃ ২১ শে সেন্টেম্বর পুনরায় ঠিক পূর্বদিকে উদিত হয়। এর পর ২২ শে ডিসেম্বর পর্যন্ত ক্রমশ দক্ষিণ দিকে সরে উদিত হয়। ২২ শে ডিসেম্বরের পর সূর্য আবার উদ্তরদিকে সরে উদিত হয়ে থাকে। আরে ঠিক অন্তমিত হওয়ার ব্যাপারটিও অনুরূপ। আর এই এক সময় এক এক স্থানে সূর্যের উদয়াচল ও অন্তাচলকে পবিত্র কুরআনের পরিভাষায় কোথাও مُشْرِفَيْنِ তির তার্বার ক্রেয়ালের পরিভাষায় কোথাও مُشْرِفَيْنِ তির বারা مُشْرِفَيْنِ ও مُشْرِفَيْنِ উদ্দেশ্য এবং ঋতুর এই পরিবর্তনের মধ্যে সৃষ্টির জ্ञনা ভিন্ন উপকারিতা রয়েছে। আর পূর্বাপর সকল আয়াতে যেহেতু দৃই দৃটি নিয়ামত তথা বন্তুকে জোড়ায় জোড়ায় আলোচনা করা হয়েছে, তাদের সাথে স্থান কর্মিন্ত কর্ম্বর্ণ কর্মান করা কর্মার জন্য এ আয়াতের শ্রুতিমাধুর্যের জন্য এখানেও কর্ম্বর্ণ করা হরেছে। অনাথা কর্মন্ত্র একটি এবং কর্ম্বর্ণ একটি।

সমুদ্রক আলাহ তা'আলা স্বাধীনতাবে প্রবাহিত করেছেন, যেগুলো পাশাপাশি অবস্থান করছে। কারো মতে কুর্মুন্ত অর্থাৎ দুটি সমুদ্রক আলাহ তা'আলা স্বাধীনতাবে প্রবাহিত করেছেন, যেগুলো পাশাপাশি অবস্থান করছে। কারো মতে কুর্মুন্ত সমুদ্র দুটির দুপার্শ্ব দিয়ে মিলিত হওয়ার কারণে বলা হয়েছে। হয়রত ইবনে আব্বাস (রা.) বলেন— কুর্মুন্ত কুর্মানো হয়েছে। কেউ কেউ বলেন, পারস্য ও রোমের সমুদ্রকে বুঝানো হয়েছে। আবার কেউ কেউ বলেন— কুর্মুন্ত কুর্মানো হয়েছে। আবার কেউ কেউ বলেন পারস্য ও রোমের সমুদ্রক কথা উল্লেখ করা হয়েছে তাদের পরস্থার মিলা ও লোনা এই দুই সমুদ্র উদ্দেশ্য। আয়াতে যে দুটি সমুদ্রের কথা উল্লেখ করা হয়েছে তাদের পরস্থার মিলাত না হওয়ার কথা সত্যিই বিষয়কর ব্যাপার। এটা আল্লাহর কুদরত ও ক্ষমতা ছাড়া আর কিছুই নয়। আল্লাহ তা আলার এ অপার শক্তি বা কুদরত প্রকাশ করার জন্যই বলা হয়েছে— কুর্মুন্ত দেয় না। সারকথা হলো লবণাক এবং মিলাত সমিলিত হলেও আল্লাহর অপার কুদরতে উভয় পৃথক পৃথক থাকে।

نَا الْكُوْلُوُ وَالْمُرْجَانُ" আল্লাহর বাণী - "الْكُوْلُوُ وَالْمُرْجَانُ" অর্থাং দুই সমূদ্র সংক্রান্ত অপর নিয়ামত এই যে, এতদুভয়ের মধ্য হতে মুক্তা ও প্রবাল বের হয়ে থাকে। মুক্তা এবং প্রবাল রত্নের উপকারিতা এবং নিয়ামত হওয়া প্রকাশ্য ব্যাপার। আর যারা লবণাক্ত সমূদ্র হতে তাদের আবির্ভাব হওয়া নির্দিষ্ট বলে মত প্রকাশ করেন তাদের নিকট অর্থ এই হবে যে, উক্ত দৃটি সমূদ্রের সমষ্টি হতে মুক্তা ও প্রবাল বের হয়ে থাকে। কেননা উক্ত সমূদ্র পরস্পর মিলিত হয়ে এক হয়ে গিয়েছে। -[বয়ানুল কুরআন]

আয়াতে উল্লিখিত দুর্টা ছোট মুক্তার ক্ষেত্রে ব্যবহৃত হয় আর بَرْجَانُ বলতে ছোট বড় সব ধরনের মুক্তাকে বৃঝানো হয়েছে। আবার কেউ কেউ বলেন بُرْجَانُ হলো বড় বড় মুক্তা আর بُرْجَانُ হলো ছোট ছোট মুক্তা। হয়রত ইবনে মাসউদ (রা.) বলেন بُرْجَانُ হলো লাল পাথর। মুক্তা ও প্রবাল রত্ন বের হওয়ার জন্য লোনা এবং মিঠা সমুদ্রের সঙ্গম শর্ত নয়ঃ বিউন্ন স্থান হতে মুক্তা ও প্রবালরত্ন বের হয়ে থাকে। তন্যধ্যে এটাও একটি। এটা ছাড়া আরেকটি অভিনব গুণ হচ্ছে এখানে লোনা এবং মিঠা পানির সমুদ্রও একসঙ্গে মিলিত রয়েছে। মিঠা পানি বিশিষ্ট সমুদ্রের প্রবাহিত হয়ে পানি লোনা সমুদ্র পতিত হলে তা হতে মুক্তা বের করে নেওয়া যায়। এজন্য লোনা সমুদ্রকে মুক্তার উৎস বলা হয়। আয়াতে উভয় প্রকার সমুদ্র হতে মুক্তা বের হয়য়র কথা উল্লেখ রয়েছে। মুকা ভারত ও পারস্য উপসাগরে জন্মে আর মারজান বৃক্তের নাায় সমুদ্র অংকুরিত হয়ে থাকে। ইত্রিক কথার করেছে ভাইলিত কথার করেছে জাহাজসমূহ যা দৃষ্টিপথে সমুদ্রের মধ্যে পর্বতমালার ন্যায় সুউচ্চ হয়ে দাঁড়িয়ে আছে। উল্লিখত কথার মর্মার্থ এই য়ে, নৌকা, ক্টামার ইত্যাদি যদিও মানুষের তৈরি, সমুদ্রের বুক চিরে যদিও মানুষ তা পরিচালনা করে, তবুও ভুল বুঝতে নেই। মানুষ, মানুষের এই সৃষ্টি বুদ্ধি, পরিচালনার ক্ষমতা, সাগর এবং সাগরের পানি ইত্যাদি সমন্তই আল্লাহর তৈরি, আল্লাহর দান। অতএব সমুদ্রগর্জের মণিমুক্তা, সমুদ্রের উপরের যানবাহন সকলই য়ে, প্রকৃত পক্ষে আল্লাহর দান। এ বিধয়ে কোনো সন্দেহ নেই। মানুছে। এজন্য ভারেজের নাম কিংবা তার গুণ বিশেষ, তা সাগরে চলে বেড়ায় এবং এ উদ্দেশ্যেই তাকে নির্মাণ করা হয়েছে। এজন্য তাকে ইন্তুর্ট বলা হয়।

#### অনুবাদ :

- উপর অবস্থিত ধ্বংসশীল।নশ্বর: "🚄"টি বিবেকবানদের প্রাধান্য দিয়ে বর্ণনা করা হয়েছে।
- YV ১৭ আর আপনার প্রতিপালকের সরাই অবশিষ্ট থাকরে যিনি মহিমাময় মহত্তের অধিকারী এবং দয়ারও অধিকারী ঈমানদারদের প্রতি স্বীয় নিয়ামত দ্বারা দয়া করে থাকেন।
  - ২৮. [সুতরাং হে জিন ও মানবজাতি! এত অফুরন্ত ও মহান নিয়ামত সত্তেওা তোমরা তোমাদের রবের কোন কোন নিয়ামত অস্বীকার করবেং
  - ২৯. আকাশসমূহ এবং জমিনের অধিবাসীগণ সকলেই তাঁর সমীপে প্রার্থী হয়। অর্থাৎ প্রকাশ্য কথা বা অবস্থার দ্বারা ইবাদতের উপর সামর্থ্য রিজিক ও মাগফেরাত ইত্যাদি যা কিছর প্রতি তারা মুখাপেক্ষী। প্রত্যেক দিন প্রত্যেক সময় কোনো না কোনো কাজে রত পৃথিবীতে যা কিছু সংঘটিত হয় তা সৃষ্টির প্রারম্ভে স্থিরীকত আল্লাহর পরিকল্পনা অনুযায়ী হয়ে থাকে, আর তা হলো জীবিত করা, মৃত্যু দেওয়া, সম্মানিত করা, অপমানিত করা, ধনী করা, নির্ধন করা, প্রার্থনাকারীর প্রার্থনা কবুল করা এবং সাহায্যপ্রার্থীকে দান করা ইত্যাদি পার্থিব দয়া।
- তে। তে। আত্তএব (হে জিন ও মানবজাতি। তোমরা উভুরে তোমাদের تُكُمَا تُكُذَّبُنْ ـ প্রতিপালকের কোন কোন নিয়ামতকে অধীকার করবে?
  - ৩১, অচিরেই আমি তোমাদের জন্য অবসর লাভ করব শীঘ্রই তোমাদের হিসাব-নিকাশ নেওয়ার প্রতি মনোযোগ দেব। হে জিন ও মানব সম্প্রদায়!
  - তু<u>্যার৷ উভ্য়ে (হে জিন ও মানবজাতি</u>ঃ) <u>তোমরা উভ্য়ে</u> তোমাদের রবের কোন কোন নিয়ামত অধীকার করবে?
    - যে, তোমরা অতিক্রম করবে বের হয়ে যাবে সীমা হতে প্রান্ত হতে আসমান ও জমিনের তবে, তোমরা বের হয়ে যাও। এ আদেশ उर्दे তথা অক্ষম করার উদ্দেশ্যে দেওয়া হয়েছে : [কিন্তু] সামর্থ্য ব্যতীত অতিক্রম করতে কিংবা বের করতে পারবে না শক্তির সাহায্যে। আর তোমাদের এটা করার কোনো শক্তি নেই।

- ٢٦ . كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا أَيْ ٱلْأَرْضِ مِنَ الْحَيْوَانِ ٢٦. كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا أَيْ ٱلْأَرْضِ مِنَ الْحَيْوَانِ فَانِ لا هَالِكِ وَعُيِّرَ بِمَنْ تَغَلِيْبًا لِلْعُقَلاَءِ. وَبِينَةُ مِن وَجِهُ رَبُّكَ ذَاتُهُ ذُو الْبَجَلَالِ
- الْعَظْمَة وَالْاكْرَامِ جِ لِللَّمُوْمِنِيْنَ بِأَنْعُ
  - . ٢٨. فَبِاَى أَلَآءُ رَبُّكُمَا تُكُذِّبُن.
- ٢٩. يَسْتُلُهُ مَنْ فِي السَّمُوٰتِ وَٱلْأَرْضِ ط أَيْ بنُطْق أوْ حَالِ مَا يَحْتَاجُونَ إِلَيْهِ مِنَ الْقُوَّةِ عَلَى الْعِبَادَةِ وَالرَّزْقِ وَالْمُغْفِرَةِ وَغَيْر ذٰلكَ كُلَّ يَوْم وَقَنْتٍ هُوَ فِي شَأْنِ ج أَمْر يُظْهِرُهُ فِي الْعَالَمِ عَلَى وُفِق مَا قَدَّرَهُ فِي الْازَلِ مِنْ إِحْبَاءِ وَإِصَاتَةٍ وَإِعْزَازِ وَإِذْ لَالِ وَإِغْنَاءِ وَإِعْدَامِ وَاجَابَةِ دَاعٍ وَإِغْطَاءِ سَائِيلِ وَغَيْر ذٰلِكَ.
- · سَنَفُرُغُ لَكُمْ سَنَقَصُدُ لِحِسَابِكُمْ اَبُّهُ الشَّقَلُن ج الإنسُ وَالْجُنُن .
- بُمَعْشَرَ الْجَنِّنَ وَالْانْسِ إِنِ اسْتَطَعْتُمْ أَنَ تَنْفُذُوا تَخُرُجُوا مِنْ أَقَطَارِ نَوَاحِي السَّىمُوٰتِ وَٱلْاَرْضِ فَانْفُذُوْا طِ اَمْرُ تَعَيَّجُيرَ لَا تَنْفُذُوْنَ إِلَّا بِسُلِّطِينِ جِ بِـقَوَّةٍ وَلَا قُرُّوهَ لَكُمْ عَلَىٰ ذٰلكَ.

- . عَمْنَ الْإِنْ رَبُكُمَا تُكَذِّبُن . শ ১৪. <u>অভএব,</u> [হে জিন ও মানবন্ধাতি!] তোমরা উভয়ে তোমাদের প্রতিপালকের কোন কোন নিয়ামত অস্বীকার করবে?
- لَهَبُهَا الْخَالِصُ مِنَ الدُّخَانِ أَوْمَعَهُ وَنُحَاسٌ أَىّ دُخَانٌ لاَ لَهَيتَ فِينِهِ فَيلاً تَنْتَصرَان ۽ تَمْتَنِعَانِ مِنْ ذُلسَكَ بَلْ يَسُوفَكُمُ إلى الْمَحْشَر. ٣٦. فَيِهَاى أَلاَّءٍ رَبَّكُمَا تُكَذَّبُن.
  - হবে, ধোঁয়াযুক্ত অগ্রিশিখা এবং ধুম অর্থাৎ শিখাহীন ধৌয়া. তখন তোমরা তা অপসারণ করতে পারবে ন তা প্রতিহত বা প্রতিরোধ করতে পারবে না: বরং তা তোমাদেরকে হাশরের মাঠের দিকে হাঁকিয়ে নিয়ে যাবে।
  - ৩৬. অতএব [হে জিন ও মানবজাতি:] তোমরা উভয়ে তোমাদের প্রতিপালকের কোন কোন অনুগ্রহকে অস্থীকার করবে?

# তাহকীক ও তারকীব

إنْم قا مَنْ आत مَنْ पर्तनामित मातिक ( هَا अर्तनामित عَا अर्त عَلَيْهَا فَانِ : قَوْلُهَ كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا فَإِن অর্থাৎ كُلُّ مَنْ عَـلَى الْاَرْض مِنَ الْحَيَوَانَاتِ তথা ভূ-পুষ্ঠের সকল বস্তুকে বুঝানো হয়েছে। অর্থাৎ الأرض من الْحَيَوَانَاتِ ह्पूर्कित ज्ञन প্रांनी ध्वश्त रहा यादा ا الأرضُ अन्नि ألارضُ क्वातरा जात यभीति مُؤنَّتُ مِنْ وَاللَّهُ وَاللَّ

অক্ষরের উপর হর্টার্ট দিয়ে ইট্রান্ট পড়েছেন। ইবনে শিহাব كَنَافَرُغُ শব্দের ও ও ) অক্ষরে হর্টার্ট দিয়ে ঠিকুটি পড়েছেন। কেসায়ী (র.) বলেছেন- এটা বনূ তামীম গোত্তের ভাষা। আবু আমের 🛍 শন্দের ن অক্ষরের পরিবর্তে 🗴 ধরে তাও 🤈 অক্ষরের উপর فَتَعَمَ দিয়ে পড়েছেন ﴿ مَيَفَرُمُ শব্দটি হামযা ও কেসায়ী (র.) দ্র দ্বারা পড়েছেন। অন্যান্য সকল কারীগণ । পড়েছেন سَنَفْرُغُ

، निरा छेवारे اَيُّكَا ) अर्जुरहन । আत जन्माना तर क्विशिश أَشُكُ किरा छेवारे الشُّفَا : قَلُوكُ اَبُهُا অক্ষরে أَيُّهَا الثَّغَلٰن দিয়ে الثَّغَلٰة পড়েছেন।

: مَعَلَّا مَنْصُوبُ विरम्रत ظَرُف अन يَسْتَلُهُ विरम পूर्ववर्षी مُضَافُ إِلَيْه لا مُضَافٌ विरम्रत كُلَّ يَوْم আঁর এখানে 🚅 দারা দিন উদ্দেশ্য নয়, বরং সময়কে বুঝানো হয়েছে।

यात कात्ना ; جُمْلَهُ مُسْتَانِفَهُ वश्निंपि بَسْتَلُهُ مَنْ فِي السَّمُواتِ الخ : قَوْلُـهُ يَسْتَلُنُهُ مَنْ فِي السَّمُواتِ البخ سَسَنَوْلاً مِنْ أَهْلِ السَّمُوَاتِ ! क्रिय़ाপम يَبْغُي हान रख़रह । जेंत मर्स्य عَامِلُ क्रिय़ापम مَعَلُ إغرَابُ الْأَرْضِ, আকাশ ও জমিনের অধিবাসীদের হতে হিসাব-নিকাশ গ্রহণ করার জন্য প্রস্তুত অবস্থায় তিনি বিরাজমান।

### প্রাসঙ্গিক আঙ্গোচনা

आत ज्-श्रष्टंत छेलत या आनी व्यविष्ट नवरे ध्वश्म रहा यात । आंत विक्रमांव : قَوْلُهُ كُلُلُّ مَنْ عَلَيْهَا فَأن البخ আপনার প্রতিপানকের সন্তাই অবশিষ্ট থাকবে।" যিনি মহত্ত্ব এবং দয়ার অধিকারী। যেহেতু উভয় জাতি তথা জিন ও মানবজাতিকে সতর্ক করা উদ্দেশ্য। কারণ তারা পৃথিবীর অধিবাসী, সেহেতু ধ্বংস হওয়ার ব্যাপারে কেবল পৃথিবীবাসীর উল্লেখ হয়েছে। আয়াতে আল্লাহ তা আলার দৃটি গুণ উল্লেখ করা হয়েছে। একটি তাঁর ব্যক্তিগত গুণ এবং অপরটি অপরের সাথে সংগ্রিষ্ট। আল্লাহ তা'আলা স্বয়ং মহৎ হয়েও নিজের বান্দার প্রতি অনুগ্রহ এবং দয়া করে থাকেন। যেহেতু বিষয়টি জানিয়ে দেওয়া হেদায়েতপ্রান্তির কারণ, যা পারলৌকিক নিয়ামতও বটে, সূতরাং অন্যান্য নিয়ামতের ন্যায় এ নিয়ামতটির অনুগ্রহও

প্রদর্শন করেছেন। আয়াতে عَكْلُ গুণ দ্বারা সৃষ্টিজগৎ ধ্বংস করা এবং কাফেরদের শান্তি প্রদান করার ব্যাপারে عَبْدُ, বা সাবধান করা হয়েছে। আর اکراَم গুণ দ্বারা ঈমানদার লোকদেরকে প্রতিদানের প্রতিশ্রুতি দেওয়া হয়েছে।

আলোচ্য আয়াতে বলা হয়েছে আসমান ও জমিনের যেখানেই ত্রা কিছু আছে সকলেই আলুহর মুখাপেন্ধী, আল্লাহর মুহতাজ, আল্লাহর কাছেই সকলের আবেদন-নিবেদন এবং বিনীত প্রার্থনা। তবে কিসের জন্য প্রার্থনা করে? তার উল্লেখ নেই।

আল্লামা রাথী (র.) বলেন, তাদের বিনীত প্রার্থনা দৃটি বিষয়ে হতে পারে। যথা – ১ আসমান ও জমিনে যা কিছুই আছে প্রত্যেকেই আল্লাহর নিকট নিজের জন্য শক্তি-ক্ষমতা ও তাওফীক কামনার মাধ্যমে দোয়া করে থাকে। তারা আল্লাহর বহমত এবং দ্বীন ও দুনিয়ার ব্যাপারে যেই শক্তি ও ক্ষমতার প্রয়োজন তার জন্য আল্লাহর দরবারে তাওফীক প্রার্থনা করে। ২. আসমান ও জমিনের প্রত্যেকেই আল্লাহর নিকট ইলম প্রত্যাশা করে প্রার্থনা করে। তিনি সকল জ্ঞান-বিজ্ঞানের আধার। তিনি ছাড়া কেউই অদুশ্যের জ্ঞান রাথে না, আর জগদাসীদের নিজ নিজ প্রয়োজনের জন্য প্রার্থনাও প্রকাশ্য ব্যাপার, আর আসমানে বসবাসকারীদের যদিও পানাহারের প্রয়োজন নেই, কিন্তু রহমত এবং অনুগ্রহর প্রয়োজন তো অবশাই রয়েছে।

তথিং হে জিন ও মানবং আমি তোমাদের হিসাব-নিকাশ গ্রহণের নিমিণ্ডে শীঘ্রই অবসর গ্রহণ করব। এ আয়াত দ্বারা আল্লাহ তা'আলা তাঁর অনুগত লোকদেরকে প্রতিদানের প্রতিশ্রুতি এবং অবাধ্যদেরকে সতর্ক করেছেন। ক্রিন্দুর্ভি এবং শব্দের তাফনীরে ক্রিন্দুর্ভি এবং শব্দের তাফনীরে ক্রিন্দুর্ভি এবং শব্দের তাফনীরে ক্রিন্দুর্ভি এবং শুর্ল রাখি। বলেছেন। এতা দৃঢ় ইচ্ছা এবং পূর্ণ মনোযোগের অভিবাজি। বন্ধুত আল্লাহর সকল ইচ্ছাই পূর্ণ ইচ্ছা হয়ে থাকে। এখানে প্রকৃত অবসর গ্রহণের অর্থ এক্রনা নেওয়া যেতে পারে না যে, তংপূর্বে এমন লিপ্ত হওয়ার প্রয়োজন হয়, যা অন্যদিকে মনোযোগ দেওয়া হতে বিরত রাখে, অবচ তা আল্লাহর শানের খেলাফ। আর ইমাম কুরত্বী (র.) এর অর্থ করেছেন, শীঘ্রই তোমাদের কৃতকর্ম যাচাই-বাছাই ও মূল্যায়ন করে তার ভিত্তিতে প্রতিক্রল দেওয়ার ইচ্ছা রাখি।

জিন ও মানুষকে غَنْلَنْ বলার কারণ : نَنْلُ শদের অর্থ বোঝা। যেহেতু জিন ও ইনসান জীবন-মরণ, সভ্যতা ও অসভ্যতার দিক হতে ভূ-পৃষ্ঠে বোঝা স্বরূপ। সেহেতু এদেরকে نَنْلَنْ বা দুটি বোঝা বলা হয়েছে। আর সকল বন্ধু যার পরিমাণ আছে এবং সেই পরিমাণের আওতায় অন্তর্ভুক্ত হয়, তা-ই نَنْلُ مَا বা বোঝা। ইমাম জাফর সাদেক (র.) হাত বর্গিত হাছে যে, এরা পাপের বোঝা বহন করে বলে এদেরকে نَنْلُ مَا تَنْلُولُ مُ اللَّهُ مَعْشَرُ اللَّهِ مَا اللَّهِ مَعْشَرُ اللَّهُ مَعْشَرُ اللَّهِ مَعْشَرَ اللَّهِ مَعْشَرُ اللَّهُ مَعْشَرُ اللَّهِ مَعْشَرُ اللَّهُ مَعْشَرُ اللَّهِ مَعْشَرَ الْعَبْ مَعْشَرُ الْعَبْ مَعْشِرُ الْعَبْ مَعْشَرُ الْعَبْ مَعْشِرُ الْعَبْ مَعْشِرُ الْعَبْ مَعْشَرُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعَبْ مَعْشَرُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ

এ আয়াতে اَلَجُن উল্লেখ করার কারণ হচ্ছে– মানুষ অপেক্ষা জিন জাতি পালিয়ে যাওয়ার অধিক ক্ষমতা রাখে। তারা আকাশে উড়তে পারে। তাই মানবজাতির পূর্বেই জিন জাতির কথা উল্লেখ করা হয়েছে।

বলা হয় ধোঁয়াবিহীন অগ্নি-কুলিঙ্গকে। আর نُحَاسُ عَلَيْكُمُا شُـوَاظً । فَوَلَـهُ يُـرْسَلُ عَلَيْكُمُا شُـوَاظً النخ ধুমুকুওকে, হিসাব-নিকাশের পর জাহান্নামীদেরকে দৃই প্রকারের আজাব দেওয়া হবে। কোথাও ধুমুবিহীন অগ্নি-কুলিঙ্গ এবং কোথাও অগ্নিবিহীন ধুমুকুও দারা আজাব দেওয়া হবে।

অত্র আয়াতকে পূর্ববর্তী আয়াতের ব্যাখ্যা ধরে কোনো কোনো তাফসীরকার এরূপ অর্থ করেছেন, হে জিন ও মানুষ! তোমাদের আকাশের সীমানা অতিক্রম করার সাধ্য নেই। যদি তোমরা এ ধরনের কর্ম করার প্রচেষ্টা চালাও, তাহলে তোমরা যে দিকেই পালাতে যাবে, সেই দিকে অগ্নি-কুলিঙ্গ ও ধুমুকুও তোমাদের দিকে নিক্ষেপ করা হবে এবং তা তোমাদেরকে বেষ্টন করে ফেলবে। যার মোকাবিলাও তোমরা করতে পারবে না। এ বিষয়টি জানিয়ে দেওয়া যেহেতু হেদায়েতের কারণ, সেহেতু এটা একটি মহান নিয়ামত।

#### অনুবাদ :

- لنُزُول الْمَلَائِكَةِ فَكَالَانِثُ وَزُدَّةً أَيَّ مِثْلَهَا مُحَمَّرَةً كَالَدِّهَانِ كَالْاَدِيْمِ الْاَحْمَرِ عَلَىٰ خِلَافِ الْعَهْدِ بِهَا وَجَوَابُ إِذَا فَمَا أعظم الهولاً.
  - . فَمَا يُو رَبُكُما تُكَذِّبُنِ. ٣٨ فه. عَصْمَا تُكَذِّبُنِ. بَكُما تُكَذِّبُنِ.
- جَانَّ اللهِ عَنْ ذَنْبِهِ وَيُسْتَلُونَ فِي وَقَتِ اخْرَ فَوَرِيُّكَ لَنَسْنَلَنَّهُمْ آجْمَعِينَ وَالْجَآنَّ هُنَا وَفَيْمَا سَيَأْتِنَي بِمَعْنَى الْجِنِّيِّ وَالْانْسُ فيْهِمَا بِمَعْنَى الْانْسِيّ.
- يُعْرَفُ الشَجْرِمُونَ بِسِنْسِمُهُمْ أَيْ سَوَادٍ الوجُوهِ وَزَرْقَةِ الْعُيُونِ فَيُتُؤخَذُ بِالنُّوامِ والاقدام ج
- তোমরা উভয়ে (হু জিন ও মানব!) তোমরা উভয়ে فَبِأَيّ الْإَ رَبّكُمُا تُكَذَّبُن ـ أَي تَضَيّ نَاصِيَةً كُلُّ مِنْهُمَا النِّي قَدَّمَيْهِ مِنْ خَلْفٍ أَوْ قُدَّامٍ وَيُلْقَلَى فِي النَّارِ .
- ٤٣ عن . فَذِهِ جَهَنَّمُ الَّتِيْ يُكُذِّبُ بِهَا ٤٣ مَيْقَالُ لُهُمْ هٰذِهِ جَهَنَّمُ الَّتِيْ يُكُذِّبُ بِهَا المجرمونّ.
- مَا إِحَارٌ أَنْ جِ شَدِيْدِ الْحَرارَةِ يُسْقَوْنُهُ إِذًا اسْتَغَاثُواْ مِنْ حَرِّ النَّارِ وَهُوَ مَنْقُوضٌ كُفَّاضٍ .

- অবতরণের জন্য দরজা উন্যক্ত হবে। তখন তা লালবর্ণ ধারণ করবে। গোলাপের ন্যায় যেন তা র ত তেলের ন্যায়। লাল চামডার ন্যায়, যা আসল অবস্থার বিপরীত হবে। আর 🗓 -এর 🗀 🚄 হলো । অর্থাৎ বৃহৎ আক্রার ধারণ করবে
- প্রতিপালকের কোন কোন নিয়ামতকে অগ্নীকার করবে? ত্র অনন্তর সেই দিন কোনো মানুষকেও তার অপরাধ فَ غَيْوُمَـنِيذِ لاَ يُسْمَالُ عَنْ ذَنْبُهَ انْسُلُ وَلا সম্পর্কে জিজ্ঞেস করা হবে না এবং কোনো জিনকেও না। এ দিন ছাড়া অন্য সময়ে তাদেরকে জিজ্ঞেস "فَوَرَبُّكَ لَنَسْنَكُنَّهُمْ أَجْمَعِينَ" कता २रव । সুতताः অিথাৎ, তোমার প্রতিপালকের শপথ! নিশ্য আমি তাদের সকলকে জিজ্ঞেস করব ৷ এখানে এবং এর পরবর্তী পর্যায়ে ুর্নি শব্দটি জিন অর্থে ও ্রান্ট্রা াশৰটি মানুষ অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে।
  - نَكُمُا تُكُذَيْنِ ٤٠ 8٥. আতএব, [হে জিন ও মাূনবং] তোমরা তোমাদের প্রতিপালকের কোন কোন নিয়ামতকৈ অধীকার করবে?
    - ১ ৪১. অপরাধীদের তাদের আকতি দ্বারা চিনা যাবে । অর্থাৎ কষ্ণবর্ণ চেহারা ও নীলবর্ণের চক্ষ্মগল হারা । অনন্তর তাদের মাথার চুল ও পা-সমূহে ধরে নিয়ে যাওয়া হবে ৷
      - তোমাদের প্রতিপালকের কোন কোন নিয়ামত অস্বীকার করবে? অর্থাৎ এদের প্রত্যেকের মাথার ঝুঁটি এবং পা পেছন দিক হতে অথবা সমূখ দিক হতে একত্র করে দোজখে নিক্ষেপ করা হবে।
      - জাহানাম যদিষয়ে অপরাধীরা অসত্য আরোপ করত।
      - 88. তারা ছটাছটি করবে দৌডাদৌডি করবে জাহান্লামের অগ্নি ও ফুটন্ত পানির মধ্যস্থলে যা অত্যন্ত উত্তপ্ত। আগুনের তাপ সহা করতে না পেরে তারা যখন পানি প্রার্থনা করবে, তখন তাদেরকে ফুটভ উত্তপ্ত عَاضِ अमि भान कताता रेरव ؛ أَنْ अमि व हातन عَاضِ مَنْقُوص গায় এ- এর ন্যায়

প্রতিপালকের কোন কোন নিয়ামতকে অস্বীকার করে?

# তাহকীক ও তারকীব

قَوْلُـهُ لاَ يُسْمَلُ عَنْ دَنْبِهِ : قَوْلُـهُ لاَ يُسْمَلُ عَنْ دَنْبِهِ : قَوْلُـهُ لاَ يُسْمَلُلُ عَنْ دَنْبِهِ يَوْمَنِذِ لاَّ يُسْمَلُ الْمُجْرِمُ عَنْ دَنْبِهِ مِنَ الْجِنَّ وَالْإِنْسُ -अर्था ا अर्था عَنْ يَعْمِهِ عَنْ دَنْبِهِ مِنَ الْجِنّ وَالْإِنْسُ -अर्थ إِنْسُ عَنْ وَنْبِهِ مِنَ الْجِنّ وَالْإِنْسُ -अर्थ إِنْسُ عَنْ وَنْبِهِ مِنَ الْجِنّ وَالْإِنْسُ -अर्थ إِنْسُ عَنْ وَنْبِهِ مِنَ الْجِنّ وَالْإِنْسُ -अर्थ إِنْسُ عَنْ وَنَبِهِ مِنَ الْجِنّ وَالْإِنْسُ -अर्थ إِنْسُ عَنْ وَنَبِهِ مِنَ الْجِنّ

إِذَا النَّنَقَّتِ السَّمَّا أُ فَتُمَا أَعْظَمُ الْهَوْلِ " व्यत जवावि छर्श बर्राहर्ष । युनवांकांकि वर्तन أَلَهُوْلَ أَنَّ الْمُشَقَّتِ السَّمَاءُ فَكَاتَتْ وَرَدَهُ كَالِدُمَانِ " क्थवा वक्षश वर्तन " إِذَا انْضَقَّتِ السَّمَاءُ فَكَاتَتْ الْحَالُ عَيْشِيرًا جِدًّا " क्शवा वक्षश वर्तन " وَذَا انْضَقَّتِ السَّمَاءُ فَكَاتَتْ الْحَالُ عَيْشِيرًا جِدًّا " क्शवा वक्षश ।

- भक्षित ि अवञ्चा श्राह । यथा کَالدَمَان : مَوْلُـهُ کَالـدَمَان - اللَّهُان کَالـدَهَان

كَالدَّمَّان .دُ হলো দিতীয় থবঁর।

২. এটা ﴿ ﴿ وَرُدُوًّ । এর সিফত।

৩. এটা كَانَتَ -এর عَالَ -ও হতে পারে।

উল্লেখ্য যে, يَمَانُ শব্দট يَمَّنُ শব্দ وَمَانُ শব্দ وَمَانُ শব্দ وَمَانُ শব্দ وَمَانُ শব্দ وَمَانُ শব্দ وَمَانُ عَرْمُ مَكُوْنُ السَّمَانُ أَ –এর বহুবচন। এ অভিমতই পোষণ করেছেন হযরত যাহ্হাক ও মুজাহিদ (ব.)। তখন আয়াতের অর্থ হবে أَبُومُ مَكُوْنُ السَّمَانُ أَ ﴿عَرْمُ مَكُوْنُ السَّمَانُ ﴿ –[হাশিয়ায়ে জালালাইন]

# প্রাসঙ্গিক আঙ্গোচনা

"نَاوَا انْشُقَتِ السَّمَاءُ " आन्नार जा आला तलाइन : **عَوْلُهُ فَالَا انْشُقَّتِ السَّمَاءُ فَكَانَتُ وَرَ**دَةً كَاليَّهَان "نَاوَا انْشُقَتِ السَّمَاءُ कर्थार "यथन नाटार्माउन नीर्ग-विनीर्ग दारा यात उ नान ठामफ़ात मरजा तिक्सवर्ग शांतर कतात ।"

এ কালামটি একটি উহা প্রশ্নের উত্তর। অর্থাৎ অতঃপর কি হবে তখন, যখন নভোমগুল দীর্ণ-বিদীর্ণ হয়ে যাবে ও লাল চামড়ার মতো রক্তিমবর্ণ ধারণ করবে? এটা কিয়ামতের দিনের কথা। আকাশমণুল দীর্ণ হওয়ার অর্থ হচ্ছে নভোমগুলের বন্ধন টিলা হয়ে যাওয়া, নভোমগুলের গ্রহ-উপগ্রহের ছিন্ন তিনু হয়ে যাওয়া এবং উর্ধ্বলোকের শৃঙ্খলা ব্যবস্থা চূর্ণ-বিচূর্ণ হয়ে যাওয়া। আকাশগুল তখন লাল চামড়ার মতো রক্তিম বর্ণ হয়ে যাবে এ কথা বলার ভাৎপর্য হচ্ছে- সে মহা হলস্থলের সময় যে ব্যক্তি পৃথিবী হতে আকাশমণ্ডলের দিকে তাকাবে, সে স্পষ্ট অনুভব করবে, সমস্ত উর্ধান্তগতে যেন আগুন ধরে গিয়েছে।

অর্থাৎ আজ তোমরা কিয়ামতকে অসম্ভব ব্যাপার সাব্যস্ত করছ। তার অর্থ এই দাঁড়ায় যে, তোমাদের মতে আল্লাহ তা আলা কিয়ামত ঘটাতে অক্ষম। কিন্তু যখন সে সমস্ত ঘটনাই নিজেদের চোখে সংঘটিত হতে দেখবে, যার সংবাদ আজ তোমাদের দেওয়া হচ্ছে তখন তোমরা আল্লাহর কোন্ কোন্ কুদরতকে অস্বীকার করবে?

َ كُلُّ مَنْ --এর অর্থ : ইভঃপূর্বে আল্লাহ পৃথিবীতে বসবাসকারী মানুষের অবস্থা বর্ণনা করে বলেছেন كُلُّ مَنْ --এর অর্থ : ইভঃপূর্বে আল্লাহ পৃথিবীতে বসবাসকারী মানুষের অবস্থা বর্ণনা করে বলেছেন كُلُّ مَنْ -- كُلُّ مَنْ ضَائِحَةَ ضَائِحَةَ ضَائِحَةَ ضَائِحَةَ ضَائِحَةً ضَائِعًا ضَائِحَةً ضَائِعًا ضَائِحَةً ضَائِحَةً ضَائِحَةً ضَائِعًا ضَائِحَةً ضَائِحَةً ضَائِحَةً ضَائِحَةً ضَائِحَةً ضَائِحَةً ضَائِعًا ضَائِحَةً ضَائِحَةً ضَائِحَةً ضَائِحَةً ضَائِعًا ضَائِحَةً ضَائِعًا ضَائِحَةً ضَائِحَةً ضَائِحَةً ضَائِحَةً ضَائِحَةً ضَائِحَةً ضَائِعًا ضَائِحَةً ضَائِعًا ضَائِحَةً ضَائِحًا ضَائِحَةً ضَائِحَةً ضَائِحَةً ضَائِحَةً ضَائِحَةً ضَائِحًا ضَائِحً ضَائِحًا ضَائِحً ضَائِحً ضَائِحً ضَائِحً ضَائِحًا ضَائِحً ضَائِحً ضَا

এখানে তিনি নভোমওলে বসবাসকারীদের অবস্থা বর্ণনা করে বলেছেন- "أَوَاذَا انْشَقَّتِ السَّمَاءُ" নভোমওল যখন বিদীর্ণ হয়ে যাবে এবং ফেরেশতাদের অবতীর্ণ হবার জন্য তা অনেক দরজায় রূপান্তরিত হবে তথন অবস্থা কি হবে?

কথিত আছে যে, এ বাক্যাংশের মর্মার্থ হলো নভোমওলের ধ্বংস হয়ে যাওয়ার কথা বর্ণনা করা। কেননা ইতঃপূর্বে পৃথিবীতে বসবাসকারীদের অবস্থা বর্ণিত হয়েছে এখন এখানে নভোমওল সম্পর্কে আলোচনা হচ্ছে। কারো মতে এ আয়াভাংশ দ্বারা কিয়ামতের ভয়াবহতা ও ওরুত্ব বর্ণনা করা উদ্দেশ্য। কেননা তা দ্বারা ধুম্রকৃত ও ধুম্রবিহীন আগুন নিক্ষেপ করার চেয়ে ভয়াবহ একটি বিষয়ের বর্ণনা দেওয়া হয়েছে। আর তা হলো নভোমওলের দীর্ণ-বিদীর্ণ হয়ে যাওয়া। —[খামিন]

जाशाल्क जानशारक उपनिष्टक वा। ﴿ ثَمَنَتُ مُنَا النَّمَنَةُ وَالنَّمَ مُرَّدَةً كَالِيَّمَانِ : जाशाल्क जानशिरक वा। ﴿ كَانَتُ وَرَدَةً كَالِيَّمَانِ : जानशिरक वा। शा निष्ठलन

ভর্থাৎ, যখন নভোমওল বিদীর্ণ হয়ে যাবে তথন তা রক্তিম বর্ণ অথবা তেলের গাঁদের মতো বা লাল চামড়ার মতো হয়ে যাবে। –[ডাফসীরে কাবীর, জালালাইন, ফড়হাতে ইলাহিয়া]

এ আয়াতের কয়েকটি অর্থ হতে পারে। একটি হলো এই যে, তাদেরকে কিয়ামতের দিন এ প্রশ্ন করা হবে না যে, তোমরা অমুক অমুক তনাহ করেছ কিনা? এ কথা তো ফেরেশতাদের লিখিত আমলনামা এবং আল্লাহ তা আলার আদিজ্ঞানে নির্মিটি পূর্ব হতেই বিদ্যমান রয়েছে; বরং তাদেরকে প্রশ্ন করা হবে কেন তোমরা অমুক অমুক তনাহ করেছ হযরত ইবনে আব্বাস (রা.) এরূপ তাফসীর করেছেন। মুজাহিদ (র.) বলেছেন, অপরাধীদের শান্তি দানে আদিই ফেরেশতাগণ অপরাধীদেরকে এ কথা জিজ্ঞেস করবে না যে, তোমরা এ তনাহ করেছ কি না? তাদেরকে প্রশ্ন করার কোনো প্রয়োজনই হবে না। কেননা প্রত্যেক তনাহের একটি বিশেষ চিহ্ন অপরাধীদের চেহারায় ফুটে উঠবে। ফেরেশতাগণ এ চিহ্ন দেখে তাদেরকে কপালের চুল ও পা ধরে হাাচড়িয়ে টেনে জাহান্নামের দিকে নিয়ে যাবে। পরবর্তী আমাত থেকে তাই প্রমাণিত হয়। উপরিউক্ত দু'টি তাফসীরের সারমর্ম হচ্ছে– হাশরের ময়দানে হিসাব-নিকাশের পর অপরাধীদেরকে জাহান্নামে নিক্ষেপ করার ফয়সালার পর এ ঘটনা ঘটবে। সূত্রাং তখন তাদের তনাহ সম্পর্কে কোনো প্রশ্ন করা হবে না। আল্লাহর আদিজ্ঞান বা তাদের নিজেদের চিহ্নের ভিত্তিতেই তারা জাহান্নামে নিক্ষিপ্ত হবে। হযরত কাতাদা (র.) বলেছেন, এটা ঐ সময়ের কথা যখন একবার তাদেরকে তাদের আমল সম্পর্কে জিঞ্জাসাবাদ করা হবে আর তারা অধীকার করবে তখন কসম করবে। উপরিউক্ত তিনটি তাফসীর কাছাকছি, তাতে কোনো বিরোধ নেই। – হিবনে কাসীর।

শব্দের মর্মার্থ, কিয়ামতের দিনে অপরাধীদের নিদর্শন : শক্তের অর্থ চিহ্ন, নিদর্শন, আলামত। হযরত হাসান (র.) বলেছেন, বিমর্থ দ্রান মুখাবয়র ও ভীত-সন্ত্রন্ত চক্ষুবয়। -[কুরতুবী, ফাডস্থল কাদীর]

কিয়ামতের দিন একটি বিরাট জনসমাবেশ অনুষ্ঠিত হবে। সেখানে সব মানুষ একত্র হবে। সেখানে কে অপরাধী এবং কে নিরপরাধী তা কোনো মানুষ বা জিনকে জিজ্ঞেস করা হবে না। অপরাধীদের বিমর্থ-দান মুখাবয়ব, তাদের ভীত-সম্ভুক্ত চকুষ্ম, তাদের ঘাবড়ে যাওয়া আকার-আকৃতি এবং তাদের সর্বাঙ্গ হতে প্রবহমান ঘর্ম-ই অপরাধীদের পরিচয় দিয়ে দেবে।

হযরত হাসান বসরী (র.) শক্ষের যে অর্থ করেছেন, এর আলোকে বুঝা যায় যে, কিয়ামতের দিন অপরাধীদের চিহ্ন হবে মুখমওল কৃষ্ণবর্গ ও চক্ষুনীলাত। দুঃখ ও কষ্টের কারণে চেহারা বিষণ্ণ হবে। এ চিহ্নের সাহায্যে ফেরেশতারা তাদেরকে পাকড়াও করে জাহান্নামের দিকে ইাকিয়ে নিয়ে যাবে। – মা আরিফুল কুরআন।

وَلِيمَانٌ خَيَافَ أَيْ لِيكُلِّ مِنْسَهُمَا أُو لمُجْمُوعهم مُقَامَ رَبِّه قِيَامِه بَيْنَ يَدَبُّه لِلْحِسَابِ فَتَرَكَ مَعْصِبَتَهُ جَنَّتُن.

শৃদ্ধি এখানে । এতদুভয়ে বিভিন্ন বিভাগ রয়েছে। ذُوَاتَا تَشْنَيَةُ ذُوَاتِ عَلَى الْأَصْل وَلاَمُهَا تَاء أَفْنَانِ مِ أَغْصَانِ جَمْعُ فَنَن كَطَلَل ـ

٥١. فَبِاَيُّ أَلاَّءُ رَبُّكُمَا تُكَذِّبَانٍ.

مَا يَتَفَكُّهُ بِهِ زُوْجُنِ جِ نَوْعَانُ رُطَبُ ويَسَاسِسُ وَالسَّمَدُّ مِنْهُمَا فِي الدُّنْسِا كَالْحَنْظَلِ حُلُولًا.

. مُتَكَكِئبُن حَالَاً عَاملُهُ مَحْدُوْكُ أَيّ يَتَىنَعَكُمُونَ عَلَى فُرُشِ بُكَطَائِنُهَا مِنْ اِسْتَبْرَقِ ط مَا غَلَظَ مِنَ الدِّيْبَاجِ وَخَشِنَ وَالطُّهَائِرُ مِنَ السُّنْدُسِ . وَجَنَا الْجَنَّتَيْنِ ثَمَرُهُمَا دَانٍ . قَرِيْبٌ يَسَالُهُ الْقَائِمُ وَالْقَاعِدُ وَالْمُضْطَحِعُ.

٥٥. فَبِهَايِّ أَلاَ عَرَبِّكُمَا تُكَدِّبُنِ.

অনুবাদ :

৪৬. <u>আর যে ব্যক্তি</u> ভয় করতে থাকে অর্থাৎ তাদের উভয়ের জনা অথবা তাদের সকলের জনা নিজ প্রতিপালকের সমুখে দ্রায়মান হওয়াকে হিসাব-নিকাশের উদ্দেশ্যে তাঁর সামনে দ্রায়মান হওয়াকে ভয় করে এবং গুনাহ পরিত্যাগ করে তার জন্য দৃটি জান্রাত রয়েছে।

دُبِاً يَ الْأَوْ رَبَّكُمَا تُكَذِّبْنِ ٤٧ ه٩. <u>अञ्जत</u>, [रह किन ७ मानव!] <u>ाम्ब</u> প্রতিপালকের কোন কোন নিয়ামতকে অগ্নীকার করবে? ্রার্ট্র শব্দের দ্বিবচন। মূলের ভিত্তিতে তার লাম বর্ণ 🕻 🗗 तर्लित पाता পরিবর্তিত হয়েছে। اَغْمَانُ अर्थ- أَغْمَانُ

এটা 🔐 -এর বহুবচন। যেমন 🛍 -এর বহুবচন كَالُولُ । دُ فَبِأَى أَلاَّ وَرَبَّكُمَا تُكَذَّبْن. ﴿ 88. عَصِهِ وَمُعَمَّا تُكُذَّبْن. وَمُكُمَا تُكُذَّبْن. অস্বীকার করবে?

. ق . ف ف عَيْنُن تَجْرِيْن عِ . ٥٠ و فِيهُ مَا عَيْنُن تَجْرِيْن عِ . ٥٠ و فِيهُ مَا عَيْنُن تَجْرِيْن

৫১. অতএব, [হে জিন ও মানব!] তোমরা তোমাদের প্রতিপালকের কোন কোন নিয়ামতকে অগ্নীকার করবে?

थ ٥٢ ه. فِيْهِمَا مِنْ كُلٌّ فُكِهَةِ فِي الدُّنْيَا أَوْ كُلٌّ পথিবীতে পাওয়া যেত। অথবা, রুচিসম্মত ও মজাদার জিনিসসমূহ। তাজা ও তম দুই দুই প্রকার ফল হবে। পৃথিবীতে যা টক ও বিস্বাদ ফল যেমন মাকাল তাও সেখানে মিষ্টি মধুর হবে।

> ে فَبَايِّ الْأَ رَبُكُمَا تُكَذِّبْنِ. ﴿ ٥٣ ٥٥. ضَايِّ الْأَ رَبُكُمَا تُكَذِّبْنِ. প্রতিপালকের কোন কোন নিয়ামতকে স্বধীকার করবে?

> > ৫৪. তারা এমন বিছানার উপর হেলান দিয়ে বসবে এটা ু ভার عَامِلُ উহ্য রয়েছে অর্থাৎ أَيْنَكُمُونَ ﴿ সুখ উপভোগ করবে। রেশমী বসনাবৃত শয্যাসমূহের উপর অবস্থান করবে। মোটা রেশম দ্বারা গদি, আর তার উপরের চাদর চিকন রেশমের দ্বারা প্রস্তুত হবে। উভয় বেহেশতের ফল এতদুভয়ের ফল তাদের নিকটবর্তী হবে। এরপ নিকটবর্তী হবে যে, তা দধায়মান, উপবিষ্ট ও শায়িত ব্যক্তি লাভ করবে।

৫৫. অতএব, [হে জিন ও মানব!] তোমরা তোমাদের প্রতিপালকের কোন কোন নিয়ামতকে অশ্বীকার কররে?

عَلَيْهِ مِنَ الْعَكَالِيِّ وَالْقُصُورُ فُهِ مِنَ الْعَكَالِيِّ وَالْقُصُورُ فُهِمَ اتُ يَطْمِثُهُمَّ يَفْتَضُّهُمَّ وَهُنَّ مِنَ الْحُوْرِ أَوْ مِنْ نِسَاءِ الدُّنْيَا الْمُنْشَاٰتِ ٰانْسُ فَبْلَهُ

ও অট্টালিকাসমূহে বহু আনত দৃষ্টিসম্পন্নাগণ থাকবে যাদের নয়নযুগল কেবলমাত্র স্বীয় স্বামীদের প্রতি নিবন্ধ থাকবে। মানব ও জিন জাতির মধ্য হতে যারা শযাায় হেলান দিয়ে উপবিষ্ট আছে। যাদেরকে স্পর্শ করেনি স্বামী-স্ত্রী সংঘটিত কোনো ব্যবহার তাদের সাথে হয়নি। এরা জান্নাতের হুর অথবা, পৃথিবীর রমণীগণের মতো নৃতনভাবে পয়দা করা হবে। ইতঃপূর্বে কোনো মানব অথবা কোন জিন।

প্রতিপালকের কোন কোন নিয়ামতকে অস্বীকার রুরে?

ে ৫৭. <u>অতএব, (হে জিন ও মানব।) তোমানের তোমাদের</u> ১১ ৫৭. غَبَاتَى الْاَءِ رَبَّكُمَا تُكَذِّبْنِ.

# তাহকীক ও তারকীব

ं अरफ़्रह्म । जावृ शायखा و ك ن अक्षत्रहरात उनत ( निरा ) فَوْلَتُ अरफ़्रह्म । जावृ शायखा : فَوْلَتُ فُرُشِ অঁক্ষরের উপর পেশ ও , অক্ষর সাকিন করে نُـرُش পড়েছেন।

جَنْي : قَوْلُـهُ جَنْي : قَوْلُـهُ جَنْي "गत्मत मू'ि क्ताआर्ज तरस्रष्ट । अधिकाश्म कातीगि جَنْي : قَوْلُـهُ جَنْي পড়েছেন। ঈসা ইবনে ওমর ႕ অক্ষরের নিচে যের দিয়ে 🚣 পড়েছেন।

कानायि لِمَنْ خَالَ مَقَامَ رَبِّهِ आत مَوْصُوْل अर्थात युषाथथात युर جَنَّتُن : قَوْلُـهُ ذُوَاتَـا اَفُشُانِ وَ جَشَتُانِ . यर्वात प्रकामार्गे विषन - جَنُتُنِي मिरल مُضَافٌ الَيّهِ ७ مُضَافٌ भक पूर्णि ذَوَانَا اَفَنَانِ अवत् प्रकामार्ग

रख़रह । मृन वाकाि مُعَلَّا مَنْصُرِب रख़ عَالٌ रख़ स्वा रक्षे कि । فَتَكِنْسَنَ : قَوْلُهُ مُقَّكِثِيْنَ ছিল- يَتَنَعَمُونَ مُتَكَنِينَ ﴿ عَالِمَا الْعَالِمِ عَالَمُ عَمُونَ مُتَكَنِينَ الْعَالِمِينَ الْعَالِمُ الْعَ

مُتَعَلِّقُ रायाए : किरनत नाए مَجْرُورْ ७ جَارُ किरनत नाए عَلَىٰ فُرُشِ : किरनत नाए किरन नाए عَلَىٰ فُرُشِ تَفَكَهُونَ عَلَى فُرُسُ अथवा يَتَنَعَمُونَ عَلَى فُرُسُ हिल اللهِ عَلَى عَلَى فُرُسُ इरग़रह । यात् मृत्न हिल

মিলে مُضَافٌ اللَّهِ ٥ مُضَافٌ শব্দ দুটি جَنَا الْجَنَّعَيْنُ কালামের وَجَنَا ٱلْجَنَتَيَنُ دَانِ : قَوْلُهُ وَجَنَا الْجَنْتَيْنُ دَانِ े दला जात ﴿ وَان दराह ؛ उराह مُبُنِّداً

أَنْعُمُهَا ٥ جَنَّتُنْ राला مَرْجغ राबीति مُنَّ व्योतिए مَنْ व्यातिए فِيْهِنَّ قَاصِرَاتُ الطَّرُفِ : قَوْلُهُ فِيهِنَّ قَاصِرَات

### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

जाशाल्व भारत नुग्ल न्यून रूपि وَلِيَسَنَّ خَانَ مَعْامَ رُبِّهِ النخ : भारत नुग्ल : قَوْلُـهُ وَلِيمَنُ خَافَ مَقَامُ رُبِّهِ النخ 🔻 কয়েকটি বর্ণনা পাওয়া যায়। যথা~

- ১. হযরত আতা (রা.) হতে বর্ণিত, তিনি বলেছেন, একদিন হযরত আবৃ বকর (রা.) কিয়ামতের দিন, হিসাব-নিকাশ, মীজান, জাহান্লাম ও জান্লাত সম্বন্ধে আলোচনা করে ভীত ও সন্তন্ত হয়ে বলেছেন, হায়! আমি যদি এ তৃণলতা বা ঘাসের মধ্যকার একটি ঘাস হতাম, তাহলে কোনো জন্মু এসে আমাকে খেয়ে ফেলড, আমার জন্য এটা কতোইনা ভাল হতো! কিন্তু আফসোস! আমাকে তো এজন্য সৃষ্টি করা হয়নি। তখন উল্লিখিত আয়াতটি অবতীর্ণ হয়েছে। যাতে আল্লাহভীরু পোকদের ক্ষমা করার ঘোষণা দেওয়া হয়েছে-
- ২. ইবনে আৰু হাতেম (র.) ইবনে শাওযিব হতে বর্ণনা করেছেন, এ আয়াতটি হযরত আবৃ বকর (রা.)-এর শানে অবতীর্ণ श्ट्यद्धः

৩. হয়য়ত আতিয়। ইবনে কায়েস (য়া.) বলেছেন, এ আয়াতটি ঐ ব্যক্তির শানে অবতীর্ণ হয়েছে, য়িনি বলেছিলেন- সম্ভবত আমি আল্লাহকে চিনি এবং আমি বিপথগামী। অতএব আমাকে আশুনে পুড়ে ফেলে দাও। রাবী বলেছেন, এ কথার পর লোকটি একরাত একদিন পর্যন্ত মাগফেরাত কামনা করে আল্লাহর নিকট তওবা করেছেন। অতঃপর আল্লাহ তা আলা তাঁর তওবা করুল করেছেন এবং তাকে জায়্লাতে প্রবেশ করিয়েছেন। –(ইবনে কাসীর)

হযরত ইবনে আব্বাস (র.) প্রমুখ বলেছেন, আয়াতটি সর্বসাধারণের ব্যাপারে অবতীর্ণ হয়েছে। নির্দিষ্ট করে এটা কারো শানে অবতীর্ণ হয়নি। (وَاللَّهُ اَعَلَىٰ اللَّهُ اَعَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

পূর্বোক্ত আয়াতের সাথে এর যোগসূত্র: পূর্বোক্ত কয়েকটি আয়াতে আল্লাহ তা আলা জাহান্নামীদের অবস্থা, ভয়াবহ পরিণতি এবং তাদের জাহান্নামে প্রবেশ করার কথা বলেছেন। অতঃপর এখানে তিনি সৎ ও মুত্তাকী লোকদের অবস্থা এবং তাদের জন্য তৈরি জান্নাত সম্পর্কে আলোচনা করেছেন। –[কুরতুবী]

মুফতী শফী (র.) বলেছেন, পূর্ববর্তী আয়াতসমূহে অপরাধীদের কঠিন শান্তি সম্পর্কে আলোচনা ছিল। আলোচ্য আয়াতসমূহে সংকর্মপরায়ণ ঈমানদার লোকদের উত্তম প্রতিফল সম্পর্কে বর্ণনা করা হয়েছে। তন্মধ্যে জান্নাতীদের প্রথমোক্ত দুউদ্যান ও তার অবদানসমূহ এবং শেষোক্ত দুউদ্যান এবং তাতে জান্নাতীদের জন্য যা পরিবেশন করা হবে তার বিবরণ দেওয়া হয়েছে।

ें बाहार ठा'बाना वलाइन رَبِّهُ جَنَّتُنِ - क्वें के مَقَامُ رَبِّهُ جَنَّتُنِ - बाहार ठा'बाना वलाइन وَلِمَنْ خَافَ مَقَامُ رَبِّهُ جَنَّتُنِ - बाहार ठा'बाना वलाइन وَلِمَنْ خَافَ مَقَامُ رَبِّهُ جَنَّتُنِ कर्षीर आत बाहारत प्रश्लूरिय (পশ स्वात छग्न পार्यग करत अमन अर्टाहक वाकित बनारे मू'योनि वांशान तरंग्नहः ।'

অধিকাংশ মুফাসসিরগণ বলেন যে, হার্না করামতের দিন মহান রাব্বুল আলামীনের সামনে হিসেবের জন্য হাজির হওয়ার কথা বুঝানো হয়েছে। –হিবনে কাসীর}

এর অর্থ হচ্ছে- দুনিয়াতে যে লোক নিজের চিন্তা ও কল্পনায় এ বিশ্বাস করে যে, একদিন আমাকে আল্লাহর সামনে হাজির হয়ে সকল কাজ-কর্মের হিসাব দিতে হবে। আর আল্লাহ সৎকর্মের জন্য ভালো প্রতিদান তথা জান্নাত আর অসৎকর্মের জন্য খারাপ প্রতিদান তথা জাহান্নাম দিবেন। এমন প্রত্যেক ব্যক্তির জন্যই দু'টি বাগান রয়েছে। যে ব্যক্তি সদা সর্বদা আল্লাহর সামনে হাজির হয়ে হিসাব দেওয়ার চিন্তা করে সে কখনো পাপকার্জে জড়িত হতে পারে না। ফলে তার জন্য জান্নাত রয়েছে।

-[মা'আরিফুল কুরআন]

ইমাম কুরতুবীসহ অন্যান্য মুফাসসিরগণ বলেন কুর্নি ক্রির অর্থ হচ্ছেন আমাদের প্রত্যেক কথা, কাজ এবং গোপন ও প্রকাশ্য সবকিছুই আল্লাহ জানেন ও দেখেন। তাঁরই দৃষ্টির সমুথে রয়েছে আমাদের প্রতিটি পদক্ষেপ। আল্লাহর উপর এ বিশ্বাস মানুষকে অন্যায় ও পাপকর্ম হতে রক্ষা করে এবং দৃরে রাখে। ফলে সে সংকর্ম করতে পারে। আর এ কারণেই তার জন্য জানুাত নির্ধারিত রয়েছে। –[কুরতুবী]

উল্লেখ্য যে, মানব ও দানব হতে যে কেউ আল্লাহর সামনে উপস্থিত হওয়ার কথা শ্বরণ করে গুনাহ হতে মৃক্ত থাকবে সে নিঃসন্দেহে বেহেশত লাভ করবে।

जाशाय्त्र वानगा 'رَلِمَنْ خَافَ مَعَامُ رَبِهَ جَنْتَانِ" (. कालालुकीन भरती : قَنُولُهُ لِكُلِّ مِّشْهُمَا أَوْ لِمَجُمُوعِهِمْ مَعْرَى أَهُرَاهُ اللهِ مَعْمَانِ " عَلَيْ مَنْهُمَا أَوْلِمَجُمُوعِهُمْ جَنْتَانِ " مَعْمَا عَلَيْهِ مَعْمَا هجرا به الله معالم الله عندان عليه الله عندان الله عندان عندان الله عندان عندان الله عندان عندان الله عندان ا

- ১. একটি জান্নাত আল্লাহভীরু ও মুত্তাকী মানুষের জন্য হবে। আর অপরটি পরহেযগার জিনদের জন্য হবে।
- ২. মানব ও জিন উভয়ের মধ্যে যারা আল্লাহভীরু তাদের সহীহ ও নির্ভুল আকীদা বিশ্বাসের জন্য এক জান্নাত। আর তাদের সংকর্মের জন্য আরেক জান্নাত হবে।
- তাদের প্রত্যেকের জন্য একটি আত্মিক ও আরেকটি দৈহিক জান্নাত দেওয়া হবে।
- মানব ও দানবকে ইবাদতের সুফল স্কল একটি জান্নাত দেওয়া হবে আর পাপ হতে বেঁচে থাকার কারণে আয়েকটি
  জান্নাত দেওয়া হবে।
- মানব ও দানব তাদের কৃতকর্মের পরিণাম স্বরূপ একটি জান্লাত লাভ করবেন আর আরেকটি পাবেন আল্লাহর অতিরিক্ত অনুদান হিসেবে।

কারো কারো মতে দৃটি জান্নাতের একটি হচ্ছে— আল্লাহভীরু লোকদের তৈরিকৃত আর অপরটি হচ্ছে— ওয়ারিশ সূত্রে প্রাপ্ত। অথবা কারো কারো মতে একটি জান্নাত তার নিজের জন্য প্রদান করা হবে। কারো মতে একটি জান্নাত হবে তার অবস্থানের জন্য প্রদান করা হবে। কারো মতে একটি জান্নাত হবে তার অবস্থানের জন্য আর অপরটি তার বিনাদের জন। মতে একটি জান্নাত হবে। বেহেশতের উচ্চপ্রেণির লোকদের জন্য আর অপরটি নিমশ্রেণির লোকদের জন্য। আবার কারো মতে একটি জান্নাত হবেয়ার ছারা: উদ্দেশ্য হচ্ছে— এক জান্নাত হবে অপর জান্নাতে স্থানাভারিত হয়ে অধিক আরাম উপতোগ করা।

মুকাতিল (র.) বলেন, এক জান্নাত আদনান, আর অপর জান্নাত নাঈম হবে। আর মুহামদ বিন আলী তিরমিয়ী (র.) বলেন, এক জান্নাত আল্লাহজীতির বিনিময়ে আর এক জান্নাত রিপুর তাড়না পরিত্যাগ করার কারণে প্রদন্ত হবে। আর হযরত ইবনে আব্বাস (রা.) বলেন, ফরজসমূহ সম্পন্ন করার কারণে এক জান্নাত ও নফলসমূহের কারণে একটি জান্নাত প্রদন্ত হবে।

আয়াতে প্রথমে দুটি বাগান এবং পরে আরো দুটি বাগানের উল্লেখ করা হয়েছে। প্রথমোক দুটি আল্লাহ তা'আলার সান্নিধ্য প্রাপ্ত খাস বান্দাগণের জন্য। আর শেষোক্ত দুটি সাধারণ মুমিনের জন্য।

প্ৰথমোক ও শেষোক জানাত্ৰয়ের অধিকারী কারা? : "وَمِنْ دُوتِّهِمَا جَنْتَانِ" এবং "وَلِمَنْ خَانَ مُقَامُ رَبِّهِ جَنْجَانِ" আয়াতে উল্লিখিত উদ্যানে কারা প্রবেশ করবে সে সম্পর্কে নিম্নে আলোচনা করা হলো–

ইতোপূর্বে 'وَلَمُنْ غَافَ مُعَامُ رَبِّمْ ' আয়াতের অর্থের শিরোনামে প্রথমোক্ত দুটি উদ্যান বা জান্নতে যারা প্রবেশ করবে তাদের কথা আলোচনা করা হয়েছে। আল্লাহ তা'আলাও তাদের কথা নির্দিষ্ট করে দিয়েছেন। অর্থাৎ যারা আল্লাহর ভয়ে গুনাহ ও পাপ কাজ হতে দূরে থাকবে, তারা ঐ দুটি উদ্যানের অধিবাসী হবে।

কিন্তু শেষোক দুটি উদ্যানের অধিবাসী কে বা কারা হবে তা আল্লাহ তা'আলা আয়াতে নির্দিষ্ট করে বলেননি। তবে এ কথা বলে দেওয়া হয়েছে যে, এ দুটি উদ্যান প্রথমোক্ত দু উদ্যানের তুলনায় নিমন্তরের হবে। আল্লাহ তা'আলা বলেছেন وَرَبِي الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ اللهِ وَالْمِنْ الْمِنْ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ا

প্রথমোক্ত ও শেষোক্ত উদ্যানদ্বয়ের তাফসীর প্রসঙ্গে তাফসীরকারণণ আরো অনেক উক্তি করেছেন। কিন্তু হাদীদের আলোকে উপরিউক্ত তাফসীরই অগ্রণণ্য বলে ধারণা করা যায়। –[মা'আরিফুল কুরআন]

হাদীসে বর্ণিত হয়েছে যে, রাস্লে কারীম ﷺ مَنْ مَقَامُ رَبِّه " وَلَمِينْ خَانَ مَقَامُ رَبِّه" এবং "وَمَيْنْ دُوْنِهِمَا جَنَّتُونْ وَمَ الله عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُولِيَا اللهُ الله

এছাড়া দুররে মানস্রে হযরত বারা ইবনে আজিব (রা.) হতে বর্ণিত আছে- الْمُعْرَيْنَ وَمُحْرِيَانِ خَبُرُ مِنْ প্রথমোক দৃটি উদ্যানের দৃটি প্রস্তবণ, যাদের সম্পর্কে তথা প্রবহমান বলা হয়েছে, তা শেষোক দৃটি উদ্যানের প্রস্তবণ থেকে উত্তম, যাদের সম্পর্কে আন্তর্কার কর্বা হয়েছে। কেননা প্রস্তবণ মারেই উত্তাল হয়ে থাকে। কিন্তু যে প্রস্তবণ সম্পর্কে প্রবহমান বলা হয়েছে, তার মধ্যে উত্তাল হওয়া ছাড়াও দূর পর্যন্ত প্রথমির ওণটি অতিরিক। (وَاللّهُ اَعْلَمُ) –[ইবনে কাসীর, ফড়হাতে ইলাহিয়া, দূররে মানসূর]

এর বিবচন। ২. وَأَوْتُ الْفَكُانِ ' هَـُوْلُـهُ وَوَاتُنَا الْفَكَانِ ' هَـُوْلُـهُ وَوَاتُنَا الْفَكَانِ ' عَلُولُـهُ وَوَاتُنَا الْفَكَانِ আর অপর লোগাত হলো تَانِيَتُ اللهِ - وُرُ " وَلَّ اللهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْنَ كَلِيْمَةً اللهِ وَرُوْنَةً اللهِ عَلَيْنَ اللهِ عَلَيْنَ عَلِيْمَةً اللهِ عَلَيْنَ عَلِيْمَةً اللهِ عَلَيْنَ عَلِيْمَةً اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْنَ كَلِيْمَةً اللهِ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ عَلَيْكُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَ

আর ইংক্রাটা শব্দের অর্থ হলো اَعْمَانُ শব্দের অর্থ হলো اَعْمَانُ শব্দের অর্থ হলো اَعْمَانُ -এর বহুবচন التَّانُ -এর বহুবচন التَّانُ -এর বহুবচন التَّانُ ; সম্ভবত এর মৌলিক অর্থ ডালসমূহই উদ্দেশ্য। অথবা, এটা বিভিন্ন প্রকার নিয়ামতরাজির সমষ্টি হতে রূপক অর্থে নেওয়া হয়েছে। অর্থাৎ ঐ জান্নাত দৃটি ঘন শাখা –পরুব বিশিষ্ট হবে। এর অবশ্যজাবী ফল এই যে, এগুলো ছাড়াও ঘন ও সুনিবিড হবে এবং ফলও হবে।

ভাজাহ তা'আলা বলেছেন " وَهُولُنَ عَلَيْنَ مَجُولُنِ দুটি বাগানে দুটি ঝর্গা সদা প্রবিহ্যান।' এ কালামটি প্রথমোক দুটি জান্নাতের দিওয়া বিশেষণ বা সিফাত। তাতে জান্নাতররে ছিতীয় সৌন্ধর্যের বর্ণনা দেওয়া হয়েছে। এতে বলা হয়েছে, দুটি উদ্যানের প্রত্যেকটির নিম্নে দিয়ে একটি করে ঝর্গাধারা প্রবহ্যান রয়েছে। এ কথা সবারই জানা আছে যে, উদ্যান ও জান্নাতের নিম্নে দিয়ে ঝর্গাধারা প্রবহ্যান রয়েছে তা দেখতে কতোই না সৌন্ধ্যায়। কতোই না মধুর সে দৃশ্য। আজকের দুনিয়ায় যারা আরাম ও ভোগ বিলাসে সর্বদা ব্যন্ত রয়েছে, তাদের মধ্যে যাদের সামর্থা রয়েছে তারা জলটাই তিরি করে তথায় গ্রীছকালে বসবাস করে। কিন্তু আবিরাতের এ জান্নাত ও উদ্যান কোনো একটি মৌসুমের জন্য সীমিত নয় সর্বদাই তার বিলাস ভবন থাকবে।

- : आलाठा आय़ाउठि कान्नाज्यस्यत ज्ञीय विद्मवन, आय़ास्तव पृष्टि अर्थ रहा नारत ؛ قَـوْلُــهُ فَـيْـهِمَا منْ كُلّ فاكهةٍ زُوْجَان
- ১. উভয় বার্গানের ফলসমূহ ভিন্ন ভিন্ন ও অভিনব হবে। এক বাগানে গেলে এক ধরনের ফল অন্য বাগানে গিয়ে সম্পূর্ণরূপে ভিন্ন ধরনের ফল দৃষ্টিগোচর হবে।
- বাগান দৃটির একটিতে সুপরিচিত ফল হবে যদিও স্বাদে-গঙ্কে স্বতন্ত্র ধরনের হবে। অন্য বাগানের ফলগুলো হবে অভিনব্
  যা কথনো কল্পনা করেনি।

জালালুন্দীন মহন্ত্রী (র.) বলেছেন, উভয় জান্নাতে সকল রকম ফল রয়েছে, যা দুনিয়াতেও পরিচিত অথবা উভয় জান্নাতে সকল প্রকার রুচিপূর্ণ বস্তুসমূহ রয়েছে। ঐ সকল ফল ও মজাদার বস্তুসমূহ দুপ্রকারের হবে– তাজা ও খন্ধ। দুনিয়াতে যা তিক্ত ছিল্ যেমন–يَّفَلُ বা মাকাল, তাও তথায় সুমিষ্ট হবে। –[জালালাইন]

হযরত ইবনে আব্বাস (রা.) হতে বর্ণিত আছে যে-

مَا فِي الذُّنْيَا شَجَرَةً خُلُوةً وَلاَ مِرَّةً إِلَّا وَهِيَ فِي الْجَنَّةِ حَتَّى الْحَنْظَلِ إِلَّا أَنَّهُ خُلَّوُ -

অর্থাৎ, পৃথিবীর মিষ্ট ও তিক্ত সকল প্রকারের গাছ এমন কি خَنْظَلٌ বা মাকালও জান্নাতে সুমিষ্ট হবে।

-[হাশিয়ায়ে জালালাইন, কামালাইন, ফতুহাতে ইলাহিয়া]

কেউ কেউ অভিমত ব্যক্ত করেছেন যে, আল্লাহর এ উক্তি দ্বারা পরবর্তী আয়াতে উল্লিখিত দুটি জান্নাতের উপর এখানে উল্লিখিত জানাত দুটির ফজিলত ও মহত্ত্ব বর্ণনা করা উদ্দেশ্য। কেননা এখানে দুটি জান্নাতের কথা উল্লেখ করা হয়েছে তাতে একই ফলের দুপ্রকার স্থাদ ও মজার কথা বর্ণনা করা হয়েছে। কিছু পরবর্তী আয়াতে যে জান্নাতদ্বয়ের কথা উল্লেখ করা হয়েছে, তাতে একটি ফলে দুধরনের স্থাদের কথা বর্ণনা করা হয়নি। —[ফডুহাতে ইলাহিয়া]

نَوْلُهُ جَنَّهُ الْأَخْرَةِ مُخْتَالِفَةٌ لِجَنَّةِ الدَّنَيَا : পরকালীন উদ্যান দুনিয়ার উদ্যান হতে ভিন্নতর : আল্লামা রাখী
(র.) বলেন, আল্লাহ ঈমানদারদের জন্য আখিরাতে যে জানুতে তৈরি করে রেখেছেন তা তিনটি কারণে পৃথিবীর উদ্যান হতে
ভিন্নতর । যথা–

- ১. সাধারণ পৃথিবীর গাছ-গাছালি ও তরুলতার ফল ফলাদি তার উপরিভাগে হয়ে থাকে। ফলে মানুষ ইচ্ছে করলেই তা হতে যে কোনো সময় উপকৃত হতে পারে না। অনেক সময় তা গাছ থেকে ছিড়ে নিতে পারে না। পক্ষান্তরে পরকালে যারা জানুাতী হবেন তারা কোনো কিছুর প্রয়োজনবােধ করলে অমনিতেই তা তার নিকট হাজির হয়ে যাবে।
- মানুষ পৃথিবীতে ফল-ফলাদি সংগ্রহ ও আহরণের জন্য চেষ্টা করে থাকে এবং নানা কৌশলের মাধ্যমে তা সংগ্রহ করে
  থাকে, পক্ষান্তরে পরকালে তা নিজেই জান্নাতীদের সম্মুখে উপস্থিত হয়ে পড়বে। এজন্য জান্নাতবাসীদের কোনোরূপ কষ্ট
  পোহাতে হবে না।
- ৩. যখন মানুষ পৃথিবীতে কোনো একটি গাছের ফলের নিকট পৌছবে তখন অপর গাছের ফল হতে দূরবর্তী হয়ে পড়বে। পক্ষান্তরে পরকালে প্রতিটি গাছের ফল একই সময়় একই স্থানে তার নিকট উপস্থিত থাকবে। –িতাফসীরে কাবীর।

হয়রত ইবনে আব্বাস (রা.) বলেন, পরকালে জান্নাতের গাছগুলো এতোই নিচে নেমে আসবে যে, আল্লাহর প্রিয় বান্দাগণ তা সহজেই সংগ্রহ করতে পারবে। সে দাঁড়ানো থাকুক বা বসা থাকুক বা হেলান দিয়ে থাকুক।

হয়গত কাতাদা (র.) বলেন, জান্নাতীগণ যথন জান্নাতের ফল সংগ্রহের জন্য হস্ত প্রসারিত করবে, তখন দূরত্ব ও কাঁটা তাকে বঞ্চিত করবে না। আল্লাহ এ বিষয়টিকেই "رَجَعَنَا ٱلْجَنَّتَكِيْنِ دَارِةِ" আয়াতে উল্লেখ করেছেন।

ें प्रदायार : ﴿ أَنَّمُ مَعْضُورُ अर्थ क्ल कान्न इख्या वा कल नाच इख्या वा कल नाच इख्या वा कल नाच इख्या विस्ता कल कान्न इख्या वा कल नाच इख्या किरवा क

অল্লাহর দোন্ত মুমিনগণ বেহেশত হতে ফলসমূহ গুটিয়ে নেবে। ইচ্ছা করলে দাঁড়িয়ে দাঁড়িয়ে আর ইচ্ছা করলে গুয়ে গুয়ে অথলা বসে বসে।

হযরত ইবনে আব্বাস (রা.) বলেন, দূরত্ব ও কাঁটার কারণে তাদের হাত ফলগাছসমূহ হতে ফিরে আসবে না। ইমাম রায়ী (ব.) বলেন, তিন কারণে দূনিয়ার জান্নাত হতে আথিরাতের জান্নাত ভিন্নতর। যথা-

দুনিয়ার ফল গাছের মাথা স্বাভাবিকভাবে মানুষের থেকে দূরে হয় । কিছু বেহেশতের মধ্যে এলায়িত ব্যক্তির সন্নিকট করে
ফল দেওয়া হবে ।

- ্র দুনিয়ার মানুষকে ফল পাওয়ার জন্য চেষ্টা করতে হয় এবং গাছ নাড়াতে হয়; কিন্তু আখিরাতে ফল তার কাছেই এসে যাবে এবং ফল নিয়ে খাদেমগণ তার চারদিকে চক্কর দেবে।
- দুনিয়াতে মানুষ এক গাছের ফলের নিকট গেলে অন্য গাছের ফল তার থেকে দ্রে থাকে; কিন্তু আথিরাতে একই সময়ে সব
  ধরনের ফল তার নিকটে এসে যাবে।

हें अभि । - ক ভার মানস্বের উদ্দেশ্য - ক ভার মানস্বের করিছে । বিশেষভাবে পরিজ্ঞাত হওয়ার কারণে তার কর্মান করিছ করিছে । তাহলে কর্মান ভারের ভারদিকে অবস্থিত থাকবে । অথবা, এর অর্থ হলো তাদের সৌশর্মের কারণে রূপ লাবণ্যে বিমোহিত হয়ে তাদের স্বামীণণ তারা ব্যতীত অন্য করে। এপি দৃষ্টিপাত করবে না । তারা এমন কুমারী হবে যাদের সাথে ইতঃপূর্বে কারো সাথে সঙ্গম হয়নি এবং তাদের সতীছেদে তথা যোনীপথ এমন সংকীর্ণ হবে নাযার দরুন দুনিয়াতে প্রথম সহবাসে কষ্ট হয় । এরা হবে হয়ত বেহেশতের হর অথবা নব তৈরি রমণী । মুক্তার ন্যায় চকচকে দেহ হবে তাদের । মোটকথা, দর্শকদের দৃষ্টি হরণ করবে তাদের রূপ লাবণ্য ।

নারীদের সৌন্দর্যের পূর্বে তাদের পবিত্রতা বর্ণনা করার উদ্দেশ্য : এখানে আল্লাহ তা'আলা নারীদের রূপ ও সৌন্দর্যের আঁলোচনা করার পূর্বে তাদের লজ্জাশীলতা, পবিত্রতা ও সতীত্ত্বের বিবরণ দিয়েছেন। এর কারণ হচ্ছে— নারীদের আসল বৈশিষ্ট্য ও সৌন্দর্য নির্লজ্জ ও উচ্ছুভ্রুখন না হওয়া। নারীর লজ্জাশীলতা ও চরিত্রবেতী হওয়াই আসল ও প্রকৃত ভূষণ। তাদের দৃষ্টি সলজ্জভাবে অবনত হওয়াই শোভনীয়। সুন্দরী নারীরা পৃথিবীতে ক্লাবঘর ও প্রেক্ষাগৃহে সহ-সম্মেলনে বিপুলভাবে ভীড় জমিয়ে থাকে। আর সারা দুনিয়ায় বাছাই করা সুন্দরীদের সৌন্দর্য প্রতিযোগিতায় একত্র করা হয়। কিন্তু কেবলমাত্র কুরুচি সম্পন্ন ও চরিত্রহীন লোকেরাই তাদের প্রতি আকর্ষণ বাধ করতে পারে। যে রূপ ও সৌন্দর্য যে কোনো কামনা ও পঙ্কিল দৃষ্টিকে আকর্ষণ করে, আমন্ত্রণ জানায় এবং যে কোনো ক্রোড়ে চলে পড়তে প্রস্তুত হয়, সে রূপ ও যৌবনে সুরুচি ও আত্মমর্যাদাবোধ সম্পন্ন কোনো ব্যক্তিই কিছুমাত্র উন্দীপনাবোধ করতে পারে না।

এখানে স্বরণ রাখতে হবে যে, আল্লাহ তা'আলা আথিরাতে জানুনতী লোকদের জন্য যে পবিত্র আত্মা ও দেহবিশিষ্ট ললনাদের ব্যবস্থা করে রেখেছেন। এটা প্রথমোক জানুতেছয়ের চতুর্থ সিফাত ও বিশেষণ। (وَالِكُمْ أَصْلَمُ)

"لَمْ يَطْمِتُهُنَّ اِنْشُ قَبْلَهُمْ وَلَا جُلَّانً" - अाझार छ।'आला वरलाहन: قُوْلُهُ لَمْ يَطْمِعُهُمَّنَ اِنْشُ قَبْلَهُمْ وَلَا جُلَنَّ عَلْمَ يَطْمِتُهُنَّ اِنْشُ قَبْلَهُمْ وَلَا جُلَنَّ " अर्थार कारान मानुष्ठ वा जिल छारनत ७ (व्ह

শন্দটি কয়েকটি অর্থে ব্যবহৃত হয়। এর একটি অর্থ হায়েজের রক্ত। যে নারীর হায়েজ হয় তাকে فَائِثُ বলা হয়ে থাকে। কুমারী বালিকার সাথে সহবাসকে فَنْتُ বলা হয়। এখানে শেষোক্ত অর্থের জন্য ব্যবহৃত হয়েছে। অতএব فَنْتُ শন্দের শেষ অর্থের আলোকে আয়াতের দুটি অর্থ হতে পারে। যথা–

- যেসব রমণী মানুষের জন্য নির্ধারিত তাদেরকে ইতঃপূর্বে কোনো মানুষ এবং যেসব রমণী জিনদের জন্য নির্ধারিত তাদেরকে ইতঃপূর্বে কোনো জিন স্পর্শ করেনি।
- দূর্নিয়াতে যেমন মাঝে মাঝে মানব নারীদের উপর জিন ভর করে বসে জান্নাতে এরূপ অঘটন সংঘটিত হওয়ার কোনো
  সম্ভাবনা নেই। -[মা'আরিফুল করআন]
- এ কথাটির আসল অর্থ হলো নেককার মানুষের ন্যায় নেককার জিনেরাও জান্নাতে প্রবশে করবে। সেখানে জিন ও মানুষ উভয় জাতিরই মহিলা হবে। সবই লজ্জাশীল ও অম্পর্লিতপূর্ব হবে। কোনো জিন স্ত্রীলোক তার জান্নাতী জিন স্বামীর পূর্বে অপর কোনো জিন পুরুষ কর্তৃক ম্পর্লিতা হবে না, কোনো মানুষ পুরুষ কর্তৃক ব্যবহৃতা হবে না। (وَالْمُ اَعْلَمُ )

এসব রমণী যাদেরকে কেউই স্পর্শ করেনি– তারা কে বা কারা। সে সম্পর্কে তাফসীরকারদের মাঝে মতভেদ রয়েছে। কারো মতে তারা হলো المُوَرُّرُ الْمُؤْرُ الْمُؤْرُ الْمُؤْرُ الْمُؤْرُ الْمُؤْرُ الْمُؤْرُ الْمُؤْرُ الْمُؤْرُ الْمُؤْرُ الْمُؤْرِدُ তারা হলো وما أَمْ وَالْمُؤْرُ الْمُؤْرِدُ وَالْمُؤْرُ الْمُؤْرِدُ وَالْمُؤْرُ الْمُؤْرِدُ وَالْمُؤْرُ الْمُؤْرِدُ وَالْمُؤْرُودُ وَلَا لَمُؤْرُودُ وَالْمُؤْرُودُ وَالْمُؤْرُودُودُ وَالْمُؤْرُودُ وَالْمُؤْرُودُ وَالْمُؤْرُودُ وَالْمُؤْرُودُ وَالْمُؤْرُودُ وَالْمُؤْرُودُ وَالْمُؤْرُودُ وَالْمُؤْرُودُ وَالْمُؤْرُودُ وَالْمُؤْرُودُودُ وَالْمُؤْرُودُودُ وَالْمُؤْرُودُ وَالْمُؤْرُودُ وَالْمُؤْرُودُ وَالْمُؤْرِدُودُ وَالْمُؤْرُودُ وَالْمُؤْرُودُ وَالْمُؤْرِدُودُ وَالْمُؤْرُودُ وَالْمُؤُرُودُ وَالْمُؤْرُودُ وَالْمُؤْرُودُ وَالْمُؤْرُودُ وَالْمُؤْرُودُ وَالْمُؤْرُودُ وَالْمُؤْرِدُودُ وَالْمُؤْرِدُودُ وَالْمُؤْرُودُ وَالْمُؤْرِدُودُ وَالْمُؤْرِدُودُ وَالْمُؤْرُودُ وَالْمُؤْرِدُودُ وَالْمُؤْرِدُودُ وَالْمُؤْرِدُودُ وَالْمُؤْرِدُ وَالْمُؤْرِدُودُ وَالْمُؤْرُودُ وَالْمُؤْرِدُودُ وَالْمُؤْرِدُودُ وَالْمُؤُرُودُ وَالْمُؤْرُودُ وَالْمُؤْرُودُ وَالْمُؤْرُودُ وَالْمُؤْرُودُ وَالْمُؤْرُودُ وَالْمُؤْرُودُ وَالْمُؤْرُودُ وَالْمُؤْرُودُ وَالْمُؤُرُودُ وَالْمُؤْرُودُ وَالْمُؤْرُودُ وَالْمُؤْرُودُ وَالْمُؤُرُودُ وَالْمُؤْرُودُ وَالْمُؤْرُودُ وَالْمُؤْرُودُ وَالْمُؤْرُودُ وَالْمُؤْرُودُ وَالْمُؤْرُودُ وَالْمُؤْرُودُ وَالْمُؤْرُودُ وَالْمُؤْلِودُ وَالْمُؤْلِودُ وَالْمُؤُرُودُ وَالْمُؤْلِودُ وَالْمُؤُلِودُ وَالْمُودُ وَالْمُودُ وَالْمُودُ وَالْمُعُودُ وَالْمُؤُرُودُ وَالْمُودُ وَالْمُعُودُ وَالْمُعُودُ وَالْمُودُ وَالْمُودُ وَالْمُودُ وَالْمُودُ وَالْمُودُ وَالْمُودُ وَالْمُودُ وَالْ

#### অনুবাদ :

- هُنَّ الْبَافُوْتُ صَفَاءً وَالْمَرْجَانُ جِ أَيُ هُنَّ الْبَافُوْتُ صَفَاءً وَالْمَرْجَانُ جِ أَيْ अामावर्ष।
  - وَ مَا يَكُمَا تُكَذِّبُنِ. وَ ﴿ وَهُ عَلَى اللَّهِ مَا يَكُمَا تُكَذِّبُنِ. وَهُمْ اللَّهُ مَا تُكَذِّبُنِ. و عَصَالِمُ عَلَيْهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَيْهُ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْ
- ন ৬০. <u>তবে কি</u> مَلْ টি কৈ অর্থ ব্যবহৃত <u>ইহসানের</u> ভিত্তম কাজের) <u>প্রতিদান</u> আনুগত্যের <u>ইহসান ব্যতীত অন্</u>য কিছু হতে পারেঃ বেহেশত দান করা ৷
  - ন্ত কুন্ত কুন্ত
- আর সেই দুটি ব্যতীত অর্থাৎ উল্লিখিত জান্নাত দুটি ব্যতীত আর্থাৎ উল্লিখিত জান্নাত দুটি ব্যতীত আরো দুটি বেহেশ্ত রয়েছে আরো যারা তাদের প্রতিপালকের সমুখে দণ্ডায়মান ২ওয়ার ব্যাপারে ভা করে।
  - এডএব [হে জিন ও মানবং] তোমরা তোমানের فَأَيِّ الْأَوْ رَبُكُمَا تُكُوِّبُنِ. এউপালকের কোন কোন নিয়ামতকে অধীকার করে?
- . २६ ७८. <u>दनहें উদ্যান দৃটি গাঢ় সবুজ বর্ণের</u> ঘনসবুজ হওয়ার কারণে শ্যামল বর্ণ ধারণকারী।
  - তামরা তোমানের (হে জিন ও মানব!) তোমরা তোমানের একিব নিরামতকে অধীকার করবে?
- ়ে ডুগুলত হতে একং ক্রিটা এণ্ড ইন্ট্রান্দরের মধ্যে দুটি ঝণা উথালত হতে একংব পানির ফোয়ারা অবিরাম প্রবাহিত হবে।
  - ন্ত ৬৭. অতএব [হে জিন ও মানব!] তোমরা তোমাদের প্রতিপালকের কোন কোন নিয়ামতকে স্বর্গীকার করে?
  - به المحتود ا
    - يَكُمَا تُكَذَّبْنِ. <u>٩٩ ৬৯. অতএব, [হে জিন ও মানব!] তোমরা তোমাদের</u> প্রতিপালকের কোন কোন নিয়ামতকে অধীকার ব্রুরে?
  - V . وَيُهِنَّ أَيْ اَلْجَنَّتَيْنِ وَقُصُوْرِهِمَا خَبْرَاتً .V . وَيَهِنَّ أَيْ اَلْجَنَّتَيْنِ وَقُصُوْرِهِمَا خَبْرَاتً সৌধরাজিতে উত্তম স্বভাবসম্পন্না রূপসীগণ আকৃতি বিচারে।
    - ১ نَبِاَيٌ اٰلاّ ِ رَبُكُمَا تُكَذِّبْنِ. ৩١ ٩٤ <u>سه ٩٥ يَبِايٌ اٰلاّ ِ رَبُكُمَا تُكَذِّبْنِ.</u> <u>প্রতিপালকের কোন কোন নিয়ামতকে অস্বীকার</u>

- حُورُ شَدِيدات سَواد الْعُيون وَبَيَاضها مَقْصُورَتُ مَسْتُورَاتُ فِي الْخِيام عِمِنْ دُرِّ مُجَوَّنِ مُضَافَةً إِلَى الْقُصُورِ شَبِيْهَةً
  - ٧٣. فَبِأَيَّ الْآِّءِ رَبَّكُمَا تُكَذَّبْنِ.
- ٧٤. لَمْ يَطْمِثُهُ لَنَ إِنْسُ قَبَلَهُمْ قَبْلَ أَزْوَاجِهِنَّ وَلَا جَانَاتُهُ
  - ٧٥. فَبِأَيُّ أَلاَّ ِ رُبُكُما تُكَذَّبُن.
- ٧٦. مُتَّ كِسُيْنَ أَيْ أَزُواجُهُنَّ وَإِعْرَابُهُ كَمَا تَقَدُّمَ عَلَى رَفْرَفِ خُضِر جَمْعُ رَفْرَفَةِ أَيْ بُسُطِ أَوْ وَسَائِدَ وَعَبْقَرِيٌّ حِسَانِ ج جَمْعُ عَبْقَرِيَّةِ أَيْ طَنَافِسَ .
- ٧٨. تَـبْرَكَ اسْمُ رَبِّكَ ذِي الْجَلَالِ وَالْاكْرَامِ. تَفَدَّمَ وَلَفْظُ إِسْمِ زَائِدُ.

- কাল হবে সুরক্ষিতা হবে পর্দায় অবস্থানকারিণী খীমাসমূহের মধ্যে যা ফাঁকা মুক্তার দ্বারা নির্মিত হবে। আর এ সকল খীমা হুরগণের জন্য পর্দাতুল্য হবে।
  - ৭৩. অতএব, [হে জিন ও মানব!] তোমরা তোমাদের প্রতিপালকের কোন কোন নিয়ামতকে অধীকার করবে?
  - ৭৪. এদের স্পর্শ করেনি কোনো মানুষ তার পূর্বে অর্থাৎ তাদের স্বামীগণের পূর্বে আর না কোনো জিন।
  - ৭৫. অতএব, [হে জিন ও মানব!] তোমরা তোমাদের প্রতিপালকের কোন কোন নিয়ামতকে অধীকার হরবে?
  - ৭৬. এরা হেলান দিয়ে বসবে অর্থাৎ তাদের স্বামীগণ, তার اعْرَاتْ পূর্বে উল্লিখিত اعْرَاتْ -এর অনুরূপ। সবুজ নকশীদার وَوْنَتُ भक्षि وَوْنَا -এর বহুবচন। অর্থাৎ শয্যা অথবা তাকিয়া ও অতিসুন্দর গালিচার উপর ্রেইটি শব্দটি ইটিটি -এর বহুক্চন অর্থাং গালিচা :
- . ٧٧ ٩٩. ﴿ اللَّهُ مِنْ عَلَمُ اللَّهُ اللَّالَّ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ প্রতিপালকের কোন কোন নিয়ামতকে অধীকার করবে?
  - ৭৮. আপনার প্রতিপালকের নাম বড় বরকতপূর্ণ, যিনি <u>মর্যাদাবান ও দয়ালু।</u> এরূপ আয়াত পূর্বেও উল্লিখিত হয়েছে। আর 🚣 ৃশব্দটি অতিরিক্ত ।

# তাহকীক ও তারকীব

পড়েছেন এবং अनाना خَبْرَاتُ अधिकाश्म कृातीशृंग خَبْرَاتُ मंकिंग्ड ی अक्षरतत উপর সাকিন দিয়ে غَبْرَاتُ কুরীগণ ে অক্ষরের উপর তাশদীদ দিয়ে خُبِّرَاتُ পড়েছেন :

अएएइन । আर्वकाश्म कृाद्वीगंग এकवर्ठन रिमार्व رُفْرَتُ अएएइन । आत स्यतं अप्रमान सेंदान आक्कान (ता.) अभूव : قَوْلُـهُ رَفْرَتُ বহুবচন হিসেবে زُفَارِفٌ পড়েছেন।

সৃষ্ট একবচনের ভিত্তিতে পড়েছেন আর হাসান বসরী (র.) প্রমুখ عَبْغَرِيّ সম্চি একবচনের ভিত্তিতে পড়েছেন আর হাসান বসরী বহুর্বচনের ভিত্তিতে عَبَاقِرُ পড়েছেন। কেউ কেউ عَبَاقُرِيْ পড়েছেন।

ض ٥ خ فَعْدُ " प्रस्ति : عُوْلَهُ अात ض अाकिन करत अरफ़्रह्म : किंडे किंडे : عُولَهُ حُضْر র্থক্ষরের উপর 🏥 দিয়ে পড়েছেন।

ें क्रिएरत دَى الْجَلَالِ अएएरहन । हेरान आस्पत (त.) صِفَةً क्षेत्रार्थ إِنَّ अधिकाश्म कातीगर्य إِنَّ الْجَلَالِ । भरज़र्रे नामिएक أُوالْجَلَال अरत صفة १८० اسم निएक है। أَوَالْجَلَال

## প্রাসঙ্গিক আন্দোচনা

এর সিফাত وَالْمُرَاتُ الْمِيَاقُولُ وَالْمُرجَانُ । ﴿ فَوْلُهُ كَانَتُهُنَّ الْمِيَاقُولُ وَالْمُرجَانُ عَلَيْ عناصِرَاتُ الْمِيَاقُولُ وَالْمُرجَانُ अ आय़ाठित पृष्टि फिक ताय़रह । এकिए रह्म - এটা وَاصْرَاتُ الْمُعَالَّمَ

অর্থ হচ্ছে- এমন উত্তম হীরা যাকে আগুন পুড়ে ফেলতে পারে না। আর مُرْجَانٌ অর্থ হচ্ছে- মুক্তা। بَاتُرُتُ व হীরা সাধারণত লাল বর্ণের হয়ে থাকে। এখানে আল্লাহ জান্নাতী রমণীদেরকে ইয়াকৃত পাথরের সাথে তুলনা করেছেন। এর অর্থ হচ্ছে- তারা এমন শ্বেতবর্ণের হবে, যা লাল মিশ্রিত। এর ছারা বৃঝা যায় যে, তারা রংয়ের রাজা হলদে মিশ্রিত শ্বেত বর্ণের নয়। এর উত্তর হচ্ছে- জান্নাতী রমণীদের পরিক্ষার-পরিক্ষন্রতা ও পবিত্রতার ভিত্তিতে হীরার সাথে তুলনা করা হয়েছে, রংয়ের ভিত্তিতে নয়।

অর্থ হলো— মুক্তা। মুক্তা সাদা ও লাল উভয় বর্ণেরই হতে পারে। তাফসীরে খাযিনে রয়েছে, ছোট ছোট মুক্তাকে কর্না হয়, যা খুব বেশি সাদা বর্ণের হয়ে থাকে। এখানে আল্লাহ জান্নাতী রমণীদের দৈহিক রূপ ও সৌন্দর্যের ব্যাখ্যা দিয়েছেন। এ ধরনের উপমা ছারা তাদের মর্যাদা বাড়ানোই উদ্দেশ্য।

মোটকথা, আল্লাহ তা'আলা এখানে জান্নাতী নারীদের দৈহিক রূপ ও সৌন্দর্যের ব্যাখ্যা দিয়েছেন। জান্নাতী নারীগণ পরিষ্কার-পরিচ্ছন্নতায় بَانُونُ হীরা পাথরের ন্যায়। আর রংয়ের দিক দিয়ে তারা ছোট ছোট মুক্তার মতো শ্বেত রংয়ের হবে যি হালকা হলুদ রং দ্বারা মিশ্রিত। -[তাফসীরে খাযিন, কারীর]

জান্নাজী নারীদের সৌন্দর্য বর্ণনাকারী হাদীসসমূহের কয়েকটি: আল্লাহ তা'আলা বলেছেন- "كَانْهُنُّ الْبَاغُوْتُ وَالْمَرْجَانُ" তারা এমনই সুন্দরী রূপসী, যেমন হীরা ও মুকা। এ আয়াতে জান্নাতী নারীদের রূপ ও সৌন্দর্যের কথা বলা হয়েছে। এর ব্যাখ্যায় বিভিন্ন তাফসীরকার যেসব হাদীসের উল্লেখ করেছেন- তা নিম্নে বর্ণনা করা হলো।

. عَنْ أَبِى هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللّٰهُ عَنْهُ قَالَ قَالَ رَسُولُ اللّٰهِ عَلَيْهُ اَوْلُ زَمْرَةٍ تِلْجُ الْجَنَّةَ صَوْرُهُمْ عَلَى صَوْرَةِ الْقَتَرِ لَبُلَةَ ٱلْبَدْرِ. ١ হযরত আবৃ হ্রায়রা (রা.) হতে বর্ণিত, তিনি বলেছেন- নবী করীম হরশাদ করেছেন, প্রথম যে জামাত জান্নাতে প্রবেশ করবে তাদের চেহারার আকৃতি হবে পূর্ণিমা রজনীর উজ্জ্ব চন্দ্রের মতো।

٧. عَنِ ابْنِ مَسْعُودٍ عَنِ النَّبِيِّ خَلَّهُ اَتَّهُ فَالَ إِنَّ الْعَرَأَةَ مِنْ نِسَاءِ اَهْلِ الْجَنَّةِ يُرُى بَيَاضَ سَاقِلْهَا مِنْ وَرَاءِ سَبْعِبْنَ حُلَّةٍ حَتَّى يَرَى مُخَّلِهَا -

হযরত ইবনে মাসউদ (রা.) নবী করীম ৄ হতে বর্ণনা করেছেন, তিনি বলেছেন− জান্নাতী নারীদের একজন যদি বের হয়ে আসে তা হলে সত্তর জোড়া কাপড়ের উপর দিয়ে তার উজ্জ্ব্য পরিলক্ষিত হবে এমন কি তার মূল দেহ দেখা যাবে ৷

٣. وَقَالَ عَسْرُو بُنُ مَيْمَوْدِ إِنَّ الْمَرْأَةَ مِنَ الْحُوْدِ الْعِيْنِ لَتَلْبِسُ سَيْعِيْنَ حُلَّةً فَبُرَى مُثَّ سَاقِهَا مِنْ وَرَاءِ ذَٰلِكَ كَسَا بُرَٰى النَّعَارُ الْعَبْسَ سَيْعِيْنَ حُلَّةً فَبُرَى مُثَّ سَاقِهَا مِنْ وَرَاءِ ذَٰلِكَ كَسَا بُرَٰى النَّعَارِ السَّرَابُ الْاَحْسَرُ فِي الرَّجَاجَةِ البَيْطَاءِ.

হযরত আমর ইবনে মায়মূন (রা.) বলেছেন, ডাগর চক্ষু বিশিষ্ট ছুরেরা সত্তর জোড়া কাপড় পরিধান করলেও তার বাইরে থেকে তাদের শরীরের আসল পরিগঠন এমনভাবে দেখা যাবে যেমন রক্তিম রংয়ের শরবত সাদা গ্রাসে দেখা যায়।

٤. وَقَالُ الْحَسَنُ هُنَّ فِي صَفَاءِ الْبَاتُوتِ وَبَبَاضِ الْمَرْجَانِ -

হয়রত হাসান বসরী (র.) বলেছেন, জান্নাতী হুরেরা পরিছার-পরিচ্ছনুতায় হীরা পাথরের ন্যায়, আর রংয়ের দিক দিয়ে তারা হলুদ রং বিশিষ্ট ছোট ছোট সাদা মুক্তার ন্যায় :

অৰ্থাৎ তভ مَلْ جَزَآءُ الْإِحْسَانِ إِلَّا الْإِحْسَانُ । আরাহ তা আলা বলেছেন : قَـُولُـهُ هَـلْ جَزَآءُ الْإِحْسَانُ কাজের বিনিময় তভ কাজ ছাড়া আর কি হতে পাবে?

এ আয়াতে আল্লাহ তা'আলা সংকর্মশীল লোকদেরকে তভ প্রতিফল প্রদানের প্রতিশ্রুতি দিয়েছেন। মূল আয়াতে أَخَانُ শব্দটি দুবার উল্লেখ করা হয়েছে। প্রথমোজ أَخَانُ ওপােষাক أَخَانُ এর মধ্যে পার্থকা রয়েছে। আল্লামা জালাল্দীন মহল্লী (র.) প্রথমোজ أَخَانُ - আনুগতা এবং শেষােজ أَخَانُهُ - আনুগতা এবং শেষােজ أَخَانُهُ আনুগতা করেছেন। - (জালালাইন)

ইমাম রায়ী (র.) উক্ত আয়াতের তাফসীর সম্পর্কে বলেছেন, এর তাফসীরে অনেক কথার উল্লেখ রয়েছে, এমন কি এটা সম্পর্কে এ কথাও বলা হয়েছে যে, কুরআনে এমন তিনটি আয়াত আছে, যার প্রত্যেকটি আয়াতের তাফসীরে একণত কথা বর্ণিত হয়েছে। আয়াত তিনটি হলোন كَمْ خُرُّمَ وَانْ كُمُرُّمُ عُمْنَ اللهُ وَالْمُعَالَيْنَ اَذْكُرُمُ مَا اللهُ وَالْمُعَالَيْنَ الْأَكْرُومُ اللهُ وَالْمُعَالَيْنَ الْأَكْرُومُ وَالْمُكَارِمُ مَا اللهُ وَالْمُعَالَيْنَ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَالْمُعَالَيْنَ اللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَل

- আল্লাহর একত্বাদের প্রতিফল জান্লাত ছাড়া আর কি হতে পারে। অর্থাৎ যে ব্যক্তি "الله وَالله وَلّه وَالله وَلّه وَالله وَالله
- ২. পৃথিবীর ইহসানের প্রতিফল আখিরাতে ইহসান হবে।
- ত যে মহান সন্তা প্রচুর নিয়ায়ত ও অনুধ্বরের দ্বারা তোমাদের দুনিয়াতে অনুধ্বহ করেছেন এবং তোমাদের জান্য পরকালে নাঈয় নায়ক জান্নাতের ব্যবস্থা করে রেখেছেন, তার প্রতি তোমাদের ইহসান ইবাদত ও তাকওয়া ছাড়া আর কি হতে পারে?
  - এ তিনটি কথার মূল বিষয় হচ্ছে- যে অপরের প্রতি অনুগ্রহ করে, তার প্রতি অনুগ্রহের নীতি অবলম্বন করাই উচিত। –(তাফসীরে কারীর)

হযরত ইকরিমা (রা.) বলেন "مُنْ مَالَ لَا اللّٰهَ إِلاَّ اللّٰهُ إِلاَّ اللّٰهَ إِلاَّ اللّٰهَ عَلَى الإلكَ عَلَى নেই, তার প্রতিদান জান্নাত ছাড়া আর কি হতে পারেঃ

হয়বত ইবনে আব্বাস (রা.) বলেন— " নির্দ্ধা দুর্দী দুর্দী দুর্দ্ধা নুন্দি নুন্দি নুন্দি নুন্দি কর্মান করল এবং রাসূল — এর আনীত জীবনাদর্শের ভিত্তিতে আমল করল, তার প্রতিফল হলো জান্নাত। -[কুরতুবী, খাযিন]

হয়রত আনাস (রা.) হতে বর্ণিত তিনি বলেন, রাসূল ক্ষ্মিন খিন্দ্রনাট্ খিন্দ্রনাট্ খিন্দ্রনাট্ খিন্দ্রনাট্ খিন্দ্রনাট্ খিন্দ্রনাট্রনাই ও তার রাসূল ক্ষ্মিন জানান । এরপর মহানবী ক্ষ্মিন আল্লাহ বলেছেন, যার প্রতি আমি তাওহীদের নিয়ামত বর্ষণ করেছি, তার প্রতিফল নিচিতরূপে জান্নাত হবে। -ক্রিক্তরী, খাঘিন, ইবনে কাসীর

- े अषाहि हिन्न जर्स राजक रायरह وَرُنُ आयारि وَرُنُ عَالِمَا \* فَلُلُمْ "وَمَنْ دُوْنَهَا جَنَّتُنَ" ﴿
- ১. হযরত ইবনে আব্বাস (রা.)-এর মতানুসারে এর অর্থ হচ্ছে- কোনো উচু জিনিসের অপেক্ষা নিচু হওয়া।
- ২.তার দ্বিতীয় অর্থ কোনো উত্তম ও উৎকৃষ্ট অধিক মর্যাদাবান জিনিসের তুলনায় হীন ও সামান্য হওয়া। এটা ইবনে যায়েদের উচ্চি। —[কুরতুবী, ইবনে কাসীর]
- ৩, তার তৃতীয় অর্থ কোনো জিনিস তা ব্যতিরেকে অন্যটি হওয়া।

্রাফসীরে জালালাইনের হাশিয়ায় ছিতীয় ও তৃতীয় অর্থের উল্লেখ করা হয়েছে। আর্থের এ বিভিন্নতার কারণে আয়াতটির মোটামুটি অর্থ এ হতে পারে যে, জান্নাতী লোকদের পূর্ববর্তী দুটি বাগান ছাড়াও আরো দুটি বাগান বা জান্নাত দেওয়া হবে। ছিতীয় অর্থ এ হতে পারে যে, এ দুটি বাগান উপরে বলা দুটি বাগানের তৃলনায় অপেকাকৃত কম মর্যাদা ও কম গুরুত্বপূর্ণ হবে। অর্থাৎ পূর্ববর্তী বাগান দুটি হয় উক্ত স্থানে হবে, আর এ দুটি তার তৃলনায় নিমন্থানে অবস্থিত হবে। অথবা পূর্ববর্তী বাগান দুটি অতীব উক্ত মান-মর্যাদার হবে। তার তুলনায় এ দুটি কম মানের, কম গুরুত্বর হবে। প্রথম সম্ভাবনা প্রহণ করা হলে তার অর্থ হবে এ দুটি অতিরিক্ত বাগানও সেই জান্নাতী লোকদেরকেই আলাদাভাবে দেওয়া হবে। আর ছিতীয় সমপদ্ধাবনা গ্রহণ করা হলে এর অর্থ হবে, প্রথম বাগান দুটি আরাহর অতীব নিকটবর্তী লোকদের জন্য, আর দুটি বাগান ডানপস্থিত আরা দিলিকটের তিলাকদের জন্য, আর দুটি বাগান ডানপস্থিত আর্থান দুটি ভাগ ভাগ করা হয়েছে। এক ভাগের লোক হবে সাবিকীন তথা পূর্ববর্তী লোকপণ। তাদেরকেই "মুকাররাবীন" ও বলা হয়েছে। আর ছিতীয় হলো 'আসহাবুল-ইয়ামীন' ডানপস্থিগণ। তাদের 'আসহাবুল-মাইমানা' নামেও অভিহিত করা হয়েছে। আর এ দুশ্রেণির লোকদের জন্য দু জান্নাতের পরিচিতিও আলাদা আলাদাভাবে দেওয়া হয়েছে। -[ফভুহাতে ইলাহিয়া]

উপরস্কু এ সম্ভাবনার সমর্থনে রয়েছে সেই হাদীস, যা হযরত আবৃ মূসা আশ'আরী (রা.) হতে তাঁর পুত্র আবৃ বকর বর্ণনা করেছেন। তাতে তিনি বলেন, রাসূলে কারীম 🚎 ইরশাদ করেছেন- দুটি জান্নাত সাবিকীন বা মুকাররাবীনের জন্য হবে। তাদের তৈজসপত্র ও দ্রব্য-সামগ্রী সবই স্বর্ণের হবে। আর দুটি জান্নাত পরবর্তী লোকদের বা ডানপছিদের জনা হবে। তাদের প্রত্যাকটি জিনিস রৌপ্যের হবে। —িফাডহুল বারী, ফতুহাতে ইলাহিয়া।

পরবর্তী জানাত্র্যয়ের তণাতণ : ইতঃপূর্বে আল্লাহ তা'আলা প্রথম দুটি জান্নাত ও তাদের বৈশিষ্ট্য এবং তাতে যাঁরা বসবাস করবেন তাঁদের গুণাগুণ বর্ণনা করেছেন। এখানে رَمِنْ دُرْتُهِمَا جَنَّشُرُ আয়াতে তিনি অপর দুটি জান্নাত ও তার অধিবাসী এবং এর বৈশিষ্ট্য ও গুণাবলি ধারাবাহিক কয়েকটি কথায় ব্যক্ত করেছেন। পরবর্তী দুটি জান্নাতের বৈশিষ্ট্য নিমন্ত্রপ-

- - মোটকথা, এ দুটি বাগান ঘন-সন্নিবেশিত সবুজ-শ্যামল ও সতেজ হবে।
- ২. জান্নাতদ্বয়ের দ্বিতীয় বৈশিষ্ট্য হলো আইন ইন্টাট্ট নিশ্র কুটি বাগানে দুধারা ঝর্ণার মতো উৎক্ষিপ্তমান অর্থাৎ তাদের নিচে দিয়ে দুটি ঝর্ণাধারা সর্বদাই প্রবহমান আছে। নিঃসন্দেহে এটা বাগানদ্বয়ের অন্যতম গুণ ও বৈশিষ্ট্য। হযরত ইবনে আব্বাস (রা.) বলেছেন, এ বৈশিষ্ট্য ও গুণের কারণে তারা সর্বদাই জান্নাতীদের জন্য কল্যাণ ও বরকত বহন করে আনতে পারবে। হযরত ইবনে মাসউদ (রা.) বলেছেন, ঝর্ণা দুটি মিশক ও কর্পুর নিয়ে আল্লাহর প্রিয় বান্দাদের উপর প্রবাহিত হতে থাকবে। হযরত আনাস (রা.) বলেছেন, ঝর্ণা দুটি মিশক ও আম্বর জান্নাতীদের ঘরে ঘরে বৃষ্টির ফোঁটার মতো টাপুর টুপুর বর্ষণ করতে থাকবে।
- ৪. জানাতদয়ের চতুর্থ বৈশিষ্ট্য হলো وْنِيْهِنَّ خَيْرَائِي حِسَانً অর্থাৎ এসব নিয়ামতের মধ্যেই থাকবে সক্তরিত্রবান ও সুদর্শনা
  স্ত্রীগণ।
  - অর্থাৎ উভয় জান্নাতে উপরে বর্ণিত নিয়ামতসমূহ এবং জান্নাতীদের প্রয়োজনীয় সব দ্রব্য-সামগ্রী তাদের জন্য সর্বদা নিয়োজিত তো অবশাই থাকবে, তবে তাদের সুন্দর ও মধুময় জীবন যাপন ও দৈহিক কামনা-বাসনা পূরণ করার জন্য নিয়োজিত থাকবে সন্ধরিত্রবান ও সুদর্শনা স্ত্রীগণ।
- ৫. জান্নাতদয়ের পঞ্চম বৈশিষ্ট্য হলো দুর্ভিত ইরগণও হবেন। এখানে তাঁবুর মধ্যে সুরক্ষিত হরগণও হবেন। এখানে তাঁবুসমূহ বলে সম্বর্ভত সে ধরনের তাঁবুসমূহ বুঝানো হয়েছে যা বড় বড় রাজা-বাদশাহদের জন্য প্রমোদ ও বিহার কেন্দ্রসমূহ তৈরি করানো হয়। এ সকল কথার তাৎপর্য হচ্ছে— জান্নাতী লোকদের স্ত্রীগণ তাদের সাথে তাদের প্রাসাদোপম বাসভবনসমূহে বসবাস করতে থাকবে। আর তাদের ভ্রমণকেন্দ্রসমূহের বিভিন্ন স্থানে তাঁবু খাটানো থাকবে। আর তাতে হরগণ তাদের জন্য আনন্দ ও স্বাদের সামগ্রী পরিবেশন করবেন।
- ৬. উভয় জান্নাতের ৬ষ্ঠ বৈশিষ্ট্য হচ্ছে- সবুজ গালিচা এবং সুন্দর সুরঞ্জিত শয্যায় তারা এলায়িতভাবে অবস্থান করবে। এ কথার দ্বারা বাহ্যিকভাবে বুঝা যাচ্ছে যে, জান্নাতের অধিবাসীগণ খুবই সুখ স্বাচ্ছন্দো, আমোদ আহলাদে হাসি-খুশি, স্বাদ মজা উপভোগ করবে। এর নিগৃঢ় কথা হচ্ছে- এ স্বাদ উপভোগ করার প্রকৃত স্থান হলো জান্নাত যা এ সকল সাজ-সরঞ্জামে পরিপূর্ণ হবে। -[খাযিন]

আয়াতে হ্রদেরকে বিশেষভাবে উল্লেখ করার কারণ: জান্নাতের নিয়ামতসমূহ উল্লেখ করে আল্লাহ বলেন— ত্র্নিট্র অর্থাৎ, এ সকল নিয়ামতের মধ্যে সচ্চরিত্রবান ও সুদর্শনা রমণীগণও থাকবে। এখানে প্রীদের আলোচনার পর হরদের কথা উল্লেখ করে এটা বুখানো হয়েছে যে, তারা প্রীদের থেকে আলাদা ধরনের মহিলা হবে। হযরত উমে সালমা (রা.) কর্তৃক বর্ণিত হাদীস দ্বারা ও এ ধারণা পাওয়া যায়। তিনি বলেন আমি রাস্ল ক্রিট্রেখ নের জ্বাসলাম, হে রাস্থল া পৃথিবীর নারীগণ উত্তম না হ্রগণ। জবাবে মহানবী বিশ্বনিক পৃথিবীর নারীগণ হরদের তুলনায় বহুতণে শ্রেষ্ঠ। আমি বললাম, এর করেণ কিঃ রাস্থল ক্রিট্রা বললেন, পৃথিবীতে নারীগণ নামাজ-রোজাসহ অন্যান্য অনেক ইবাদত বন্দেগী করেছে।

-[ইবনে কাসীর, তাবারানী, খাজিন]

অপর এক হাদীসে মহানবী 🚃 বলেন, যদি জান্নাতী মহিলাদের থেকে কোনো একজন পৃথিবীতে প্রকাশ পেত তবে আকাশ-পাতাল ও এর মধ্যবতী সকল স্থান আলোকিত হয়ে পড়ত এবং তার সুগন্ধিতে সময় দুনিয়া বিমোহিত হয়ে যেত : ভাষসীরকার তার المنافقة কথা দারা যার প্রতি ইপিত করেছেন? : আল্লাহ তা আলা বলেছেন وَرَمْنَانَ "দৃটি বাগানে বিপুল পরিমাণ ফল, খেজুর ও আনার থাকবে।" এ আয়াতের তাফসীরে আল্লামা জালালুদ্দীন মহল্লী (র.) বলেছেন ورَمْنَانَ অর্থাং খেজুর ও আনার ফলের অন্তর্ভূক। এ কথা দারা তিনি ফিকহের একটি মতবিরোধপূর্ণ মাসআলার প্রতি ইপিত করেছেন। ইমাম আবৃ হানীফা (র.)-এর নিকট খেজুর ও আনার ফলের অন্তর্ভূক নয়। এ কারণে কেউ যদি পথ করে যে, আমি ফল খাব না, অতঃপর যদি খেজুর ও আনার খায় তা হলে তার শপথ ভঙ্গ হবে না। কিন্তু ইমাম শাফেয়ী (র.) ও অন্যান্যরা বলেছেন, ঐ ব্যক্তির শপথ ভঙ্গ হয়ে যাবে। কেনলা অধিকাংশ ফিকহবিদদের নিকট খেজুর ও আনার ফলের অন্তর্ভূক। অতএব কেউ যদি এই বলে শপথ করে যে, আমি ফল খাব না, অতঃপর সে খেজুর ও আনার খায় তাহলে তার শপথ ভঙ্গ হয়ে যাবে।

এখানে একটি প্রশ্ন থেকে যায় আর তা হলো এই যে, খেজুর ও আনার যদি ফলের অন্তর্ভুক্ত হয়ে থাকে তা হলে অন্যান্য ফল থেকে খেজুর ও আনারকে আলাদা করে উল্লেখ করা হলো কেন? এ প্রশ্নের জবাব হলো— অন্যান্য ফলের মধ্য হতে তাকে আলাদা করে বলার উদ্দেশ্য হলো এ দুটি ফলের অধিক গুরুত্ব ও ফজিলত বর্ণনা করা । এর উদ্দেশ্য এ নয় যে, এ দুটি ফল তাদের অন্তর্ভুক্ত নয় ৷ কিন্তু ইমাম আবৃ হানীফা (র.) বলেছেন যে, তাদেরকে আলাদা করে বলার উদ্দেশ্য হছে— তারা ফলের অন্তর্ভুক্ত নয় ৷ কেননা ফল তথু খাদ্য ও পানীয়ের জন্য হয়ে থাকে, কিন্তু আনার দ্বারা ঔষধও তৈরি করা হয় ৷ সুতরাং তা ওধুমাত্র ফল নয় ৷ আর উস্লেব কায়দা হলো— কর্ত্বেট্ট —এর তুলনায় ত্রা কর্ত্বিক করা হয় ৷ সুতরাং কেউ যদি শপথ করে যে, 'আমি গোশত খাব না' তখন মাছ তার আওতায় পড়ে না ৷ কেননা গোশত ও মাছের মধ্যে পার্থক্য বেশি আছে ৷

মোটকথা, ইমাম আবু হানীফা (র.)-এর মূলকথা হলো খেজুর ও আনার ফলের অন্তর্ভুক্ত নয়। এ কারণে তাদেরকে আলাদা করে উল্লেখ করা হয়েছে। অতএব কেউ যদি ফল না খাওয়ার শপথ করে অতঃপর খেজুর ও আনার খায়, তাহলে তার শপথ ভঙ্গ হবে না। (رَاللَّهُ اَعَلَىُّمُ) –[কামালাইন, জালালাইন, তাফসীরে কাবীর, খাযিন]

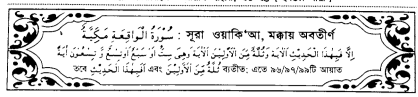
نَارُكُ الْمَ رَلِكُ ذِي الْجَكُلُ وَالْإِكُوارِ আরাত দ্বারা বাব প্রতি ইনিত করা হয়েছে : আরাহ ভাজালা বলেছেন أَنَارُكُ الْمُ رَلِكُ ذِي الْجَكُلُ وَالْإِكُوارَ وَالْكُورَامُ অরাহ ভাজালা বলেছেন 'বড়ই বরকতশালী মহান, মহা সম্মানিত, মাহাছ্যপূর্ণ আরাহর নাম।" সূরার মাঝামাঝিতে আরাহ ভাজালা যোষণা করেছেন 'বড়ই বুলিটি ভিনিস যা এ পৃথিবীতে রয়েছে ধ্বংসশীল এবং কেবলমাত্র ভোমার মহীয়ান-গরীয়ান আরাহর মহান সহল-ই অবশিষ্ট থাকরে।" অতঃপর আরাহ ভাজালা সূরার শেষে উপরিউক্ত বলিষ্ঠ ও দ্বাধহীন কথা দ্বারা ভিনি এ সভ্যের প্রভিই ইসিত করেছেন যে, দুনিয়ায় মানুষকে যে নিরামতসমূহ দান করা হয়েছিল তা অবশাই নিঃশেষ হয়ে যাবে, মানুষের জন্য কিছুই অবশিষ্ট থাকরে না। সূত্রাং এসব নিয়ামতের যিনি একমাত্র দাতা, তাঁর মহত্ব ও শ্রেষ্ঠত্ব বর্ণনা করা উচিত এবং প্রশংসা সহকারে তাঁর তাসবীহ পাঠ করা ছাড়া আর কোনো পথ নেই। ভাসবীহ পাঠের অনেক গুরুত্ব রয়েছে। নবী করীম ক্রিম ভাল সর্বদাই নামাজের পর তাসবীহ পাঠ করতেন। হাদীদে আছে—

كَانَ دَسُولُ اللَّهِ عُلِثَهُ إِذَا انْصَرَفَ مِنْ صَلَاتِهِ إِسْتَغْفَرَ ثَلَاقاً وَقَالَ اللُّهُمَّ آنَيْتَ السَّلَامُ وَمِيْنُكَ السَّلَامُ السَّلَامُ وَمِيْنُكَ السَّلَامُ الْكَامُ اللّهُ اللّهُ الْمَالَةِ اللّهُ الْمَالَةِ اللّهُ اللّ

অর্থাৎ নবী করীম 🏬 নামাজ শেষ করার পর তিনবার ইন্তিগফার করতেন এবং বলতেন, হে আল্লাহ! তুমিই শান্তি, তোমার নিকট শান্তির প্রত্যাশা করি। বড়ই বরকতশালী তুমি! হে মহীয়ান! মহা সন্মানিত।

عَنْ عَانِشَةَ وَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا فَالَتْ كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ظِنْ إِذَا سَلَّمَ مِنَ الشَّلَادَ لَمَ بَقْعَدُ إِلَّا مِفْدَاَدَ مَا بَعُولُ اَللَّهُمَّ اَنْتَ السَّلَامُ وَعِنْكَ السَّلَامُ تَبَادُكْتَ بِاذَا الْجَلَالِ وَإِيْحُرُامٍ.

অর্থাৎ হয়রও আয়েশা (রা.) হতে বর্ণিত তিনি বলেছেন, নবী করীম ক্রানাজের সালাম শেষ করার পর নিম্নলিখিত দোয়া পাঠ করা পর্যন্ত বসতেন- নুর্টিইটা নিয়াইটা করার জন্য মোটকথা, এ আয়াত দারা আল্লাহ তা আলা তার বান্দাদেরকে এ দুনিয়ার নিয়ামতসমূহের মূল দাতার তাসবীহ পাঠ করার জন্য আহ্বান করেছেন। কেননা স্বকিছুই ধ্বংস ও নিঃশেষ হয়ে যাবে। অবশিষ্ট থাকবেন মহীয়ান ও গরীয়ান আল্লাহ। নিটা নিতাফসীর ফী যিলালিল কুরআন



# بسبع اللُّهِ الرَّحْمُنِ الرَّحِيْمِ পরম করুণাময় ও অসীম দয়ালু আল্লাহর নামে শুরু করছি

#### অনুবাদ :

- ١. إِذَا وَاقَعَتِ الْوَاقِعَةُ لا قَامَتِ الْقِيَامَةُ. যখন কিয়ামত ঘটবে, অর্থাৎ কিয়ামত কায়েম হবে ।
- ٢. لَينسَ لِوَقْعَتِهَا كَاذِبَةً م نَفْسُ تُكَذِّبُ بِأَنَّ تَنْفَيْهَا كُمَا نَفَتْهَا فِي الدُّنْيَا .
- أقثوام بسدُخُنُولِيهِمُ النِّسَارَ وَلِرَفْعِ أَخِيرِيسْنَ بِدُخُولِهِمُ الْجَنَّةَ.
- ه ه ازدا رُجَّتِ الْأَرْضُ رَجَّا لا خُركَتْ حَرَكَةً . وَذَا رُجَّتِ الْأَرْضُ رَجَّا لا خُركَتْ حَرَكَةً
  - . ७. قُرُسَّتِ الْجِبَالُ بَسًّا لا فُبُتتَتُ
- ा ७. खुल ठा পर्यत्तित इदत उरिक के में के के कि हो। أَمُنالِثُ اللهُ مُنْتُشِرًا اللهُ مُنْتُشِرًا اللهُ مُنْتُشِرًا وَاذَا النَّانيَةُ بَدَلُّ مِنَ ٱلْأُولْي .
- ٧. وَّكُنتُمْ فِي الْقِيلَمِةِ أَزْوَاجًا اصْنَافًا ثَلْثَةً.
- فَأَصْحُبُ الْمَيْمَنَةِ لا وَهُمُ النَّذِينَ يُوتُونَ كُتُبَهُمْ بِأَيْنَمَانِهِمْ مُبْتَدَأُ خَبَرُهُ مَا أصَحُكُ المُنْكِعَنَةِ - تَغَطَّبُمُ لِشَانِهِمُ بدُخُولِهِمُ الْجَنَّةَ .

- ২. এর সংঘটন অস্বীকার করার কেউ থাকবে না যে.
- তাকে অস্বীকার করবে যেমনিভাবে পথিবীতে তাকে অস্থীকার করেছিল। ण . <u>अठा काउँ कत्रत नीठ, काउँ कत्रत नमून</u>णः ज
  - সম্প্রদায়সমূহের নীচুতাকে প্রকাশ করে দিবে তাদের জাহান্নামে প্রবেশের কারণে এবং অপর সম্প্রদায়ের উচ্চতাকে প্রকাশ করে দিবে তাদের জান্লাতে প্রবেশের কারণে।
  - প্রচণ্ডভাবে নড়াচডা করবে।
  - रेदव। كَدُلُ अथम اذَا अथम
    - ৭. <u>তোমরা বিভক্ত হয়ে পড়বে</u> কিয়ামতের দিন তিন শ্রেণিতে।
  - . 🔥 ৮. ডান দিকের দল তারা সে সকল লোক হবেন যাদের আমলনামা তাদের ডান হাতে দেওয়া হবে : فَأَضَعْتُ مَا أَضَعْبُ الْمُيْمَنَةِ इरला मुवठामा। आत الْمُيْمَنةِ হলো তার খবর: কত ভাগ্যবান ডান দিকের দল! তারা জান্লাতে প্রবেশ করার কারণে। এটা তাদের মহান মুর্যাদার বিররণ।

- ه . وَأَصْحُبُ الْمُشْتُمَةِ لا الشَّبِمَالِ بِأَنْ يُؤْتَى ﴿ وَأَصْحُبُ الْمُشْتُمَةِ لا الشُّبِمَالِ بِأَنْ يُؤْتَى كُلُّ مِنْهُمْ كِتَابُهُ بِشِمَالِهِ مَّا اَصَحُبُ الْمُشَتَمَةِ ط تَحْقِيْرُ لِشَانِهِمْ بِدُحُولِهِمُ النَّارَ .
- . ١. وَالسَّالِيقُونَ إِلَى الْخَيْرِ وَهُمُ الْأَنْسِيَاءَ مُبِنَداأً السِّبقُونَ لا تَاكِيدُ لِتَعَظِيْم شَانِهِمْ وَالْخَبُرُ.
  - ে ১১. তারাই তো নৈকট্যপ্রাপ্ত ৷
  - . ١٢ ১২. निश्चाया उपार विकासना في جَنَّتِ النَّعِيْم ،
- . ١٣ ٥٥. <u>वह प्रश्यक इत পूर्ववर्धीतित प्रश्रा इत्त</u> पूरवाना . ثُلَّةٌ مَنَ ٱلْأُولِيْنَ لا مُبْتَدَأٌ أَيْ جَمَاعَةٌ مِنَ الْأُمُمِ الْمَاضِيَةِ .
- عَيُّ وَهُمُ السَّابِقُونَ مِنَ الْأُمَعِ الْمُاضِيةِ وَهٰذه الْأُمَّةُ وَالْخَبِر .
- ١٥. عَلَى شُرُر مُوْضُونَةٍ لا مُنْشُوجَةٍ بِقَضَبَانِ الدُّهُب وَالْجَوَاهِرِ - `
- . ١٦ هُ تُكَرِّئِنَ عَلَيْهَا مُتَقَبِلِيْنَ حَالَان مِنَ اللهِ ١٦. مُتَّكِئِنِنَ عَلَيْهَا مُتَقْبِلِيْنَ حَالَان مِن

الضَّميْر في الْخَبَر.

- ١٧ ٥٩. <u>صَطَوْفُ عَلَيْهِمْ وِلْدَانُ مُّخَلَّدُونَ</u> لا اَيْ عَلْى شَكْلِ الْأَوْلَادِ لاَ يَهْرُمُونَ -
- لَهَا عُرَّى وَخَرَاطِيْمُ وَكَأْسِ أَنَاءِ شُرْبِ الْخَمْرِ مِنْ مُعِنِينِ لا أَى خَمْرِ جَارِمَةٍ مِنْ مُنْبَع لَا يَنْقَطِعُ آبَدًا .

- তাদের বাম হাতে প্রদান করা হবে কত হতভাগা বাম দিকের দল তারা দোজখে প্রবেশ করার কারণে, এটা তাদের নিক্ট অবস্থার বর্ণনা।
- ১০. আর অগ্রবর্তীগণই তো কল্যাণের প্রতি, আর তারা হলেন নবীগণ। এটা মুবতাদা। অগ্রবর্তী তাদের উচ্চ মর্যাদার জন্য তাকীদ এবং খবর :

- অর্থাৎ অতীত উন্মতগণের মধ্য হতে এক বড় দল। २यत० . وَقَلِيلٌ مَنَ الْأَخْرِينَ طَ مِن أُمَّةٍ مُحَمَّدٍ
  - মুহামাদ 🚟 -এর উম্মতের মধ্য হতে। আর তারা হলো অগ্রবর্তী পূর্ববর্তী উন্মতের মধ্য হতে এবং এই উন্মতের মধ্য হতে এবং এটা খবর।
  - ১৫. স্বর্ণখচিত আসনে অর্থাৎ স্বর্ণ ও মুক্তার তার দিয়ে নির্মিত ।
  - খবরের যমীর থেকে উভয়টি 🗓 🛴 হয়েছে ।
    - অর্থাৎ তারা বাচ্চাদের আকৃতিতে হবে; বৃদ্ধ হবে না :
- ١٨ . بِأَكْسُوابِ ٱقْسُدَاجٍ لاَ عُسُرَى لَهَا وَأَبَارِيْقَ ٢ . ١٨ . بِأَكْسُوابِ ٱقْسُدَاجٍ لاَ عُسُرَى لَهَا وَأَبَارِيْقَ ٢ ও নলা থাকবে ও পেয়ালা নিয়ে মদপান করার পাত্র <u>প্রস্তুবণনিঃসৃত সুরাপূর্ণ</u> অর্থাৎ শরাবের এমন প্রবাহিত প্রস্রবণ যা কখনো নিঃশেষ হবে না।

يهُ عَنْهَا وَلا يُسْرَفُونَ . بِغُمْتِعِ . ١٩ كَ يُصَدُّعُونَ عَنْهَا وَلا يُسْرَفُونَ . بِغُمْتِع الزَّايَ وَكَسُرِهَا مِنْ نَنَزِفِ الشَّارِبُ وَإِنْزَفَ أَىٰ لَا يَحْصُلُ لَهُمْ مِنْهَا صُدَاءً وَلَا ذَهَابُ عَقْلِ بِخِلَافِ خَمْرِ الدُّنْيَا .

. ٢٠ २٥. आत जाएमत अहन मर्ला कनमून,

سَوَادُ النُعُيُونِ وَبَيَاضُهَا عِيْنُ ضِخَامُ الْعُيْدُون كُسُرَتْ عَيْشُهُ بِدُلَّ ضَيْسِهَا المُجَانَسَةِ الْبَاءِ وَمُفْرُدُهُ عَيْنَا ٢ كَحَمْراكُ وَفِي قِراءة بِجَرَخُورِعِيْنِ.

. ٢٣ २७. युत्रिक युका अनुन كَامَثَالِ الْوَلُو الْمَكْنُون ج الْمَصُون .

مَنْعُول لَهُ عَلَا لَهُ عَلَيْهِ अर ६ २८. <u>जातन कत्पन पुतकात चक्र न</u>ी مَفْعُولً لَـهُ أَوْ مَصَدَرُ وَالْعَامِـلُ مُقَدَّرُ أَي جَعَلْنَا لَهُم مَا ذُكِرَ لِلْجَزاء أُو جَزَينَاهُم إِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ .

٢٥ ٩٥. كَا يَسْمَعُونَ فِيهَا فِي الْجُنَّةِ لَغُوا ٢٥ علا ٢٥ عند الْجُنَّةِ لَغُوا الْجُنَّةِ لَغُوا فَاحِشًا مِنَ الْكَلِّمِ وَلَا تَاثِينَمًا لا مَا يُؤثِهُ .

بَدُلُ عَرِيْلًا قَولًا سَلْمًا سَلْمًا سَلْمًا بَدُلُ مِنْ قِيلًا فَإِنَّهُمْ يَسْمَعُونَهُ.

۲۷ २٩. আतु छानित्कतु मन, कछ छागुरान छानित्कतु मन। وَأَصَحُبُ الْيَجِيْنِ لا مَا أَصَحْبُ الْيَجِيْنِ لا

२०. लेंकि ज्वा कमनी वृक्त مُنْضُودٍ لا بِالْحُمْلِ الْمَوْزِ مَنْضُودٍ لا بِالْحُمْلِ وَطَلْحِ شَجَرِ الْمَوْزِ مَنْضُودٍ لا بِالْحُمْلِ عَلَى الْمَوْزِ مَنْضُودٍ لا بِالْحُمْلِ

জানহারাও হবে না يُنْزُنُونُ শব্দের । বর্ণে যবর ও যের উভয়রপেই পঠিত। এটা ﴿ وَإِنْزَكَ النَّسَارِفَ وَإِنْزَكَ الصَّارِفَ وَإِنْزَكَ اللَّهَاءِ وَالْمُؤَكِّ হতে নির্গত। অর্থাৎ এতে তাদের মাথা বাথাও হবে না এবং তাদের জ্ঞানও বিলুপ্ত হবে না। পথিবীর শরাব এর বিপরীত। কেইনা তাতে জ্ঞান লোপ পায়।

। ٢١ عَلَيْ مِمْمًا يَشْتُهُونَ ١٧ عَلَيْ مِمْمًا يَشْتُهُونَ ١٧ عَلَيْ مِمْمًا يَشْتُهُونَ ١٧ عَلَيْ مِمْمًا يَشْتُهُونَ ١٤

स्य २२. <u>विदः शाकत</u> जामत छेना इत वर्श वर्श विद् নারী যাদের চোথের কালো অংশ/চোথের রাজা খুবই কালো হবে এবং চোখের সাদা অংশ খুবই সাদা হবে। আয়তলোচনা বড় বড় চক্ষু বিশিষ্ট। 🚣 শব্দের মধ্যে کیا -কে - کینی -এর সাদৃশ্যের কারণে যের দেওয়া হয়েছে। এর একবচন হলো । যেমন 🕰 -এর একবচন হলো 着 🕳 রয়েছে। অপর এক কেরাতে خُور عِنِين টি ﴿ وَمَا كَالُوا مِنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ ا

> অথবা মাসদার এবং گامِلُ উহ্য রয়েছে। অর্থাৎ جَزَيْنَاهُمْ अथवा جَعَلَنَا لَهُمْ مَا ذُكِرَ لِلْجَزَاءِ

পাপবাক্য।

হয়েছে। কেননা তারা তা ওনতে পাবে।

٢٨ २৮. छाता शाकरत अमन छनाात, त्रिशात आरह. في سِدْرٍ شَجْرِ النَّبَقِ مَّحْضُودٍ لا شُوكٍ فِبْهِ۔

কণ্টকহীন কুল-বৃক্ষ, ্রুইর্ক অর্থ- কুলবৃক্ষ।

. শ. ৩০. সম্প্রসারিত ছায়া স্থায়ী।

، كَارِ دَائِمًا ، अ<u>गम अवश्यान लानि</u> भर्तमा अवाहिन । وَمَا عِ مُسْكُونٍ لا جَارِ دَائِمًا .

٢٥ . ٣٢ . وَقَاكِهَةٍ كُثِينَرةً إِلَا عَلَيْهَ مَا كِهَةٍ كُثِينَرةً إِلَا عَلَيْنَارَةً إِلَا عَلَيْنَارَةً إِلَّا عَلَيْنَا عَلَيْنِيْنَ عَلَيْنَا عَلَيْنَا عَلَيْنَا عَلَيْنَا عَلَيْنَا عَلَيْنَا عَلَيْنَا عَلَيْنِ عَلَيْنَا عَلَيْنَا عَلَيْنَا عَلَيْنَا عَلَيْنَا عَلَيْنَا عَلَيْنَا عَلَيْنَا عَلَيْنَ عَلَيْنِ عَلَيْنَا عَلَيْنَا عَلَيْنَا عَلَيْنَا عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَا عَلَيْنِ عَلْ عَلَيْنِ عِلْكِ عَلَيْنِ عَلَيْنَ عَلْ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلِي عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلِي عَلْمُ

 ४ مَفْطُوعَ قَرْمَنِ وَلا مَمنُوعَ قَرْمَنِ وَلا مَمنُوعَ قَرْمَنِ وَلا مَمنُوعَ قَرْمَنِ
 ४ مَفْطُوعَ قَرْفِي زَمَنِ وَلا مَمنُوعَ قَرْمَ وَاللهِ عَلَيْهِ عَلَيْ عَلَيْهِ عَلَيْ عَلَيْهِ عَلِهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْ না। মূল্য পরিশোধের জন্য।

. ৩৪. <u>আর সমুদ্ধ শয্যাসমূ</u>হ খাটসমূহের উপর। শুক্ত ৩৪. আর সমুদ্ধ শয্যাসমূহ খাটসমূহের উপর।

من غُـبُـر ولَادَةِ ـ

أَزْوَاجُهُنَّ وَجَدُوهُنَّ عَذَارِي وَلاَ وَجُعَ .

वर्षि (१४ عُرُبًا अप्रयत्रका عُرُبًا अप्रयत्रका عُرُبًا وَسُكُونِهَا جَمْعُ عُرُوبٍ وَهِيَ الْمُتَحَبَّبَةُ إللي زُوجِهَا عِشْقًا لَهُ أتسرَابسًا لا جَمْعُ تَرْبِ أَيْ مُسْتَسِيسَاتٍ فِي السِّنِّ -

তে ৩৫. তাদেরকে আমি সৃষ্টি করেছি বিশেষরূপে। অর্থাৎ إِنَّا ٱنْشَانُهُنَّ إِنْشَاءً ४ أَي الْحُورَ الْعِبْنَ ভাগর চক্ষু বিশিষ্ট হুরদেরকে, যাদেরকে প্রজনন প্রক্রিয়া ব্যতিত সৃষ্টি করা হয়েছে।

٣٦ ٥٥. قَلَمُا أَتَاهُنَّ إِنَّكَارًا لا عَذَارَى كُلُّمَا أَتَاهُنَّ الْكَارًا لا عَذَارَى كُلُّمَا أَتَاهُنّ তাদের নিকট আসবে তাদেরকে কুমারীই পাবে এবং কোনো কষ্টও হবে না।

> ও সাকিন উভয়রূপেই পঠিত ৷ এটি 💐 -এর বহুবচন, 🖒 🗯 বলা হয় এমন নারীকে যে প্রেমাসক্তের মতো তার স্বামীকে ভালোবাসে । হিটি শব্দটি 🖒 -এর বহুবচন; অর্থ- সমবয়ন্ধা নারী ৷

खीं وَصَحَابِ الْيَمِينِ وَ كَا الْمُعَابِ الْيَمِينِ صِلَةً ٱنْشَانَا هُنَّ أَوْ جَمَلُنَاهُنَّ وَلَا ٢٨ وَصَحُبِ الْيَمِينِ صِلَةً ٱنْشَانَا هُنَّ أَوْ جَمَلُنَاهُنَّ صِاللَّهُ ٱنْشَانَا هُنَّ أَوْ جَمَلُنَاهُنَّ . وَهُمَا يَعُمُ عَالَمُنَّ . وَهُمَا يَعُمُ عَالَمُ اللّهُ عَالَمُنَّ . وَهُمُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّ ডানদিকের লোকদেরকে জন্য হবে।

# তারকীব ও তাহকীক

হলো কিয়ামতের বিভিন্ন নামের মধ্য হতে একটি নাম, কিয়ামত নিচিতভাবে সংঘটিত হওয়ার কারণে একে 🚄 ্রিবলা হয়।

- हें - बत اذًا وَ فَعَتِ الْـوَاقِعَةُ . -बत اذًا -बत मर्पा जतनकश्रला निक तरारह ! قَـوْلُـهُ اذًا و فَعَتِ الْـوَاقِعَـةُ

এর জন্য হবে। অর্থাৎ তাতে শর্তের অর্থ নেই। আর তার عَامُل হলো عُمَانِي আর তার অর্থটা وَاذَا إِنْتَكَنَّى النَّكَذِيْبُ وَقَتْ رُقُوعِهَا , इंखात कातल त्यन अपन वला श्रला त्य, مُنَضَيِّنُ इंखात कातल त्यन

অথবা مَرْطَبُ وَمَعَتِ الْرَافِعَةُ كَانُ كَيْتَ رَكَبْتَ -হবে এবং তার بَرَابٌ টা উহ্য হবে। উহ্য ইবারত হবে تَرْطَبُ । २८४७ عَامِلُ १८४७

كَبْسَ نَغْسُ كَاذِيَةٍ अर्थ स्टारह । भूयाक छेरा तरारह । छेरा देवातक स्टा : قَوَلُهُ كَبْسَ لِـوَقَـعُ تِـهَا । ত্রা ক্রিট্র কুর্ন ক্রিট্র ন্রানে كَاذِبَة অধানে كَاذِبَة ক্রিট্র কুর্নেছ وَفُتِ رُفُوعِهِ

وَلَى اللّهِ وَلَى خُدَافِضَدُ رَافِكَةُ وَاللّهِ قَالَهُ خُدَافِضَدُ رَافِكَةُ وَاللّهِ قَالُهُ وَاللّهُ وَالّهُ وَاللّهُ وَا لَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ

مَا ,रला खपम भूवठामा : قُولُهُ فَأَصَحَبُ الْمُنِمَنَةِ रला खपम भूवठामा : قُولُهُ فَأَصَحَبُ الْمُنِمَنَةِ مِّا أَصَحُبُ الْمُنِمَنَةِ مِا रला विठीश भूवठामा हो। عنها وَهُمُّ الْمُنِمَنَةِ عَرَامَ हो। इता विठीश भूवठामा शेश वरतत

সাথে মিলে প্রথম মুবতাদার খবর।

প্রন্ন : খবর যদি জুমলা হয় তখন তাতে একটি عَائدُ থাকা জরুরি; কিন্তু এখানে عَائدُ নেই কেনঃ

উত্তর: بَا تَا تَعَالَمُ اَ টা যমীরের স্থলাতিষিক। তাই غَانِهُ -এর প্রয়োজন নেই। বার্কোরও এই তারকীব হবে। এ যদিও বস্তুর হাকীকত সম্পর্কে প্রশ্ন করার জন্য আসে; কিন্তু কথনো কখনো তার মাধ্যমে সিফত ও হালত সম্পর্কে প্রশ্ন করাও উদ্দেশ্য হয়। ব্যমন– তুমি বললে غَالِكُ তখন বলা হবে غَلِكُ অথবা طَبِيْبَ

- राप्तार । अर्थ शला مُعَارُّمُونَ विक शतात अर्थे مُعَارُّمُونَ अरात अरात अर्थे : عَنُولُهُ يَـطُنُوفُ عَـكَنْيَهُمْ بَدُورُ حَوْلُهُمْ لِلْغُونَمَةِ غِلْمَانُ لَا يَهُرُمُونَ وَلَا يَتَعَبَّرُونَ.

এর ভাফসীর مُخَلُّدُونَ এটা : فَنُولُهُ لَا يَهُرُمُونَ

এই ভজ্ব : এটা بَرْيَنُ এর বহুবচন, অর্থ- পানপাত্র; এটা بَرْئُ থেকে নির্গত। এই পাত্রগুলো যেহেতু খুবই উজ্জ্ব হবে এ কারণে এটাকে إَرْيِنُ বঁলা হয়।

ন্ত্রি হারা এদিকেই ইঙ্গিত قَوْلَهُ عَيْنُ । এটা মুবর্তাদা, এর খবর উহা রয়েছে। মুফাসসির (র.) তার উক্তি- غَيْنُ করেছেন।

थित : عَنُولُهُ مَخْضُوضُ (थरक निर्गठ । वारि ضَرَبَ थरक किंगें । किंके : قَولُهُ مَخْضُوضُ वलरा निराम केंके : यिन मुकाननित (त्र.) بَنُمَنُ वलराजन, जरत छेखम दराज । किनना छध्माक मृना ७ मास्रत कातराई नयः कारान कातराई जानाजीगणक निराध केंत्रा दर्रित ना ।

### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

সূরা ওয়াকি 'আ প্রসঙ্গে: এ সূরা মকায় অবতীর্ণ। -[বায়হাকী] হয়রত আব্দুল্লাহ ইবনে আক্ষাস (রা.), ইবনে মরদবিয়া এবং আব্দুল্লাহ ইবনে জোবায়ের (রা.) এ মতই পোষণ করতেন। -[তাফসীরে রুচ্চল মা'আনী খ. ২৭ পু. ১২৮]

এ স্রার আয়াত সংখ্যা - ৯৬, বাক্য ৮৭৮ আর অক্ষর হলো ১৯০৩ টি।
নামকরণ : ওয়াকি আহ কিয়ামতের নামসমূহের মধ্যে অন্যতম। যেহেতু এ সুরায় সুস্পষ্ট তাষায় ঘোষণা করা হয়েছে যে,
কিয়ামত অবশাই ঘটবে এ ব্যাপারে বিনুষাত্রও সন্দেহের অবকাশ নেই, তাই আলোচ্য সুরার এ নামকরণ করা হয়েছে।
মূল বক্তব্য : এ সুরায় আল্লাহ তা'আলার অনন্ত অসীম শক্তি এ অপূর্ব মহিমার বিস্তারিত বিবরণ স্থান পেয়েছে। এতে একথা
সুস্পষ্টভাবে ঘোষণা করা হয়েছে যে, কিয়ামতের দিন মানুষ মাত্রকে তার সমগ্র জীবনের কর্মকাণ্ডের পরিণতি অবশাই ডোগ
করতে হবে।

জীবনের ন্যায় মৃত্যু সত্য, আর মৃত্যুর ন্যায় হাশরের ময়দানে পুনরুথানও সত্য। এ ব্যাপারে সন্দেহের বিন্দুমাত্রও অবকাশ নেই। আল্লাহ পাকের অনন্ত অসীম কুদরতে কামেলার প্রতি প্রকৃত এবং পরিপূর্ণ বিশ্বাস স্থাপন করলে কিয়ামতের দিনের মহাবিচারের ঘটনার প্রতি বিশ্বাস করা আদৌ কঠিন নয়।

এতদ্যতীত এ সূরায় বেহেশতের সৌন্দর্য এবং প্রাচুর্যের বিস্তারিত বিবরণ স্থান পেয়েছে তা যেমন বিশায়কর তেমনই মনোমুদ্ধর

এ সুরার ফজিলত : হযরত আনুল্লাহ ইবনে আব্বাস (রা.) থেকে বর্ণিত, হুজুর 🚐 ইরশাদ করেছেন : তোমরা সূরা ওয়াকি আ পাঠ কর এবং তোমাদের সন্তান-সন্ততিকেও তা শেখাও, এটি হলো 'সূরাতুল গিনা'।

হযরত আনাস (রা.) থেকে এ মর্মের হাদীস বর্ণিত আছে। -[ইবনে আসাকের, দায়লামী]

#### সুরা ওয়াকি 'আর আমল:

- 义 তাফসীরে হক্কানীতে আছে প্রিয়নবী 🚃 ইরশাদ করেছেন এটি প্রাচুর্যের সুরা। যে ব্যক্তি প্রতি রাতে এ সুরা পাঠ করবে সে কখনো দারিদ্র ও অভাবে পতিত হবে না। -[তাফসীরে রুহুল মা আনী খ. ২৭, পৃ. ১২৮]
- ২. যদি কেউ নিজের আর্থিক অবস্থার স্বচ্ছলতা এবং রিজিকের প্রাচুর্য কামনা করে, তবে তাকে এক শুক্রবার থেকে আরেক শুক্রবার রাত্রে মাগরিবের নামাজের পর ২৫ বার এ সূরা পাঠ করতে হবে এবং ইশার নামাজের পর ২১ বার দর্নদ শরীফ পাঠ করতে হবে। তারপর প্রতিদিন ফজরের নামাজের পর এবং মাগরিবের নামাজের পর ১বার এ সূরা পাঠ করতে হবে। এ আমলের বরকতে এর পাঠক শীঘ্রই প্রচুর ধন-সম্পদের অধিকারী হবে।
- ৩, এ সুরা নিখে তাবিজ বানিয়ে সঙ্গে রাখনে সকল প্রকার বালা-মসিবত থেকে রক্ষা পাওয়া যাবে এবং প্রচুর রিজিকপ্রাপ্ত হওয়া যায় !
- ৪. হযরত ইবনে আব্বাস (রা.) বর্ণনা করেছেন, আসন্ন সন্তানপ্রসবা নারীর সঙ্গে এ সূরা বেঁধে দিলে অতি সংজে দ্বান চৃষ্টি হয়। যদি কোনো ব্যক্তি একই মজলিসে একচল্লিশবার সূরা ওয়াকি আ পাঠ করে, তবে তার আর্থিক প্রয়োজন মিটিয়ে দেওয়া হবে।

স্বপ্লের তা'বীর : যে ব্যক্তি স্বপ্লে দেখবে যে, সে সূরা ওয়াকি'আ পাঠ করছে, তবে তার রিজিক বৃদ্ধি করা হবে এবং আসমানি জমিনী বালা-মসিবত থেকে তার হেফাজত করা হবে।

সূরা ধয়াকি'আর বিশেষ শ্রেষ্ঠত্ব: অন্তিম রোগশয্যায় হযরত আব্দুল্লাহ ইবনে মাসঊদ (রা.)-এর শিক্ষাপ্রদ কথোপকথন : ইবনে কাসীর ইবনে আসাকিরের বরাত দিয়ে এই ঘটনা বর্ণনা করেন যে, হযরত আব্দুল্লাহ ইবনে মাসউদ (রা.) যখন অন্তিম রোগশয্যায় শায়িত ছিলেন, তখন আমীরুল মু'মিনীন হ্যরত ওসমান গনী (রা.) তাঁকে দেখতে যান। তখন তাঁদের মধ্যে শিক্ষাপ্রদ কথোপকথন হয়, তা নিম্নে উদ্ধৃত করা হলো-

হযরত ওসমান গনী(রা.) বলেন তিন্দু অর্থাৎ আপনার অসুখটা কিঃ হযরত ইবনে মাসউদ (রা.) বলেন তিন্দু অর্থাৎ আমার পাপসমূহই আমার অসুখ। হযরত ওসমান গণী (রা.) বলেন তিন্দু অর্থাৎ আপনার বাসনা কিঃ হযরত ইবনে মাসউদ (রা.) বলেন তিন্দু অর্থাৎ আমার পালনকর্তার রহমত কামনা করি।

হযরত ওসমান গনী (রা.) বলেন্ আমি আপনার জন্য কোনো চিকিৎসক ডাকব কি?

হযরত ইবনে মাসউদ (রা.) বলেন- الطُّبَيْبُ الْمُرْضَنِي अর্থাৎ চিকিৎসকই আমাকে রোগাক্রান্ত করেছেন।

হযরত ওসমান গণী (রা.) বলেন- আর্মি আপনার জন্য সরকারি বায়তুলমাল থেকে কোনো উপটোকন পাঠিয়ে দেব কিং र्यत्र इंतरन प्रांतर्फ (ता.) वर्लन ﴿ مَاجَدُ لِي فِيهَا ﴿ -वित कारना क्षरप्रांकन तन्हें ا

হযরত ওসমান গণী (রা.) বলেন, উপটোকন গ্রহণ করুন। তা আপনার পর আপনার কন্যাদের উপকারে আসবে।

হযরত ইবনে মাসউদ (রা.) বলেন, আপনি তো চিন্তা করেছেন যে, আমার কন্যারা দারিদ্র ও উপবাসে পতিত হবে। কিন্তু আমি এরূপ করি না। কারণ আমি কন্যাদেরকে জোর নির্দেশ দিয়ে রেখেছি যে, তারা যেন প্রতি রাতে সূরা ওয়াকি আ পাঠ مَنْ قَرَأً سُورَةَ الْوَاقِمُةِ كُلُّ لَيْكَةٍ لَمُ تُصِيبُهُ فَافَةً أَبَدًا -काम बाजूलुहार ﷺ करत । जामि बाजूलुहार

অর্থাৎ যে ব্যক্তি প্রতি রাতে সূরা ওয়াকি আ পাঠ করবে, সে কখনো উপবাস করবে না। ইবনে কাসীর (র.) এই রেওয়ায়েত উদ্ধৃত করার পর অন্যান্য সনদ ও কিতাব থেকেও এর সমর্থন পেশ করেছেন।

পূর্ববর্তী সুরার সাথে সম্পর্ক : সূরা রাহমানের ওরুতে আল্লাহ পাকের কুদরত, হিকমত এবং শ্রেষ্ঠত্বের বর্ণনা রয়েছে, এরপর এ ক্ষণস্থায়ী জগতের উল্লেখ করে কিয়ামত কায়েম হওয়ার মাধ্যমে এ জগতের ধ্বংসের ঘোষণা রয়েছে। আর এ সূরার প্রারম্ভেই কিয়ামত কায়েম হওয়ার কথা ঘোষণা করা হয়েছে :

সূরা রহমানে আল্লাহ পাকের নিয়ামতসমূহের উল্লেখ করে তাঁর প্রতি কৃতজ্ঞতা প্রকাশের আহবান জানানো হয়েছে। আর এ সূরায় কিয়ামতের ভয়াবহ অবস্থার বিবরণ দিয়ে সতর্কতা অবলমনের নির্দেশ দেওয়া হয়েছে। সূরা রাহমানে আল্লাহ পাকের অনন্ত অসীম রহমত এবং দানের কথা শ্বরণ করিয়ে দেওয়া হয়েছে। আর এ সূরায় কিয়ামতের ভয়াবহতার উল্লেখ করে সে কঠিন দিনের জন্যে আখিরাতের সম্বল সংগ্রহের তাগিদ করা হয়েছে। এ সুরায় একথাও ঘোষণা করা হয়েছে যে, কিয়ামত এমনি এক মহাসত্য, যাকে অস্বীকার করা যায় না, যাকে মিথ্যাজ্ঞান করা যায় না, যাকে প্রতিরোধ করা যায় না। আর একথাও ঘোষণা করা হয়েছে যে, কিয়ামতের দিন একদল লোক সম্মানিত হবে, আরেক দল লোক অপমানিত হবে। যারা আল্লাহ পাকের প্রতি ঈমান আনবে এবং তাঁর বিধান মোতাবেক জীবন যাপন করবে, তারা পরকালীন চিরস্থায়ী জীবনে চিরশান্তি লাভ

করবে। পক্ষান্তরে, যারা আল্লাহ পাকের প্রতি ঈমান আনে না এবং তাঁর বিধান অমান্য করে, তানের শান্তি হবে অত্যন্ত কঠিন কঠোর। ইরশাদ হয়েছে- إِذَا رَاتَعَتُ الْرَاتِحَةُ الْبُسُلِ لِمُوْفَحَتِهَا كَاذِيكَ أَدْ اَضِفَةٌ الْفِصَةَ الْرَافِحَةُ الْفِصَةَ الْرَافِحَةُ بَالْمُوْفِعَةُ الْفِصَةِ الْمُوْفِعَةُ الْفِصَةَ الْمُوْفِعَةُ الْفِصَةَ الْمُوْفِعَةُ الْفِصَةَ الْمُوْفِعَةُ الْفِصَةُ الْمُوْفِعَةُ الْمُعْلَقِينَ الْمُؤْفِعَةُ الْمُعْلَقِينَ الْمُؤْفِعَةُ الْمُعْلَقِينَ الْمُؤْفِعَةُ الْمُعْلَقِينَ الْمُؤْفِعَةُ اللهِ الْمُؤْفِعَةُ الْمُعْلَقِينَ الْمُؤْفِعَةُ الْمُؤْفِعَةُ الْمُؤْفِعَةُ وَالْمُؤْفِعَةُ الْمُؤْفِعَةُ اللهِ اللهِ اللهُ الْمُؤْفِعَةُ اللهُ الل

সূরা রাহমানের সর্বশেষ আয়াতে ইরশাদ হয়েছে- المُخْلِل وَالإِكْرَام - সূরা রাহমানের সর্বশেষ আয়াতে ইরশাদ হয়েছে

আর এ সূরার ভব্নতেই ঘোষণা করা হয়েছে, কখন প্রকাশিত হবে আল্লাহ তা আলার শ্রেষ্ঠত্ব এবং মহিমাণ

ই ইবনে কানীর (র.) বলেন, ওয়াকি আ কিয়ামতের অন্যতম নাম। কেননা এর বান্তবতায় কোনোরূপ সন্দেহ ও সংশয়ের অবকাশ নেই।

শৃষ্টি عَادِيَة - هَا لَكُ الْهُ لَكُسُ لُو فَعُمْتِهَا كَاذِيَةٌ । هَنُولُهُ لَكِسَ لُوفَعُتِهَا كَاذِيَةً ( प्रिर्धा टरठ लांद्र ना

হথরত ইবনে আব্দাস (রা.)-এর মতে এই বাকোর তাফসীর এই যে, কিয়ামতের ঘটনা অনেক উচ্চ মর্যাদাশীল জাতি ও ব্যক্তিকে নীচ করে দেবে এবং অনেক নীচ ও হেয় জাতি ও ব্যক্তিকে উচ্চ মর্যাদায় আসীন করে দেবে। উদ্দেশ্য এই যে, কিয়ামত ভয়াবহ হবে এবং এতে অভিনব বিপ্লব সংঘটিত হবে। রাষ্ট্রীয় ক্ষেত্রেও বিপ্লব সাধিত হলে দেবা যায় যে, উপরের লোক নীচে এবং নীচের লোক উপরে উঠে যায় এবং নিঃস্ব ধনবান আর ধনবান নিঃস্ব হয়ে যায়।

ন্ধিংল মা আনা।

হাশরের ময়দানে মানুষ তিন শ্রেণিতে বিভক্ত হবে : ইবনে কাসীর (র.) ববনে
কিয়ামতের দিন সব মানুষ তিন দলে বিভক্ত হয়ে পড়বে। এক দল আরশের ডান পার্শ্বে থাকবে। তারা হয়রত আদম
(আ.)-এর ডান পার্শ্ব থেকে সৃষ্টি হয়েছিল এবং তাদের আমলনামা তাদের ডান হাত দেওয়া হবে। তারা সবাই জান্লাতী।

দিতীয় দল আরেশের বামদিকে একত্র হবে। তারা হয়রত আদম (আ.)-এর বাম পার্শ্ব থেকে সৃষ্টি হয়েছিল এবং তাদের আমলনামা তাদের বাম হাতে দেওয়া হবে। তারা সবাই জাহান্লামী।

তৃতীয় দল হবে অগ্রবর্তীদের দল। তারা আরশাধিপতির সামনে বিশেষ স্বাতস্ত্র্য ও নৈকট্যের আসনে থাকবে। তারা হবেন নবী, রাসুন, সিদ্দীক, শহীদ ও ওলীগণ। তাঁদের সংখ্যা প্রথমোক্ত দলের তুলনায় কম হবে।

ক্রিটিটের করেন বে, একবার রাস্পুরাহ করামকে প্রশ্ন করেন বে, একবার রাস্পুরাহ সাহাবায়ে কেরামকে প্রশ্ন করলেন, তোমরা জান কি, কিয়ামতের দিন আরাহর ছায়ার দিকে কারা অগ্রবর্তী হবে। সাহাবায়ে কেরাম আরজ করলেন, আরাহ ও তার রাস্পই ভালো জানেন। তিনি বললেন, তারাই অগ্রবর্তী হবে, যাদেরকে সত্যের দাওয়াত দিলে কবুল করে, যারা প্রাপ্য চাইলে পরিশোধ করে এবং অন্যের ব্যাপারে তাই ফয়সালা করে, যা নিজের ব্যাপারে করে।

মুজাহিদ (র.) বলেন, ﴿الْفَيْمَةُ তথা অপ্রবর্তীগণ বলে পয়গম্বরগণকে বোঝানো হয়েছে। ইবনে সিরীন (র.)-এর মতে যারা বায়ত্ল মুকাদ্দাস ও বায়তুর্ল্লাই উভয় কেবলার দিকে মুখ করে নামাজ পড়েছে তারা অপ্রবর্তীগণ। হযরত হাসান ও কাতাদা (র.) বলেন, প্রত্যেক উন্মতের মধ্যে অপ্রবর্তী দল হবে। কারো কারো মতে, যারা সবার আগে মসজিদে গমন করে, তারাই অপ্রবর্তী।

এসব উক্তি উদ্ধৃত করার পর ইবনে কাসীর (র.) বলেন, এসব উক্তি স্ব স্থানে সঠিক ও বিশুদ্ধ। এণ্ডলোর মধ্যে কোনো বিরোধ নেই। কারণ দুনিয়াতে যারা সৎ কাজে অন্যের চাইতে অগ্রে, পরকালেও তারা অগ্রবতীরূপে গণ্য হবে। কেননা পরকালের প্রতিদান দুনিয়ার কর্মের ভিত্তিতে দেওয়া হবে।

णद्मत अर्थ- पन । आल्लामा यामाथगाती (त.)-এत मरू, वर्ष प्रमात अर्थ- पन । आल्लामा यामाथगाती (त.)-এत मरू, वर्ष

পূর্ববর্তী ও পরবর্তী কারা : আলোচ্য আয়াতসমূহে দু'জায়গায় পূর্ববর্তী ও পরবর্তীদের বিভাগ উল্লিখিত হয়েছে নৈকটাশীলদের বর্ণনায় এবং সাধারণ মুমিনদের বর্ণনায় । নৈকটাশীলদের বর্ণনায় বলা হয়েছে যে, অগ্রবর্তী নৈকটাশীলদের একটি বড় দল পূর্ববর্তীদের মধ্য থেকে হবে । সাধারণ মুমিনদের বর্ণনায় পূর্ববর্তী ও পরবর্তী উভয় জায়গায় 🕮 শব্দ ব্যবহার করা হয়েছে। এর অর্থ এই যে, সাধারণ মুমিনদের একটি বড় দল পূর্ববর্তীদের মধ্য থেকে হবে এবং একটি বড় দল পরবর্তীদের মধ্য থেকে হবে । এখন চিন্তা সাপেক্ষ বিষয় এই যে, পূর্ববর্তী ও পরবর্তী বলে কাদেরকে বোঝানো হয়েছে। এ প্রসঙ্গে তাফসীরবিদগণ দু'রকম উক্তি করেছেন। যথা—

১. হয়রত আদম (আ.) থেকে শুরু করে রাসুলুরাহ 

- এর পূর্ব পর্যন্ত সব মানুষ পরবর্তী। মুজাহিদ, হাসান বসরী, ইবনে জারীর (র.) প্রমুখ এই তাফসীর করেছেন।

হয়রত জাবের (রা.) -এর বর্ণিত একটি হাদীস এই তাফসীরের পক্ষে সাক্ষ্য দেয়।

إِسْسَعْ بِنَا عُمَدٌ مَا هَذَ ٱنْوَلَ اللَّهُ كُلَّةً مِنَ الْأَولِينَنَ وَقُلَّةً مِنَ الْأَخِوِينَ ٱلْآُوانِ مِنَ أَدَمَ إِلَى كُلَّةً وَامُشَيِّى ثَلْةً

অর্থাৎ শোন হে ওমর! আরাহ নাজিল করেছেন যে, পূর্ববর্তীদের মধ্য থেকেও এক বড় দল এবং পরবর্তীদের মধ্য থেকেও এক বড় দল হবে। মনে রেখ, হযরত আদম (আ.) থেকে শুরু করে আমার পর্যন্ত এক বড় দল এবং আমার উম্মত হরে হপর বড় দল।

হয়রত আবৃ হরায়রা (রা.) বর্ণিত এক হাদীস থেকেও এই বিষয়বস্তুর সমর্থন পাওয়া যায়। হযরত আবৃ হরায়রা (রা.) বলেন, যথন من الأخرين وكالمنظق و المنظق الم

এর ফলক্র্রাত এই যে, সমষ্টিগতভাবে জান্নাতীদের মধ্যে উত্মতে মুহাম্মাদী হবে সংখ্যাগরিষ্ঠ। কিন্তু উপরিউক্ত হাদীসদয়কে প্রমাণ হিসেবে পেশ করা নির্ভেজাল নয়। কেননা প্রথম আয়াত غَلْبَ مُنَ الْأُخِرِينَ অগ্রবর্তী নৈকট্যশীলদের বর্ণনায় এবং দ্বিতীয় আয়াত غُلْبَ مُنَ الْأَخِرِينَ

এর জবাবে 'রহল মা'আনী' প্রস্থে বলা হয়েছে, প্রথম আয়াত খনে সাহাবায়ে কেরাম ও হয়রত ওমর (রা.) দুর্গবিত হওয়ার কারণে এরপ হতে পারে হতে পারে যে, ভারা মনে করেছেন অগ্রবর্তী নৈকটাদীলদের মধ্যে পূর্ববর্তী ও পরবর্তীদের যে হার, সাধারণ মুমিনদের মধ্যেও সেই হার অবাহত থাকবে। ফলে সমগ্র জানাতবাসীদের মধ্যে মুসলমানদের সংখ্যা খুবই কম হবে। কিন্তু পরের আয়াতে সাধারণ মুমিনদের বর্ণনায় যথন । বিড় দলা শদটি পূর্ববর্তী ও পরবর্তী উভয় ক্ষেত্রে ব্যবহৃত হলো, তথন তাঁদের সন্দেহ দূর হয়ে গেল এবং তারা বুঝলেন যে, সমষ্টিগতভাবে জানাতীদের মধ্যে উম্মতে মুহাম্মানী সংখ্যাগরিষ্ঠ হবে। তবে অগ্রবর্তীদের মধ্যে তাদের সংখ্যা কম হবে। এর বিশেষ কারণ এই যে, পূর্ববর্তী উম্মতদের মধ্যে প্রয়ার্থার বিষয় নয়।

২ তাফসীরবিদগণের ছিতীয় উক্তি এই যে, পূর্ববর্তী ও পরবর্তী বলে এই উমতেরই দু'টি স্তর বোঝানো হয়েছে। পূর্ববর্তী বলে কুরূনে উলা' তথা সাহারী, তাবেয়ী প্রসুথের যুগকে এবং পরবর্তী বলে তাঁদের পরবর্তী কিয়ামত পর্যন্ত আগমনকারী মুদলমান সম্প্রদায়কে বোঝানো হয়েছে। ইবনে কাসীর, আবৃ হাইয়ান, কুরতুবী, রহল মা'আনী, মাযহারী প্রভৃতি তাফসীর

মন্থে এই দিতীয় উক্তিকেই অগ্রাধিকার দেওয়া হয়েছে।

প্রথম উক্তির সমর্থনে হ্যরত জাবের (রা.) বর্ণিত হাদীস সম্পর্কে ইবনে কাসীর (র.) বলেন যে, এর সনদ অগ্রাহ্য। দিতীয় উক্তির প্রমাণ হিসেবে তিনি কুরজান পাকের সেসব আয়াত পেশ করেছেন, যেগুলোতে বলা হয়েছে, উমতে মুহামাদী শ্রেষ্ঠতম উম্বত: যেমন ক্রিয়াত ইত্যাদি আয়াত। তিনি আরো বলেছেন যে, অগ্রবর্তী নৈকট্যশীলদের সংখ্যা অন্যান্য উমতের তুলনার্য এই শ্রেষ্ঠতম উম্মতে কম হবে, এ কথা মেনে নেওয়া যায় না। তাই এ কথাই অধিক সঙ্গত যে, পূর্ববর্তীগণের অর্থ এই উম্মতের প্রথম যুগের মনীষীগণ এবং পরবর্তীগণের অর্থ তাঁদের পরবর্তী লোকগণ। তাদের মধ্যে নিকটাশীলদের সংখ্যা কম হবে।

এর সমর্থনে আল্লামা ইবনে কাসীর (র.) হ্যরত হাসান বসরী (র.)-এর উক্তি পেশ করেছেন। তিনি বলেন, পূর্ববতীগণ তো আমাদের পূর্বে অতিক্রান্ত হয়ে গেছেন। কিছু ইয়া আল্লাহ। আমাদেরকে সাধারণ মুমিন তথা আসহাবুল ইয়ামীনের অন্তর্ভুক্ত করে দিন। অন্য এক রেওয়ায়েত অনুযায়ী তিনি পূর্ববতীগণের তাফসীর প্রসঙ্গে এ কথাটি বলেছেন। অর্থাৎ — مَثْمُونُ مِنْ هُذِهُ ٱلْاُنْتُ পূর্ববতীগণ হচ্ছে এই উম্মতেরই পূর্ববতী লোকগণ।

এমনির্ভাবে মুহাত্মাদ ইবনে সিরীন (র.) বলেন, আনেমগণ বলেন এবং আশা রাখেন যে, এই উত্মতের মধ্য থেকেই পর্বরতীগণ ও পরবর্তীগণ হোক। –হিবনে কাসীর]

রুহন মা'আনীতে দ্বিতীয় তাফসীরের সমর্থনে হয়রত আবৃ বকরা (রা.)-এর রেওয়ায়েতক্রমে নিম্নোক্ত হাদীস করা হয়েছে।

عَنْ اَبِينَ بَكَرُاءً عَنِ النَّبِي عَلَى فِي قُولِهِ سُبْحَاتُهُ ثُلُثًا مِنَ الْآوَلِينَ وَقُلُةً مِنَ الأخِرِينَ قَالَ هُمَ جَسِبْعًا مِنْ هَنِو الْأَمْدَدِ. "একদল পূর্ববর্তীদের মধ্য থেকে এবং একদল পরবর্তীদের মধ্য থেকে" আল্লাহ তা আলার এই উক্তির তার্ফসীর প্রসঙ্গে নবী করীম 🚟 বলেন, তারা সবাই এই উন্মতের মধ্য থেকে হবে।

এই তাফসীর অনুযায়ী গুরুতে عَلَيْتُ أَزْرَاجًا لُكُنَّ وَكُنْتُمُ أَزْرًاجًا لُكُنَّ كُنْ مُعَامِعًا এই তাফসীর অনুযায়ী গুরুতে এবং একারত্রয় উমতে মুহামাদী হবে : -[রূহুল মা'আনী]

তাফসীরে মাযহারীতে যুক্তি প্রদর্শন করা হয়েছে যে, কুরআন পাক থেকে সুস্পষ্ট রূপে বোঝা যায়, উন্মতে মৃহাদাদী পূর্ববতী সকল উন্মতের চাইতে শ্রেষ্ঠ । বলা বাহুল্য, কোনো উন্মতের শ্রেষ্ঠত্ব তার ভিতরকার উষ্ণস্তরের লোকদের সংখ্যাধিক্য দ্বারাই হয়ে থাকে ৷ তাই শ্রেষ্ঠতম উত্মতের মধ্যে অগ্রবর্তী নৈকট্যশীলদের সংখ্যা কম হবে– এটা সৃদূরপরাহত ৷ যেসব আয়াত দ্বারা

उंचार भूशभानित टार्डेष क्षमानिक रस, त्मकला बहें-وَيَتَكُونُوا شُهُكَا ا عَلَى النَّاسِ وَيَكُونُ الرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيدًا عَلَى فَانْتُم خَيْرُ أُمَّةٍ اخْرِجُتْ لِلنَّاسِ وَمَكُونُوا شُهُكَا ا عَلَى النَّاسِ وَيَكُونُ الرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيدًا عَمَد كَانُتُم أَخِيْرُهَا كُورُمُهَا عَلَى اللَّهِ تَعَالَي هَعَالَي عَمَالُ وَعَمَالِي هُمَ عَالَمَةً وَالْعَرِمُهُا عَلَى اللَّهِ تَعَالَي هُمَا عَلَى اللَّهِ تَعَالَي

তোমরা সন্তরটি উন্মতের পরিশিষ্ট হবে। তোমরা সর্বশেষে এবং আল্লাহ তা আলার কাছে সর্বাধিক সন্মানিত ও শ্রেষ্ঠ হবে।

আদুলাহ ইবনে মাসউদ (রা.)-এর রেওয়ায়েতে রাসূলুলাহ 🚃 বলেন, তোমরা জান্নাতীদের এক চতুর্থাংশ হবে– এতে তোমরা সন্তুষ্ট আছ कि: আমরা বললাম, নিকর আমরা এতে সন্তুষ্ট। তখন রাসূলুল্লাহ 🚟 বললেন وَٱلْذِي نَفْسُ بِيَدِهِ إِنَى عَامِينَا اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ عَلْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلِي عَلَيْهِ عَلَيْهِي অর্থাৎ যে সন্তার করায়ত্ত্ব আমার প্রাণ, সেই সন্তার কসম! আমি আঁশা করি, তোমরা لَأَرْجُو أَنْ تَكُونُوا نِصْفَ أَهْلِ الْجَنَّاقِ জানাতের অর্ধেক হবে। -[বুখারী, মাযহারী]

آخُلُ الْجَنَّةِ مِنَاءٌ وْعَيشُرُونَ صَغًّا ثَمَاتُونَ مِنْهَا مِنْ لَحَذِهِ الْأُمَّةَ وَاَنْعُونَ مِن كانِرِ الْأُمْمِ

অর্থাৎ জান্নাতীগণ মোট একশ' বিশ কাতারে থাকবে। তন্মধ্যে আশি কাতার এই উন্মতের মধ্যে থেকে হবে এবং অবশিষ্ট চল্লিশ কাতারে সমগ্র উন্মত শরিক হবে।

উপরিউক্ত রেওয়ায়েতসমূহে অন্যান্য উন্মতের তুলনায় এই উন্মতের জান্লাতীদের পরিমাণ কোথাও এক চতুর্থাংশ, কোথাও অর্ধেক এবং শেষ রেওয়ায়েতে দুই-তৃতীয়াংশ বলা হয়েছে। এতে কোনো বৈপরীত্য নেই। কারণ, এগুলো রাসূদুল্লাহ 🚐 -এর অনুমান মাত্র। অনুমান বিভিন্ন সময়ে বিভিন্ন রূপ হয়েই থাকে।

ইবনে জারীর, ইবনে আবী হাতেম ও বায়হাকী (র.) প্রমুখ হযরত ইবনে আকাস : قَوْلُهُ عَلَى سُرُرٍ مُّوضُونَةٍ - এর অর্থ হলো- স্বর্ণখচিত বস্তু। مُوْضُونَة , এর অর্থ হলো- স্বর্ণখচিত বস্তু।

অর্থাৎ এই কিশোররা সর্বদা কিশোরই থাকবে। তাদের মধ্যে বয়সের কোনো তারতম্য দেখা : قَوْلُهُ وَلَدَانٌ مُخَلَّدُونَ দেবে না। হরদের ন্যায় এই কিশোরগণও জান্লাতেই পয়দা হবে এবং তারা জান্লাতীদের থিদমতগার হবে। হাদীসে প্রমাণিত আছে যে, একজন জান্নাতীর কাছে হাজারো খাদেম থাকবে। -[মাযহারী]

آبَارِينُ । अब नहवठन । अर्थ – श्लास्त्र नाग्नः लानलव اکورگ : قَنُولُـهٔ مِاکْنُوابٍ وَاَبَارِیْقَ وَکَاْسِ صَعِیْنِ ﴿ الْعَالَمُ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ

७ (परक उँक्छ। प्रथी عَدُولُهُ لا يُعِصُدُعُونَ अर्थ- प्राथात्राथा। मूनिय़ात प्रता प्रथिक भावाय़ भान कतल प्राथात्राथा মাথাচক্র দেখা দেয়। জান্লাতের সুরা এই সুরার উপসর্গ থেকে পবিত্র হবে।

-এর আসল অর্থ– কুপের সম্পূর্ণ পানি উত্তোলন করা। এখানে - نُرُف: فَمُولُمُهُ لَا يُشْرِفُونَ शितर्य रफना।

অর্থাৎ রুচিসন্মত পাধীর গোশত। হাদীসে আছে, জান্লাতীগণ যখন যেজাবে : فَنُولُهُ وَلَحْم طُيْرٍ مِنْهَا يَشْ পাখীর গোশত খেতে চাইবে, তখন সেভাবে প্রস্তুত হয়ে ভাদের সামনে এসে যাবে। –[মাযহারী]

হামীন মুখাকী ও গুলীগণই প্রকৃতপক্ষে আসহাবুল ইয়ামীন ওথা ডান পার্শ্বর পার । পার্শী মুশলমানগণও তাদের অন্তর্ভুক্ত হয়ে যাবে। কেউ তো নিছক আরাহ তা আলার কৃপায়, কেউ কোনো নবী ও ওলীর সুপারিশের পর এবং কেউ আজাব ভোগ করবে, কিছু পাপ পরিমাণে আজাব ভোগ করার পর পবিএ হয়ে 'আসহাবুল ইয়ামীনের' অন্তর্ভুক্ত হয়ে যাবে। কারণ পাপী মুমিনের জন্য জাহান্নামের অগ্নি প্রকৃতপক্ষে আজাব নয়, বরং আবর্জনা থেকে পবিএ হওয়ার একটি কৌশল মাত্র। –[মাযহারী]

প্রতিষ্ঠ প

শংলর অর্থ সৃষ্টি করা। কর্মান্তর নারীদেরকে বোঝানো হয়েছে। পূর্বোন্ড আয়াতের নারীদেরকে বোঝানো হয়েছে। পূর্বোন্ড আয়াতের এর অর্থ জান্নাতের নারীদেরকে এক বিশেষ প্রক্রিয়ার সৃষ্টি করেছি। জান্নাতী হরদের ক্ষেত্রে বিশেষ প্রক্রিয়ার এই যে, আমি জান্নাতের নারীদেরকে এক বিশেষ প্রক্রিয়ার সৃষ্টি করেছি। জান্নাতী হরদের ক্ষেত্রে বিশেষ প্রক্রিয়া এই যে, তাদেরকে জান্নাতে প্রজনন ক্রিয়া ব্যতিরেকে সৃষ্টি করা হয়েছে। দূনিয়ার যেসব নারী জান্নাতে যাবে, তাদের ক্ষেত্রে বিশেষ ভঙ্গি এই যে, যারা দূনিয়াতে কুলী, কৃষ্ণাঙ্গী অথবা বৃদ্ধা ছিল, জান্নাতে তাদেরকে সুলী-যুবতী ও লাবণায়য়ী করে দেওয়া হবে। হযরত আনাস (রা.) বর্ণিত রেওয়ায়েতে বৃদ্ধা, শ্বেত কেশিনী ও কদাকার ছিল, এই নতুন সৃষ্টি তাদেরকে সুন্নর, বোড়শী যুবতী করে দেবে। হযরত আয়েশা সিন্দীকা (রা.) বলেন, একদিন রাস্পুরাহ ক্রিণ্ড বিশ্বান করলেন। তবন এক বৃদ্ধা আয়ার কাছে বসা ছিল। তিনি জিজ্ঞাসা করলেন, এ কেঃ আমি আরজ করলাম, সে আমার খালা সম্পর্ক হয়। রাস্পুলাহ হাসাক্ষলে বললেন— রিভিন্ন করিলেন। তখন রাস্পুরাহ কানেতে কানে বিদ্ধা প্রবেশ করবে না। একথা তনে বৃদ্ধা বিষপ্ন হয়ে গেল! কোনো কোনো রেওয়ায়েতে আছে কানতে লাগল। তখন রাস্পুরাহ ক্রিত তাকে সাজ্বনা দিলেন এবং খীয় উক্তির অর্থ এই বর্ণনা করলেন যে, বৃদ্ধরা যখন জান্নাতে যাবে, তখন বৃদ্ধা থাকবে না; বরং যুবতী হয়ে প্রবেশ করবে। অতঃপর তিনি উপরিউক্ত আয়াত পাঠ করে শোনালেন। —[মাযহারী]

এটা بَكْرُ -এর বহুবচন। অর্থ- কুমারী বাদিকা। উদ্দেশ্য এই যে, জান্নাতের নারীদেরকে এমনভাবে সৃষ্টি করা হবে যে, প্রত্যেক সঙ্গম-সহবাদের পর তারা আবার কুমারী হয়ে যাবে।

- এর বহুবচন। অর্থ- श्वामी-সোহাগিনী ও প্রেমিকা নারী। قُولُهُ عُرْبًا

وَا عَلَيْهُ : এর বছবচন। অর্থ – সমবয়ন্ধ। জান্নাতে পুরুষ ও নারী সব এক বয়সের হবে। কোনো কোনো বেওয়ায়েতে আছে যে, প্রত্যেকের বয়স তেত্রিশ বছর হবে। –(মাযহারী)

- లు তাদের অনেক হবে পূর্ববতীদের মধ্যে হতে, وَهُمْ ثُلُهُ مِنَ الْأَوْلِيْنَ لا
  - ٤٠٠ وَتُلُمُّ مِنَ الْأَخِرِيْنَ ط ৪০, এবং অনেক হবে পরবর্তীদের মধ্য হতে।
- ٤١. وَأَصَحْبُ الشَّمَالِ لا مَّا اصَحْبُ الشَّمَالِ ط মার বামদিকের দল্কত হতভাগ্য বামদিকের দল!
  - ৪২. তারা থাকবে অত্যুক্ত বায়ু ও উত্তপ্ত পানিতে
- বলা হয় অগ্নি উত্তপ্ত বায়ুকে, যা লোমকৃপ ভেদ করে المسسام وتحميم لا ماء شدند الحرارة. চামড়ার ভিতরে ঢুকে যাবে।
- عَمَوْم لا دُخَانٍ شَدِيدِ السَّوَادِ 80. क्छवर्ल धुत्युत हाशाय, وَظِلٍ مَنْ يَحْمُوم لا دُخَانٍ شَدِيدِ السَّوَادِ হয় যা খুবই কালো হবে।
- الظَّلَالِ وَلا كُورِيمِ مِنَ الظَّلَالِ وَلا كُورِيمِ كَغَيْرِهِ مِنَ الظَّلَالِ وَلا كُورِيمِ الْظَلَالِ وَلا كُورِيمِ الْظَلَالِ وَلا كُورِيمِ حُسن الْمَنظر . এবং আরামদায়কও নয়। অর্থাৎ উপভোগ্য দৃশ্যও নয়।
- ১১ ৪৫. ইতিপূর্বে তারা তো মগু ছিল পৃথিবীতে তোগ مُتَرَفِينَ م مُنعِمنِن لا يتعَبُونَ فِي الطَّاعَةِ . বিলাসে পুণ্যের জন্য কষ্ট সহ্য করত না।
- ১ المُعْدَثِ السَّعْدِ الْمُعْدِينِ السَّعْدِينِ السَّعْ الْعَظِيْمِ ع أَى الشِّركِ . শিরকে।
  - ৪৭. আর তারা বলত, মরে অস্থি ও মৃত্তিকায় পরিণত হলেও কি উথিত হবো আমরা? ।১৯ এবং 🗘 í -এর মধ্যে উভয় স্থানে উভয় হামযাকে বহাল রেখে দ্বিতীয় হামযাকে کنهنی করে এবং উভয় সুরতে উভয় হামযার মাঝে একটি আলিফ বৃদ্ধি করে পঠিত রয়েছে।
    - যবরের সাথে আতফের জন্য এবং হামযাটা े अशात واستنفهام والمعتبة وال এর পূর্বে ﴿السَّبْعَادُ -এর জন্য। অপর এক কেরাতে ্রিট সাকিন সহকারে ्র্র ঘারা আতফ করে। আর ্র্ ও তার ইসিমের کخک হলো মা'তৃফ আলাইহি ।
  - ৪৯. <u>বলুন, অবশ্যই পূর্ববর্তী</u>গণ ও পরবর্তীগণ।

- ٤٢. فِي سُمُومِ رِبْح حَارَّةٍ مِنَ النَّارِ تَنْفُذُ فِي

- ٤٧. وَكَانُوا يَقُولُونَ لا ءَاذَا صِتْنَا وَكُنَّا تُرَابُا وَعِظَامًا ائِنًا لَمَبِعُوثُونَ ٧ في الْهَمَزَتَيْن فِي الْمَوْضِعَيْن التَّحْقِبُقُ وتسهيل الثانية وادخاك البف ببنهما عَلَى الْوَجْهَيْنِ.
- টি وَاوْ هَاهَ اَوْ مَالِمَ وَهُمُ هُمُ هُمُ اللَّهُ مُلِكُ مُنْ اللَّهُ وَلُونَ . بِفَضْعِ الْوَاوِ لِلْعَظفِ وَاللَّهَ مَنْزَةُ لِللَّاسْتِيفَهَامِ وَهُو فِينَ ذَلِكَ وَفِينَهُ عَلَيْهُ لِللسِّتِبْعَادِ وَفِي قِرَا وَقِي بسُكُون الْوَاوِ عَطْفًا بِأَوْ وَالْمَعَطُوفُ عَلَيه مَحَلُ إِنَّ وَاسْمَهَا .

 ٤٩. قُل انَّ الأولِينَن وَالأَخِرِينَ لا www.eelm.weebly.com

- لَمَجُمُوعُونَ لا ِاللِّي مِنْعِقَاتِ لِوَقْتٍ يُنْوَم ৫০. সকলকে একত্র করা হবে এক নির্ধারিত দিনের مُعلُوم أَى يَوْمَ الْقِيلُمَةِ. নির্ধারিত সময়ে অর্থাৎ কিয়ামতের দিন।
  - 01. ثُمَّ إِنَّكُمُ أَيُهَا الطَّالُونَ الْمُكَذِّبُونَ v ৫১, অতঃপর হে বিভ্রান্তকারী অস্বীকারকারীরা!
  - ৫২, তোমরা অবশ্যই আহার করবে যাক্কম বৃক্ষ হতে 🛵 ٥٢. لَأُكِلُونَ مِنْ شَجَرِ مِنْ زَقُوم بَيَانٌ لِلشَّجِرِ. - এর বয়ন হয়েছে الله وَقُوم
    - . قَمَالِتُونَ مِنْهَا مِنَ الشَّبَرِ الْبُطُونَ . ٥٣ ٥٥. فَمَالِتُونَ مِنْهَا مِنَ الشَّبَرِ الْبُطُونَ . বক্ষ থেকে।
- ٥٤. فَشُرِبُونَ عَكِيمِ أَي النَّرَقُومِ الْمَاكُولِ مِنَ ৫৪. পরে তোমরা পান করবে তার উপর ভক্ষিত الحَميم যাক্সমের উপর অত্যুক্ত পানি।
- ৫৫. আর পান করবে তৃষ্ণার্ত উষ্ট্রের ন্যায়। ے 🚅 শব্দটির شيئن বর্ণে যবর ও পেশ উভয় হরকতই হতে পারে। এটা মাসদার। আর 🚑 🕡 তৃষ্ণার্ত উটকে বলা হয়। এটা 🕰 -এর বর্হবচন, এর ন্ত্রীলিঙ্গ হলো مَنْفَى অর্থ তৃষ্ণার্ত উটনী। যেমন-عَطُشَى এবং عَطُشَانَ لِلدُّكُر وَهَيْمُي لِلأَنْثَى كَعَطْشَانَ وَعَطْشَى.
  - জনা প্রস্তুত করে রাখা হয়েছে কিয়ামতের দিন।
    - ৫৭. <u>আমিই তোমাদেরকে সৃষ্টি</u> করেছি অনস্তিত্ব থেকে অস্তিত্বে এনেছি। তবে কেন তোমরা বিশ্বাস করছ <u>নাঃ</u> পুনরুথানে। যিনি সৃষ্টি করতে সক্ষম তিনি পুনরায় উঠাতেও সক্ষম।
      - ৫৮. তোমরা কি ভেবে দেখেছ তোমাদের বীর্যপাত সম্বন্ধে যে বীর্য তোমরা স্ত্রীদের গর্ভাশয়ে পৌছে
        - নাকি আমি সৃষ্টি করি? 🛍 -এর মধ্যে উভয় হামধাকে বহাল রেখে, দ্বিতীয় হামধাকে 🛍 দারা পরিবর্তন করে এবং তাকে تَسْهِيْل [সহজিকরণ] করে, সহজকৃত এবং, দ্বিতীয় হামিযার মাঝে الَيْف বৃদ্ধি করে এবং এটাকে পরিত্যাগ করে চারো স্থানে পঠিত হয়েছে :

- ٥٥. فَشُرِيكُونَ شُرْبَ بِفَتْحِ الشُّنِينِ وَضَيْهَا مُصْدَدُ البَّهِيْمِ ط الْإبِلِ الْعَطَاشِ جَمْعُ هَيْمُانَ
- व उत् ७ हात जाना वा जाता القائمة.
- ٥٧. نَحْنُ خَلَقَنْكُمْ أَوْجَدُنَاكُمْ عَن عَدم فَلُولا هَلَّا تُصَدِّقُونَ بِالْبَعْثِ إِذِا الْقَادِرُ عَلَى الْإنشاءِ قَادِرُ عَلَى الْإِعَادَةِ.
- ٥٨. أَفَرَأَيْتُمْ مَّا ثُمْنُونَ مَ ثُرِيْقُونَ الْمَنِيَّ فِي أرثحام النِيسَاءِ.
- الشَّانِيَةِ ٱلبِفَّا وَتُسْهِيْلِهَا وَاذْخَالِ ٱلبِفِ بَيْنَ المُسَهُ لَمَ وَالْمُخْرَى وَتَرْكِهِ فِي الْمُواضِع الْأَرْبَعَةِ تَخَلُقُونَهُ آيِ الْمَنِيِّ بِشَرًّا أَمْ نَحْنُ الخلفون.

. २. ७०. <u>आमि তোমাদের মধ্যে मुकु</u> निर्धातिक करति । نَحْنُ فَدَّرُنَا بِالتَّشْدِبُدِ وَالتَّخْفَيْفِ بَيْنَكُمُ الْمُوْتَ وَمَا نَحْنُ سِمَسُبُوتِينَ لا

উভয়রপেই পঠিত রয়ছে। এবং আমি অক্ম নই।

১১ তুতামাদের স্থল তোমাদের সৃদ্ধ আনয়ন করতে مَكَانَكُمْ وَنُنْشِئَكُمْ نُخْلِقَكُمْ فِي تُعَلَّمُونَ مِنَ الصَّورِكَ الِقُرُدةِ وَالخَنَازِيرِ.

अर ७२. लामता ला खरगण इसाह अथम मृष्टि नवत्क بستكنون الشَينن فكولا تَذَكُّرُونَ فِيهِ إِذْغَامُ التَّاءِ الثَّانِيَةِ فِي أَلَاصُلُ فِي الدَّالِ.

وَتُلْقُونَ الْبَذْرَ فِيهَا .

الزَّارِعُونَ .

٦٥. لَوْ نَشَاءُ لَجَعَلْنُهُ حُطَامًا نَبَاتًا يَابِسًا لَا حَبُّ فِينِهِ فَظَلْتُمْ أَصَلُهُ ظَلِلْتُمْ بِكُسِر اللَّام فَكُذِفَتُ تَخْفِيفًا أَيْ أَقَمْتُمْ نَهَارًا تَفَكُّهُ وَنَ حُذِفَتْ مِنْهُ إِخْدَى النَّنَا ءَيْنَ فِي الْأَصْلِ تَعْجَبُونَ مِنْ ذَٰلِكَ وَتَقُولُونَ .

جَمْعُ مُزَنَةٍ أَمُ نَحْنُ الْمُنْزِلُونَ .

র্টার্ট্র শব্দটির ঠাঁর বর্ণে তাশদীসহ ও তাশদীদবিহীন উভয়রূপেই পঠিত রয়ছে। এবং আমি অক্ষম নই।

এবং তোমাদেরকে এমন এক আকৃতিতে সৃষ্টি করতে যা তোমরা জান না। আকৃতিসমূহ হতে। যেমন-বানর ও শৃকরের আকৃতিতে।

النَّفَادَ শদটি অন্য এক কেরাতে النَّفَادَ বর্ণে نَكْتُ -এর সাথে এসেছে। তবে তোমরা অনুধাবন কর না কেন্য এখানে ট্রিটিট -এর মধ্যে দ্বিতীয় টে -কে টিট -এর মধ্যে ইদগাম করা হয়েছে।

७७. लामता त्य वीज वलन कत त्र प्रशक्त छिला करतह . أَفَرَأَيْتُمْ مُنَا تَحْرُثُونَ طَ تَشْيِيْرُونَ الْأَرْضَ কি? যে জমি চষে তাতে বীজ বপন কর।

.٦٤ ७८ مَنْ بِأَنْ أَمْ نَحْنُ اللَّهِ अ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ করিঃ

> ৬৫. আমি ইচ্ছা করলে একে খড়-কুটায় পরিণত করতে পারি। অর্থাৎ শুষ্ক ঘাসে, ফলে তাকে একটি শস্যদানা ও উৎপাদিত হবে না। তখন হতবৃদ্ধি হয়ে পডবে তোমরা। نَظَلُتُمْ মূলত ছিল طَلَلْتُمْ তথা মুঁ বর্ণটি যেরযক্ত সহজীকরণের জন্য তাকে ফেলে দেওয়া হয়েছে। অর্থাৎ সারা দিন পেবেশান হয়ে যাও। আব - مَعَادُنُونَ - এর মধ্যে মূলত একটি ، نَعَادُنُونَ - কে ফেলে দেওয়া হয়েছে : অর্থাৎ তোমরা আন্চর্যের মধ্যে থেকে যাও এবং বলতে থাক।

- انَّا لَمُغْرَمُونَ لا نَفَقَةٌ زَرَعْنَا - ٦٦ فل ١٦٦ إِنَّا لَمُغْرَمُونَ لا نَفَقَةٌ زَرَعْنَا -বপনের খরচের।

. بل نَحْنُ مَخْرُومُونَ مَمْنُوعُونَ رِزْقَنَا . ٦٧ ७٩. مِنْ نَحْنُ مَخْرُومُونَ مَمْنُوعُونَ رِزْقَنَا . জীবিকা হতে বঞ্চিত হয়ে গেছি।

من الْمَا عَ اللَّذِي تَشْرَبُونَ ط ٦٨. الْفَرَايِثُمُ الْمَا الَّذِي تَشْرَبُونَ ط ٦٨. الْفَرَايِثُمُ الْمَا الَّذِي تَشْرَبُونَ ط চিন্তা করেছঃ

अ. <u>उज्जात कि</u> जा प्रम <u>श्रुक नामित्र जान, नाकि जापि</u> তা বর্ষণ করি। 📜 শব্দটি 🚅 -এর বহুবচন, অৰ্থ– মেঘ

٧٠. لَوْ نَشَاء مُ جَعَلْنَا الْجَاجًا مِلْحًا لاَ يُمْكِنُ شُرِبُهُ فَلَوْلَا فَهَلَّا تَشَكُّرُونَ.

٧١. أَفَرَأُيتُمُ النَّارُ الَّتِي تُورُونَ - تُخْرِجُونَ مِنَ الشُّجَرِ الْأَخْضِرِ.

٧٧. كَأَنْتُمُ أَنْشَاتُمُ شُجَرَتُهَا كَالْمَرُخ وَالْعَفَارِ وَالْكَلْخِ أَمْ نَحْنُ الْمُنْشِئُونَ .

٧٣. نَحْنُ جَعَلْنُهَا تَذْكِرُةٌ لِنَارِ جَهَنَّمَ وَّمَتَاعًا بُلغَةً لِلمُقْوِينَ لِلمُسَافِرِينَ مِنْ اَقُوى الْقَوم اي صَارُوا بِالْقَوِي بِالْقَصْرِ وَالْمَدِ آيِ الْقَفْرُ وَهُوَ مَفَازَةً لَا نَبَاتَ فِيْهَا وَلَا مَاءً.

. ٧٤ من النعر رَبِكَ الْعَظِيم . ٧٤ من الله والمام الله العرب الله والمام الله العرب الع أي اللَّهِ .

 আমি ইচ্ছা করলে তা লবণাক্ত করে দিতে পারি। ফলে তা পান করার অনুপুযুক্ত হয়ে পড়বে। /পান করা অসম্বরপর হয়ে পড়বে। তবুও কেন তোমরা কতজ্ঞতা প্রকাশ করো নাং

৭১. তোমরা যে অগ্নি প্রজ্বলিত কর তা লক্ষ্য করে দেখেছ <u>কি</u>? অর্থাৎ যা তোমরা সবুজ বৃক্ষ হতে বের কর।

عَنَار، مَرْخ रामन عَنَار، مَرْخ एक मुष्टि कत्, रामन عَنَار، مَرْخ ত کُلُخ নাকি আমি সৃষ্টি করি?

৭৩. আমি একে করেছি নিদর্শন জাহান্নামের আগুনের জন্য স্মারক এবং মরুচারীদের জন্য প্রয়োজনীয় বস্তু ৷ হতে নির্গত। অর্থাৎ أَخْبُونَ الْفَتُومُ শব্দটি مُقْبِرِيْنَ মরুভূমিতে পৌছে গেছে। القراي শব্দটির تَافُ বর্ণে যের এবং 🎝 টি মদ সহকারে অর্থাৎ 🍰 তথা মরুভূমি/শূন্য প্রান্তর। এরূপ শূন্য প্রান্তর যাতে পানি ও তরুলতা কিছুই নেই।

পবিত্রতা ও মহিমা ঘোষণা করুন। অর্থাৎ আল্লাহর। আর আয়াতে 🔑 শব্দটি অতিরিক্ত।

#### তাহকীক ও তারকীব

: এটা উহ্য মুবতাদার খবর। যেমনটি মুফাসসির (র.) ইঙ্গিত করেছেন।

مُوزَّتْ سَمَاعِيْ আৰু অৰ্থ লু হাওয়া, গরম বাষ্প, বিষের মতো প্রতিক্রিয়াশীল প্রচও গরম বায়ু। এটা مُوزَّتْ سَمُوم র্বহরচনে شكائم; এটাকে এ কারণে كثُور বলা হয় যে, এটা শারীরে লোমকূপের মাধ্যমে চামড়ার ভিতরে প্রবেশ করে। এর থেকে 🐔 অর্থ- বিষ নির্গত হওয়া। কেননা বিষও চামড়ার ভিতর প্রবেশ করে। তাকে ধ্বংস করে দেয়।

राय़ाङ । अर्थार تَعْلِيْهِ कांत्रात कांत्रात कांत्रात : ﴿ فَوْلُهُ إِنَّهُمْ كَانُوا قَبْلُ ذَالِكَ مُتْرَفِيْنَ উল্লিখিত বামপদ্থিরা এ জন্য শান্তির উপযুক্ত হবে যে, তার স্বী সুখ স্বাচ্ছন্দ্যে লিপ্ত ও মন্ত হওয়ার সাথে সাথে সবচেয়ে বড় গোনাহ শিরক ও কৃফরিতেও অটল ছিল এবং পুনরুত্থানকে অস্বীকার করতে ছিল।

এর বৃদ্ধি করা উচিত ছিল। ﴿ وَمُركِم এখানে وَمُولَمُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ مِيْنَهُمَا عَلَى الْوَجْهَدّ যাতে চারটি কেরাত হয়ে যায়। মুফার্সসির (র.)-এর কেরাত ঘারা তধুমাত্র দুটি কেরাতই বুঝে আসে।

वशाल أمَّ وَأَوْ अरात إِنَّ وَاسْتِهَا अशाल ! فَوَلَّهُ وَالْمَعْظِوفُ عَلَيْهِ مَحَلُّ إِسْمِ إِنَّ وَاسْمِهَا অর্থাৎ مَرْنُوع اللَّهِ اللَّهُ الْأَوْلُونَ अनत जात اللَّهُ عَلَى अने उत्प्रदेश اللَّهُ الْأَوْلُونَ अने पर राग्नहां विकास के مَحَلُّ के विकास के व । এत উপর আতফ হবে - صَنِير مَرْقُزع مُسَتَتِرٌ ٥٥- لَمَبْعُوْلُونَ अनाशाप رَأَيا مَنْ لَمَبْعُثُونَ

প্রস্ন : مَرْفُرُع مُنْفَوِسُ -এর উপর আতফ করতে হলে مُنْفُوسُ । ছারা مَرْفُرُع مُنْفَتِتْر مُتُوسُلُ এখানে বিদ্যমান নেই। উহা ইবারত مَنْفُوسُ হওয়া উচিত ছিল।

উত্তর : यथन مَعَطُّرُف عَلَيْهِ وَ त्वाता अपर्यक ना थारक जयन مَعَطُّرُف عَلَيْهِ وَ مَعَطُّرُف जाता अस्ति । अनुशांत नव । अथारन مُعَالِّدُه वाता مُمَرُّه الشَّغِفَةُ الْمَا عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ कानुशांत नव ।

वर्ष रसह । अत रे वे وَفَ اللَّهُ अर्थ रसह । अत مُنِقَاتُ : فَوْلُهُ لِوَفْتِ إِنَّ فِي وَفْتٍ

অনা হরেছে। إلَى আনা হরেছে كَمُسْرِفُونَ اللَّهِ يُعْرَفُونَ اللَّهِ لَمُجْمُوعُونَ : উত্তর

إسْم वजात । उपात : فَوَلُـهُ فَمَالِئُونَ مِنْهَا وَمُ وَمَالِهُ وَنَ مِنْهَا । अशत : فَوَلُـهُ فَمَالِئُونَ مِنْهَا عَمَامَ عَالَمُ فَعَالُمُ وَمُونَا وَعَلَيْهُ وَمُونَا وَمُعَالِمُ وَمُؤْمُونَا وَمُؤْمُونَا وَمُؤْمُونَا وَمُ

ضَابُ الْهَابُمُ مَا الْهَابُ وَ الْهَا مَنِمُ الْهُ وَ الْهَا مَنِمُ اللهِ الْهُ اللهِ اللهِ

: قُولُهُ لَو نَشَاهُ جَعَلَنَاهُ أَجَاجًا

প্রস্ন : يُزْ -এর জবাবে بُرْ নেওয়া আবশ্যক হয়। কাজেই لَجَعَلْنَاهُ হওয়া উচিত ছিল। তা না করে কি কারণে بُرِّ -কে ফেলে দেওয়া হলো?

উত্তর: এখানে بَرُ تَاكِيْدُ -এর প্রয়োজন নেই। কেননা মেঘের মালিকানা এবং পানি লবণাক্তকরণ কোনো মানুষের শক্তিতে নেই। এ কাজের মালিক তো একমাত্র আল্লাহ তা আলা। ক্ষেত ও ভূমি এর বিপরীত। তাতে মালিকানা সম্প্রসারিত। এ কারণেই পূর্বে لَوْ يَضَاّمُ كَجَعَلَتُمُ مُطَلَّمًا كَاكِيْد الْمُعَامِّمُ كَجَعَلَتُمُ مُطَلَّمًا كَالْمُ

# প্রাসঙ্গিক আন্দোচনা

وَرُبُنُ وَ الْحُرِيْنُ وَ الْحَرِيْنُ وَ اللّهُ وَمِنْ الْاَحْرِيْنُ وَ اللّهُ وَمِنْ اللّهُ وَمِنْ الْحَرِيْنُ وَ اللّهُ وَمِنْ اللّهُ وَمِيْمُ وَمِنْ اللّهُ وَمِنْ الللّهُ وَمِنْ اللّهُ وَمِنْ الللّهُ وَمِنْ اللّهُ وَمِنْ الللّهُ وَمِنْ اللّهُ وَمِنْ اللّهُ وَمِنْ اللّهُ وَمِنْ اللّهُ وَمِنْ الللّهُ وَمِنْ الللّهُ وَمِنْ الللّهُ وَمِنْ اللّهُ وَمِنْ الللّهُ وَمِنْ الللّهُ وَمِنْ الللّهُ وَمِنْ الللّهُ وَمِنْ الللّهُ وَمِنْ اللّ

পক্ষান্তরে যদি পূর্ববর্তীগণ এই উন্মতের মধ্যে থেকেই হয়, তবে প্রমাণিত হয় যে, এই উন্মত শেষের দিকেও অগ্রবর্তী নেকটাশীলদের থেকে বঞ্চিত থাকবে না; যদিও শেষ যুগে এরুল লোকের সংখ্যা কম হবে। সাধারণ মুমিন মুন্তাকী ও ওলী তো এই উন্মতের ওরু ও শেষভাগে বিপুল সংখ্যক থাকবে এবং তাদের কোনো যুগ 'আসহাবুল ইয়ামীন' থেকে খালি থাকবে না, সহীহ বুখারী ও মুসলিমে বর্ণিত হযরত মু'আবিয়া (রা.) থেকে বর্ণিত হাদীসও এর পক্ষে সাক্ষ্য দেয়। রাস্লুল্লাহ আবদন, আমার উন্মতের একটি দল সদাসর্বদা সত্যের উপর কায়েম থাকবে। হাজারো বিরোধিতা ও বাধা-বিপত্তির মধ্যেও তারা সং পথ প্রদর্শনের কাজ অব্যাহত রাথবে। কারো বিরোধিতা তাদের ক্ষতি করতে পারবে না কিয়ামত পর্যন্ত এই দল স্বীয় কর্তব্য পালন করে যাবে।

وَأَصَحُبُ السَّمَالِ مَا اَصَحَبُ السَّمَالِ النَّهِ السَّمَالِ النَّهِ السَّمَالِ مَا اَصَحَبُ السَّمَالِ النَّهِ السَّمَالِ النَّهِ السَّمَالِ النَّهِ السَّمَالِ النَّهِ السَّمَالِ مَا اَصَحَبُ السَّمَالِ مَا اَصَحَبُ السَّمَالِ مَا السَّمَالِ مَا السَّمَالِ مَا اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللِّهُ اللَّهُ اللللللَّهُ الللللَّهُ اللْمُنِولَا الللللَّهُ اللْمُنِهُ الللللِّهُ اللللللِّهُ الللللللِّهُ الللللْمُلِي الللللِ

অর্থাৎ "নিশ্চয় আল্লাহ পাক তাঁর সঙ্গে শিরক করাকে মাফ করবেন না, এতদ্বাতীত অনা গুনাহ যাকে ইচ্ছা তাকে তিনি মাফ করতেও পারেন"। বস্তুত কাফেররা ওধু যে দুনিয়ার জীবনে ভোগ বিলাসে মন্ত এবং কুফর ও শিরকে লিপ্ত ছিল তাই নয়; বরং তারা আথিরাতও বিশ্বাস করতো না। তারা কিয়ামতকে অস্বীকার করতো এবং বিদ্ধেপ করে বলতো, আমরা যখন মৃত্যুমুখে পতিত হবো, চিরতরে মাটির সঙ্গে মিশে যাব, এরপর কি আবার জীবিত হবো? তা কি করে সম্ভবং তাই পরবর্তী আয়াতে আল্লাহ পাক তাদের এ ভ্রান্ত মতের জবাবে ইরশাদ করেছেন—

قُلْ إِنَّ اللَّاوَّلِينَنَ وَالأَخِرِينَ ...... أَيُّهَا الطَّالُونَ الْمُكَذِّبُونَ.

অর্থাৎ '(হে রাসূল!) আপনি ঘোষণা করুন, পূর্ববর্তীরা এবং পরবর্তীরা সকলকে এক নির্দিষ্ট দিনে নির্ধারিত সময়ে একত্র করা হবে। এরপর হে বিভ্রান্ত মিখ্যা আরোপকারীরা '(তোমাদের ভয়াবহ পরিণতির জন্যে তথা দোজখের শান্তির জন্যে অপেকা কর]।

এ আয়াতে আল্লাহ পাক প্রিয়নবী 🊃 -কে সম্বোধন করে ইরশাদ করেন যে, হে রাসূন! আপনি জানিয়ে দিন যে, তোমাদের সকলকে অবশেষে একদিন তথা কিয়ামতের দিন একত্র করা হবে, তোমাদের হিসাব-নিকাশ গ্রহণ করা হবে।

হযরত রাসূলে করীম 🚃 কিয়ামতের কঠিন দিন সম্পর্কে বিশেষ সতর্কবাণী উচ্চারণ করেছেন।

তিনি ইরশাদ করেছেন, কিয়ামতের দিন দোজখ থেকে একটি গর্দান বের হবে, তার দু'টি কানও থাকরে, এর দ্বারা সে দেখবে, তনবে। তার একটি রসনা থাকবে তা দ্বারা সে কথা বলবে। সে বলবে, আমাকে পূর্ণ ক্ষমতা দেওয়া হয়েছে তিন প্রকার লোকের উপর— ১. প্রত্যেক অবাধ্য এবং একগ্রে লোকের উপর। ২. যে ব্যক্তি আল্লাহ পাকের সাথে অন্য কিছুকে উপাস্য মনে করে এবং ৩. যে ছবি প্রস্তুত করে। তিরমিয়ী শরীফে এ হাদীস সংকলিত হয়েছে।

মুসলিম শরীফে সংকলিত হাদীসে হযরত রাসূলে কারীম হার্মী করেছেন কিয়ামতের দিন এমন এক দোজ্বী ব্যক্তিকে একবার দোজবে ডুবিয়ে আনা হবে, যে দুনিয়ার জীবনে সর্বাধিক ভোগ বিলাসে মন্ত ছিল, এরপর তাকে জিজ্ঞাসা করা হবে, থে আদম সন্তান: তুমি কি কবনো ভোগ বিলাস করছো; কবনো কি তুমি সূখ শান্তি ভোগ করার সুযোগ পেয়েছো; তখন সে বলবে, আল্লাহ পাকের শপথ। কখনো না অর্থাৎ অল্পান্ধণ দোজবের কঠোর শান্তি দেখার পর অবস্থা এমন হবে যে, সে ব্যক্তি

সারা জীবনের ভোগ বিলাসকে এক মুহূর্তে ভূলে যাবে।

হযরত রাসূলে কারীম আরা ইরশাদ করেছেন, কিয়ামতের দিন এমন একজন জান্নাতী ব্যক্তিকে জান্নাতে তুবিয়ে আনা হবে যে, দুনিয়াতে সর্বাধিক কটে ছিল, এরপর তাকে জিজ্ঞাস করা হবে, হে আদম সন্তান! তুমি কি কখনো দুঃখ কট দেখেছো। সে বলবে, আল্লাহ পাকের শপথ! আমি কখনো কোনো রকম দুঃখ কট দেখিনি (অর্থাৎ ক্ষণিকের জন্যে জান্নাতের নিয়ামত ভোগ করার পর সে দুনিয়ার জীবনের সকল দুঃখ কট ভুলে যাবে।

মূলত আলোচ্য আয়াতসমূহে দোজখের কঠিন শান্তির কিছু বিবরণ স্থান পেয়েছে। কুরআনে কারীমের বহু আয়াতে দোজখের বিবরণ দেওয়া হয়েছে, যাতে করে মানুষ পরিণামদশী হয়, এবং পরকালীন জীবনের জন্যে প্রস্তৃতি গ্রহণ করে, যেমন অন্য আয়াতে ইরশাদ হয়েছে وَهُ مُثَمَّالًا اللهِ كَا مُنْكُونُ وَلَكُ شُرَابًا لِلّا صَحِيمًا وَهُ مُنْكُلُ مُعْلِقًا وَهُ مَا اللهُ مُعْلِقًا وَهُ مُنْكُلُ مُعْلِقًا وَهُ مُنْكُلًا اللهُ مُعْلِقًا مُعْلَقًا وَهُ مُنْكُلًا مُعْلِقًا مُنْكُلًا اللهُ مُعْلِقًا وَهُ مُعْلِقًا مُعْلِقًا

আরো ইরশাদ হয়েছে- يُصَبُّ وِنَ فُوْقِ رُوُوسِهِمُ الْحَجِيْمُ يَصْهُرُ مَا فِي بُطُونِهِمْ وَالْجُلُودِ अभि जाला হবে, পরিণামে তাদের উদরের সবকিছু এবং চামড়াসমূহ গলে বের হয়ে যাবে"।

এমনি আরো বহু আয়াতে দোজখের শাস্তি বর্ণিত হয়েছে [আল্লাহ পাক আমাদেরকে রক্ষা করুন]।

সূরার শুরু থেকে এ পর্যন্ত হাশরের মানুষের তিন প্রকার এবং তাদের প্রতিদান ও শান্তির বর্ণনা ছিল। আলোচ্য আয়াতসমূহে এমন পথন্রষ্ট মানুষকে ইশিয়ার করা হচ্ছে, যারা মূলত কিয়ামত সংঘটিত হওয়ার এবং পুনরুজ্জীবনেই বিশ্বাসী নয়। অথবা আল্লাহ তা'আলার ইবাদতে অপরকে অংশীদার সাব্যন্ত করে। উদ্দেশ্য মানুষেরই সেই উদাসীনতা ও মূর্খতার মুখোশ উন্যোচন করা, যে তাকে ভ্রান্তিত লিপ্ত করে রেখেছে! এর ব্যাখ্যা এই যে, এই বিশ্বচরাচরে যা কিছু বিদ্যমান আছে অথবা হচ্ছে অথবা ভবিষ্যতে হবে, এগুলোকে সৃষ্টি করা, স্থায়ী রাখা এবং মানুষের বিভিন্ন উপকারে নিয়োজিত করা প্রকৃতপক্ষে আল্লাহ তা'আলার শক্তি ও রহস্যের লীলা। যদি কারণাদির যবনিকা মাঝখানে না থাকে এবং মানুষ এসব বস্তুর সৃষ্টি প্রত্যক্ষভাবে অবলোকন করে, তবে সে আল্লাহর প্রতি বিশ্বাস স্থাপন করতে বাধ্য হয়ে যাবে। কিছু আল্লাহ তা'আলা এ জগতকে পরীক্ষাগার করেছেন। তাই এখানে যা কিছু অন্তিত্ব ও বিকাশ লাভ করে, সবকিছু কারণাদির অন্তরালে বিকাশ লাভ করে।

আল্লাহ তা'আলা স্বীয় অপার শক্তি ও রহস্যের বলে কারণাদি ও ঘটনাবলির মধ্যে এমন এক অটুট যোগসূত্র স্থাপন করে রেখেছেন যে, কারণ অন্তিত্ব লাভ করার সাথে সাথে ঘটনা অন্তিত্ব লাভ করে। কারণ ও ঘটনা যেন একটি অপরটির সাথে ওতপ্রোভভাবে জড়িত। বাহাদশী মানুষ কারণাদির এই বেড়াজালে আটকে যায় এবং সৃষ্টকর্মকে কারণাদির সাথেই সম্বন্ধযুক্ত মনে করতে থাকে। যবনিকার অন্তরাল থেকে যে আসল শক্তি কারণ ও ঘটনাবলিকে সক্রিয় করে, তার দিকে বাহাদশী মানুষের দৃষ্টি যায় না।

উল্লিখিত আয়াতসমূহে আল্লাহ তা'আলা প্রথম খোদ মানবসৃষ্টির স্বরূপ উদঘাটন করেছেন, এরপর মানবীয় প্রয়োজনাদি সৃষ্টির মূখোশ উন্মোচিত করেছেন। মানুষকে সম্বোধন করে বিভিন্ন প্রশু করেছেন এবং এসব প্রশ্নের মাধ্যমে সঠিক উত্তরের প্রতি আসুলি নির্দেশ করেছেন। কেননা তিনি প্রশ্নের মধ্যেই কারণাদির দুর্বলতা ফুটিয়ে তুলেছেন।

প্রথম আয়াত একটি দাবি করে এবং পরবর্তী আয়াতগুলো এর স্বপক্ষে প্রমাণ। সর্বপ্রথম স্বয়ং মানবসৃষ্টি সম্পর্কে প্রশু করা হয়েছে। কারণ, গাফিল মানুষ প্রত্যহ দেখে যে, পুরুষ ও নারীর যৌন মিলনের ফলে গর্ভসঞ্জার হয়। এরণর তা জননীর গর্ভাগরে আন্তে বৃদ্ধি পেতে থাকে এবং নয় মাস পর একটি পরিপূর্ণ মানবরূপে ভূমিষ্ঠ হয়ে যায়। এই দৈনন্দিন অভিজ্ঞতার কারণে বাহ্যদশী মানুষের দৃষ্টি এতেই নিবদ্ধ থেকে যায় যে, পুরুষ ও নারীর পরম্পরিক মিলনই মানবসৃষ্টির প্রকৃত কারণ। তাই প্রশ্ন করা হয়েছে- ইন্টাইনিই বিশ্ব করা হয়েছে- ইন্টাইনিই বিশ্ব করা হয়েছে-

অর্থাৎ হে মানব! একটু ভেবে দেখ, সন্তান জন্মলাভ করার মধ্যে তোমার হাত এতটুকুই তো যে, তুমি এক ফোঁটা বীর্য বিশেষ স্থানে পৌছিয়ে দিয়েছ ৷ এরপর তোমার জানা আছে কি যে, বীর্যের উপর স্তরে কি কি পরিবর্তন আসে? কি কি ভাবে এতে অস্থি ও রক্ত মাংস সৃষ্টি হয়া এই ক্ষুদে জগতের অন্তিত্বের মধ্যে খাদ্য আহরণ করার, রক্ত তৈরি করার ও জীবাত্মা সৃষ্টি করার কেমন যন্ত্রপাতি কি কি ভাবে স্থাপন করা হয় এবং শ্রবণ, দর্শন, কথন, আস্বাদন ও অনুধাবন শক্তি নিহিত করা হয়, যার ফলে

একটি মানুষের অন্তিত্ব একটি চলমান কারখানাতে পরিণত হয়। পিতাও কোনো খবর রাখে না এবং যে জননীর উদরে এসব হচ্ছে, সেও কিছু জানে না । জ্ঞান-বৃদ্ধি বলে কোনো বন্ধু দুনিয়াতে থেকে থাকলে সে কেন বুঝে না যে, কোনো স্রষ্টা ব্যতীত মানুষের অত্যান্দর্য ও অভাবনীয় সন্তা আপনা আপনি তৈরি হয়ে যায়নি । কে সেই স্রষ্টাঃ পিতা-মাতা তো জানেও না যে, কি তৈরি হলো, কিতাবে হলো। প্রসবের পূর্ব পর্যন্ত ভারা অনুমানও করতে পারে না যে, গর্ভস্থ ভ্রুণ ছেলে না মেয়েঃ তবে কে সেই শক্তি, যে উদর, গর্ভাশায় ও ভ্রুণের উপরস্থ ঝিল্লি এই তিন অন্ধাবনকারী প্রয়া ব্যক্ত কির করে দিয়েছেনঃ এরপ স্থলে যে ব্যক্তি টিন্স কর্মাটি এমন সুন্দর-সূত্রী শ্রবণকারী, দর্শনকারী ও অনুধাবনকারী সন্তা তৈরি করে দিয়েছেনঃ এরপ স্থলে যে ব্যক্তি টিন্স টিন

এর পরের আয়াতসমূহে এ কথাও বলা হয়েছে যে, হে মানব! তোমাদের জন্মগ্রহণ ও বিচরণশীল কর্মট মানুষ হয়ে যাওয়ার পরও অন্তিত্ব, স্থায়িত্ব ও সকল কাজ-কারবারে তোমরা আমারই মুখাপেক্ষী। আমি তোমাদের মৃত্যুরও একটি সময় নির্দিষ্ট করে রেখেছি। এই নির্দিষ্ট সময়ের পূর্বে তোমাদের যে আয়ুক্কাল রয়েছে, তাতে তোমরা নিজেদেরকে স্বাধীন ও স্বাবলম্বীরূপে পেয়ে থাক। এটাও জেনে রেখো যে, আল্লাহ তা'আলা তোমাদের স্থলে অন্য জাতি সৃষ্টি করতে সক্ষম। অথবা তোমাদেরকে ধ্বংস না করে অন্য কোনো জীবের কিংবা জড় পদার্থের আকারে পরিবর্তিত করে দিতেও সক্ষম। নির্ধারিত সময়ে মৃত্যু আসার মধ্যে এদিকেও ইঙ্গিত রয়েছে যে, তোমরা নিজেদের স্থায়িত্বের ব্যাপারে স্বাধীন ও স্বেচ্ছাচারী নও; বরং তোমাদের স্থায়িত্ব কর্চিটি সময় পর্যন্ত। আল্লাহ তা'আলা তোমাদেরকে এক বিশেষ শক্তি, সামর্থ্য ও জ্ঞানবৃদ্ধির বাহক করেছেন। এগুলোকে কাজে লাগিয়ে তোমরা অনেক কিছু করতে পার।

ত্র সারমর্ম এই যে, কেউ আমার ইচ্ছাকে ডিঙ্গিয়ে যেতে পারে না। আমি এই মুহূর্তেও যা চাই, তাই করতে পারি। ইরশাদ হচ্ছে— ঠে মিনি নুন্তিও যা চাই, তাই করতে পারি। ইরশাদ হচ্ছে— ঠে মিনি নুন্তিও করে দিতে পারি, যা তোমরা জান না। অর্থাৎ মুত্যুর পর তোমরা মাটি হয়ে যেতে পার অথবা অন্য কোনো জন্তুর আকারেও পরিবর্তিত হয়ে যেতে পার; যেমন বিগত উন্মতের মধ্যে আকৃতি পরিবর্তন হয়ে বানর ও শৃকরে পরিণত হওয়ার আজাব এসে গেছে। তোমাদেরকে প্রস্তুর ও জড় পদার্থের আকারেও পরিণত করে দেওয়া যেতে পারে।

খাদ্য মানুষের জীবন ধারণের প্রধান ভিত্তি। মানবসৃষ্টির গুঢ় তত্ত্ব উদঘাটিত করার পর এখন এই খাদ্যের স্বরূপ সম্পর্কে প্রশু রাখা হয়েছে, তোমরা যে বীজ বপন কর, সে সম্পর্কে ভেবে দেখেছ কিঃ এই বীজ থেকে অন্ধ্রর বের করার ব্যাপারে তোমাদের কাজের কতটুকু দখল আছেঃ চিন্তা করলে এছাড়া জবাব নেই যে, কৃষক ক্ষেতে লাঙ্গল চালিয়ে, সার দিয়ে মাটি নরম করেছে মাত্র, যাতে দুর্বল অন্ধ্রর মাটি ভেদ করে সহজেই গজিয়ে উঠতে পারে। বীজ বপনকারী কৃষকের সমগ্র প্রচেষ্টা এই এক বিন্দুতেই সীমাবদ্ধ। চারা গজিয়ে উঠার পর সে তার হেফাজতে লেগে যায়। কিত্তু একটি বীজের মধ্যে থেকে চারা বের করে আনার সাধ্য তার নেই। সে চারাটি তৈরি করেছে বলে দাবিও করতে পারে না। কাজেই প্রশু দেখা দেয় যে, মণের মণ মাটির স্কুপে পতিত বীজের মধ্যে থেকে এই সৃন্দর ও মহোপকারী বৃক্ষ কে তৈরি করলঃ জবাব এটাই যে, সেই পরম প্রভু, অপার শক্তিধর আল্লাহ তা আলার অত্যান্তর্য কারিগরিই এর প্রস্তুতকারক।

এরপর যে পানির অপর নাম জীবন এবং যে অগ্নি দ্বারা মানুষ রান্না-বান্না করে ও শিল্প-কারখানা পরিচালনা করে, সেগুলো সৃষ্টি সম্পর্কে একই ধরনের প্রশ্নোন্তর উল্লেখ করা হয়েছে।

نَراً असिए (فَراً وَ وَا وَرَا وَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُولِيَّا اللهُ اللهُ

অপার শক্তি ও তাওহীদে বিশ্বাস স্থাপন করবে এবং মহান পালনকর্তার নামের পবিত্রতা ঘোষণা করবে। এটাই তার অবদানসমূহের কৃতক্ষতা।

#### অনুবাদ :

- নক্ষত্ররাজির অস্তাচলের সেগুলো অস্তমিত হওয়ার।
- তোমরা জানতে অর্থাৎ যদি তোমরা জ্ঞানীদের অন্তর্ভুক্ত হও তবে এই শপথের মহন্ত জেনে নিবে।
- ৭৭. নিশ্চয় এটা অর্থাৎ যা তোমাদের নিকট পঠিত হচ্ছে সম্মানিত করআন।
- ৭৮. যা আছে সুরক্ষিত কিতাবে আর তা হলো মাসহাফ।
- ৭৯, যারা পত-পবিত্র তারা ব্যতীত অন্য কেউ তা স্পর্শ করে না। 🕰 🦞 এটা খবর 🚅 অর্থে। অর্থাৎ যারা নিজেদের কে অপবিত্রতা হতে পবিত্র করে নিয়েছেন 🕫
- ৮০. এটা জগৎসমূহের প্রতিপালকের নিকট হতে অবতীর্ণ ।
- ৮১, তবুও কি তোমরা এই বাণীকে কুরুআনকে তুচ্ছ জ্ঞান করবে? গুরুত্ব না দিয়ে মিথ্যা প্রতিপন্ন করবে।
- ৮২. এবং তোমরা মিথ্যারোপকেই তোমাদের উপজীব্য করে নিয়েছ অর্থাৎ আল্লাহর পরিতপ্ত করাকে 🗘 🎉 يَنْو، كَذَا বলে অকৃতজ্ঞতা প্রকাশ করছ? অর্থাৎ অমুক তারকা উদিত হওয়ার কারণে বৃষ্টি হয়েছে।
- যখন রহ বের হওয়ার সময় খাদ্যনালী পর্যন্ত পৌছে যায়।
- তখন তাকিয়ে থাকো তার দিকে ৷
  - ৮৫. আর আমি তোমাদের অপেক্ষা তার নিকটতর জ্ঞানের দিক থেকে। কিন্তু তোমরা দেখতে পাও না रेंड निर्भछ । अर्था९ आमात عَمْ مُرَدُّ हैं हैं تُبْصِرُونَ বিদ্যমানতার জ্ঞান তোমাদের হয় না।

- ৩০ ব৫. আমি শপথ করছি এখানে র্য টা অতিরিক بَمَا وَالْبُدَةُ بِمَاوَقع النُّنجُومِ لا بمسَاقطها لِغُرُوبِها.
- ٧٦ ٩৬. <u>खवगारे अठ</u>ा अपन अर्थ <u>अरु मश्य पिन</u> وَإِنَّهُ أَيِ الْقَسَمُ بِهَا لَقَسَمُ لُوْ تَعَلَّمُونَ عَظيْمُ لا أَيْ لَوْ كُنتُهُمْ مِنْ ذُوي الْعِلْم
  - لَعَلِمْتُمْ عُظْمَ هٰذَا الْقَسَمِ. ٧٧. إِنَّهُ أَى الْمَتْلُوُّ عَلَيْكُمْ لَقُواٰنُ كُونِهُ لا
- فِی کِتلٰیِ مَکْتُوٰیِ مَّکْنُوْن لا مَصُوْن وَهُو الْمُصَحَفُ.
- ٧٩. لَا يَمُسُهُ خَبَرُ بِمَعْنَى النَّهِ إِلَّا المُطَهُّرُونَ م أي الَّذِينَ طَهَّرُوا أَنفُسَهُمْ مِنَ الْآحَدَاثِ.
  - ٨٠. تَنْزِيْلُ مُنَزَّلُ مِنْ زَّبَ الْعُلَمِيْنَ.
- أَفَيِهِذَ الْحَدِيثِ الْقُرَانِ أَنْتُمْ مَّذْهِنُونَ متَهَاونُونَ مُكَذَّبُونَ ـ
- ٨٢. وتَنجَعَلُونَ رِزْقَكُمْ مِنَ الْمَطَر أَي شُكْره أَنَّكُمْ ثُكَذِّبُونَ . بسَفْيَا اللَّهِ حَيْثُ قُلْتُمْ مُطِرْنَا بِنَوْءِ كَذَا.
- ে ১৫ ১৮৩. পুরন্ত কেন নয়- প্রাণ যথন কণ্ঠাগত হয় সুতরাং فَلَوْلَا فَهَلَّا إِذَا بَلَغَتِ الرُّوحُ وَقْتَ النَّزْع الْحُلْقُومَ لا وَهُوَ مَجْرى الطَّعَامِ.
- ে ১৪. এবং তোমরা হে মৃতের নিকট উপস্থিত লোকেরা! وَأَنْسُتُمْ بِنَا حَاضِرِي الْمَكِيتِ حِيْسَنِيْدٍ تَنظُرُونَ لا إِلَيْهِ .
- ٨٥. وَنَحْنُ أَقَرَبُ إِلَيْهِ مِنْكُمْ بِالْعِلْمِ وَلٰكِنْ لاً تُبْصِرُونَ مِنَ البُصِنِيرةِ أَي لاَ تَعَلَمُونَ ذُلِكَ .

- مُجْزَبِبُنَ بِانَ تُبْعَثُوا اَى غَبِهَ مَنْ عُرْغُونُ بِزُعْمِكُمُ.
- ٨٧. تَرْجِعُونَهَا تُكُرُدُونَ النُّرُوحُ إِلَى الْجَسَد بَعْدَ بُلُوعِ الْحُلْقُومِ إِنْ كُنْتُمْ صَدِقِينْ. فِيما زُعَمتُم فلُولا الشَّانِيةُ تَاكِيدُ لِلْأُولَى وَاذَا ظُرْفُ لِلتَرْجِعُونَ الْمُتَعَلِّقُ به الشَّرْطَان وَالْمَعْنِي هَلَّا تَرْجِعُونَهَا إِنْ نَفِيتُهُ الْبَعْثَ صَادِقِينَ فِي نَفْيِهِ أَيُّ لِيَنْتَفِي عَنْ مَحَلِّهَا الْمُوتَ.
  - . كَامًا إِنْ كَانَ الْمَيْتُ مِنَ الْمُقَرّبِينَ . ٨٨. هَا إِنْ كَانَ الْمَيْتُ مِنَ الْمُقَرّبِينَ
- ٨٩. فَرُوحُ أَى فَلَهُ إِسْتِرَاحَةً وُرَيْحَانٌ لا رزقً حَسَنُ وَجَنَّهُ نَعِيْمٍ وَهَلِ الْجَوَابُ لِأَمَّا أَوْ إِلانَ أَوْ لَهُمَّا أَقُوالُ مِ
  - .٩. وَأَمَّا إِنْ كَانَ مِنْ من أَصَحْبِ الْبَعِيْنِ .
- ٩١. فَسَلْمٌ لُّكَ أَيْ لَهُ السَّلَامَةُ مِنَ الْعَذَابِ مِنْ أَصَحْبِ الْبَعِينِ مِنْ جِهَةِ أَنَّهُ مِنْهُمْ .
- ٩٢. وَآمًّا إِنْ كَانَ مِنَ الْمُكَذِّبِينَ الضَّالَئِينَ لا
  - তবে রয়েছে আপ্যায়ন অত্যুক্ত পানির দ্বারা।
  - . فَيُصْلِينُهُ جُحِيمُ . ٩٤ ه8. مِرْتُصَلِينَهُ جُحِيمُ .
- তার সিফতের مَوْصُون طلك আ এটা তো প্রস্ব সতা। طِنَّا هُذَا لَهُوَ حَقُّ الْيَقِيشِينَ ۽ مِنْ إضَافَةِ দিকে ইয়াফতের অন্তর্গত। الْمُوصُوفِ إِلَى صِفَيْهِ.
  - ٩٦. فَسَبَعْ بِاسْم رَبَكَ الْعَظِيْمِ. تَقَدُّمَ

- ে ১১ فَلُولًا فَهَارًا إِنْ كُنْتُمْ غَيْرَ مَدْيُنِيْنَ. ٨٦ فَكُولًا فَهَارًا إِنْ كُنْتُمْ غَيْرَ مَدْيُنِيْنَ বিশ্বাস অনুযায়ী তোমাদেরকে পুনরুত্থান করা হবে নাঃ
  - ৮৭. তবে তোমরা তা ফিরাও না কেন? অর্থাৎ রুহ কণ্ঠাগত হওয়ার পর তোমরা একে শরীরের দিকে ফিরিয়ে দাও না কেন? যদি তোমরা সত্যবাদী হও। তোমাদের ধারণা মতে ৷ দ্বিতীয় পুঁ 🕻 টি প্রথম পুঁ 🕽 - अत عَرُدُ वात تَاكِيْد اللهَ عَلَيْد वात عَرِيْدًا اللهُ عَالَمُ وَاللَّهُ عَلَيْدِ - अत अ - अत فَرْجُعُونَ श्राह । आत فَرَف अत - تَرْجُعُونَ সাথে দটি শর্ত সংশ্লিষ্ট অর্থাৎ তোমরা যদি পনরুথান না হওয়ার ব্যাপারে সত্যবাদী হও তবে তাকে কেন ফিরিয়ে নাও না? যাতে করে মৃত্যুটা 🚅 -এর मश्ल २८७ مُنْتَغْي रात गात ।
  - - ৮৯. তবে তার জন্য রয়েছে আরাম ও উত্তম জীবনোপকরণ ও সুখ উদ্যান, خُرُوحُ এটা হয়তো -এর জবাব হবে অথবা 🗓 -এর জবাব হবে অথবা উভয়ের জবাব হবে। এতে কয়েকটি [তিনটি] মত রয়েছে।
    - ৯০. <u>আর যদি সে ডান দিকের একজন হয়।</u>
    - ৯১. তবে তাকে বলা হবে: তোমার প্রতি শান্তি অর্থাৎ তার জন্য শাস্তি হতে নিষ্কৃতির শান্তি, হে দক্ষিণ পার্স্ববর্তী! কেননা সে আসহাবল ইয়ামীনের অন্তর্গত :
    - ৯২. কিন্তু সে যদি সত্য অস্বীকারকারী ও বিভ্রান্তদের
  - ৯৬. অতএব আপনি আপনার মহান প্রতিপালকের নামে পবিত্রতা ও মহিমা ঘোষণা করুন। যেমনটি পূর্বে অতিবাহিত হয়েছে ৷

# তাহকীক ও তারকীব

কেউ কেউ এ ব্যাখ্যাও করেছেন যে, র্মু টা সম্বোধিত ব্যক্তির ধারণাকে نَبُنِي করার জন্য। আর مَنْفِيَ উহ্য রয়েছে । আর তা হলো কাফেরদের বাক্য এবং এটা بَنْسُ كَمَا نُفُولُ । ইমাম ফাররা বলেন যে, এই র্মু টা بُنْسُ كَمَا نُفُولُ ।এর জন্য এবং এটা । अरर्थ इरग्रहः कि कि विगति पूर्वन वरनाइन الأَمْرُ كُمُا تُقُولُونَ

- عَرْفَعُ : طُولُهُ مُواقِعُ এর বহুবচন। याর অর্থ হলো তারকা অন্তমিত হওয়ার স্থান বা সময়।

কেউ কেউ مُونَعُ ঘারা তারকার মঞ্জিলসমূহ উদ্দেশ্য করেছেন। আবার কেউ কেউ এর ঘারা কুরআন অবতীর্ণ হওয়া উদ্দেশ্য নিয়েছেন। কেননা কুরআনে কারীমও রাসূল 🚟 -এর উপর ধীরে ধীরে অবতীর্ণ হয়েছে।

إنَّهُ عَلَمُ عَلَمُ اللَّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَاللَّه لقَسَمُ للَّو تَعْلَمُونَ عَظِيمُ এর মধ্যেও সিফ্রত بُحُمُلُ مُعَتَرِضُه আর كُمُمُلُ مُعَتَرِضُه জওয়াবে কসমের মাঝে مُعَتَرِضُه আর كُمُمُونَ عَظِيك 

يَ مَوْلُهُ لَعَلِمُتُمُ عَظُمَ هُذَا الْقَسَمِ : এ বাক্য বৃদ্ধিকরণ দ্বার্য মুফাসসির (রা.) -এর জবাব উহ্য থাকার প্রতি ইঙ্গিত করেছেন।

وهُ و الْمُصَحَفُ वाता नखर प्रारक्ष উत्मना करतरहन। अहे मृतराज كِتَابٍ مُكَنَّرُن क्षेत्र क्षेत्र : فَوَلُمُ وَهُو الْمُصَحَفُ مَا عَمْ عَرَابُ مِثْلُمُ عَلَيْهِ وَهُو الْمُصَدِّقُ وَمُو الْمُصَامِّدُرُنَ क्षेत्र मुतराज विवाग ताजीज क्रुआन হবে না।

এটা বৃদ্ধিকরণ দ্বারা উদ্দেশ্য হলো একটি প্রশ্নের জবাব দেওয়া। প্রদা : পবিত্র কুরআনে বলা হয়েছে– كَا الْسُطُهُ رَنَّ الْسُطُهُ رَنَّ কুরআনে বলা হয়েছে– كَا الْسُطُهُ رَنَّ الْسُطُهُ رَنِّ الْسُطُهُ رَنِّ الْسُطُهُ رَنِّ الْسُطُهُ رَنِّ الْسُطُهُ وَالْسُمُ اللَّهُ وَالْسُمُ اللَّهُ وَاللَّهُ الْسُطُهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ الْسُطُهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ الْسُطُهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّذِي وَاللَّهُ وَالْمُوالِقُولُ وَاللَّهُ وَاللَّ ব্যতীত কুরআন স্পর্শ করে। আর কুরআন তো বাস্তবঁতার বিপরীত কোনো খবর পরিবেশন করে না।

উত্তর : এখানে খবরটা 🚁 -এর অর্থে হয়েছে।

মাসদারটা مُنَزَّلُ হসমে মাফউল অর্থে হয়েছে । وَ عُنَزِّلُ মাসদারটা عُنَزِيْلُ इসমে মাফউল অর্থে হয়েছে । े प्राकित क्रमा (المَعَيْثُ : विशाल الْسَعِنْهُ ) हो रिमिकत क्रमा विराहित क्रमा विहे के विहे के विहे के विहे न -এর অর্থ হলো কোনো বকুকে তৈল লাগিয়ে মস্ণ ও नরম تَدْهِيْنُ ٷ إِدْهَانُ नमिंग وَدُهَانُونَ : قَاوَلُهُ مُدْهِيُونَ कता। এत थरकरे گذاهنَتُ فِي الدُيْن बीत्नत वााशात थानात्मान शहन कता। এत नारयमी वर्ष त्मकाक७ व्यात्म। रा জিনিসের উপর তৈর্ল র্লাগিয়ে নরম ও মসৃণ করা হয়, তার ভিতরটা বাহিরের বিপরীত হয়ে থাকে। উপরে নরম ও মসৃণ মনে হলেও ভিতরে তার বিপরীত হয়ে থাকে। নেফাকের মধ্যেও এরপই হয়ে থাকে। এখানে সাধারণত কুফর উদ্দেশ্য। কুরআনকে স্বাভাবিক ও সাধারণ মনে করা ও গুরুত্ব না দেওয়াও ুঠিই। -এর মিসদাক।

ষারা ইঙ্গিত করেছেন أَى تُسْكُرُهُ । এখানে ইঙ্গিত রয়েছে যে, রিজিক দারা রিজিকের কারণ উদ্দেশ্য : فَنُولُـهُ مِنَ الْمُطَرِ যে, ইবারতে মুযাফ উহা রয়েছে। উহা ইবারত হলো- تَكُفُرُونَ شُكُرُ الْسُكُر নিজেদের ব্যস্ততা ও খাদ্য বানিয়ে নিয়েছ। এমন কি আর্ল্লাহপ্রদন্ত বৃষ্টিকেও তোমরা <mark>কোনো কোনো তারকার উদিত হ</mark>ওয়া ও অন্ত যাওয়ার সাথে সম্পর্কিত করে থাকো।

سَغَى اللَّهُ - वत फिरक सूयारु राख़रह । सूरन हिन- فَاعِلُ अो मात्रमात ; बी فَوُلُهُ بِسَفَيَ اللَّهِ এর সাথে দুটि - تَرْجِعُرُنَ । इरस्राह طَرْف مُقَدَّمُ व्यत - تَرْجِعُرْنَ बंधे إِذَا بَلَغُتِ الْحُلْقُرَّمَ : قَوْلُـهُ إِذَا ظَرْفُ لِيسَرْجِسُعُونَ गर्छ प्रशिष्ट , এकि इता إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِيْنَ अवर अभति इता إِنْ كُنْتُمْ غَيْثَرَ مَدِيْنِيْنَ प्रशिष्ट इखात अर्थ इता स्रो উভয়টি । 🎉 হয়েছে ।

कारमा : वात्कात भर्ता وَنُفَيْتُمُ البُعْثُ صَارِقِبْنَ فِي نَغْبِهِ - रात्राहित वर्ष रहाा وَفُلْهُ وَاللّهِ م مُلاَ تُرْجِعُونَهَا إِنْ نَفَيْتُمُ البُعْثُ صَارِقِبْنَ فِي نَغْبِهِ - रहाा भूवणाना वात فَلُهُ وَاللّهِ وَوُثُمُ فَلَلّهُ رُوحً

عَنْ . خ دَالَ الْجَـوَابُ لِأَمْا أَوْ لِإِنْ أَوْ لَهُمَا
ح रता জওয়াব। এতে তিনটি মতামত রয়েছে। যথা- ১ وَرُوحُ الْخ : قَوْلُهُ هُلِ الْجَـوَابُ لِأَمْا أَوْ لِإِنْ أَوْ لُهُمَا
حمة अंख्याद। २. إَنْ عَالَ الْخِـمَا عَلَى الْجَاءِ الْخَارِةُ وَرَبُحَانًا الْخِـمَا الْخِـمَا الْخِرَاعُ وَرَبُحَانًا الْخِـمَا عَلَى الْخِلَامِ الْخَلَقَةِ الْخَلَامِةِ الْخَلَقَةِ الْخَلَقَةِ الْخَلَقَةِ الْخَلَقَةِ الْخَلَقَةُ الْخَلِقَةُ الْخَلِقَةُ الْخَلَقَةُ الْخَلِقَةُ الْخَلِقَةُ الْخَلَقَةُ الْخَلِقَةُ الْخَلِقَةُ الْخَلْقَةُ الْخَلْقَةُ الْخَلْقَةُ الْخَلْقَةُ الْخَلْقَةُ الْخَلْقَةُ الْخَلْقَةُ الْخَلِقَةُ الْخَلْقَةُ الْخَلْقَةُ الْخَلْقَةُ الْخَلْقَةُ الْخَلْقُةُ الْخَلْقَةُ الْخَلْقَةُ الْخَلْقَةُ الْخَلْقَةُ الْخَلْقَةُ الْخَلْقَةُ الْخَلْقَةُ الْخَلْقَةُ الْخَلْقَةُ الْخُلْقَةُ الْخَلِقَةُ الْخَلْقَةُ الْخَلْقَةُ الْخَلْقَةُ الْخُلْقُةُ الْخُلِقُةُ الْخُلْقَةُ الْخُلْقَةُ الْخَلْقَةُ الْخُلْقَةُ الْخَلْقَةُ الْخُلْقَةُ الْخُلْقَةُ الْخُلْقَةُ الْخُلْقُةُ الْخُلْقُةُ الْخُلِقَةُ الْخُلْقَةُ الْخُلْقُةُ الْخُلْقَةُ الْخُلِقَةُ الْخُلِقُةُ الْخُلِقَةُ الْخُلِقُةُ الْخُلِقَةُ الْخُلِقُةُ الْخُلِقَةُ الْخُلِقَةُ الْمُعِلِقُلِقُولُ الْخُلِقَةُ الْمُعِلِقُةُ الْمُعِلِقُةُ الْمُعِلِقُةُ الْخُلِقَةُ الْمُعِلِقُلِقُولُ الْمُعِلِقُةُ الْمُعِلِقُلِقُولُ الْمُعِلِقُلُولُ الْمُعُلِقُلِقُولُ الْمُعِلِقُلُولُ الْمُعِلِقُلِقُولُ الْمُعِلِقُلُولُ الْمُعِلِقُلِقُولُ الْمُعِلِقُولُ الْمُعِلِقُلُولُ الْمُعِلِقُولُ الْمُعِلِقُولُ الْمُعِلِقُولُ الْمُعِلِقُلِقُولُ الْمُعِلِقُولُ الْمُعِلِقُلُولُ الْمُعِلِقُلِقُولُ الْمُعُلِقُلِقُولُ الْمُعُلِقُولُ الْمُعُلِقُولُ الْمُعُلِقُ الْمُعُلِقُولُ الْمُعُلِقُ

. बार्ज हिन्छ तासरह त्य, سَلَامَتُ कार्य नावकल करसहह। فَوْلُـهُ أَنَى لَـهُ السَّسلَامَـةُ مِنَ الْـعَذَابِ -अर्ज टेंब्स्ट क्षेत्र : قَوْلُـهُ مِنْ جَهَةِ أَنَّهُ مِنْ السَّمَيْنِ अर्ज केंक्ट तासह ता. قَوْلُـهُ مِنْ جِهَةٍ أَنَّهُ مِنْ اَجْمَةً مَنْهُمْ مِنْ أَجُل أَنَّهُ مِنْهُمْ

لَدُنْزُلُ - এটা মূবতাদা, তার খবর 🔏 উহ্য রয়েছে। অর্থাৎ - لَدُنْزُلُ

্র অর্থাৎ عَوْلُهُ وَ অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে এবং عَوْلُهُ وَ عَلَيْهُ وَعَلَيْهُ وَعَلَيْهُ وَعَلَيْهُ وَعَلَيْهُ وَعَلَيْهُ وَعَلَيْهُ وَعَلَيْهُ وَعَلَيْهِ وَعِلْهُ وَعَلَيْهِ وَعِلْهُ وَعَلَيْهِ وَعِلْهُ وَعَلَيْهِ وَعِلْهُ وَعِلْهُ وَعِلْهُ وَعِلْهُ وَعِلْهُ وَعَلَيْهِ وَعِلْهُ وَعَلَيْهِ وَعِلْهُ وَعِلْهُ وَعِلْهُ وَعِلْهُ وَعِلْهُ وَعِلْهُ وَعَلِيهُ وَعَلَيْهِ وَعِلْهُ وَعِلْهُ وَعَلِيهُ وَعَلَيْهِ وَعَلَيْهِ وَعِلْهُ وَعِلْمُ وَعِلْمُ وَعِلْهُ وَعِلْهُ وَعِلْمُ وَعِلْمُ وَعِلْهُ وَعِلْمُ وَعِلْمُ وَعِلْمُ وَعِلْهُ وَعِلْمُ وَعِلْمُ وَعِلْمُ وَعِلْمُ وَعِيلًا عِلَاهُ وَعِلْمُ عِلْمُ وَعِلْمُ عَلَاهُ وَعِلْمُ وَعِلْمُ وَعِلْمُ وَعِلْمُ وَعِلْمُ وَعِلْمُ وَعِلْمُ وَعِلِمُ وَعِلْمُ وَعِلْمُ وَعِلْمُ وَعِلْمُ وَعِلْمُ وَعِلْمُ عِلْمُ وَعِلْمُ وَالْعِلِمُ وَالْمُؤْمِ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعِلِمُ وَال

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

পূর্ববর্তী **আয়াতের সাথে সম্পর্ক**: পূর্ববর্তী আয়াতসমূহে আল্লাহ তা'আলার অপার শক্তি ও পার্থিব সৃষ্টির মাধ্যমে কিয়ামতে পুনকুজ্জীবনের যুক্তিভিত্তিক প্রমাণ পেশ করা হয়েছিল। আলোচ্য আয়াতসমূহে এর ইতিহাসভিত্তিক প্রমাণ আল্লাহ তা আলার পক্ষ থেকে শপথ সহকারে পেশ করা হচ্ছে।

এর শুরুতে অতিরিক্ত ও পদের ব্যবহার একটি সাধারণ বাকপছত। কেমন বলা হয়- الله عَلَوْلَهُ هَلَا الْمُسْتَوْا فَعِ السُّبُوا فَعِ السَّبُوا فَعَ السَّبُولُ وَالْمُ السَّبُولُ وَالْمُ السَّبُولُ وَالْمُ السَّبُولُ وَالْمُ السَّبُولُ وَالْمُ السَّبُولُ وَالْمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعَالِمُ اللَّهُ السَّبُولُ وَالْمُ السَّلُولُ وَالْمُ السَّلِي السَّبُولُ وَالْمُعَالِمُ السَّلَمُ السَّلِمُ اللَّهُ السَّلِي الْمُعَلِي السَّلِمُ السَّلِمُ السَّلِمُ السَّلِمُ السَّلِمُ الْمُعَلِمُ السَّلِمُ السَّلِي السَّلِمُ السَلِمُ السَّلِي السَلِمُ السَلِمُ السَلِمُ السَّلِمُ السَلِمُ السَّلِمُ السَلِمُ السَّلِمُ السَّلِمُ السَلِمُ السَلِمُ

ذ যে বিষয়বস্কু বর্ণনা করার উদ্দেশ্যে পূর্ববর্তী আয়াতে শপথ করা হয়েছিল, এখান থেকে তাই বর্ণিত হচ্ছে। এর সারমর্ম এই যে, কুরআন পাক সম্মানিত ও সংরক্ষিত কিতাব এবং মুশরিকদের এই ধারণা মিথ্যা যে, কুরআন কারো রচিত অথবা শয়তান কর্তৃক প্রত্যাদিষ্ট কালাম। নিাউয়বিল্লাহা

لاَ يَمَنُهُ وَلَا عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ وَعَلَيْهِ عَلَيْهِ وَاللَّه এখানে দু'টি বিষয় প্ৰণিধানযোগ্য। তাফসীরবিদগণ এসব বিষয়ে মতভেদ করেছেন। যথা–

১. ব্যাকরণিক দিক দিয়ে এই বাক্যের দ্বিবিধ অর্থ হতে পারে। প্রথম এই যে, এটা কিতাব অর্থাৎ 'লওহে মাহফূযের'ই দিতীয় বিশেষণ এবং ক্রিটার শুরার পওহে মাহফূযের বাঝানো হয়েছে। আয়াতের অর্থ এই যে, গোপন কিতাব অর্থাৎ লওহে মাহফূযকে পাক পবিত্র লোকগণ বাতীত কেউ শর্শ করতে পারে না। এমতাবস্থায় এই অর্থাৎ 'পাক পবিত্র লোকগণ' এর অর্থ ফেরেশতাগণই হতে পারে, যারা 'লওহে মাহফূয পর্যন্ত পৌছতে সক্ষম। এছাড়া ক্রিশ শন্ধিত তার আসল অর্থে নেওয়া যায় না: বরং ক্রিডা তথা শর্শ করার রূপক অর্থ নিতে হবে। অর্থাৎ লওহে মাহফূযে লিখিত বিষয়বন্ধু সম্পর্কে জ্ঞাত হওয়া। কেননা লওহে মাহফূজকে হাতে শর্শ করা ফেরেশতা প্রমুখ সৃষ্টজীবের কাজ নয়।

-[ফুরতুরী]

দিতীয় সম্ভাব্য অর্থ এই যে, এ বাক্যটি হুঁই হুঁই বাক্যে অবস্থিত 'সম্মানিত' শব্দতি কুরআনের বিশেষণ। এমতাবস্থায় 'এমতাবস্থায় এন সর্বনাম দারা কুরআন বোঝানো হবে। তখন কুরআনের অর্থ হবে– সেই কপি, যাতে কুরআন লিখিত আছে এবং ক্রম্পেন শব্দতি হাতে সম্পর্শ করার আসল অর্থে থাকবে। কুরত্বী প্রমুখ তাফসীরবিদ একেই অগ্রাধিকার দিয়েছেন। ইমাম মালেক (র.) বলেন, আমি এই আয়াতের যত তাফসীর তনেছি, তনাধ্যে এই তাফসীরই উত্তম। এর মর্মও তাই, যা সুরা আবাসা-এর নিম্লোক্ত আয়াতসমূহের মর্ম নুর্নু নুষ্কু নুর্নু নু

এর সারমর্ম এই যে, আলোচ্য বাক্যটি کِتَابِ تَكُنُون -এর বিশেষণ নয়, বরং কুরআনের বিশেষণ।

২ দ্বিতীয় প্রণিধানযোগ্য বিষয় এখানে এই যে, ঠুঠুঠুঠিতথা 'পাক পবিত্র' কারার বিপুল সংখ্যক সাহাবী ও তাবেয়ী তাফসীরবিদের মতে এখানে ফেরেশতাগণকে বোঝানো হয়েছে, যাঁরা পাপ ও হীন কাজকর্ম থেকে পবিত্র। হয়রত আনাস, সাঈদ ইবনে জুবায়ের ও ইবনে আকাস (রা.) এই উক্তি করেছেন। -কুরতুবী, ইবনে কাসীর। ইমাম মালেক (র.)-ও এই উক্তিই পছন্দ করেছেন। -কুরতুবী]

কিছু সংখ্যক তাফসীরবিদ বলেন, কুরআনের অর্থ হলো– কুরআনের লিখিত কপি এবং ঠেইটুল, এর অর্থ হলো– এমন লোক, যারা 'হদসে আসগর' ও 'হদসে আকরর থেকে পবিত্র। বে-অজু অবস্থাকে 'হদসে আসগর' বলা হয়। অজু করলে এই অবস্থা দূর হয়ে যায়। পক্ষান্তরে বীর্যশ্বলনের পরবর্তী অবস্থা এবং হায়েজ ও নেফাসের অবস্থাকে 'হদসে আকরর' বলা হয়। এই হদস থেকে পবিত্র হওয়ার জন্য গোসল করা জরুরি। এই তাফসীর হয়রত আতা, তাউস, সালেম ও বাকের (র.) থেকে বর্ণিত আছে। –(রহুল মা'আনী)

এমতাবস্থায় 🚅 🛒 র্থ এই সংবাদসূচক বাকাটির অর্থ হবে নিষেধসূচক। আয়াতের উদ্দেশ্য এই যে, পবিত্রতা ব্যতীত কুরআনের কপি ম্পর্শ করা জায়েজ নয়। পবিত্রতার অর্থ হবে – বাহ্যিক অপবিত্রতা থেকে মুক্ত হওয়া, বে-অজু না হওয়া এবং বীর্যস্থালনের পরবর্তী অবস্থা না হওয়া। কুরতুবী এই তাফসীরকেই অধিক স্পষ্ট বলেছেন এবং তাফসীরে মাযহারীতে এ ব্যাখ্যাকেই অর্থাধিকার দেওয়া হয়েছে।

হয়রত ওমর ফার্রক (রা.)-এর ইসলাম গ্রহণের ঘটনায় বর্ণিত আছে যে, তিনি ভগ্নি ফাতেমাকে কুরআন পাঠরত অবস্থায় পেয়ে কুরআনের পাতা দেখতে চান। ভগ্নী আলোচ্য আয়াত পাঠ করে কুরআনের পাতা তাঁর হাতে দিতে অধীকার করেন। অগত্যা তিনি গোসল করে পাতাগুলো হাত নিয়ে পাঠ করেন। এই ঘটনা থেকেও শেষোক্ত ভাফসীরের অগ্নগণ্যতা বোঝা যায়। যেসব হাদীসে অপবিত্র অবস্থায় কুরআন স্পর্শ করতে নিষেধ করা হয়েছে, সেগুলোকেও কেউ কেউ এই ডাফসীরের সমর্থনে দলিল হিসেবে পেশ করেছেন।

যেহেতু এই প্রশ্নে হযরত ইবনে আব্বাস ও আনাস (রা.) প্রমুখ সাহাবী মতভেদ করেছেন। তাই অনেক তাফসীরবিদ অপবিত্র অবস্থায় কুরআন পাক স্পর্শ করার নিষেধাজ্ঞা সপ্রমাণ করার জন্য এই আয়াতকে প্রমাণ হিসেবে পেশ করেন না। তাঁরা এর প্রমাণ হিসেবে কয়েকটি হাদীস পেশ করেন মাত্র। হাদীসগুলো এই—

হযরত আমর ইবনে হয়মের নামে লিখিত রাসূলুরাহ هم একখানি পত্র ইমাম মালেক (র.) তাঁর মুয়ান্তা গ্রন্থে উদ্ধৃত করেছেন। তাতে একটি বাক্য এরপ আছে مركب الفُرْانُ إِلَّا طَاهِرً अর্থাৎ অপবিত্র ব্যক্তি যেন কুরআনকে স্পর্শ না করে।
—[ইবনে কাসীর]

ন্ধহল মা'আনীতে এই রেওয়ায়েত মুসনাদে আনুর রাযযাক, ইবনে আবী দাউদ ও ইবনুল মুনজির থেকেও বর্ণিত আছে। তাবারানী ও ইবনে মরদূবিয়াহ বর্ণিত হযরত আনুল্লাহ ইবনে ওমরের বাচনিক রেওয়ায়েতে রাসূলুল্লাহ বলেন– يُنْكُنُ لُوْ طَائِيَةً الْأَلْفَاتُ الْمُعَالَّمُ الْمُعَالَّمُ الْمُعَالَّمُ الْمُعَالَّمُ الْمُعَالَّمُ الْمُعَالَمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالَمُ الْمُعَالَمُ الْمُعَالَمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالَمُ الْمُعَالَمُ الْمُعَالَمُ الْمُعَالَمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالَمُ الْمُعَالَمُ الْمُعَالَمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالَمُ الْمُعَالَمُ الْمُعَالَمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالَمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالَمُ الْمُعَالَمُ الْمُعَلِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالَمُ الْمُعَالَمُ الْمُعَالَمُ الْمُعَالَمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالَمُ الْمُعَالَمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالَمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالَمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالَمُ الْمُعَالِمُ الْمُعِلَّمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعَلِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ

থেকে উন্থত। এর আভিধানিক অর্থ – তৈল মালিশ করা। তৈল মালিশ করা। তিল মালিশ করা ও কণ্টতা করার অর্থে ব্যবহৃত হয়। আলোচ্য আয়াতে এই শব্দটি কুরআনী আয়াতের ব্যাপারে কপ্টতা ও মিথ্যারোপ করার অর্থে ব্যবহৃত হয়ে।

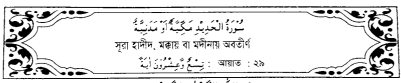
: قَوْلُهُ فَلُولًا إِذَا بِلَغَتِ الْحُلْقُومَ ....... تَرْجِعُونَهَا إِنْ كُنْتُم صَادِقِيْنَ

পূ<mark>র্ববর্তী আয়াতের সাথে সম্পর্ক : পূর্ববতী আ</mark>য়াতসমূহে প্রথমে যুক্তিভিত্তিক প্রমাণাদি ঘারা ও পরে নক্ষত্ররাজির কসম করে দু'টি বিষয় সপ্রমাণ করা হয়েছেঞ

- ১. কুরআন আল্লাহর কালাম। এতে কোনো শয়তান ও জিনের প্রভাব থাকতে পারে না। এর বিষয়বস্তু সত্য।
- ২ কিয়ায়ত সংঘটিত হবে এবং সব মৃত পুনরুজ্জীবিত হয়ে আল্লাহর সামনে নত হবে। পরিশেষে এসব সুস্পষ্ট প্রমাণের বিরুদ্ধে কাফের ও মুশরিকদের অধীকৃতি সধ্বদ্ধে আলোচনা করা হয়েছে।

কিয়ামত ও মৃত্যুর পর পুনরুজ্জীবনকে অস্বীকার কাফেরদের পক্ষ থেকে যেন এ বিষয়ের দাবি যে, তাদের প্রাণ ও আছা তাদেরই করায়ন্ত। তাদের এই আন্ত ধারণা আপনোদনের জনা আলোচা আয়াতসমূহে একজন মরণোনুখ ব্যক্তির দৃষ্টান্ত দিয়ে বলা হয়েছে যে, যখন তার আছাা কণ্ঠাগত হয় তার আছীয় স্বজন ও বন্ধু-বান্ধর অসহায়ভাবে তার দিকে তাকিয়ে থাকে এবং তারা কামনা করে যে, তার আছাা বের না হোক, তখন আমি জ্ঞান ও সামর্থ্যের দিক দিয়ে তোমাদের অপেক্ষা তার অধিক নিকট থাকি। নিকটে থাকার অর্থ এই যে, তার অভ্যন্তরীণ ও বাহ্যিক অবস্থা সম্পর্কে জ্ঞাত ও সক্ষম থাকি। কিন্তু তোমরা আমার নৈকট্য ও মরণোনুখ ব্যক্তি যে আমার করায়ন্তে, এ বিষয়টি চর্মচক্ষে দেখ না। সারকথা এই যে, তোমরা সবাই মিলে তার জীবন ও আছার হেফাজত করতে চাও, কিন্তু তোমাদের সাধ্যে কুলায় না। তার আছার নির্গমন কেউ রোধ করতে পারে না। এই দৃষ্টান্ত সামনে রেখে বলা হয়েছে, যদি তোমরা মনে কর যে, মৃত্যুর পর তোমাদেরকে জীবিত করা যাবে না এবং তোমরা এমন শক্তিশালী ও বীরপুক্ষ যে, আল্লাহর নাগালের বাইরে চলে গেছে, তবে এখানেই স্বীয় শক্তিমন্তা ও বীরত্ব পরীক্ষা করে দেখ এবং এই মরণোনুখ ব্যক্তির আছার নির্গমন রোধ কর কিংবা নির্গমনের পর তাকে পুনরায় দেহে ফিরিয়ে আন। তোমরা যথন এতটুকুও করতে পার না, তখন নিজেদেরকে আল্লাহর নাগালের বাইরে মনে করা এবং মৃত্যুর পর পুনরুজ্জীবনকে অস্বীকার করা কতটুকু নির্বৃদ্ধিতার পরিচায়ক।

و পূৰ্ববৰ্তী আয়াতসমূহে একথা ফুটিয়ে তোলা হয়েছে যে, মৃত্যুর পর পুনকজীবিত হয়ে কাজকর্মের হিসাব-নিকাশ দিতে হবে এবং হিসাবের পর প্রতিদান ও শান্তি সুনিচিত। সূরার শুরুতে বলা হয়েছে যে, প্রতিদান ও শান্তির পর সবাই তিন শ্রেণিতে বিভক্ত হবে এবং প্রত্যেকের প্রতিদান আলাদা আলাদা হবে। আলোচ্য আয়াতে তাই আবার সংক্ষেপে উল্লেখ করা হয়েছে যে, মৃত্যুর পর এই ব্যক্তি নৈকট্যশীলদের একজন হলে সুসই সুখ এবং আরামই আরাম ভোগ করবে। আর যদি 'আসহাবুল ইয়ামীন' তথা সাধারণ মুমিনদের একজন হয়, তবে সেও জানাতের অবদান লাভ করবে। পক্ষান্তরে যদি 'আসহাবুল শিমাল' তথা কাঞ্চের ও মৃশরিকদের একজন হয়, তবে জাহান্নামের অগ্নি ও উত্তও পানি ছারা তাকে আপ্যায়ন করা হবে। পরিশেষে বলা হয়েছে - وَالْمُعَالَى مُمَا لَهُمُ مَنْ الْمَعْلَى مُمَا لَهُمُ مَنْ الْمُعْلَى مُمَا لَهُمُ مَنْ الْمُعْلَى مُوا اللهُ وَالْمُعَالِي وَالْمُعَالَى اللهُ وَاللهُ وَاللَّهُ وَالْمُعَالِي اللهُ وَاللَّهُ وَالْمُعَالَى اللهُ وَالْمُعَالِمُ اللهُ وَالْمُعَالَى اللهُ وَالْمُعَالَى اللهُ وَالْمُعَالَى اللهُوالِمُ اللهُ وَالْمُعَالَى اللهُ وَالْمُعَالَى اللهُ وَالْمُعَالِمُ اللهُ وَالْمُعَالَى اللهُ وَالْمُعَالَى اللهُ وَالْمُعَالَى ا



# بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمُنِ الرَّحِيْم পরম করুণাময় ও অসীম দয়ালু আল্লাহর নামে গুরু করছি

.١ ١ . سَبَّعَ لِلَّهِ مَا فِي السَّمَوْتِ وَأَلاَرْضِ مِ أَيْ السَّمَوْتِ وَأَلاَرْضِ مِ أَيْ نَزَّهُمْ كُلُّ شَنَّ فِاللَّامُ مَزِيدَةٌ وَجنَّ بِمَا دُوْنَ مَنْ تَغَلِيبًا لِلْأَكْثَرِ وَهُو الْعَزِيرُ فِي

مُلْكِه الْحَكِيمُ. فِي صَنْعِه.

وَيُصِينَكُ ج بَعْدَهُ وَهُوَ عَلَى كُلُّ شَيْ قِدِيْرٌ. ण ७. <u>छिनिरे जा</u>िन, काता ज्ञाज़ अर्विवराय़त পूर्व के . ﴿ هُمُو ٱلْأُولُ قَبْلَ كُلُ شَمَّىٰ بِلاَ بِدَايَةٍ وَٱلْأُخِرُ

بَعَدَ كُلَّ شَنْئِ بِلِا نِهَايَةٍ وَالظَّاهِرُ بِالْأَدِلَّةِ عَلَيْهِ وَالْبَاطِنَ عَن إِذْرَاكِ الْحَوَاسُ وَهُوَ

بكُلُ شَيْ عَلِيْمٌ .

أيَّام مِنْ أيَّامِ الدُّنْنِيَا أَوَّلُهَا الْأَحَدُ وَأَخِرُهَا الْجُمُعَةُ ثُمُّ اسْتَوٰى عَلَى الْعَرْشِ ط الْكُرْسِي اسْتِوَاءً يَلِيثُنَّ بِهِ يَعْلُمُ مَا يَلِحُ يَدْخُلُ فِي الأرض كالمكطر والأموات وما يتخرج مِنْهًا كَالنُّنبَاتِ وَالْمُعَادِنِ . وَمَا يَنْزِلُ مِنَ السَّمَاءِ كَالرَّحْمَةِ وَالْعَلَابِ وَمَا يَعْرُجُ بِصَعْدُ فِيهًا ط كَالْأَعْمَالِ الصَّالِحَةِ وَالسَّيِئَةِ وَهُوَ مَعَكُمْ بِعلْهِمِ أَنِيَ مَا كُنتُمْ ط وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بِصِيرً.

#### অনুবাদ:

- আল্লাহর পবিত্রতা ও মহিমা ঘোষণা করে। অর্থাৎ প্রতিটি বস্তুই তার পবিত্রতা বর্ণনা করে। 🗘 -এর 🔏 -টি অতিরিক্ত। আর ئ এর পরিবর্তে ৮-র্কে ব্যবহার করেছেন অধিকাংশকে প্রাধান্য দেওয়া হিসেবে। তিনি পরাক্রমশালী স্বীয় রাজত্বে প্রজ্ঞাময় স্বীয় কর্মে।
- Υ ২. আকাশমঙ্গী ও পৃথিবীর সর্বময় কর্তৃত্ তারই। তিনি জীবন দান করেন সৃষ্টি করে এবং এরপর মৃত্যু ঘটান। তিনি সর্ববিষয়ে সর্বশক্তিমান।
  - তিনিই অন্ত: তিনি অন্তহীনভাবে সর্ববিষয়ের পর থাকবেন তিনিই ব্যক্ত এর উপর প্রমাণ বিদ্যমান থাকার কারণে ও তিনিই গুপ্ত ইন্দ্রিয়ের মাধ্যমে অনুভব করা থেকে। এবং তিনি সর্ববিষয়ে সম্যুক অবহিত i
- 8. أَوُهُ اللَّهُ مُوتَ اللَّهُ مُوتَ اللَّهُ مُوتَ اللَّهُ مُوتَ اللَّهُ مُوتَ وَالْأَرْضَ فِنْي سِنَّة السَّمُوتَ وَالْأَرْضَ فِنْي سِنَّة করেছেন পৃথিবীর দিন অনুযায়ী। তার প্রথম দিন ছিল রবিবার এবং শেষ দিন ছিল জুমাবার/গুক্রবার। অতঃপর আরশে সমাসীন হয়েছেন অর্থাৎ কুরসির উপর তার শান অনুপাতে সমাসীন হয়েছে। <u>তিনি</u> জানেন যা কিছু ভূমিতে প্রবেশ করে যেমন বৃষ্টির পানি এবং মৃতব্যক্তি <u>ও যা</u> কিছু তা হতে বের হয়ে যায়। যেমন তরুলতা, ঘাস ও খনিজ দ্রব্য: এবং আকাশ হতে যা কিছু নেমে আসে যেমন রহমত ও শাস্তি এবং আকাশে যা উথিত হয় যেমন সং আমল ও বদ আমল। তোমরা যেখানেই থাক না কেন তিনি তোমাদের সাথে আছেন জ্ঞানের হিসেবে। তোমরা যা

्रिकृ कृत आहार जा (मरियन । www.eelm.weebly.com

- े و اللَّهِ وَالْأَرْضِ ط وَإِلَّمِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّلَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللّ رَرَوْ وَوَوْ وَوَ وَالْمُوجُودُاتُ جُمِيعُهَا.
- ر اللَّهُ اللَّهُ لَوْ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللْلِمُ اللَّهُ الللْلْمُ اللَّهُ اللَّهُ الللْلِمُ اللللْلِمُ اللللْمُ الللِّلْمُ الللْمُ اللِّلْمُ اللِيلُولِ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللِمُ الللْمُ اللَّهُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُلِمُ اللْمُلْمُ الللْمُلِمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ الللْمُلْمُ اللِمُ الللْمُ الللْمُ اللِمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ الللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْم وَيَنْقُصُ اللَّيْلُ وَيُولِجُ النَّهَارَ فِي اللَّيْلِ ط فَيَرِيْدُ وِيَنَقُصُ النَّهَارَ وَهُوَ عَلِيْمٌ لِلنَّاتِ الصُّدُورِ بِمَا فِيهَا مِنَ الأَسْرَارِ وَالمُعْتَقِدَاتِ.
- ע المناق المناق المناق المناقب المنا وَأَنْفِهُمُوا فِي سَبِيلِ مِمَّا جَعَلَكُمْ مُسْتَخَلَفِيْنَ فيه ط مِنْ مَالِ مَنْ تَقَدَّمَكُمْ ويَسْتَخْلِفُكُمْ فِيْدِ مَن بِعَدُكُمْ نَزَلَ فِنَي غَزُوةِ الْعُسْرَة وَهِيَ غَزْوَةُ تَبُوكِ فَالَّذِينَ الْمَنُوا مِنْكُمْ وَأَنْفَقُوا إِشَارَةً إِلَى عُفْمَانَ رَضِيَ اللَّهُ تَعَالَى عَنْهُ لَهُمْ أَجْرٌ كُبِيرٌ .
- وَمَا لَـكُـمُ لَا تُـوْمِـنُونَ خِطَابُ لِلْكُفَّادِ ائ لاَ مَانِعَ لَكُمْ مِنَ الْإِيْمَانِ بِاللَّهِ جِ وَالرَّسُولُ يَدْعُوكُمْ لِتُنْوَمِنُوا بِرَسَّكُمْ وَقَدْ آخَذَ بطَمّ الْهَمْزَةِ وَكُسُرِ الْخَاءِ وَبِفَتَحِهِمَا وَنَصَبِ مَا بَعْدَهُ مِيثَاقَكُمُ عَلَيْهِ - أَي اخَذَهُ اللُّهُ فِي عَالَم الذُّرِّ حِيثُنَ اشْهَدُهُمْ عَلَى أَنْفُسِهِمُ السَّتُ بِرَبِّكُمْ قَالُوا بِلَي إِنْ كُنْتُمْ مُسْوْمِينِسِينَ أَي مُرِينِدِيسَنَ الْإِيسَانَ سِهِ فكسادروا الكها

- আল্লাহরই দিকে সমস্ক বিষয় প্রত্যাবর্তিত হবে। বিদ্যমান সবকিছই ।
- যায় এবং রাত ছোট হয়ে যায় এবং দিনসকে প্রবেশ করান রাত্রিতে ফলে তা বেডে যায় এবং দিন ছোট হয়ে যায় | তিনি তো অন্তর্যামী অর্থাৎ হদয়ে যে গোপন রহস্য ও বিশ্বাস লুকিয়ে আছে তা তিনি ভালো করেই জানেন।
- অর্থাৎ ঈমানের উপর সুদৃঢ় থাক এবং ব্যয় কর আল্লাহর পথে আল্লাহ তোমাদের যা কিছর উত্তরাধিকারী করেছেন তা হতে সে সকল মানুষের মালের মধ্যে যারা তোমাদের পূর্বে অতিক্রান্ত হয়ে গেছে এবং তাতে তোমাদের পরবতীগণকে তোমাদের প্রতিনিধি বানাবেন। এ আয়াত গাযওয়াতল উসরায় অবতীর্ণ হয়েছে ৷ আর তা হলো তাবুক যুদ্ধ। তোমাদের মধ্যে যারা ঈমান আনে ও ব্যয় করে হযরত উসমান (রা.)-এর দিকে ইঙ্গিত করা হয়েছে তাদের জন্য আছে মহা পুরস্কার।

. \Lambda ৮. তোমাদের কি হলো যে, তোমরা আল্লাহতে ঈমান আন না? কাফেরদেরকে সম্বোধন করা হয়েছে অর্থাৎ আল্লাহর ঈমান আনার ক্ষেত্রে কোনো বস্তই তোমাদের অন্তরায় নেই। অথচ রাসল 🚟 তোমাদেরকে তোমাদের প্রতিপালকের প্রতি ঈমান আনতে আহবান করতেছেন এবং আল্লাহ তোমাদের নিকট হতে অঙ্গীকার গ্রহণ করেছেন। 💥 শব্দটি হাম্যার পেশ ও 🕰 বর্ণে যেরসহ এবং উভয়টি যবরসহ এবং তার পরে যবরসহ। অর্থাৎ আল্লাহ তা'আলা মানুষের থেকে আলমে আযলে যখন তিনি নিজেই নিজেকে ﴿﴿ السَّتُ بَرْبَكُمُ -এর মাধ্যমে সাক্ষী বানিয়েছিলেন তখন সকলেই বলেছিল- 🔟 [হ্যা] যদি তোমরা বিশ্বাসী হও। অর্থাৎ যদি এর উপর ঈমান আনতে চাও তবে দেত করো।

أَبَاتِ الْقُرْأَنِ لِيُخْدِجَكُمْ مِنَ الطُّلُدُ الْكَفِّرِ النَّ النُّوْرِ طِ الْايْعَانِ وَإِنَّ اللَّهَ بِكُمْ فِي إِخْرَاجِكُمْ مِنَ الْكُفْرِ إِلَى الْابْمَان لَهُ مُونِّ أَحْدِيثُ

وَمَا لَكُمْ بَعْدَ إِيْمَانِكُمْ أَلَّا فِيْهِ ادْغَامُ نُوْن أَنَّ فِي لَام لَا تُنْفُقُوا فِيْ سَبِيْلِ اللَّهِ وَلَكُه مَيْرَاثُ السَّهُوَاتِ وَالْأَرْضِ وَبِهَا فِيْهِمَا فَيَصِلَ النِّيهِ أَمْوَالُكُمُ مِنْ غَيْدٍ أُجْرِ الْإِنْفَاقِ بِبِجِلانِ مَا لَوْ انْفَقَتُمُ فَتُوْجَرُونَ لَا يَسْتَوى مِنْكُمْ مَنْ أَنْفَقَ مِنْ قَبْلِ الْفَتْحِ لِمَكَّةً وَقَتَلَ دِ أُولَٰتُكَ اَعْظُمُ دُرَجَةً مِنْ الَّذِينَ أَنفُهُوا مِنْ لِعَدُ وَقَتلُوا مِ وَكُلًّا مِّنَ الْفَرِيْقَيِّن وَفِيْ قِرَاءَةِ بِالرَّفْعِ مُبْتَدَأً وَعَدَ اللَّهُ الْحُسْنِي طِ اَلْجَنَّةَ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيْرٌ فَيُجَازِيكُمْ بِهِ .

े के. किनिरे जांत वासात छेलत जुल्लेहें जांगांव अवजीर्व مَا الَّذِي مُنَالًا عَلَى عَبُده أَلْتُ لُكُ করেন কুরআনের আয়াত তোমাদেরকে কুফরির অন্ধকার হতে ঈমানের আলোতে আনার জন্য। আল্লাহ তো তোমাদের প্রতি কফর হতে ঈমানের আলোতে বের করে আনার ক্ষেত্রে করুণাময়, পরম দয়ালু।

> ১০. তোমরা কেন তোমাদের ঈমানের পরে আল্লাহর পথে ব্যয় করবে নাং 🏋 -এর 🐧 -এর 💃 -টি 🤘 -এর মধ্যে ইদগাম তথা প্রবিষ্ট হয়েছে: আকাশমঞ্জী ও পথিবীর মালিকানা তো আল্লাহরই। তাতে যা কিছ রয়েছে তা সহ তোমাদের সম্পদ ব্যয়ের বিনিময় ব্যতীতই তাঁর নিকট পৌছে যাবে। তবে যে সম্পদ তোমরা ব্যয় কর তার বিপরীত। এর উপব তোমাদেরকে প্রতিদান দেওয়া হবে। তোমাদের মধ্যে যারা মঞ্চা বিজয়ের পূর্বে ব্যয় করেছে ও যুদ্ধ করেছে. তারা এবং পরবর্তীরা সমান নয়। তারা মর্যাদায় শ্রেষ্ঠ তাদের অপেক্ষা যারা পরবর্তীকালে ব্যয় করেছে ও যুদ্ধ করেছে। তবে আল্লাহ উভয়ের কল্যাণের জান্নাতের প্রতিশ্রুতি দিয়েছেন। 🕉 শব্দটি এক কেরাতে 🛵 সহ রয়েছে তখন তা মুবতাদা হবে : তোমরা যা কর, আল্লাহ তা সবিশেষ অবহিত। ফলে তিনি তোমাদেরকে তাঁর প্রতিদান দিবেন।

#### ভাহকীক ও তারকীব

প্রস্ল : سَبَّعَ لِلَّهِ -এর মধ্যে مُتَعَدَّى بَنَغْسِهِ वि سَبَّعَ طَعه । অথচ سَبَّعَ لِلَّهِ -এর মধ্যে مُتَعَدّى বিসেবে ব্যবহৃত হয় ৷

-এর জন্য অতিরিক্ত হয়েছে। যেমন مُ يُكُونُ لَهُ व्यर्श شَكُونُ لَهُ अपने -এর জন্য অতিরিক্ত হয়েছে। যেমন تَعْلَيْل अपने شَكُونُ لَهُ अपने السَّمْةُ لَهُ اللهِ الله ्येत ठाकमीत تُرَّمَدُ वाता करत वरि فَاللَّمُ مُزَيْدَةٌ वृद्धि करत वरि سَبِّمَ لِللَّهُ (ते.) وَاللَّمُ مُزَيْدة

चाता উम्म्लगा खीविल ছেড়ে দেওয়া नয়। रयमन नमक्रम काউरक يُحنِين , वाता উम्म्लगा खीविल ছেড়ে দেওয়া नয়। रयमन नमक्रम काউरक হত্যা করঁত এবং কাউকে জীবিত ছেড়ে দিত। নমরূদ হর্যরত ইবরাহীম (আ.)-এর সাথে বিতর্ক করে বলেছিল- 🚅 🥡 أَنَا أُحْبَيْنَ وَأَمْبِتُ - वर पृ'क्षन मानुष [वन्नी] - त्क एफरक वककनरक रुठा। कदल वर वककनरक रहरफ़ पिन वर वनन انشاً . مَبَاتُ ﴿ कार्ज डिप्पना रामा وَيُعْيِ कार्ज देश انشاً . مُبَاتُ कार्ड ( عَبَاتُ कार्ड ( عَبَاتُ عَبَاتُ

चात्रा ना करत जात अवञ्चात উপর রেখে দেওয়াই যথাযথ ছিল। أَنْكُرُسَى আরশ-এর তাফসীর : فَتُولُهُ الْحُرْسَيَ

ن قَوْلُهُ دُوْمُوا عَلَى الْإِيْمَان : এই ইবারত বৃদ্ধিকরণ দ্বারা উদ্দেশ্য হলো একটি প্রশ্নের জবাব দেওয়া

প্रम : এখানে মুমিনদেরকে সম্বোধন করা হয়েছে। কাজেই أُمنُوا वलात कातरल تَحْصَيلُ حَاصلُ आवारन सूर्यिन

উত্তর : اُمَــُواْ দারা উদ্দেশ্য হলো ঈমানের উপর সর্বদা সুদৃঢ় থাকা, যা মুমিনদের থেকেই কামনীয়।

रदारह। حَالٌ रूरारह الاَ تُرْمُنُونَ اللّه : قَوْلُهُ وَالسَّرُسُولُ يَدَّعُوكُمْ

श्याह । وَقَدْ اخْذُ مِدْكَا عَلَا अवे كُمْ مِدْكَاقَكُمْ اللّهِ : قَولُهُ وَقَدْ اخْذُ مِدْكَاقَكُمْ

় এই ইবারত দারাও একটি উহ্য প্রশ্নের উত্তর প্রদান করা হয়েছে। قَوْلُـهُ أَيْ مُويْدِيْنَ الْإِيْمَانُ

थन्न : প্রথম বলেছেন– مَا لَكُمْ لَا يَوُمُبُونَ بِاللَّهِ يَّلُ ; যার চাহিদা হলো সম্বোধিত ব্যক্তিবর্গ মুমিন নয়। এরপর বললেন– أَنَّ مُؤْمِنُونَ نَا مَكُمْ لَا عَنْهُمُ مُؤْمِنُونَ يَا لَكُمْ لَا يَعْنُمُ مُؤْمِنُونَ يَا لَكُمْ لَا يَعْنُمُ مُؤْمِنُونَ

উত্তর: উত্তরের সারকথা হলো ভোমরা আল্লাহর রাসূল হ্যরত মুহাম্মদ 🚐 -এর উপর ঈমান নিয়ে আসো, যদি তোমরা হযরত মুসা (আ.) -এর উপর বিশ্বাসী হও। কেননা তাদের শরিয়তের চাহিদা ও এটা যে, তোমরা হযরত মুহাম্মদ 🚞 -এর উপর বিশ্বাস স্থাপন করবে।

فَبَادِرُواْ النَّهِ वाज देशिल तासाह ता, جَرَابُ شَرْط हें छेरा तासाह जात जा दला : قَـوْلُـهُ فَـبَادِرُواْ اِلنَّهِ اِلسَّتَوَالَ किनित्सत करम दस ना, वृका शन ता, वृका शन ता, वृका शन ता, वृक्षा शन ता, वृक्षा शन ता,

তার مَنْ اَنْغَنَ مِنْ بَعَدِ الْفُتْحِ - কি কি কার্না হয়েছে। আর তা হলো مُعَالِلُ है के कि مُعَالِلُ को مُعَالِلُ के कि مُعَالِلُ के وَعَدَ اللَّهُ اللّهُ : كُلُّ - مُعَالِمُ وَفَعْ পড়েছেন। عَلَيْ के पुराष्ट्र के بُكِلَّ के पुराष्ट्र के पुराष्ट्र के पुराष्ट्र के कि के कि আর তার পরের অংশ হলো খবর।

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

সূরা হাদীদ প্রসঙ্গে জ্ঞাতব্য : এ সূরা মদীনা মুনাওয়ারায় অবতীর্ণ। এর আয়াত সংখ্যা ২৯, এতে ৫৪৪টি বাক্য ও ২৪৭৬ টি অক্ষর রয়েছে।

বায়হাকী হযরত আন্মুল্লাহ ইবনে আব্বাস (রা.)-এর কথার উদ্ধৃতি দিয়েছেন যে, সূরা হাদীদ মূদীনা মূন।ওয়ারায় নাঞ্জিল হয়েছে। -(তাফসীরে দুররুল মানসূর থ. ৬ পু. ১৮৮)

অবশ্য কোনো কোনো তত্ত্বজ্ঞানী বলেছেন, এ সূরা মক্কায় নাজিল হয়েছে। তবে অধিকাংশ তাফসীরকারগণের মতে, এ সূরা মদীনায় অবতীর্ণ হয়েছে।

নামকরণ: হ্যরত আপুক্লাহ ইবনে ওমর (রা.) থেকে বর্ণিত, এ সূরা নাজিল হয়েছে মঙ্গলবার দিন। এ সূরায় লৌহের সৃষ্টির উল্লেখ রয়েছে, আল্লাহ পাক লৌহ সৃষ্টি করেছেন মঙ্গলবারে, আর হাদীদ অর্থ- লৌহ। তাই এ সূরার নামকরণ করা হয়েছে সূরা হাদীদ'।

বর্ণিত আছে যে, এই মঙ্গলবার দিন হযরত আদম (আ.)-এর পুত্র কাবীল হাবিলকে হত্যা করেছিল।

মূল বন্ধবা : এ সূরায় ইসলামি শরিয়তের বুনিয়াদী বিধি-নিষেধ এবং মৌলিক আকীদা তথা তাওহীদ সম্পর্কে হেদায়েত রয়েছে, চরিত্র মাধুর্য অর্জনে উদ্বুদ্ধ করা হয়েছে এ সূরায়। আর একথাও ঘোষণা করা হয়েছে যে, দীন দুনিয়ার সঠিক কল্যাণ লাডের জন্যে মানুষের কর্তব্য হলো আত্মসংশোধনে ব্রতী হওয়া, চারিত্রিক গুণাবলি অর্জন করা এবং চারিত্রিক দুর্বলতা দুরীভূত করা। এ সূরার মূল বক্তব্যকে তিনটি বিষয়ে বিভক্ত করা যায়। যথা—

বিশ্বন্ধগণ এক আল্লাহ পাকেরই সৃষ্টি, তিনি ভূ-মণ্ডল ও নভোমণ্ডল সব কিছুর একমাত্র মালিক। সব কিছুই রয়েছে তাঁর
কর্তৃত্বাধীন, তাঁর কর্তৃত্বে কোনো কিছুই শরীক নেই।

- ২ সভাকে সুস্রতিষ্ঠিত করার জন্যে, আল্লাহ পাকের দীনকে কায়েম করার জন্যে মানুষের কর্তব্য হলো আত্মত্যাগের পরিচয় দেওয়া।
- ৩. দুনিয়ার ধন-সম্পদ, সৌন্দর্য ও ঐশ্বর্য নিতান্ত ক্ষণস্থায়ী বিষয়, এর দ্বারা মানুষের প্রতারিত হওয়া উচিত নয়। দুনিয়ার এ
  ক্ষণস্থায়ী জীবনকে পরকালীন চিরস্থায়ী জীবনের সম্বল সংগ্রহে বায় করাই কল্যাণকামী মানুষের কর্তব্য।

আলাহ পাক রাব্বুল আলামীনের শ্রেষ্ঠত্ব ও মাহাত্ম্য এবং গুণাবলির বর্ণনা ছারা এ সূরা তব্দ করা হয়েছে এবং একথা ঘোষণা করা হয়েছে যে, সমগ্র সৃষ্টিজগৎ আলাহ পাকের তাসবীহ পাঠে মশগুল রয়েছে এবং সৃষ্টিমাত্রই আল্লাহ পাকের কুদরত হিক্মত এবং তার একত্বাদের সাক্ষী হয়ে আছে। তিনিই আদি, ভিনিই অন্ত, তিনি এমন আদি, যার পূর্বে কিছুই নেই, আর তিনি এমন শেষ, যার পরে আর কিছুই নেই। তিনি এমন প্রকাশ যে, তার কুদরত ও হিক্মতের বহিঃপ্রকাশ হঙ্গে সর্বত্র, তিনি এমন গুপু যে, মানব দৃষ্টি এমনকি অন্তর্দৃষ্টিরও তিনি উর্ধ্বে।

সূরার পরিসমান্তিতে আল্লাহ পাক তাঁর রাসূলগণের প্রেরণের উদ্দেশ্য ব্যক্ত করেছেন।

এ সৃরার ফজিলত : হযরত আব্দুল্লাহ ইবনে আব্বাস (রা.) বর্ণনা করেন, হজুরে আকরাম 🏥 ইরশাদ করেছেন, যদি কোনো ব্যক্তি তার অন্তরে কোনো প্রকার ওয়াসওয়াসা উপলব্ধি করে, তবে সে যেন [এ সূরার নিম্নোক্ত] আয়াতখানি পাঠ করে– هُمَ ٱلْأَوْلُ وَالْإِخْرُ وَالشَّاهِرُ وَ الْبَاطِنُ وَهُمُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيْمٌ – [আবু দাউদ শরীফ, ইতকান]

এ সুরার আমল : সূরা হাদীদকে লিপিবদ্ধ করে সঙ্গে রাখলে তীর এবং তরবারি থেকে নিরাপদ থাকা যায়। জুর এবং ফোঁড়ার ব্যাপারেও এ সূরার আমল উপকারী হয়।

স্বপ্নের তা'বীর: যে ব্যক্তি স্বপ্নে দেখবে যে, সে সূরা হাদীদ পাঠ করছে, তবে সে সুস্বাস্থ্যের অধিকারী হবে।

পূর্ববর্তী সূরার সাথে সম্পর্ক : পূর্ববর্তী সূরার শেষে আথিরাতের আলোচনা ছিল। আর এ সূরা শুরু করা হয়েছে তাওহীদের কথা দিয়ে তাওহীদের প্রতি ঈমানের উপরই আথিরাতের সাফল্য নির্ভরশীল, তাই দু'টি বিষয়ের সম্পর্ক ঘনিষ্ঠতর।

অথবা উভয় স্রার সম্পর্ককে এভাবেও বর্ণনা করা যায়। পূর্ববর্তী স্রার শেষ কথা ছিল, "হে রাস্ল ! আপনি আপনার প্রতিপালক আল্লাহ পাকের পবিত্র নামের তাসবীহ পাঠ করুন"! আর এ স্রার তরুতেই ঘোষণা করা হয়েছে, "আসমান জমিনের সবকিছু আল্লাহ পাকের তাসবীহ পাঠে রত রয়েছে।"

সূরা হানীদের কভিপন্ন বৈশিষ্ট্য : যে পাঁচটি সূরার শুরুতে ক্রিক্র অথবা ক্রিক্র আছে, সেগুলোকে হানীসে ক্রিক্রিক্র ভথা ভাসবীহযুক্ত সূরা' বলে ব্যক্ত করা হয়েছে। সূরা হানীদ তনুধ্যে প্রথম। দ্বিতীয় হানর, তৃতীয় ছফ, চতুর্থ জুমু আ এবং পঞ্চম তাগাবুন। আবৃ দাউদ, তিরমিয়ী ও নাসায়ীর রেওয়ায়েতে হযরত ইরবাজ ইবনে সারিয়া (রা.) বর্ণনা করেন যে, রাসূলুক্লাহ ক্রিক্রের নিদ্রা যাওয়ার পূর্বে এসব সূরা পাঠ করতেন। তিনি আরো বলেছেন যে, এসব সূরায় একটি আয়াত এমন আছে, যা হাজার আয়াত থেকে শ্রেষ্ঠ। ইবনে কাসীর (র.) বলেন, সেই শ্রেষ্ঠ আয়াতিটি হঙ্গে সূরা হাদীদের এই আয়াত—

هُوَ ٱلْأَوَّلُ وَالْأَخِرُ وَالطَّاهِرُ وَ الْبَاطِنُ وَهُو بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمً

এই পাঁচটি স্বার মধ্য থেকে তিনটিতে অর্থাৎ হার্দীদ, হাশর ও ছফে ক্রিড পদবাচ্য সহকারে এবং জুমু'আ ও তাগাবুনে ক্রিড তিবয়ত পদবাচ্য সহকারে বলা হয়েছে। এতে ইন্ধিত থাকতে পারে যে, আল্লাহ তা'আলার তাস্বীহ ও জ্লিকির অতীত, ভবিষ্যও ও বর্তমান সর্বকালেই অব্যাহত থাকা বিধেয়। –[মাযহারী]

শয়তানি কুমন্ত্রণার প্রতিকার : হযরত ইবনে আব্বাস (রা.) বলেন, কোনো সময় তোমার অন্তরে আল্লাহ তা আলা ও ইসলাম সম্পর্কে শয়তানি কুমন্ত্রণা দেখা দিলে مَرَ ٱلْأَرُنُ وَالْاَخُرُ وَالْاَخُرُ الْاَحْرُ وَالْاَخْرُ الْاَحْرُ وَالْاَخْرُ وَالْاَحْرُ وَالْاَخْرُ وَالْاَخْرُ وَالْاَخْرُ وَالْاَخْرُ وَالْاَخْرُ وَالْاَحْرُ وَالْاَخْرُ وَالْاَخْرُ وَالْاَخْرُ وَالْاَحْرُ وَالْاَحْرُ وَالْاَحْرُ وَالْاَحْرُ وَالْاَحْرُ وَالْاَحْرُ وَالْاَحْرُ وَالْاَحْرُ وَالْاَحْرُ وَالْاَحْرُونُ وَالْاَعْرُونُ وَالْاَحْرُونُ وَالْاَعْرُاءُ وَالْاَحْرُونُ وَالْاَحْرُونُ وَالْاَحْرُونُ وَالْاَحْرُونُ وَالْعَالِمُ وَالْعَالِمُ وَالْعَالِمُ وَالْعَالِمُ وَالْعَالِمُ وَالْعَالِمُ وَالْعَالِمُ وَالْعَالِمُ لِلْاَعْرُونُ وَالْعَالِمُ وَالْعَالِمُ الْعَالِمُ وَالْعَالِ

এই আয়াতের তাফসীর এবং আউয়াল, আথের, যাহের ও বাতেনের অর্থ সম্পর্কে তাফসীরবিদগণের দশটির অধিক উজি বর্ণিত আছে। এসব উক্তির মধ্যে কোনো বৈপরীত্য নেই, সবগুলোরই অবকাশ আছে। আউয়াল' শন্দের অর্থ তো প্রায় নির্দিষ্ট: অর্থাৎ অন্তিত্ত্বের দিক দিয়ে সকল সৃষ্টজগতের অগ্রে ও আদি। কারণ তিনি ব্যতীত সবকিছু তাঁরই সৃজিত। তাই তিনি সবার আদি। কারো কারো মতে আথেরের অর্থ এই যে, সবকিছু বিলীন হয়ে যাওয়ার পরও তিনি বিদ্যমান থাকবেন। যেমন كُلُّ আয়াতে এর পরিছার উল্লেখ আছে। বিলীনতা দৃই প্রকার। যথা— ১. যা বান্তবেই ধ্বংশীল। যেমন-পার্থিব ধন-দৌলত ইত্যাদি। ২. যা কার্যতি বিলীন হয় না, কিন্তু সন্তাগতভাবে বিলীন হওয়ার আশঙ্কা থেকে মুক্ত নয়। এরূপ বফুকে বিদ্যমান অবস্থায়ও ধ্বংসশীল বলা যায়। এর উদাহরণ জানুতে ও দোজখ এবং এগুলোতে প্রবেশকারী ভালো-মন্দ মানুহ। তাদের অন্তিত্ব বিলীন হবে না; কিন্তু বিলীন হওয়ার আশঙ্কা থেকে মুক্তও হবে না। একমাত্র আল্লাহর সন্তাই এমন যে, পর্বেত বিলীন ছিল না এবং ভবিধণ্যতেও বিলীন হবে না। তাই তিনি সবার অন্ত।

ইমাম গাযালী (র.) বলেন, আল্লাহ ডা'আলার মারেফত সবার শেষে হয় না এই দিক দিয়ে তিনি আথের তথা অন্ত। মানুষ জ্ঞান ও মারেফতে ক্রমোনুতি লাভ করতে থাকে। কিন্তু মানুষের অর্জিত এসব স্তর আল্লাহর পথের বিভিন্ন মনজিল বৈ নয়। এর চূড়ান্ত ও শেষ সীমা হচ্ছে আল্লাহর মারেফত। –[রুকুল মা'আনী]

াাহের' বলে সেই সন্তা বোঝানো হয়েছে, যেসব বন্ধু অপেক্ষাকৃত অধিক প্রকাশমান। প্রকাশমান হওয়া অন্তিত্ত্বে একটি শাখা। অতএব আল্লাহ তা'আলার অন্তিত্ব যথন সবার উপরে ও অগ্রে, তখন তাঁর আত্মপ্রকাশও সবার উপরে হবে। জগতে তাঁর চাইতে অধিক কোনো বন্ধু প্রকাশমান নয়। তাঁর প্রজ্ঞা ও শক্তি সামর্থোর উজ্জ্ব নিদর্শন বিশ্বের প্রতিটি কণায় কণায় দেদীপ্যমান।

স্বীয় সন্তার স্বরূপের দিক দিয়ে আল্লাহ তা'আলা 'বাতেন' তথা অপ্রকাশমান। জ্ঞান-বৃদ্ধি ও কল্পনা ও ডাঁর স্বরূপ পর্যন্ত পৌছতে সক্ষম নয়।

় অর্থাৎ আল্লাহ তোমাদের সঙ্গে আছোন তোমরা যেখানেই থাক না কেন। এই সঙ্গের' স্বরূপ ও প্রকৃত অবস্থা মানুষের জ্ঞানসীমার অতীত। কিতু এর অন্তিতু সুনিচ্চিত। এটা না হলে মানুষের টিকে থাকা এবং তার দারা কোনো কাজ হওয়া সম্ভবপর নয়। আল্লাহর ইচ্ছা ও শক্তি বলেই সবকিছু হয়। তিনি সর্বাবস্থায় ও সর্বত্ত মানুষের সঙ্গে আছেন।

এর অর্থ আদিকালীন অঙ্গীকারও হতে পারে, আল্লাহ তা'আলা মাথলুককে সৃষ্টি করার পূর্বেই ভবিষ্যতে আগমনকারী সব আত্মাকে একত্র করে তাদের কাছ থেকে তিনিই যে তাদের একমাত্র পালনকর্তা এ কথার স্বীকৃতি ও অঙ্গীকার নিয়েছিলেন। কুরআন পাকে غَالَرا بَلَيْ مَالَى بَرْبَكُمْ فَالَرا بَلَيْ مَالِكُمْ وَالْمَالِيَّةُ وَالْمَالِيَّةُ وَالْمَالِيَّةُ مَالِيَّةً وَالْمَالِيَّةُ مِالْمُكُمْ وَالْمَالِيَّةُ مِنْكُمْ مَا وَتَيْتُ مِنْكُمْ فَالْرا بَلَيْ عَلَى اللَّهُ وَالْمَالِيَّةُ مِنْكُمْ فَالْرا بَلَيْ مَالِيَّةً وَمَا اللَّهُ وَالْمَالِيَّةُ وَالْمَالِيَّةُ وَالْمَالِيَّةُ وَالْمَالِيَّةُ وَالْمَالِيَّةُ وَالْمَالِيَّةُ وَالْمَالِيَّةُ وَالْمُؤْفِقِةُ وَالْمَالِيَّةُ وَالْمُؤْفِقِةُ وَالْمَالِيَّةُ وَالْمَالِيَّةُ وَالْمَالِيَّةُ وَالْمَالِيَّةُ وَالْمَالِيَّةُ وَالْمُؤْفِقِةُ وَالْمَالِيَّةُ وَالْمَالِيَّةُ وَالْمُؤْفِقِيْنَ وَالْمَالِيَّةُ وَالْمُؤْفِقِيْنَ وَالْمَالِيَّةُ وَالْمُؤْفِقِةُ وَالْمُؤْفِقِيْنِ وَالْمُؤْفِقِيْنَ وَالْمُؤْفِقِيْنِ وَالْمُؤْفِقِيْنَ وَالْمُؤْفِقِيْنَ وَالْمُؤْفِقِيْنِ وَالْمُؤْفِقِيْنَ وَالْمُؤْفِقِيْنِ وَالْمِنْ وَالْمُؤْفِقِيْنِ وَالْمُؤْفِقِيْنِ وَالْمُؤْفِقِيْنِ وَالْمِنْفِيْنِ وَالْمُؤْفِقِيْنِ وَالْمُؤْفِقِيْنِ وَالْمُؤْفِقِيْنِ وَالْمُؤْفِقِيْنِ وَالْمُؤْفِقِيْنِ وَالْمُؤْفِقِيْنِ وَالْمُؤْفِيْنِ وَالْمُؤْفِقِيْنِ وَالْمُولِيْنِ وَالْمُؤْفِقِيْنِ وَالْمُؤْفِقِيْنِ وَالْمُؤْفِقِيْنِ وَلِيْنِ وَالْمُؤْفِقِيْنِ وَالْمُؤْفِقِيْنِ وَالْمُؤْفِقِيْنِ وَال

ثُمَّ جَاءُكُمْ رَسُولٌ مُصَدِّقٌ لِسَا مَعَكُمْ لَيَتُوْمِئِنَّ بِهِ وَلَسَنْصُرُنَّهُ قَالَ أَقْرَدْتُمُ وَاَخَذْتُمْ عَلَىٰ ذَٰلِكُمْ اِصْدِيْ . قَالُواْ اَفْرَدُنَا . فَالَّ فَاشْهَدُواْ وَأَنَا مَعَكُمْ مِنَ الشَّاعِدِيْنَ .

হয়েছে, বাদেরকে মূখিন না হওয়ার কারণে ইতিপূর্বে بالله বিন্ত এখানে প্রস্ন হয় যে, এ কথাটি সেই কাফেরদেরকে বলা হয়েছে, বাদেরকে মূখিন না হওয়ার কারণে ইতিপূর্বে بُنَا لَكُمْ لَا تُوْتِئُونَ بِاللّهِ বলে সতর্ক করা হয়েছে। এমতাবস্থায় তাদেরকে "তোমরা যদি মুমিন হও' বলা কিরূপ সঙ্গত হতে পারে?

জবাব এই যে, কাফের ও মুশরিকরাও আল্লাহর প্রতি ঈমানের দাবি করত। প্রতিমাদের ব্যাপারে তাদের বন্ধব্য ছিল এই — نَعْبُدُوْمُ إِلَّا لِيَغْرِبُوْنَا الِلَّهِ زُلْغُلُى ضَعْبُدُوْمُ اللَّهِ وَلَغْنَا اللَّهِ زُلْغُلُى ضَعْبُدُوْمُ اللَّهِ اللَّهِ وَلَغْنَا اللَّهِ وَلَغْنَا اللَّهِ اللَّهِ وَلَغَنَا اللَّهِ اللَّهِ وَلَغْنَا اللَّهِ اللَّهِ وَلَغْنَا اللَّهِ وَلَغْنَا اللَّهِ اللَّهِ وَلَغْنَا اللَّهُ وَلَغْنَا اللَّهُ وَلَغُنَا اللَّهُ وَلَغْنَا اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَيْعُالِكُونَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللللْمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ

অই মালিকানা বাধ্যতামূলক মৃত ব্যক্তি ইচ্ছা করুক বা না করুক, ওয়ারিশ আপনা-আপনি মালিক বলা হয়ে থাকে। এই মালিকানা বাধ্যতামূলক মৃত ব্যক্তি ইচ্ছা করুক বা না করুক, ওয়ারিশ আপনা-আপনি মালিক হয়ে যায়। এখানে নভোমওল ও ভূমগুলের উপর আল্লাহ তা আলার সার্বভৌম মালিকানাকে শুনু শব্দ দ্বারা ব্যক্ত করার রহস্য এই যে, তোমরা ইচ্ছা কর বা না কর, তোমরা আজ যে সে জিনিসের মালিক বলে গণ্য হও, সেগুলো অবশেষে আল্লাহ তা আলার বিশেষ মালিকানায় চলে যাবে সবকিছুর প্রকৃত মালিক পূর্বেও আল্লাহ তা আলাই ছিলেন, কিছু তিনি কৃপাবশত কিছু বুলুর মালিকানা ভোমাদের নামে করে দিয়েছিলেন। এখন তোমাদের সেই বাহ্যিক মালিকানাও অবশিষ্ট থাকবে না। সর্বোতভাবে আল্লাহরই মালিকানা প্রতিষ্ঠিত হয়ে যাবে। তাই এই মুহূর্তে যখন বাহ্যিক মালিকানা তোমাদের হাতে আছে, তখন এ থেকে আল্লাহরই নামে যা ব্যয় করবে, তা পরকালে পেয়ে যাবে। এভাবে যেন আল্লাহরহ পথে ব্যয়কৃত বন্ধুর মালিকানা তোমাদের জন্য চিরহারী হয়ে যাবে।

তিরমিষীর রেওয়ায়েতে হযরত আয়েশা (রা.) বর্ণনা করেন একদিন আমরা একটি ছাগল জবাই করে তার অধিকাংশ গোশত বন্দন করে দিলাম, তথু একটি হাত নিজেদের জন্য রাখলাম। রাস্পুলুরাহ আমাকে জিজ্ঞাসা করলেন, বন্দনের পর এই ছাগলের গোশত কতটুকু রয়ে গেছে। আমি আরজ করলাম তথু একটি হাত রয়ে গেছে। তিনি বললেন, গোটা ছাগলই রয়ে গেছে। তোমার ধারণা অনুযায়ী কেবল হাতই রয়ে যায়নি। কেননা গোটা ছাগলই আল্লাহর পথে ব্যয় হয়েছে। এটা আল্লাহর কাছে তোমার জন্য থেকে যাবে। যে হাতটি নিজে বাওয়ার জন্য রেখেছ, পরকালে এর কোনো প্রতিদান পাবে না। কেননা এটা এখানেই বিশীন হয়ে যাবে। —[মাযহারী]

আল্লাহর পথে বায় করার প্রতি জোর দেওয়ার পর পরবর্তী আয়াতে বলা হয়েছে যে, আল্লাহর পথে যা কিছু যে কোনো সময় ব্যয় করলে পাওয়া যাবে; কিছু ঈমান আন্তরিকতা ও অর্থগামিতার পার্থকাবশত ছওয়াবেও পার্থকা হবে। বলা হয়েছে–

لاَ يَسْتُونَى مِنْكُمْ مَنْ أَنْفُقَ مِنْ قَبْلِ الْفَتَعْ وَقَاتَلَ .

অর্থাৎ যারা আল্লাহর পথে ধন-সম্পদ ব্যয় করে, তারা দুই শ্রেণীতে বিভক্ত। যথা-

- ১, যারা মক্কা বিজয়ের পূর্বে বিশ্বাস স্থাপন করে আল্লাহর পথে ব্যয় করেছে।
- ২. যারা মক্কা বিজয়ের পর মুমিন হয়ে আল্লাহর পথে বায় করেছে। এই দুই শ্রেণির লোক আল্লাহর কাছে সমান নয়; বরং মর্যাদায় এক শ্রেণি অপর শ্রেণি থেকে শ্রেষ্ঠ। মক্কা বিজয়ের পূর্বে বিশ্বাস স্থাপনকারী, জিহাদকারী ও বায়কারীর মর্যাদা অপর শ্রেণি অপেক্ষা বেশি।

মক্কা বিজয়কে সাহাৰায়ে কেরামের মর্যাদাভেদের মাপকাঠি করার রহস্য : উল্লিখিত আয়াতসমূহে আল্লাহ তা'আলা সাহাবায়ে কেরামের দৃষ্ট শ্রেণিতে বিভক্ত করেছেন। যথান ১. যারা মক্কা বিজয়ের পূর্বে মুসলমান হয়ে ইসলামি কার্যকলাপে অংশ গ্রহণ করেছেন এবং ২. যারা মক্কা বিজয়ের পর এ কাজে শরিক হয়েছেন। আয়াতে ঘোষণা করা হয়েছে যে, প্রথমোজ সাহাবীগণের মর্যাদা আল্লাহ তা'আলার কাছে শেষোক্ত সাহাবীগণের তুলনায় বেশি।

মঞ্চা বিজয়কে উভয় শ্রেণির মর্যাদা নিরূপণের মাপকাঠি করার এক বড় রহস্য তো এই যে, মঞ্চা বিজয়ের পূর্ব পর্যন্ত রাজনৈতিক পরিস্থিতি, মুসলমানদের টিকে থাকো ও বিলীন হয়ে যাওয়া, ইসলামের প্রসার লাভ ও বিলোপ হয়ে যাওয়ার সজ্ঞাবনা বাহ্যদর্শীদের দৃষ্টিতে একই রূপ ছিল। যারা হৃশিয়ার ও চালাক, তারা এমন কোনো দলে অথবা আন্দোলনে যোগদান করে না, যার পরাজিত হওয়ার অথবা নিচ্চিহ্ন হয়ে যাওয়ার আশব্ধা সামনে থাকে। তারা পরিণামের অপেক্ষায় থাকে। যখন সামেল্যের সম্ভাবনা উজ্জ্বল হয়ে উঠে তখনই তারা তড়িঘড়ি করে তাতে যোগদান করে। কিছুসংখ্যুক লোক আন্দোলনকে সত্য ও ন্যায়ানুগ বিশ্বাস্ব করেলেও বিপক্ষ দলের নির্যাতনের ভয়ে ও নিজেদের দুর্বলতার কারণে তাতে যোগদান করে সাহসী হয় না। অপরপক্ষে যারা অসম সাহসী ও দৃহচেতা, তারা কোনো মতবাদ ও বিশ্বাসকে সত্য এবং বিচ্ছ্ব মনে করলে বিশ্বাজয় এবং দলের সংখ্যাম্ব্রক্সতা বা সংখ্যাম্বরিষ্ঠতার প্রতি ক্রন্ধেশ করে না; বরং তারা তাতে ঝাঁপিয়ে পড়ে।

মঞ্জা বিজ্ঞারের পূর্বে যারা মুসলমান হয়েছিল, তাদের সামনে মুসলমানদের সংখাঞ্কতা, শক্তিহীনতা ও মুশরিকদের নির্যাতনের এক জাজুল্যমান ইতিহাস ছিল। বিশেষত ইসলামের প্রাথমিক যুগে ইসলাম ও ঈমান প্রকাশ করা জীবনের ঝুঁকি নেওয়া এবং বাস্তভিটাকে ধ্বংসের মুথে ঠেলে দেওয়ার নামান্তর ছিল। বলা বাহল্য, এহেন পরিস্থিতিতে যারা ইসলাম গ্রহণ করে নিজেদের জীবনকে বিপন্ন করেছে এবং রাস্লুল্লাহ ক্রি —কে সাহায্য এবং ইসলামের সেবায় জীবন ও ধন-সম্পদ উৎসর্গ করেছে তাদের ঈমানী শক্তি ও কর্তব্যনিষ্ঠার তুলনা চলে কি?

আন্তে আন্তে পরিস্থিতির পট পরিবর্তন হতে থাকে। অবশেষে মক্কা বিজিত হয়ে সমগ্র আরবের উপর ইসলামি পতাকা উজ্জীন হয়। তখন পরিত্র কুরআনের ভাষায় দলে দলে লোকজন এসে ইসলামে দীক্ষিত হতে থাকে। ইরশাদ হচ্ছে — الله أَنْرَابُنَا ; কুরআন পাকের আলোচ্য আয়াত তাদের প্রতিও সন্মান প্রদর্শন করেছে এবং তাদেরকে কদ্যাণি তথা ক্ষমা ও অনুকম্পার প্রতিশ্রুতি দিয়েছেন। তবে একথা বলে দিয়েছে যে, তাদের মর্যাদা পূর্ববর্তীদের সমান হতে পারে না। কারণ তারা অসম সাহসিকতা ও ঈমানী শক্তির বিরোধিতা ও নির্যাতন আশক্ষার উর্দ্ধে উঠে নিজেদের ইসলাম গ্রহণের কথা ঘোষণা করেছে এবং বিপদ মুহুর্তে ইসলামের পাশে এসে দাঁড়িয়েছে।

সারকথা এই যে, সাহসিকতা ও ঈমানি শক্তি পরিমাপ করার জন্য মন্ধা বিজয়ের পূর্ববর্তী ও পরবর্তী পরিস্থিতির ব্যবধান একটি মাপকাঠির মর্যাদা রাখে। তাই আয়াতে বলা হয়েছে যে, এই উভয় শ্রেণি সমান হতে পারে না।

সকল সাহাবীর জন্য মাগক্ষিরাত ও রহমতের সুসংবাদ এবং অবশিষ্ট উশ্বত থেকে তাঁদের স্বাতম্ব্য : উল্লিখিত আয়াডসমূহে সাহাবায়ে কেরামের মর্যাদার পারস্পরিক ভারতম্য উল্লেখ করে শেষে বলা হয়েছে— তুঁত এথাঁৎ পরস্পরিক ভারতম্য সন্ত্বেও আল্লাহ তা আলা কল্যাণ অর্থাৎ জান্নাত ও মাগক্ষেরাতের ওয়াদা সবার জন্যই করেছেন । এই ওয়াদা সাহাবায়ে কেরামের সেই শ্রেণিদ্বয়ের জন্য, যারা মক্কা বিজয়ের পূর্বে ও পরে আল্লাহর পথে বায় করেছেন এবং ইসলামের শাক্ষদের মোকাবিলা করেছেন । এতে সাহাবায়ে কেরামের প্রায় সমগ্র দলই শামিল আছে । কেননা তাঁদের মধ্যে এরূপ ব্যক্তি খুবই দুর্গভ, যিনি মুসলমান হওয়া সন্ত্বেও আল্লাহর পথে কিছুই বায় করেননি এবং ইসলামের শাক্ষদের মোকাবিলায় অংশগ্রহণ করেননি । তাই মাগফ্বোত ও রহমতের এই কুরআনি ঘোষণা প্রত্যেক সাহাবীকে শামিল করেছে । ইবনে হাযম (র.) বলেন, এর সাথে সুরা আধিয়ার অপর একটি আয়াভকে মিলাও, যাতে বলা হয়েছে—

اِنَّ الَّذِينَ مَبَقَتْ لَهُمْ مِنَّا الْحُسَنَى أُولاَئِكَ عَنْهَا مَبْعَدُونَ لَا يَشْمَعُونَ حَسِيْسَهَا وَهُمْ فِيْسَا اشْتَهَتْ أَنْفُلُهُمْ خَالِدُونَ. অৰ্থাৎ যাদের জন্য আমি পূর্বেই কল্যাণ নির্ধারিত করে দিয়েছি, তারা জাহান্নাম থেকে দূরে অবস্থান করেব। জাহান্নামের কষ্টদায়ক আওয়াজও তাদের কানে পৌছবে না। সেখানে তাদের মন যা চাইবে, তারা চিরকাল তা ডোগ করবে।

আলোচ্য আয়াতে كُدُّ وَعَدَ اللّٰهُ الْعُدْفَى وَعَدَ اللّٰهِ اللّٰهُ الْعُدْفَى وَعَدَ اللّٰهُ الْعُدُونِ وَعَدَى اللّٰهِ اللّٰهِ وَعَدَى اللّٰهِ اللّٰهِ وَعَدَى اللّٰهِ اللّٰهِ وَعَدَى اللّٰهِ وَعَدَى اللّٰهِ اللّٰهِ وَعَدَى اللّٰهِ اللّٰهِ وَعَدَى اللّٰهِ وَعَدَى اللّٰهِ وَعَدَى اللّٰهِ وَعَدَى اللّٰهِ وَعَدَى اللّٰهُ وَعَدَى اللّٰهِ وَعَلَى اللّٰهِ وَعَدَى اللّٰهِ وَعَدَى اللّٰهِ وَعَلَى اللّٰهِ وَعَلَى اللّٰهِ وَعَلَى اللّٰهِ وَعَلَى اللّٰهُ وَعَلَى اللّٰهِ وَعَلَى اللّٰهُ اللّٰهُ وَعَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ وَعَلَى اللّٰهُ وَعَلَى اللّٰهُ وَعَلَى اللّٰهُ وَعَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ اللّٰهُ وَعَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَى اللّلَّامِ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ

কতক হাদীদে কোনো কোনো সাহাবীর মৃত্যুর পর আজাবের কথা উল্লেখ করা হয়েছে। বলা বাহুল্য, এই আজাব পরকাল ও জাহান্নামের আজাব নয়; বরং বর্যখ তথা কবর জগতের আজাব। এটা অসম্ভব নয় যে, কোনো সাহাবী কোনো গুনাহ করে ঘটনাচক্রে তওবা ব্যতীতই মৃত্যুবরণ করলে তাকে কবর-জগতের আজাব দ্বারা পবিত্র করে নেওয়া হবে, যাতে পরকালের আজাব ভোগ করতে না হয়।

সাহাবামে কেরামের মর্যাদা কুরজান ও হাদীস দারা জানা যায়; ঐতিহাসিক বর্ণনা দারা নয় : সারকথা এই যে, সাহাবায়ে কেরাম সাধারণ উন্মতের ন্যায় নন। তারা রাসূল — এর উন্মতের মাঝখানে আল্লাহর তৈরি সেতু, তাদের মাধ্যম ব্যতীত উন্মতের কাছে কুরজান ও রাসূলুল্লাহ — এর শিক্ষা পৌছার কোনো পথ নেই। তাই ইসলামে তাঁদের বিশেষ একটি মর্যাদা রয়েছে। তাঁদের এই মর্যাদা ইতিহাসর্যন্থের সত্য-মিথ্যা বর্ণনা দারা নয়; বরং কুরজান ও হাদীসের মাধ্যমে জানা যায়।

তাদের দ্বারা কোনো পদখলন বা আন্তিমূলক কোনো কিছু হয়ে থাকলে তা ছিল অধিকাংশ ক্ষেত্রে ইজতিহাদী ভূল। যে কারণে সেগুলোকে গুনাহের মধ্যে গণ্য করা যায় না; বরং সহীহ হাদীসের বর্ণনা অনুযায়ী তা দ্বারা তাঁরা একটি ছওয়াব পাওয়ার অধিকারী। যদি বাস্তবে কোনো গুনাহ হয়েই যায়, তবে প্রথমত তা তাঁদের সারা জীবনের সংকর্ম এবং রাসূলুরাহ হাসলামের সাহায়্য ও সেবার মোকাবিলায় শূন্যের কোটায় থাকে। দ্বিতীয়ত তাঁরা ছিলেন অসাধারণ আল্লাহভীক। সামানা গুনাহের কারণেও তাঁদের অন্তর্মায়া কেঁপে উঠত। তাঁরা তাৎক্ষণিকভাবে তওবা করতেন এবং নিজের উপর ওনাহের শান্তি প্রয়োগ করতে সচেষ্ট হতেন। কেউ নিজেকে মসজিদের স্তপ্তের সাথে বেঁধে দিতেন এবং তওবা করুল হওয়ার নিশ্চিত বিশ্বাস অর্জিত না হওয়া পর্যন্ত তদবস্থায়ই দগ্রয়মান থাকতেন। এছাড়া তাঁদের প্রত্যেকের পূণ্য এত অধিক ছিল যে, সেগুলো দ্বারা গুনাহের কাফফারা হয়ে যেতে পারে। সর্বোপরি আল্লাহ তা আলা তাঁদের মাগফেরাতের ব্যাপক ঘোষণা আলোচ্য আয়াতে এবং অন্য আয়াতেও করে দিয়েছেন। তাই গাঁদের পরশরের যেসব মতবিরোধ ও বাদানুবাদের ঘটনা ঘটেছে, সেগুলোর ভিত্তিতে তাঁদের মধ্যে কাউকে মন্দ বলা অথবা দোঘারোপ করা নিশ্চিতরূপে হারাম, রাসূলুল্লাহ

আজকাল ইতিহাসের সত্য-মিথ্যা ও গ্রাহ্য-অগ্রাহ্য বর্ণনার ভিত্তিতে কিছুসংখ্যক লোক সাহাবায়ে কেরামকে দোষারোপের শিকারে পরিণত করছে। প্রথমত যেসব বর্ণনার ভিত্তিতে তাঁরা এসব শিখেছেন, সেগুলোর ভিত্তিই অত্যন্ত দুর্বল। যদিও কোনো পর্যায়ে তাদের সেসব ঐতিহাসিক রেওয়ায়েতকে বিশুদ্ধ মেনেও নেওয়া যায়, তবে কুরআন ও হাদীসের সুস্পাষ্ট বর্ণনার মোকাবিলায় তার কোনো মর্যাদা নেই। কেননা কুরআনের ভাষ্য অনুযায়ী সাহাবায়ে কেরাম সবাই ক্ষমাযোগ্য।

সাহাবারে কেরাম সন্দর্কে সমগ্র উন্থতের সর্বসন্মত বিশ্বাস: সাহাবারে কেরামের প্রতি সন্মান প্রদর্শন করা, অন্তরে তালোবাসা পোষণ করার এবং তাঁদের প্রশংসা ও গুণকীর্তন করা ওয়াজিব। তাদের পরস্পরে যেসব মতবিরোধ ও বাদানুবাদের ঘটনা ঘটেছে, সে সম্পর্কে নীরব থাকা এবং থে কোনো এক পক্ষকে দোষী সাব্যস্ত না করা জরুরি। আকাঈদের সকল কিতাবে এই সর্বসন্মত বিশ্বাসের বর্ণনা আছে।

مَّ ذَا الَّذِي بَقُ ضُ اللَّهُ بَانُهُ فيُّ سَبِيْلِ اللَّهِ قَرْضًا حَسَنًا بِأَنْ تُنْفِقَهُ للَّه تَعَالِيٰ فَيُضِعِفُهُ لَهُ وَفِيْ قِدَاءَة عَفَهُ بِالتَّبِشُدِيْدِ مِنْ عَشِرِ النِّي اكْثُرُ مِنْ سَبِيعِ مِائَةِ كَمَا ذُكِ فِي الْبَقَاةِ وَلَهُ مَعَ الْمُضَاعَفَةِ آجُرٌ كُرِيمٌ مُقْتَرِنُ بِه

هَا الْأَنْفُ خُلدَنْ فَيْهَا طِ ذُلِكَ هُمَ

أَمِنُوا انْظُونَا أَنْصُدُونَا وَفُرْ قَاءَة بفُتْعِ الْهَمْزَةِ وَكُسُرِ النَّطَاءِ أَيْ أَمَا قِيْلَ هُوَ سُورُ الْأَغْرَافِ لَهُ بَاثُ مَا كَاطُكُ أَنْ فَالْهُ مَا فِي الْمُنَا فِيْنَ مِنْ قِبَلِهِ الْعَذَابُ مَ الْعَذَابُ مَ الْعَذَابُ مَ الْعَذَابُ مَ

অনুবাদ :

১১ কে আছে, যে আল্লাহকে ঋণ দিবে? স্বীয় সম্পদ আল্লাহর পথে ব্যয় করে উত্তম ঋণ এভাবে যে, একমাত্র আল্লাহর জনাই বায় করবে ৷ তাহলে তিনি বহুগুণে একে বন্ধি করে দিবেন তার জন্য। অন্য রয়েছে দশ হতে সাত শতের অধিক। যেমনটি সরা বাকারায় বর্ণিভ রয়েছে। এই বৃদ্ধির সাথে এবং তার জন্য রয়েছে সম্মানজনক পুরস্কার। অর্থাৎ এই প্রতিদানের সাথে আল্লাহর সন্তুষ্টি এবং কবুলিয়ত বা গ্রহণযোগ্যতা।

১২, সেদিনের কথা শ্বরণ করুন যেদিন আপনি দেখবেন মুমিন নর-নারীদেরকে তাদের জ্যোতি ছুটতে থাকবে তাদের সম্মখভাগে সামনে এবং দক্ষিণ পার্ম্বে হবে। তাদেরকে বলা হবে- আজ তোমাদের জন্য সুসংবাদ জান্লাতের অর্থাৎ তাতে প্রবেশের যার পাদদেশে নদী প্রবাহিত, সেথায় তোমরা স্থায়ী হবে। এটাই মহাসাফল্য।

১৩. যেদি<u>ন</u> মু<u>নাফিক পুরষ ও মুনাফিক নারীরা</u> মমিনদেরকে বলবে, তোমরা আমাদের জন্য একটু থাম আমাদের দিকে দেখ। অপর এক কেরাতে দিয়ে পঠিত রয়েছে। অর্থাৎ আমাদের জন্য অপেক্ষা কর/আমাদেরকে অবকাশ দাও। যাতে আমরা গ্রহণ করতে ক্ষুলিঙ্গ ও আলো গ্রহণ করতে পারি। তামাদের জ্যোতির কিছু। বলা হবে- তাদেরকে ন্তপহাসের স্বরে তোমরা তোমাদের পেছনে ফিরে যাও এবং আলোর সন্ধান কর। তখন তারা ফিরে যাবে অতঃপর তাদের মাঝে স্থাপিত হবে তাদের এবং মমিনদের মাঝে একটি প্রাচীর; বলা হয়েছে যে, সেটা চলো আ'রাফের প্রাচীর যাতে একটি দরজা থাকবে. তার অভ্যন্তরে থাকবে রহমত মুমিনগণের দিকে এবং বহির্ভাগে মুনাফিকদের দিকে থাকবে শান্তি।

- . يُسنَادُونَسُهُمُ ٱلْمَ نَـكُسنْ مَّسَعَـكُمُ ط عَـلـيَ النَّطَاعَة قَالُوا بَلِيْ وَلَكِنْ فُتِينْتُمُ ٱنْفُسَكُم باليِّنفَاق وَتَرَبَّصُتُم بالْمُؤمنيْنَ اللَّاوَائِرَ وَارْتَبِتُمْ شَكَكَّتُمْ فِي دِيْنِ الْاسْلَامِ وَغَيَّرْتَكُمُ الْاَمَانِيُّ الْاَطْمَاءُ حَتَّنِي جَآءَ اَمْرُ اللَّهِ الْمُوتُ وَغَرَّكُمْ بِاللَّهِ الْغَرُورُ الشَّبِطَانُ .
- فَالْيَوْمَ لَا تُوخَذُ بِالنِّيَاءِ وَالتَّاءِ مِنْكُمُ فَدْيَـةً وَلاَ مِنَ النَّذِيْنَ كَفُرُوا مِ مَأْوْسِكُمُ النَّارُ ط هِيَ مَوْلُسكُمْ ط أَوْلِي بِكُمْ وَبِئْسَ
- شَان الصُّحَابَةِ لَـمَّا أَكْثُرُوا الْبِمزَاحَ أَنْ تَخَشَعَ قُلُوبُهُمْ لِذِكْرِ اللَّهِ وَمَا نَزَلَ بِالتُّخْفِيْفِ وَالتَّشِّدِيْدِ مِنَ الْحَقِّ الْقُرْأَنِ وَلاَ يَكُونُوا مَعْطُونُ عَلىٰ تَخْشَع كَالَّذِينَ أُوتُوا الْكِتٰبَ مِنْ قَبْلُ هُمُ الْيَهُودُ وَالنَّصَارِي فَطَالُ عَلَيْهُمُ الْآمَدُ الزَّمَنُ بَيْنَهُمْ وَبَيْنَ أَنْبِيَانِهِمْ فَقَسَتْ قُلُوبُهُمْ طَلَمْ تَكُنْ لذكر الله وكَثِيرٌ مِّنْهُمْ فُسِقُونَ.
- أَنَّ اللُّهَ بِيُحِنَّى الْأَرْضَ بِيَعْدَ مَوْتِيهَا ط بِالنَّبَاتِ فَكُذُٰلِكَ يَفْعَلُ بِقُلُوبِكُمْ بِرَدِّهَا. إِلَى الْخُشُوعِ قَدْ بَيَّنَّا لَكُمُ الْأَيْتِ الدَّالَّةِ عَلَىٰ قُدْرَتنَا بِهُذَا وَغَيْرِه لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ .

- ১৪. মুনাফিকরা মুমিনদেরকে ডেকে জিজ্ঞাসা করবে, আমরা কি তোমাদের সঙ্গে ছিলাম না আনগত্যের ক্ষেত্রে তারা বলবে হাঁ৷ কিন্ত তোমরা নিজেরা২ নিজেদেরকে বিপদগ্রন্ত করেছে নেফাক তথা দ্বিমুখী নীতি গ্রহণের মাধ্যমে তোমরা প্রতীক্ষা করেছিলে মমিনগণের উপর বিপদাপদের সন্দেহ পোষণ করেছিলে ইসলাম ধর্ম সম্পর্কে এবং অলীক আকাজ্জা তোমাদেরকে মোহাচ্ছনু করে রেখেছিল, অবশেষে আল্লাহর হুকুম আসল অর্থাৎ মৃত্যু আর মহা প্রতারক শয়তান তোমাদেরকে প্রতারিত করেছিল আরাং স্পর্কে:
- ১৫. আজ তোমাদের নিকট হতে কোনো মুক্তিপণ গ্রহণ করা হবে না ﷺ শব্দটি টি এবং টি যোগে অর্থাৎ উভয়রূপেই পঠিত। এবং যারা কফরি করেছিল তাদের নিকট হতেও নয়। জাহানামই তোমাদের আবাসস্থল, এটাই তোমাদের যোগ্য তোমাদের জন্য উত্তম কত নিকৃষ্ট এই পরিণাম।
- ১৭ ১৬. যারা ঈমান এনেছে, তাদের সময় কি আসেনি? এই আয়াত সাহাবায়ে কেরামের শানে অবতীর্ণ হয়েছে যখন তারা হাসি তামাশায় মেতে উঠলেন হৃদয় ভক্তি-বিগলিত হওয়ার আল্লাহর স্মরণে এবং যে সত্য কুরআন অবতীর্ণ হয়েছে তাতে? اَيْنَ لَهُ, শব্দটি 📑 তাশদীদবিহীন ও তাশদীদসহ উভয় রূপেই পঠিত রয়েছে এবং তারা যেন না হয় এটা تُخْشُمُ -এর উপর আতফ হয়েছে । পূর্বে যাদেরকে কিতাব দেওয়া হয়েছিল তাদের মতো ৷ তারা হলো ইহুদি ও খ্রিস্টান বহুকাল অতিক্রান্ত হয়ে গেলে তাদের ও তাদের নবীগণের মাঝে যাদের অন্তকরণ কঠিন হয়ে পড়েছিল আল্লাহর স্বরণের জন্য নরম থাকল না : তাদের অধিকাংশই সত্যতাগী।
- ১٧ . اعْلَمُوا خطَابُ للمُؤْمِنيْنَ الْمَذْكُورِيْنَ الْمَذْكُورِيْنَ الْمَذْكُورِيْنَ \_\_\_\_ করা হয়েছে আল্লাহ ধরিত্রীকে তার মৃত্যুর পুর পুনর্জীবিত করেন তরুলতার মাধ্যমে। অনুরূপভাবে তোমাদের অন্তকরণের সাথেও এরূপই করবেন তাকে ্র 🊣 -এর দিকে ফিরিয়ে দিয়ে। আমি নিদর্শনগুলো বিশদভাবে ব্যক্ত করেছি যা প্রত্যেক পদ্ধতিতে আমার কুদরত ও ক্ষমতাকে বুঝায় । যাতে তোমরা বুঝতে পার ।

. ١٨. إِنَّ الْمُصَلِّدِقِيْنَ مِنَ اليُّتَصَلَّقَ أُدْغِـمَتْ التَّنَاءُ فِي الصَّادِ أَيْ الَّذِينَ تَسَصَّدَّفُوا وَالْمُصَيِّدَةُ لِهِ اللَّلاتِيْ تَصَدَّقُنَ وَفِي قِراءَةِ بتَخْفيْف الصَّادِ فِيْهِمَا مِنَ التَّصْدِيْق ٱلْإِيشَانَ وَأَقْرَضُوا اللَّهَ قَرْضًا حَسَنًا رَاجِعُ اللِّي الذِّكُوْرِ وَالْأَنَاتِ بِالتَّغَلِيْبِ وَعَطْفُ الْفِعْلِ عَلَىَ الْإِسْمِ فِيْ صِلَةِ اَلْ لأنَّهُ فِيهَا حَلَّ مَحَلَّ الْفِعْلِ وَذَكْرُ الْقَرْض بِوَصْفِه بَعْدَ التَّصَدُّق تَفْيِيدُ لَهُ يُّضُعَفُ وَفَيْ قِرَاءَةٍ بِيضَعَّفُ بِالتَّشْدِيْد أَىْ قَرْضَهُمْ لَهُمْ وَلَهُمْ أَجْرٌ كَرِيمٌ.

الصِّدَيْقُونَ الْمُبَالِغُونَ فِي التَّصْدِيْقِ وَالشُّهَدَاءُ عِنْدَ رَبِّهِمْ ط عَلَى الْمُكَذِّبِيْنَ منَ الْأُمَم لَهُمْ أَجْرٌ وَنُورُهُمْ ط وَالَّذِيْنَ كَفَرُوا وَكَذَّبُوا بِأَيْتِنَا الدَّالَّةِ عَلَىٰ وَحُدَانيَّتِنَا أولنَّكَ أصَّحْبُ الْجَحِيْمِ النَّارِ . ১৮. দানশীল পুরুষ্গণ এটা تَصَدُّقُ হতে নির্গত دُنَ -কে ্রএর মধ্যে ইদগাম করে দেওয়া হয়েছে। অর্থাৎ ঐ সকল লোক যারা সদকা করছে দানশীল নারীগণ যারা সদকা করেছে। এক কেরাতে المُصَدَقَاتَ تَصُدِنَ বর্ণে তাশদীদবিহীন রয়েছে যা تَصُدِنَ হতে নির্গত এবং উদ্দেশ্য হলো ঈমান। এবং যারা উত্তম দান করে এটা تَغَلَيْهَا গু পুরুষ উভয়ের দিকে ফিরেছে। এবং نعر -এর আতফ এই 🗀 -এর উপর যা । -এর সেলাহ-এ এসেছে এজন্য জায়েজ যে, এখানে نغل টা نغل -এর অর্থে হয়েছে। আর দানের উল্লেখের পরে ঋণকে তার সিফাতের সাথে े कतात जना تُعَيَّدُ का मानति مُعَيَّدُ कतात जना তাদেরকে দেওয়া হবে বহুগুণ বেশি ক্রিক্র শব্দটি অন্য কেরাতে فُضُفُ তথা بُدُ বর্ণে তাশদীদসহ পঠিত রয়েছে, অর্থাৎ তাদের ঋণকে এবং তাদের জন্য রয়েছে সন্মানজনক পুরস্কার।

אור. وَالَّذِيْنَ أَمْنُواْ بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ اوَلَنْكَ هُمَ ١٩. وَالَّذِيْنَ أَمْنُواْ بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ اوَلَنْكَ هُمُ তারাই তাদের প্রতিপালকের নিকট হতে সিদ্দীক অর্থাৎ تَصُدُن -এর ক্ষেত্রে মুবালাগাকারী ও শহীদ পূর্ববর্তী মিথ্যা প্রতিপনুকারী জাতির উপর। তদের জন্য রয়েছে তাদের প্রাপ্য পুরস্কার ও জ্যোতি এবং যারা কৃষ্ণরি করেছে ও আমার নিদর্শন অস্বীকার করেছে যা আমার একত্বাদের উপর প্রমাণবহ তারাই জাহান্লামের অধিবাসী অর্থাৎ অগ্নিবাসী।

### তাহকীক ও তারকীব

- এখানে কয়েকটি তারকীব হতে পারে । قَوْلُهُ مَـنْ ذَا الَّذَيْ يُـقَرِضُ اللَّهُ قَرُّضًا حَـسَ रा निक्छ । مَدُلُ शत्मा जात اللَّذِي يُقَرضُ اللَّهَ । शत्मा जात थवत ا بِعَرْفَهَا مِبَنَّهُ عَالِمَ ২. انْ يُحْ হলো মুবতাদা আর্ الَّذِي হলো তার খবর ؛

े पुजून (प्रनाह प्रिक्त । आत من हाना चवत । अरह النَّذَى يُغْرِضُ اللَّه इरा पुजाम आत من قرض اللَّه على الله على থাকার কারণে 🎞 করা হয়েছে । : रायाह مَنْصُوبُ २७यात कावाल جَوَابُ اسْتِغْهَامْ अरा शाकात माधारम أَنْ अरा लात فَا ﴿ अरात कावाल وَ فَولُكُ فَعَنْسَاعَكُ ত্রথবা بَقْرَضُ এর উপর আতফ হওয়ার কারণে بِعْرَضُ उथवा إَسْتَبِعْنَاتَ

। अरात काराव स्तारह - مُعَثَرَنَّ प्रिल مُعْظُرُف अवर مَعْظُرفَ عَلَيْهِ अशाल : قَوْلُـهَ رضًّا وَاقْبَالُ

দ্রুলাসসির (ব.) نَحْرُ فَقَ মেনে ইপিত করেছেন যে, وَمَرْ টা উহ্য ফে'লের যরক হয়েছে। অর্থাৎ সেই দিনকে স্বরণ কর। আবার এটাও হতে পারে যে, أَجَرُ كُرِيْم أَدْكُرُ অবার এটাও হতে পারে যে, দিনকে স্বরণ কর। আবার এটাও হতে পারে যে, এটা এহবে। তৃতীয় আরেকটি সূরত এটাও হতে পারে যে, এটা এহবে। তৃতীয় আরেকটি সূরত এটাও হতে পারে যে, এটা এছিন নুমিন নর-নারীর জ্যোতি তাদের সমুখে দৌড়াতে থাকবে। এটা কুলিন মুমিন নর-নারীর জ্যোতি তাদের সমুখে দৌড়াতে থাকবে। এই সূরতে الله يَعْرُفُ وَالله يَعْرُفُ وَالله يَعْرُفُ وَالله يَعْرُفُ وَالله يَعْرُفُ وَالله يَعْرُفُ وَالله وَالله يَعْرُفُ وَالله وَا

بَشْرُكُمُ الْبَوْمَ بِدُخُولِ الْجَنَّةِ -অর্থাৎ : قَوْلُ الْجَنَّةِ الْكَافِرَافِ الْجَنَّةِ الْكَافِرَافِ الْجَنَّةِ الْكَافِرَةِ الْمَائِكِةِ الْمُعَنَّةِ الْمَائِكِةِ الْمُعَنِّةِ الْمَائِكِةِ الْمُعَنِّةِ الْمُعَنِّقِةِ الْمُعَنِّةِ الْمُعَنِّةِ الْمُعَنِّةِ الْمُعَنِّةِ الْمُعَنِّةِ الْمُعَنِّةِ الْمُعَالِّةِ الْمُعَنِّةِ الْمُعَالِقِيقِةِ الْمُعَالِّةِ الْمُعَالِّةِ الْمُعَالِّةِ الْمُعَالِقِيقِ الْمُعَالِقِيقِيقِ الْمُعَالِقِيقِ الْمُعَالِقِ الْمُعَالِقِيقِ الْمُعَلِّةِ الْمُعَالِقِيقِ الْمُعَلِّقِيقِ الْمُعَلِّذِ الْمُعَلِقِيقِ الْمُعَلِّةِ الْمُعَلِّينِ الْمُعَلِّيقِ الْمُعَلِّذِ الْمُعِلَّةِ عَلَيْهِ الْمُعَلِّقِ الْمُعَلِّقِ الْمُعَلِّقِ الْمُعَلِقِ الْمُعَلِّقِ الْمُعَلِّقِ الْمُعَلِّقِ الْمُعَلِّقِ الْمُعَلِقِ الْمُعَلِّقِ الْمُعَلِّقِ الْمُعَلِّقِ الْمُعَلِّقِ الْمُعِلِقِيقِ الْمُعَلِّقِ الْمُعَلِّقِ الْمُعَلِّقِ الْمُعْلِقِ الْمُعِلِقِيقِ الْمُعْلِقِ الْمُعِلِّقِ الْمُعْلِقِ الْمُعْلِقِيقِ الْمُعِلِّقِ الْمُعْلِقِيقِ الْمُعِلِقِيقِ الْمُعْلِقِ الْمُعْلِقِ الْمُعْلِقِ الْمُعِلَّقِ الْمُعْلِقِ الْمُعِلِقِيقِ الْمُعِلِقِ الْمُعِلَّقِ الْمُعْلِقِ الْمُعِلِقِيقِ الْمُعِلِقِ الْمُعْلِقِ الْمُعْلِقِيقِ الْمُعِلَّقِ الْمُعْلِقِيقِ الْمُعْلِقِيقِ الْمُعِلِقِيقِ الْمُعْلِقِيقِ الْمُعْلِقِيقِ الْمُعْلِقِيقِ الْمُعْلِقِيقِ الْمُعِلِقِيقِ الْمُعِلِقِيقِ الْمُعِلَّقِيقِ الْمُعِلِقِيقِ الْمُعْلِقِيقِ الْمُعِلِقِيقِ الْمُعِلِقِيقِ الْمُعِلِقِيقِ الْمُعِلِقِيقِيقِ الْمُعِلِقِيقِيقِيقِيقِ الْمُعِلِقِيقِ الْمُعِلْمِ الْمُعِلِقِيقِ الْمُعِلِقِيقِ الْمُعِلِقِيقِ الْمُعِلِقِيقِيقِيقِيقِ الْمُعِلِقِيقِ الْمُعِلِقِيقِيقِيقِ الْمُعِلِيقِيقِيقِ الْمُعِلِقِيقِيقِ الْمُعْلِقِيقِيقِيقِ الْمُعِلِقِيقِيقِيقِيقِ ال

ः राहाह بَدَلَّ राहाह بَرَمَ تَرَى विषे : قَوْلُـهُ يَوْمَ يَقُولُ الْمُنْافِقُونَ

اَلرَّحْمَةُ بَاطِئَهُ فِيْهِ अवार्त بَوْر हैं। खूमला रख يَوْ اللَّهِ الرَّحْمَةُ وَاللَّهُ فِيهِ الرَّحْمَةُ रला विजेश निक्छ :

غَيْن বর্ণে যবর হলে অর্থ হবে শয়তান, যেমনটি মুফাসসির (র.) বলেছেন, আর যদি غَيْن বর্ণে যবর হলে অর্থ হবে "ম্রতান বর্ণে পেশ হয় তবে أغْتَرَاءُ بِالْبَاطِّل – তথা হাতে شُدُّدَرُةً তথা বাতিলের মাধ্যমে ধোঁকা খাওয়া :

अवात और उरल शादत مُبْتَدَأً مُوخِّرُ राला النَّارُّ व्रॉल خَبَرَ مُثَثَرٌ वरला مَأْرِنكُمْ अवात वत छिल्छे। قَوْلُكُ مَأُوكُكُمُ الشَّارُ ज जाय़ज ।

অৰ্থ হতে পারে অর্থাৎ وَانَتِ كُمْ إِن وَلَا يَتِكُمْ إِن هُ وَلاَ يَتِكُمُ اللهِ अर्थ हो مَرْلاً : فَوْلَهُ هِنَي مَنُولاَكُمْ اللهُ عَلَى اللهُ الل

رَسْي الا إِنَّنْ -يَانِيْنَ ! समिष्ट रामया जाकिन في أَنْ अमहरतत निकि إِنَّنَ ' निकि रामया जाकिन के يَسُانُ لِسَلَّدُوا الْمَارِيْنَ الْمَسُوا ﴿ مَنْ مَانِكُمْ الْمَسُوا ﴿ مَنْ مَنْ كَرَّ غَانِتِ هَـ क्ष्मत कातरा लएए (लिए ﴿ مَنْ مَنْ كَرَّ غَانِتِ هَـ هُ مَا مَا لَا عَلَى الْمُحُورُ وَالْإِنْمَاتُ وَمَا اللّهُ مَنْ كَا مُولِّمُ وَالْمُعَالِّقَ اللّهُ اللّهُ كُورُ وَالْإِنْمَاتُ وَمَا اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ وَمَا اللّهُ مَنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ وَمَا اللّهُ مَنْ اللّهُ وَمَا اللّهُ مَنْ اللّهُ وَلَوْمُوا اللّهُ وَمَا اللّهُ مَنْ اللّهُ الللللللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّ

ধ্রম : اَنْمُونِيْنَ এর আতফ اَلْمُونِيْنَ এর উপর হয়েছে যা ইসিম, কাজেই ফে'লের আতফ ইসিমের উপর হওয়া আবশ্যক হচ্ছে যা বৈধ নয়।

উত্তর : य اِسْم وَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ ( অর্থে ব্যবহৃত اَلَيْنِي ( अर्थ ব্যবহৃত اللَّهِ عَ تَطْنُدُ ( كَامُ অর্থ ব্যবহৃত اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ ( كَامُ تَعْرُبُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ

ن قَوْلُهُ وَذَكْرُ الْفَرَض بِوَصْفِهِ : এই ইবারত বৃদ্ধিকরণ দারা উদ্দেশ্য হলো একটি প্রশ্নের জবাব দেওয়া।

थर्मं : مَأَنْ صُوا اللَّهَ مَرْضًا حَسَنًا - वर्त जाननीममरह) সদকা দানকারী। এরপর বলদেন مَّنَا النَّهَ مَنَا ال مَا مَرَارُ के खासकार وَأَشْرِضُوا اللَّهَ فَرَضًا حَسَنًا कार्जिर مَا المُصَدِّفِيْنَ के खासकार किल, এটা তো مَكَرَارُ وَاللَّهُ مَرْضًا حَسَنًا के खासकार किल, এটা তো المُصَدِّفِيْنَ हेख्तथ्यत कि खासाक्षन किल, এটা তো المُصَدِّفِيْنَ हरस राजा।

উক্তর : জবাবের সার হলো এটা বৃদ্ধিকরণ দ্বারা উদ্দেশ্য হলো সদকাকে উত্তম সিঞ্চাতের সাথে সম্পৃক্ত করা। অর্থাৎ সদকা ইখলাস ও একনিষ্ঠতার সাথে হতে হবে এটা বুঝানো উদ্দেশ্য। কাজেই کَکُرَارُ টা অহেতৃক হয়নি।

হলো মুবতাদা وَالَّذِيْنَ امْنَوا ﴿ عَالَمُ وَالْمَانِيْنَ امْنَوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ أُولَـَثْكَ هُمُ الْمُصَّدِيقُونَ خَمْ مَا اللَّهِ عَلَيْهِ خَمْ हिली हिलीय মুবতাদা। আর مُمْ حَمْ مُمْ الْمُصَالِّة وَالْمُونَّةِ किलीय মুবতাদা। আর مُرَمَّ الْمُؤَلِّة وَهُمَّا الْمُسَالِّة الْمُؤْلِّة وَهُمَّا الْمُصَالِّة وَهُمَّا الْمُعَلِّمِة اللَّهُ الْمُعَلِّمُ اللَّهُ الْمُعَلِّمِة اللَّهُ الْمُعَلِّمُ اللَّهُ الْمُعْمِمُ الْمُعْمِمُ اللَّهُ الْمُعْمِمُ اللَّهُ الْمُعْمِمُ اللَّهُ الْمُعْمِمُ اللَّهُ الْمُعْمِمُ اللَّهُ الْمُعْمَلِمُ اللَّهُ الْمُعْمِمُ اللَّهُ الْمُعْلِمُ اللَّهُ اللْمُعِلِمُ اللَّهُ الْمُعْلِمُ اللَّهُ الْمُعْلِمُ اللَّهُ الْمُعْلِمُ اللْمُعِلِمُ اللْمُعِلَّمِ اللَّهُ الْمُعْلِمُ اللْمُعِلِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْلِمُ الْمُ

#### প্রাসঙ্গিক আন্দোচনা

পূর্ববতী আয়াতের সাথে সম্পর্ক : পূর্ববতী আয়াতে আল্লাহর পথে ব্যয় করার জন্য আহ্বান করা হয়েছে। এ আয়াতে बोल्लाह्य अञ्चि लास्वत जेएमरणा तास केतारक बाल्लाह्य लाकरक अन एमउसा वल अिवहिष्ठ कता हरसाह, हैतमाम हरसाह-مَنْ ذَا الَّذِي يُقُرِضُ اللَّهَ قَرَضًا حَسَناً فَيُطْعِفُهُ لَهُ وَلَهُ أَجْرَ كُرِيْمٌ .

অর্থাৎ কে আছে যে, আল্লাহ পাককে ঋণ দেবে উত্তম রূপে [খাঁটি অন্তরে], তাহলে তিনি বৃদ্ধি করবেন তার ছঁওয়াব, অধিকন্ত তার জন্যে রয়েছে বিরাট পুরস্কার।

আল্লাহর রাহে দান করার মাহাস্ক্য : আল্লাহ পাককে ঋণ দেওয়ার যে কথা এ আয়াতে বলা হয়েছে, এর অর্থ হলো আল্লাহ পাকের সন্তুষ্টি লাভের উদ্দেশ্যে তাঁর রাহে ব্যয় করা। আর কোনো কোনো ব্যাখ্যাকার বলেছেন, এর অর্থ হলো নিজের স্ত্রী-পুত্র ওপরিবারের জন্যে ব্যয় করা :

আল্লামা ইবনে কাসীর (র.) লিখেছেন, এ পর্যায়ে উভয় অর্থই গ্রহণযোগ্য হতে পারে। আর কোনো কোনো ব্যাখ্যাকার বলেছেন, এর অর্থ হলো জিহাদে আল্লাহর রাহে দান করা এবং জিহাদের পর নিজেরাই যুদ্ধলব্ধ সম্পদ লাভ করা, এতদ্ব্যতীত এর বিনিময়ে আখিরাতে লাভ হবে বিরাট মর্যাদা :

ইমাম রায়ী (রা.) এ আয়াতের ব্যাখ্যায় লিখেছেন, এ আয়াত দ্বারা আল্লাহ পাক আল্লাহর সন্তুষ্টি লাভের উদ্দেশ্যে মুসলমানদেরকে সাহায্যে করার, কাফেরদের বিরুদ্ধে জিহাদে অর্থ সম্পদ ব্যয় করার এবং দারিদ্রপীড়িত মুসলমানদের আর্থিক সহায়তা দেওয়ার জন্যে উদ্বন্ধ করেছেন :

দিতীয়ত আল্লাহর রাহে ব্যয় করাকে 'করজ' বলে আখ্যায়িত করার কারণ হলো আল্লাহ পাক এর বিনিময়ে জান্লাত দানের প্রতিশতি দিয়েছেন। এটি যেন করজের ন্যায়ই একটি সৎকাজ।

তাফসীরকারগণের মতে, এর দারা সেসব খাতে ব্যয় করা উদ্দেশ্য করা হয়েছে, যাতে ব্যয় করা অবশ্য কর্তব্য। আর কোনো কোনো তাফসীরকার বলেছেন, যেসব নফল আর্থিক ইবাদত রয়েছে, এর দারা সেগুলোকে উদ্দেশ্য করা হয়েছে।

যাহোক, আয়াতের মূল বক্তব্য হলো আল্লাহর রাহে দান করা, আল্লাহ পাকের সন্তুষ্টি লাভের উদ্দেশ্য ব্যয় করাই আল্লাহ পাককে করজ দেওয়া। যে এভাবে আল্লাহর রাহে দান করবে, আল্লাহ পাক তাকে দ্বিগুণ ছওয়াব দান করবেন এবং অধিকত্ত্ব জানাতে সে বিরাট পুরস্কার লাভ করবে **৷** 

এ আয়াত নাজিল হওয়ার পর হযরত আবৃ দাহদাহ আনসারী (রা.) হজুর 🚃 -এর দরবারে হাজির হলেন এবং আরজ করলেন, আমাদের প্রতিপালক কি আমাদের নিকট করজ চেয়েছেন। হযরত রাসূলে কারীম 🕮 হাা-সূচক জবাব দিলেন। তখন তিনি বললেন, দয়া করে আপনার হাতকে বাড়িয়ে দিন। প্রিয়নবী 🚃 তাঁর মোবারক হাত বাড়িয়ে দিলেন। হযরত দাহদাহ (রা.) হ্যরত রাসূলে কারীম 🚃 -এর দন্তে মোবারকে হাত রেখে বললেন, আমার অমুক বাগান, যাতে ছয়শত থেজুর বৃক্ষ রয়েছে, আমি তা আমার প্রতিপালককে দিয়ে দিয়েছি। তাঁর পরিবারবর্গ ঐ বাগানেই ছিল। তিনি ঐ বাগানের দরজায় এসে স্ত্রীকে ডাক দিয়ে বললেন, আমি এ বাগান আল্লাহ পাকের দরবারে দিয়ে দিয়েছি, অতএব তোমরা বের হয়ে চলে এসো! এরপর বললেন, সন্তানদেরকেও নিয়ে এসো! তাঁর স্ত্রী অত্যন্ত সন্তুষ্ট হয়ে বললেন, আপনি অনেক লাভজনক ব্যবসা করেছেন। তার ব্রী শিশু সন্তানদেরকে নিয়ে জরুরি মালপত্রসহ বের হয়ে আসলেন। তথন হয়রত রাসূলে করীম 🕮 ইরশাদ করলেন, জান্নাতের বাগান এবং জান্নাতের ফলের গাছ, যার শাখা প্রশাখা হবে ইয়াকৃত এবং মুক্তার, আল্লাহ পাক আবৃ দাংদাংকে দান করেছেন। –[তাফসীরে মা'আরিফুল কুরআন : আল্লামা ইট্রীস কান্ধলভী খ. ৭, পৃ. ১২৬]

তাফসীরকারণণ বলেছেন, আল্লাহর রাহে দান করাকে 'করজ' শব্দ দ্বারা আখ্যায়িত করার মাধ্যমে ইঙ্গিত রয়েছে এ বিষয়ের প্রতি যে, আল্লাহর রাহে দান করার বিনিময় অবশ্যই আদায় করা হবে, এতে বিন্দুমাত্রও সন্দেহ নেই। <mark>আর</mark> এর বদলে আল্লাহ পাক অনেক মূল্যবান পুরস্কার দান করবেন। মূল পুঁজি থেকে দ্বিগুণ, ত্রিগুণ বা তার চেয়েও বেশি দান করা হবে।

ः प्रशिर "रञ्जिन खत्रीय, أَيُولَهُ يَنُومَ تَرَى الْمُؤْمِنِيْنَ وَالْمُؤْمِنَاتِ يِسَعِٰى نُورَهُمُ بَيْنَ آيندِيْهِمْ যেদিন আপনি মুমিন পুরুষ ও মুমিন নারীর্দেরকে দেখবেন যে, তাঁদের নূর তাদের অয়ে ও ডানদিকে ছুটোছুটি করছে।"

'সেদিন' বলে কিয়ামতের দিন বোঝানো হয়েছে। নূর দেওয়ার ব্যাপারটি পুল সিরাতে চলার কিছু পূর্বে ঘটবে। হযরত আবৃ উমামা বাহেলী (রা.) থেকে বর্ণিত এক হাদীসে এর বিবরণ রয়েছে। হাদীসটি নাতিদীর্ঘ। এতে আছে যে, হযরত আবৃ উমামা (রা.) একদিন দামেশকে এক জানাযায় শরিক হোন। জানাযা শেষে উপস্থিত লোকদেরকে মৃত্যু ও পরকাল শ্বরণ করিয়ে দেওয়ার জন্য তিনি মৃত্যু, কবর ও হাশরের কিছু অবস্থা বর্ণনা করেন। নিম্নে তাঁর কয়েকটি বাক্যের অনুবাদ দেওয়া হলো–

অতঃপর তোমরা কবর থেকে হাশরের ময়দানে স্থানান্তরিত হবে। হাশরের বিভিন্ন মঞ্জিল ও স্থান অতিক্রম করতে হবে। এক মঞ্জিলে আল্লাহ তা আলার নিদেশে কিছু মুখমওলকে সাদা ও উজ্জ্বল করে দেওয়া হবে এবং কিছু মুখমওলকে গাঢ় কৃষ্ণবর্গ করে দেওয়া হবে। অপর এক মঞ্জিলে সমবেত সব মুমিন ও কাফেরকে গভীর অন্ধকার আঙ্ক্রে করে ফেলবে। কিছুই দৃষ্টিগোচর হবে না। এরপর নূর বন্দীন করা হবে। প্রত্যেক মুমিনকে নূর দেওয়া হবে। হযরত আন্দ্রাহ ইবনে মাসউদ (রা.) থেকে বর্ণিত আছে, প্রত্যেক মুমিনকে তার আমল পরিমাণে নূর দেওয়া হবে। ফলে কারো নূর পর্বতসম, কারো খর্জুর বৃক্ষসম এবং কারো মানবদেহসম হবে। সর্বাপেক্ষা কম নূর সেই ব্যক্তির হবে, যার কেবল বৃদ্ধাঙ্গুলিতে নূর থাকবে তাও আবার কথনো জ্বল উঠবে এবং কংলো নিডে খাবে। –িইবলে কাসীর।

অতঃপর হযরত আবৃ উমামা (রা.) বলেন, মুনাফিক ও কাফেদেরকে নৃর দেওয়া হবে না। কুরআন পাক এই ঘটনা একটি দৃষ্টান্তের মাধ্যমে নিম্লোক আয়াতে ব্যক্ত করেছে-

َ ٱوْ كَظُلُمْتٍ فِيْ بَحْرٍ لُجِّي يَغْشَاهُ مَرْجٌ مِنْ فَوْقِهِ مَرْجٌ مِنْ فَوْقِهِ سَحَابٌ ظُلُمَاتُ بَعْضَهَا فَوْقَ بَعْضِ إِذَّا أَخْرَجَ بَدَهُ لَمْ يَكُذُ يَرَاهَا . وَمَنْ لَمْ يَجْفَلُ اللَّهُ لَهُ نُوزًا فَعَا لَهُ مِنْ ثُورٍ

তিনি আরো বলেন, মুমিনদেরকে যে নৃর দেওয়া হবে, তা দুনিয়ার নৃরের মতো হবে না। দুনিয়ার নৃর ছারা তো আশেপাশের লোকেরাও আলো লাভ করতে পারে। কিছু অন্ধ ব্যক্তি যেমন চকুমান ব্যক্তির চোথের জ্যোতি ছারা দেখতে পারে না, তেমনি মুমিনের নৃর ছারা কোনো কাম্ফের ব্যক্তি উপকৃত হতে পারবে না। –িইবনে কাসীর

হযরত আবৃ উমামা বাহেলী (রা.)-এর এই হাদীস থেকে জানা গেল যে, যে মঞ্জিলে গভীর অন্ধকারের পর নূর বন্টন করা হবে, সেই মঞ্জিল থেকেই কাফের মুনাফিকরা নূর থেকে বঞ্চিত হবে, তারা কোনো প্রকার নূর পাবেই না।

কিন্তু তাবারানী (র.) হযরত ইবনে আব্বাস (রা.) থেকে বর্ণনা করেছেন যে, রাসুলুল্লাহ क্রি বলেন, পুলসিরাতের নিকটে আল্লাহ তা'আলা প্রত্যেক মুমিনকে নূর দান করবেন এবং প্রত্যেক মুনাফিককেও। কিন্তু পুলসিরাতে পৌছা মাত্রই মুনাফিকদের নূর ছিনিয়ে নেওয়া হবে। – হিবনে কাসীর]

এ থেকে জানা গেল যে, মুনাফিকদেরকে প্রথমে নূর দেওয়া হবে। কিছু পুল সিরাতে পৌছার পর তা বিলীন হয়ে যাবে। বাস্তবে যা-ই হোক, মুনাফিকরা তখন মুমিনগণকে অনুরোধ করবে একটু এসো, আমরাও তেমাদের নূর দারা একটু উপকৃত হই। কারণ দুনিয়াতেও নামাজ, জাকাত, হজ, জিহাদ ইত্যাদি কাজে আমরা তোমাদের অংশীদার ছিলাম। তাদের এই অনুরোধের নেতিবাচক জবাব দেওয়া হবে, যা পরে বর্ণিত হবে। প্রথমে মুনাফিকদেরকেও মুসলমানদের ন্যায় নূর দেওয়া এবং পরে তা ছিনিয়ে নেওয়াই তাদের অবস্থার সাথে সামঞ্জস্যশীল। কারণ তারা দুনিয়াতে আল্লাহ ও তার রাস্কৃতকে ধোকা দেওয়ার চেষ্টাই লোগ থাকত। কাজেই কিয়ামতে তাদের সাথে তক্রপ ব্যবহারই করা হবে। তাদের সম্পর্কে ক্রআন পাকে ইরশাদ হছে ক্রিটি ট্রাইটি লোগ থাকত। কাজেই ক্রাইটি লোগ থাকত। কাজেই ক্রামান পাকে ইরশাদ হছে ক্রিটিটি লোগ বিলাক তালির ক্রাইটিটি লোগ তাদেরকে থোকা দেওয়ার চেষ্টা করে এবং আল্লাহ তাদেরকে থোকা নে। ইয়াম বিগতী (র.) বলেন, এই ধোকার অর্থ তাই যে, প্রথমে তাদেরকে নূব দেওয়া হবে, এরপর ঠিক প্রয়োজন মূহুর্তে তা ছিনিয়ে নেওয়া হবে। ব সময়ে মুমিনগণও তাদের নূব বিলীন হয়ে যাওয়ার আশছা করবে। তাই তারা শেষ পর্যন্ত ন্ব বহাল রাখার জন্য আল্লাহর কাছে দোয়া করবে। নিয়োক আয়াতে এর উল্লেখ আছে—

ুন্ত ४ يُخْرِى اللَّهُ النَّبِقَ وَالَّذِينَ امْنُواْ مَعْمَ نُورُهُمْ يَسْعَى بَيْنَ اَيْدِيْهِمْ وَبَايَمَانِهِمْ يَغُولُونَ رَمَّنَا أَنْهِمْ لَنَا نُوْرَنَا . মুসলিম, আহমদ ও দারা কুতনীতে বর্ণিত হয়বাত জাবের ইবনে আন্ম্রাহ (রা.)-এর বর্ণিত হাদীসেও বলা হয়েছে, প্রথমে মুমিন ও মুনাফিক উভয় সম্প্রদায়কে নূর দেওয়া হবে, এরপর পুলসিরাতে পৌছে মুনাফিকদের নূর বিলীন হয়ে যাবে।

উপরিউক উতর প্রকার রেওয়ায়েতের মধ্যে সমন্বয় সাধনের উদ্দেশ্যে তাফসীরে মাযহারীতে বলা হয়েছে, রাস্লুরাহ — এর 
যুগে যেসব মুনাফিক ছিল, তারাই আসল মুনাফিক। তারা প্রথম থেকেই কাফেরদের নাায় নূর পাবে না; কিছু রাস্লুরাহ —
-এর ইন্তেকালের পরও এই উম্বতে মুনাফিক হবে। তবে ওহীর আগমন বন্ধ হয়ে যাবার কারণে তাদেরকে 'মুনাফিক' নাম
দেওয়া যাবে না। অকাট্য ওহী ব্যতীত কাউকে মুনাফিক বলার অধিকার উমতের কারো নেই। কিছু আল্লাহ তা'আলা জানেন
কার অন্তরে ইমান আছে এবং কার অন্তরে নেই। অতএব আল্লাহর জ্ঞানে যারা মুনাফিক হবে, তাদেরকে প্রথমে নূর দিয়ে পরে
তা ছিনিয়ে নেওয়া হবে।

এই উমতে এ ধরনের মুনাফিক তারা, যারা নিজেদের স্বার্থসিদ্ধির জন্য কুরআন ও হানীসের অর্ধ বিকৃত করে। [নাউয়্বিক্সাহ মিনস্ক]

. হাশরের মন্ত্রাদানে নূর ও অন্ধকার কি কি কারণে হবে : তাফসীরে মাযহারীতে এ স্থলে হাশরের মন্নদানে নূর ও অন্ধকরের তব্দত্বপূর্ণ কারণসমূহের উপরও আলোকপাত করা হয়েছে। নিম্নে তা উদ্ধৃত করা হলো–

ু ১. আবৃ দাউদ ও তিরমিয়ী বর্ণিত হযরত বুরায়দা (রা.)-এর রেওয়ায়েতে এবং ইবনে মান্ধাহ বর্ণিত হযরত আনাস (রা.)-এর

বর্ণিত হাদীসে রাসূপুরাহ ক্রা বলেন, যারা অন্ধনার রাত্রে মসজিদে গমন করে, তাদেরকে কিয়ামতের দিন পরিপূর্ণ নরের সুসংবাদ শুনিয়ে দাও। এই বিষয়বস্তুরই রেওয়ায়েত হযরত সাহল ইবনে সা'আদ, যায়েদ ইবনে হারেসা, ইবনে আব্বাস, ইবনে ওমুর, হারেসা ইবনে ওয়াহাব, আবৃ উমামা, আবৃদারদা, আবৃ সাঈদ, আবৃ মুসা, আবৃ হুরায়রা, আয়েশা সিদ্দীকা (রা.) প্রমুখ সাহাবী থেকেও বর্ণিত আছে।

২. মুসনাদে আহমদ ও তাবারানী বর্ণিত হযরত ইবনে ওমর (রা.)-এর বর্ণিত হাদীসে রাস্পুরাহ 🚐 বলেন-

مَنْ حَافَظَ عَلَى الصَّلَوَاتِ كَانَتَ لَهُ نُورًا وَ يُرْهَانَا وَنَجَاةً يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَمَنْ لَمْ يُحَافِظْ عَلَيْهَا لَمْ يَكُنْ لَهُ نُوْرًا وَ لاَ بُرْهَانًا وَلاَ نَجَاةً وَكَانَ يَوْمُ الْقِيَامَةِ مَعَ قَارُونُ وَهَامَانَ وَفَرْعَوَنَ

অর্থাৎ যে ব্যক্তি পাঞ্জেগানা নামাজ যথাসময়ে ও যথানিয়মে আদায় করে, কিয়ামতের দিন এই নামাজ তার জন্য নূর, প্রমাণ ও মুক্তির কারণ হয়ে যাবে। পক্ষান্তরে যে ব্যক্তি যথাসময়ে ও যথানিয়মে নামাজ আদায় করে না, তার জন্য নূর প্রমাণ ও মুক্তির কারণ কিছুই হবে না। সে কারন, হামান ও ফেরাউনের সাথে থাকবে।

- তাবারানী বর্ণিত হয়রত আবৃ সাঈদ (রা.) বর্ণিত হাদীসে রাস্লুল্লাহ
   করামতের দিন তার জন্য মক্কা মেকাররামা পর্যন্ত বিস্তৃত নূর হবে। অন্য এক রেওয়ায়েতে আছে যে ব্যক্তি জ্বমার দিন
  সূরা কাহ্ফ পাঠ করবে, কিয়ামতের দিন তার জন্য পা থেকে আকাশের উচ্চতা পর্যন্ত নূর হবে।
- হয়রত আবৃ হরায়রা (রা.)-এর বর্ণিত রেওয়ায়েতে রাস্লুল্লাহ করেন, যে ব্যক্তি কুরআনের একটি আয়াতও তেলাওয়াত করবে, কিয়ায়তের দিন সেই আয়াত তার জন্য নুর হবে। -(মুসনাদে আহমদ)
- প্রায়লামী সংকলিত হয়রত আবৃ হরায়রা (রা.)-এর বর্ণিত অপর এক রেওয়য়েতে রাস্লুল্লাহ হক্র বলেন, আমার প্রতি
  দক্ষদ পাঠ পুলসিরাতে নুরের কারণ হবে।
- ৭. হ্যরত ইবনে মাসউদ (রা.) থেকে রাসূলুল্লাহ হ্রাই -এর উক্তি বর্ণিত আছে যে, মিনায় কংকর নিক্ষেপ কিয়ামতের দিন নৃর
   হবে। -[মুসনাদে বাযযার]
- ৮ হযরত আবৃ হ্রায়রা (রা.) থেকে রাস্লুল্লাহ হার্ম এর উক্তি বর্ণিত আছে যে, মুসলমান অবস্থায় যার মাথার চুল সাদা হয়ে যায়, কিয়ামতের দিন সেই চুল তার জন্য নুর হবে। ⊣িতরমিযী।

ं अर्था९ (यिनिन মুনাফিক পুরুষ ও মুনাফিক নারীরা মুমিনদেরকে বলবে, আমাদের জন্য একটু অপেকা কর, যাতে আমরাও তোমাদের নূর দ্বারা উপকৃত হই। তাদেরকে বলা হবে, أَرُمُ فَالنَّمِسُوا نُوراً كُمُ فَالنَّمِسُوا نُوراً (رَأَدُكُمُ فَالنَّمِسُوا نُوراً) এখানে নূর বণ্টন হয়েছিল, সেখানে ফিরে যাও এবং নূরের সন্ধান কর। এ কথা মুমিনগণ বলবে অথবা ফেরেশতাগণ জওয়াব দেবে।

জ অর্থাৎ মুমিনদের জনা وَوْلُهُ الْمَ وَالْ لِلْمَدُوْا اللَّهِ وَمَا مُزَلُ الْحَقَّ क এখনও সময় আসেনি যে, তাদের জন্তর আল্লাহর জিকির এবং যে সত্য নাজিল করা হয়েছে তৎপ্রতি নম্র ও বিগলিত হবে। 

কি এখনও সময় আসেনি যে, তাদের অন্তর আল্লাহর জিকির এবং যে সত্য নাজিল করা হয়েছে তৎপ্রতি নম্র ও বিগলিত হবে।

কি এখনও সময় আসেনি এর অর্থ অন্তর নরম হওয়া, উপদেশ করুল করা ও আনুগত্য করা। – (ইবনে কাসীর) কুরআনের ক্রিত অবর বিগলিত হওয়ার অর্থ হলো– এর বিধান তথা আদেশ-নিষেধ পুরোপুরি পাসন করার জন্য প্রস্তুত হওয়া এবং এ ব্যাপারে কোনো অলসতা বা দুর্বলতাকে প্রশ্রহ না দেওয়া। – (রহুল মা আনী)

এটা মুমিনদের জন্য ইণিয়ারি। হযরত ইবনে আব্বাস (রা.) থেকে বর্ণিত আছে, আল্লাহ তা'আলা কোনো কোনো মুমিনের অন্তরে আমলের প্রতি অলসতা ও অনাসক্তি আঁচ করে এই আয়াত নাজিল করবে। –হিবনে কাসীর

ইমাম আ'মাশ বলেন, মনীনায় পৌছার পর কিছু অর্থনৈতিক স্বাক্ষ্য্য অর্জিত হওয়ায় কোনো কোনো সাহাবীর কর্মোন্দীপনায় কিছুটা শৈথিল্য দেখা দেয় ৷ এর পরিপ্রেক্ষিতে এই আয়াত অবতীর্ণ হয় ৷ –[রুম্প মা'আনী]

হযরত ইবনে আব্বাস (রা.)-এর উপরিউক্ত রেওয়ায়েতে আরো বলা হয়েছে, এই ইশিয়ারি সংকেত কুরআন অবতরণ ওক হওয়ার তের বছর পরে নাজিল হয়। সহীহ মুসলিমের রেওয়ায়েতে হযরত ইবনে মাসউদ (রা.) বলেন, আমাদের ইসলাম গ্রহণের চার বছর পর এই আয়াতের মাধ্যমে আমাদেরকে ইশিয়ার করা হয়। মোটকথা, এই ইশিয়ারির সারমর্ম হচ্ছে মুসলমানদেরকে পুরোপুরি নম্রতা ও সৎ কর্মের জন্য তাৎপর থাকার শিক্ষা দেওয়া এবং এখাত ব্যক্ত করা যে, আন্তরিক নমুতাই সৎ কর্মের ভিত্তি।

হয়রত শাদ্দাদ ইবনে আওসের রেওয়ায়েতে রাসূলুল্লাহ 🚃 বলেন, মানুষের অন্তর থেকে সর্বপ্রথম নম্রতা.উঠিয়ে নেওয় হবে। –হিবনে কাসীর]

প্রত্যেক মুমিনই কি সিন্দীক ও শহীদ? ইরশাদ হচ্ছে- বিট্রাফ্রিটের কিনু নির্দ্দিন কিনু নির্দ্দিন কিনু নির্দ্দিন হাজে এই আয়াতে থেকে জানা গেল যে, প্রত্যেক মুমিনকে সিন্দীক ও শহীদ বলা যায় (এই আয়াতের ভিত্তিতে হযরত কাতাদা ও আমর ইবনে মায়মূন (রা.) বলেন, যে কেউ আল্লাহ ও তাঁর রাসুলের প্রতি বিশ্বাস স্থাপন করে, সেই সিন্দীক ও শহীদ।

হয়রত বারা ইবনে আজেবের বাচনিক রেওয়ায়েতে রাস্লুরাহ ক্রিক বলেন- আমার উমতের সব কিছুতেই কিছু সংখ্যক সাহাবী উপস্থিত ছিলেন। তিনি বললেন كَلُكُمْ صِلْدَيْنُ وَشَهِيدٌ अर्थाৎ আপনারা প্রত্যেকেই সিদ্দীক ও শহীদ। সবাই আক্র্যান্তিত হয়ে বললেন, আবৃ হ্রায়রা, আপনি এ কি বলছেন। তিনি জবাবে বললেনঃ আমার কথা বিশ্বাস না করলে কুরআনের এই আয়াত পাঠ করুন- وَالَّذِيْنُ اَصُولُ إِللَّهِ وَرَسُولِهِ اُولَئِكُ مُمُ الصِّدْيَةُونُ وَالشَّهَاءَ اَ

কিন্তু কুরআন পাকের অন্য একটি আয়ান্ত থেকে বাহাত বোঝা যায় যে, প্রত্যেক মুমিন সিদ্দীক ও শহীদ নয়; বরং মুমিনদের একটি উচ্চ শ্রেণিকে সিদ্দীক ও শহীদ বলা হয়। আয়াতটি এই-

أُولَيْكَ مَعَ الَّذِيْنَ انْعَمَ اللُّهُ عَلَيْهِم مِنَ النَّبِينَ وَالصِّيدَيْقِينَ وَالشُّهَدَا ، وَالصَّالحيْنَ .

এই আয়াতে পয়গাম্বরগণের সাথে মুমিনদের তিনটি শ্রেণি বিশেষভাবে উল্লিখিত হয়েছে যথা সন্দীক, শহীদ ও সালেহ। রাহ্যত এই তিনটি ভিন্ন ভিন্ন শ্রেণি। নতুবা প্রকৃতপক্ষে মুমিনদের বিশেষ উচ্চশ্রেণির লোকগণকে বলা হয়, যারা মহান গুণ-গ্রিমার অধিকারী। তবে আলোচ্য আয়াতে সব মুমিনকে সিদ্দীক ও শহীদ বলার তাৎপর্য এই যে, প্রত্যেক মুমিনকেও কোনো না কোনো দিক দেয়ে সিদ্দীক ও শহীদ বলে গণ্য এবং তাঁদের কাতারভুক্ত মনে করা হবে।

রহল-মা'আনীতে আছে, আলোচ্য আয়াতে কামিল ও ইবাদতকারী মুমিন অর্থ নেওয়া সঙ্গত। নতুবা যেসব মুমিন অনবধান ও বৈধ্যাল ধুশিতে মগ্ন, তাদেরকে সিন্দীক ও শহীদ বলা যায় না। এক হাদীস থেকেও এর সমর্থন পাওয়া যায়। রাসূলুরাহ ক্রেকেন শিক্তা আরু করিছিল আরু করিছিল আরু করিছিল আরু করিছিল আরু করিছিল হবে না। হয়রত ওমর ফারক (রা.) একবার উপস্থিত জনতাকে বললেন, তোমাদের কি হলো যে, তোমরা কাউকে অপরের ইচ্ছতের উপর হামলা করতে দেখেও তাকে বাধা দাও না এবং একে ধারাপ মনে কর না। জনতা আরজ করল, আমরা কিছু বললে সে আমাদের ইচ্ছতের উপর হামলা চালাবে এই ভয়ে আমরা কিছু বলি না। হয়রত ওমর (রা.) বললেন, যারা এমন শিবিল, তারা সেই শহীদদের অন্তর্ভুক্ত হবে না, যারা কিয়ামতের দিন পূর্ববর্তী পর্যাম্বরগণের উম্বতের মোকাবিলায় সাক্ষ্য দেবে।

-(রহল মা'আনী)

٠ ٢. إِعْلَمُوْاً أَنُّمَا الْحَيْوةُ الدُّنْبَا لَعِبُ وَّلَهُوُّ وَزِيْنَةً تَزْيِنُ وَتَفَاخُرُ بِيَنْنَكُمْ وَتَكَاثُرُ فِي ٱلأَمْسَوال وَالْاَوْلاَد ط أَيْ الْأَشْسَغَالُ فَسِهَا وَأَمَّا الطَّاعَاتُ وَمَا يُعِينُ عَلَيْهَا فَمِنْ أُمُورِ الْآخَرَةِ كَمَثَلِ أَيْ هِيَ فِي إِعْجَابِهَا لككم واضمع للالها كمنتك غيث مكر عْجَبَ الْكُفَّارِ الزُّرَّاءَ نَبَاتُهُ النَّاشِيُّ عَنْهُ هِيْج يَبِيبِسُ فَتَرْبُهُ مُصْفَرًّا ثُمَّ كُوْنُ حُطَّامًا مِ فُتَاتًا يَضْمَحِلَّ بِالرِّيَاحِ وَفِي ٱلأَخِرَة عَذَابٌ شَدِيدٌ لِمَنْ أَثَرَ عَلَيْهِ الدُّنْيَا وَمَغْفَرَةً مِّنَ اللَّه وَرِضُوانٌ ط لِمَنْ عُلِنْهَا الدَّنْنَا وَمَا الْحَيْرِةَ الدُّنْيَا مَا التَّمَتُّعُ فِيْهَا إِلَّا مَتَاءُ الْغُرُورِ . ابِقُوْآ إِلَى مَعْفِفُرة مِنْ رَّبُكُمْ وَحَنَّة وُضِهَا كَعَبْرِضِ السَّسِمَاءَ وَالْأَرْضِ لَهِ \* السَّعَةُ أُعَدَّتُ لِلُّذَيْنَ أَمَّتُوا بِاللَّ نُهُ لِهِ طَا ذُلِكَ فَيضَلَ اللَّهِ سُزَّتِسُهِ مَنْ تَشَاءُ وَاللَّهُ ذُو الْفَصْلِ الْعَظيمِ.

प४ २२. <u>त्य विभर्यग्र जात्म भृषिवीत्त</u>ु पूर्डित्कत प्राधारम <u>ज्ये</u> أَصَابَ مِـنْ مَّـَصِبْبَـة فِـى الْأرَضْ بِالْجَاذِبِ وَلاَ فِئَ أَنْفُسِكُمْ كَالْمُرَضِ وَفَقَد الْوَلَدِ إِلَّا فِنْ كِتُسِ بَعَيْنِي اللَّهُ حَ الْمَحْفُوظَ مِنْ قَبْلِ أَنْ تَبْرَاهَا نَخَلُقُما وَيُقَالُ فِي النِّعْمَةِ كَذَٰلِكَ أَنَّ ذَٰلِكَ عَلَمَ الله نسيرٌ لا

অনুবাদ :

২০. তোমরা জেনে রেখো! পার্থিব জীবন তো ক্রীড়া-কৌতুক, জাঁকজমক, পারম্পরিক অহমিকা, ধন সম্পদ ও সম্ভান-সম্ভতিতে প্রাচর্য লাভের প্রতিযোগিতা ব্যতীত আর কিছু নয় ৷ অর্থাৎ তাতে ব্যাপত হয়ে যাওয়া, কিন্তু আনুগত্য এবং যে জ্বিনিস তার সাহায্যকারী হয় [যেমন তওবা] তা পরকালীন কর্মের অন্তর্গত। তার উপুমা অর্থাৎ ঐ সকল জিনিসের উপমা তোমার জন্য আশ্চর্যজনক হওয়ার মধ্যে এবং বিলুপ্ত হওয়ার মধ্যে বৃষ্টি যা দারা উৎপন্ন শস্য-সম্ভার <u>কৃষকদেরকে</u> চম<u>ংকৃত করে</u> তা থেকে উৎপন্ন তরুলতা <u>অতঃপর</u> তা শুকিয়ে যায়। ফলে তুমি তা পীতবৰ্ণ দেখতে পাও, অবশেষে তা খড়কুটায় পরিণত হয়। অতঃপর বাতাসের মাধ্যমে নিস্তানাবুদ হয়ে যায়। পরকালে রয়েছে কঠিন শান্তি সে ব্যক্তির জন্য যে আখিরাতের উপর দুনিয়াকে প্রাধান্য দিয়েছে। এবং আল্লাহর ক্ষমা ও সন্তুষ্টি। সে ব্যক্তির জন্য যে আখিরাতের উপর দুনিয়াকে প্রাধান্য দেয়নি। পার্থিব জীবন প্রতারণার সাম্মী ব্যতীত কিছুই নয়।

্ ४ \ ২১. তোমরা অগ্রণী হও তোমাদের প্রতিপালকের ক্ষমা ও সেই জান্নাত লাভের প্রয়াসে যা প্রশন্ততায় আকাশ ও পৃথিবীর মতো। যদি একটিকে অপরটির সাথে মিলানো হয়, আর 🚅 🚅 দারা উদ্দেশ্য হলো প্রশস্ততা। যা প্রস্তুত করা হয়েছে তাদের জন্য যারা আল্লাহ ও তাঁর রাসলগণের প্রতি ঈমান আনে। এটা আল্লাহর অনুগ্রহ, যাকে ইচ্ছা তিনি এটা দান করেন; আল্লাহ মহা অনুগ্ৰহশীল।

> ব্যক্তিগতভাবে তোমাদের উপর রোগ-বালাই এবং সন্তানের তিরোধানে তা লিপিবদ্ধ থাকে অর্থাৎ লওহে মাহফুযে আমি তা সংঘটিত করার পূর্বেই এবং নিয়ামতের ক্ষেত্রেও এরূপই বলা হবে। যেমনটি মসিবতের ব্যাপারে বলা হয়েছে।

আক্লাহর পক্ষে এটা খুবই সহজ।

वत गर्सा كَيْ تا अजना त्य, كَبُلاً ,प्र २७. विष्ठा वजना त्य, كَبُلاً كَيْ نَاصِبَةٌ لِلْفَعْلِ بِمَعْنَى أَنْ أَيْ آخْبَرَ بِذٰلِكَ تَعَالَى لِثَلَّا تَاسُواْ تَحْزَنُواْ عَلَيٰ مَا فَاتَكُمْ وَلاَ تَفْرَحُواْ فَرْحَ بَطَرِ بَلْ فَرْحَ شُكْرِ عَلَى النِّعْمَةِ بِمَا النُّعُمُ ط بِالْمَدِّ اَعْطَاكُمْ وَبِالْقَصْرِ جَاءَكُمْ مِنْهُ وَاللَّهُ لَا يُحِبُّ كُلَّ مُخْتَالٍ مُتَكَبِّرٍ بِمَا أُوتْنَى فَخُور لا بِهِ عَلَى النَّاسِ .

وَيَاْمُرُونَ النَّنَاسَ بِالْبُخْلِ ط بِهِ لَهُمْ وَعِسْدٌ شَدِيْذُ وَمَنْ يَتَوَلَّ عَمَّا يَجِبُ عَلَيْهِ فَإِنَّ اللَّهَ هُوَ ضَمِيرُ فَصل وَفِي قراءَةِ بسُقُوطِه الْغَنِيُّ عَنْ غَيْرِهِ الْحَيِيدُ لِأَوْلِينَائِهِ -

٢٥ جه. أَرْسَلْنَا رُسُلْنَا الْمَلَاتِكَةَ اللَّهَ الْاَنْيِثِياءِ ٢٥. لَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلْنَا الْمَلَاتِكَةَ اِلَى الْانْيِثِياءِ بالبَبَيْنُتِ بِالْحُجَجِ الْقَوَاطِعِ وَأَنْزَلْنَا مَعَهُمُ الْكِتْبَ بِمَعْنَى الْكِتْبِ وَٱلْمِثِيزَانَ الْعَدْلَ ليَقُوْمَ النَّاسُ بِالْقَسْطِ جِ وَأَنْزَلْنَا الْحَدِيْدَ اَخْرَجْنَاهُ مِنَ الْمَعَادِنِ فِبْهِ بَأْسٌ شَذِيدُ بُقَاتَلُ يِهِ وَمَنَافِعُ لِلنَّاسِ وَلِيَعْلَمَ اللَّهُ عِلْمَ مُشَاهَدَةٍ مَعْطُونَكُ عَلَى لِيَقُومَ النَّاسُ مَنْ يُنْصُرُهُ بِاَنْ يَّنْصُرَ ديْنَهُ بِالْآتِ الْحَرْبِ مِنَ الْحَدِبْدِ وَغَيْرِهِ وَرُسُكَهُ بِالْغَيْبِ ط حَالَ كُمِنْ هَاءٍ بَنْنُصُرُهُ أَيّ قَالَ ابْنُ عَبَّاسِ غَانِبًا عَنْهُمْ فِي الدُّنْبُا . رُضيَ اللَّهُ عَنْهُ يَسَنْصُرُونَهُ وَلاَ يَسِنْصُرُونَهُ إِنَّ اللُّهُ قَويُّ عَزِيْزُ . لَا حَاجَةَ لَهُ النَّ النُّصْرَة لُكِنُّهَا تَنْفَعُ مَنْ يَأْتِي بِهَا .

ফে'লের নসব দানকারী 👸 -এর অর্থে, অর্থাৎ আল্লাহ তা'আলা তার সংবাদ দিয়েছেন তোমরা যা হারিয়েছ তাতে যেন বিমর্ষ না হও এবং হর্ষোৎফুলু না হও সে নিয়ামতের উপর যা তোমাদেরকে প্রদান করা হয়েছে, গর্ব-অহঙ্কারের ভিত্তিতে যা তিনি তোমাদেরকে দিয়েছেন তার জন্য 📜 নিকটির হাম্যাটি মদ সহকারে হলে অর্থ হবে- اعطاكم এবং মদবিহীন হলে অর্থ হবে- جَاءَكُمْ مِنْ سُهُ আল্লাহ তা'আলা পছন্দ করেন না উদ্ধত তিনি যা দিয়েছেন তার বিনিময়ে অহংকারীকে তার নিয়ামতের কারণে

বিষয়ে এবং মানুষকে কার্পণ্যের নির্দেশ দেয় তাদের জন্য কঠোর ধমকি রয়েছে। যে মুখ ফিরিয়ে নেয় তাদের উপর আবশ্যকীয় বিষয়সমূহ হতে সে ضَمِيْر نَصْل राला مُو صَاعِر اللهِ काल ताथुक आहार एवं عَمْ عَرَاهُم اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلِيهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلْ আবার এক কেরাতে 💢 উল্লেখ নেই। অভাবমুক্ত অন্যের থেকে প্রশংসার্হ। তার বন্ধদের জন্য।

ফেরেশতাগণকে নবীগণের নিকট স্পষ্ট প্রমাণসহ অকাট্য দলিলাদি সহকারে এবং তাদের সঙ্গে দিয়েছি কিতাব ও ন্যায়নীতি, যাতে মানুষ স্বিচার প্রতিষ্ঠা করে। আমি দিয়েছি লৌহ আমি তা বের করেছি খনি হতে যাতে রয়েছে প্রচণ্ড শক্তি এর মাধ্যমে যুদ্ধ করা হয় ও রয়েছে মানুষের জন্য বহুবিধ কল্যাণ। এটা এজন্য যে, আল্লাহ প্রকাশ করে দিবেন চাক্ষ্ব দেখার ভিত্তিতে। بَعْلُمُ -এর আতফ ৣি । এর উপর হয়েছে : কে সাহায্য করে অর্থাৎ কে তাঁর দীনকে লৌহ নির্মিত অস্ত্র ইত্যাদির মাধ্যমে তাঁকে ও তাঁর রাসলকে প্রত্যক্ষ না করেও بالغَيْب এটা নুঁকুনুঁকু এর ह থেকে 🕹 ইয়েছে। অর্থাৎ পৃথিবীতে তাদের থেকে অদৃশ্য থেকে। হযরত ইবনে আব্বাস (রা.) বলেন. তারা তাঁর সাহায্য করে অথচ তাকে দেখে না : আল্লাহ শক্তিমান, পরাক্রমশালী। তাঁর সাহায্যের প্রয়োজন নেই। তবে যে সাহায্য করবে, তারই উপকার হবে।

## ভাহকীক ও ভারকীৰ

এতে এ কথার দিকে ইঙ্গিত রয়েছে যে, ধন-সম্পদণ্ড সন্তান-সন্তুতি মূলত খারাপ জিনিস নয়, তবে এতে ডুবে যাওয়া ও গভীরভাবে মনোনিবেশ করা অপছন্দনীয় ও নিবিদ্ধ।

े अरा प्रवामात वनत स्तारह । فَيَ إِغْجَابِهَا ﴿ عَلَى الْعَجَابِهَا ﴿ عَلَمُ اللَّهُ عَلَيْهُ أَيْ هَيَ

ं এতে এ কথার প্রতি ইঙ্গিত করা হয়েছে যে, كُفَّارُ শব্দি كُفَّارٌ अর্থ কৃষক -এর বহুবচন। হবরত ইবনে । মাসউদ (রা.) বলেন, আরবে কৃষককে كَافِرٌ বলা হয়। كَافِرٌ বলা হয়। কেননা সে বীজকে মাটিতে ঢেকে দেয়। অর্থাৎ يَصْمُتُرُ অর্থ হলো সু বীজকে মাটিতে ঢেকে দেয়। অর্থাৎ يَصْمُتُرُ অর্থ হলো সু বীজকে মাটিতে ঢেকে দেয়। অর্থাৎ يَصْمُتُرُ অর্থ হলো সু বীজকে মাটিতে ঢেকে দেয়। অর্থাৎ يَصْمُتُرُ অর্থ হলো يَسْمُتُرُ

قَوْلَهُ مَا السَّمَانَ الدَّنيْ अहा विक्रिक का त्य . ﴿ فَوْلَهُ مَا السَّمَانَّ عَلِيهَا المَّامَانَ عَلَيْهَا يَعَالَمُ الْعَيْرَةُ الدُّنيْ الْأَنيْنَ الْأَصْلَ 34 - مَتَاعَ الْغُرَرَ अव उनत उत्ह नात्य पुरठाना । यारठ कर

وَالْعِرْضُ السَّعَةُ : ﴿ وَالْعِرْضُ السَّعَةُ ﴿ وَالْعِرْضُ السَّعَةُ ﴿ وَالْعِرْضُ السَّعَةُ وَالْعِرْضُ السَّعَةُ ﴿ وَالْعِرْضُ السَّعَةُ وَالْعِرْضُ السَّعَةُ ﴿ وَالْعِرْضُ السَّعَةُ ﴿ وَالْعِرْضُ السَّعَةُ وَالْعِرْضُ السَّعَةُ ﴿ وَهُ وَالْعِرْضُ السَّعَةُ وَالْعِرْضُ السَّعَةُ ﴿ وَهُ وَهُ وَهُ وَالْعِرْضُ السَّعَةُ وَالْعِر

উত্তর : উত্তরের সার হলো- এখানে অর্কুট ঘারা প্রস্থ উদ্দেশ্য নয়, যা লহার বিপরীত; বরং মুতলক প্রশস্ততা উদ্দেশ্য যাতে দৈর্ঘ্য ও প্রস্থ উভয়ই অন্তর্ভুক্ত।

যেমনিভাবে জান ও মাদের মধ্যে আলাহর পক্ষ হতে বালা মসিবত আসে وَيَكَالُ فِي النَّعْمَةِ كَذَالِكَ : যেমনিভাবে জান ও মাদের মধ্যে আলাহর পক্ষ হতে বালা মসিবত আসে অনুরূপভাবে নিয়ামত ও শান্তিও তাঁর নির্দেশ ও নির্ধারণেই হয়ে থাকে।

مِنْ فَضُلِ اللَّهِ ١٩٠٠ : فَوْلُهُ مِنْهُ

لَهُمْ शत बाता देकिल कता राय़ (य, اللَّذِينَ يَبِغَلُونَ اَلْخ ,राना मृतजाना। ज़ात जात बनव اللَّذِينَ يَبغَلُونَ اَلْخ ( बेट) वेटा ताय़हि। ज़ात जात बनव اللَّذِينَ يَبِغَلُونَ اَلْخ ,जेटा ताय़हि।

فَالْرَبَالُ عَلَيْهِ - अब अवाव छेरा तातारह । जात का राना مِنْ عَلَيْهُ रामा مَنْ عَالَمُ وَمَنْ يَقُولُ

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

পূর্ববর্তী আয়াতের সাথে সম্পর্ক: পূর্ববর্তী আয়াতসমূহে জান্নাতী ও জাহান্নামীদের পরকালীন চিরস্থায়ী অবস্থা বর্ণিত হয়েছিল। মানুষের জ্বনা পরকালের নিয়ামত থেকে বঞ্জিত হওয়া এবং আজাবে আক্রান্ত হওয়ার বড় কারণ হচ্ছে পার্থিক কণস্থায়ী সুখ ও তাতে নিমগু হয়ে পরকাল থেকে উদাসীন হয়ে যাওয়া। তাই আলোচ্য আয়াতসমূহে বর্ণনা করা হয়েছে বে, কণস্থায়ী দুনিয়া মোটেই ভরসা করার যোগ্য নয়।

পার্থিব জীবনের ওরু থেকে শেষ পর্যন্ত যা কিছু হয় এবং যাতে দুনিয়াদার ব্যক্তি মণ্ন ও আনন্দিত থাকে, প্রথমে সেগুলা ধারাবাহিকভাবে বর্ণনা করা হয়েছে। অর্থাৎ সংক্ষেপে বলতে গেলে পার্থিব জীবনের মোটামুটি বিষয়গুলো যথাক্রমে এই : প্রথমে ক্রীড়া, এরপর কৌতৃক, এরপর সাজসজ্জা, এরপর পারস্পরিক অহমিকা, এরপর ধন ও জনের প্রাচূর্য নিয়ে পারস্পরিক গর্ববেধ।

উল্লিখিত ধারাবাহিকতার প্রতিটি স্তরেই মানুষ নিজ অবস্থা নিয়ে সভুষ্ট থাকে এবং একেই সর্বোত্তম জ্ঞান করে। কিন্তু যখন এক স্তর ডিঙ্গিয়ে অন্য স্তরে গমন করে, তখন বিগত স্তরের দুর্বলতা ও অসারতা তার দৃষ্টিতে ধরা পড়ে। বালক-বালিকারা খেলাধূলাকে জীবনের সম্পদ ও সর্ববৃহৎ ধন মনে করে। কেউ তাদের খেলার সামগ্রী ছিনিয়ে নিলে তারা এত ব্যথা পায় যেমন বয়ঙ্কদের ধনসম্পদ, কুঠি, বাংলো ছিনিয়ে নিলে তারা ব্যথা পায়। কিন্তু এই স্তর অতিক্রম করে সামনে অগ্রসর হলে পরে তারা বৃঞ্জে পারে যে, যেসব বন্তুকে তারা জীবনের উদ্দেশ্য ও লক্ষ্য সাব্যস্ত করে নিয়েছিল, সেগুলো ছিল অসার ও অর্থ হীন বন্তু। যৌবনে সাজসজ্জা ও পারম্পরিক অহমিকাই থাকে জীবনের লক্ষ্য। বার্ধক্যে ধনে ও জনে প্রাচুর্য লাভের প্রতিযোগিতা শুরু হয় : কিন্তু যৌবনে যেমন শৈশবের কার্যকলাপ অসার মনে হয়েছিল, বার্ধকো পৌছেও তেমনি যৌবনের কার্যকলাপ অনর্থক মনে হতে থাকে। বার্ধক্য হচ্ছে জীবনের সর্বশেষ মঞ্জিল। এ মঞ্জিলে ধন ও জনের প্রাচুর্য এবং জাঁকজমক ও পদের জন্য গর্ব জীবনের মহান লক্ষ্য হয়ে দাঁড়ায়। কুরআন পাক বলে যে, এই অবস্থাও সাময়িক ও ক্ষণস্থায়ী। এর পরবর্তী দৃটি স্তর তথা বরযথ ও কিয়ামতের চিন্তা কর। এগুলোই আসল। অতঃপর কুরআন পাক উল্লিখিত বিষয়বস্তুর একটি দৃষ্টান্ত উল্লেখ করেছে। नात्मत खरी غَبْث ; كَمَشَلِ غَبْثِ أَعْجَبَ الْكُفَّارَ نَبَاتُهُ ثُمَّ يَهِبْجُ فَتَرَاهُ مُصَفَرًّا ثُمَّ يكُونُ حُطَامًا غَبِثِ - इतलाम् इतल বৃষ্টি ، كُمُّارُ শব্দটি মু'মিনের বিপরীত অর্থে ব্যবহৃত হলেও এর অপর আভিধানিক অর্থ কৃষর্কও হর্ম । আলোচ্য আয়াতে কেউ কেউ এ অর্থই নিয়েছেন। আয়াতের উদ্দেশ্য এই যে, বৃষ্টির দ্বারা ফসল ও নানা রকম উদ্ভিদ উৎপন্ন হয়ে যখন সবুজ ও শ্যামল বর্ণ ধারণ করে, তথন কৃষকের আনন্দের সীমা থাকে না। কোনে কোনো তাফসীরবিদ হুর্নী শব্দটিকে প্রসিদ্ধ অর্থে ধরে বলেছেন যে, এতে কাফেররা আনন্দিত হয়। এখানে প্রশ্ন হয় যে, সবুজ-শ্যামল ফসল দেখে কেবল কাফেররাই আনন্দিত হয় না, বরং মুসলমানরাও হয়। জবাব এই যে, মুমিনের আনন্দ ও কান্ডেরের আনন্দের মধ্যে বিরাট ব্যবধান রয়েছে। মুমিন আনন্দিত হলে তার চিন্তাধারা আল্লাহ তা'আলার দিকে থাকে। সে বিশ্বাস করে যে, এ সুন্দর ফসল আল্লাহর কুদরত ও রহমতের ফল। সে একেই জীবনের উদ্দেশ্যরূপে গ্রহণ করে না। তার আনন্দের সাথে পরকালের চিন্তাও সদাসর্বদা বিদ্যমান থাকে। ফলে দুনিয়ার অগাধ ধনরত্ন পেয়েও মুমিন কাফেরের ন্যায় আনন্দিত ও মত্ত হয় না। তাই আয়াতে "কাফের আনন্দিত হয়" বলা **হয়েছে**।

এরপর এই দৃষ্টান্তের সার-সংক্ষেপ এরূপ বর্ণনা করা হয়েছে যে, ফসল ও অন্যান্য উদ্ভিদ যখন সবৃজ-শ্যামল হয়ে যায়, তখন দর্শক মাত্রই বিশেষ করে কাফেররা খুবই আনন্দিত ও মত্ত হয়ে উঠে। কিন্তু অবশেষে তা শুরু হতে থাকে। প্রথমে পীত বর্ণ হয়, এর পরে সম্পূর্ণ বড়কুটায় পরিণত হয়। মানুষও তেমনি প্রথমে তরতাজা ও সুন্দর হয়। শৈশব থেকে যৌবন পর্যন্ত এরূপই কাটে। অবশেষে যখন বার্ধক্য আসে, তখন দেহের সজীবতা ও সৌন্দর্য সম্পূর্ণ বিলীন হয়ে যায় এবং সবশেষে মরে মাটি হয়ে যায়। দুনিয়ার ক্ষণতন্ত্রতা বর্ণনা করার পর আবার আসল উদ্দেশ্য পরকালের চিন্তার দিকে দৃষ্টি আকর্ষণ করার জন্য পরকালের অবস্থা বর্ণনা করা হয়েছে।

र्छे وَرَضُوانَ : অর্থাৎ পরকালে মানুষ এ দূটি অবস্থার মধ্যে । অর্থাৎ পরকালে মানুষ এ দূটি অবস্থার মধ্যে যে কোনো একটির সমূ্ত্বীন হবে। একটি কাফেরদের অবস্থা অর্থাৎ তাদের জন্য কঠোর আজাব রয়েছে। অপরটি মুমিনদের অবস্থা অর্থাৎ তাদের জন্য কঠোর আজাব রয়েছে। অপরটি মুমিনদের অবস্থা অর্থাৎ তাদের জন্য আলাহ তা আলার পক্ষ থেকে ক্ষমা ও সন্তুষ্টি রয়েছে।

এখানে প্রথমে আজাব উল্লেখ করা হয়েছে। কেননা প্রথম আয়াতে উল্লিখিত দুনিয়া নিয়ে মাতাল ও উদ্ধত হওয়ার পরিণামও কঠোর আজাব । কঠোর আজাবের বিপরীতে দুটি বিষয় ক্ষমা ও সন্তুষ্টি উল্লেখ করা হয়েছে। ইঙ্গিত আছে যে, পাপ মার্জনা করা একটি নিয়ামত, যার পরিণতিতে মানুষ আজাব থেকে বেঁচে যায়। কিন্তু পরকালে এতটুকুই হয় না; বরং আজাব থেকে বাঁচার পর মানুষ জান্নাতে চিরস্থায়ী নিয়ামত দ্বারাও ভূষিত হয়। এটা রিদওয়ান তথা আল্লাহর সন্তুষ্টির কারণে হয়ে থাকে।

এরপর সংক্ষেপে দুনিয়ার স্বরূপ বর্ণনা করা হয়েছে ত্রা নির্মান করার করার পর একজন বৃদ্ধিমান ও চক্ষুমান ব্যক্তি এ নিদ্ধান্তেই উপনীত হতে পারে যে, দুনিয়া একটি প্রতারণার হল। এখানকার সম্পদ প্রকৃত সম্পদ নয়, যা বিপানমূহতে কাজে আসতে পারে। অতঃপর পরকালের আজাব ও ছওয়াব এবং দুনিয়ার ক্ষণভঙ্গুরতার অবশান্ধাবী পরিণতি এরূপ হওয়া উচিত যে, মানুষ দুনিয়ার সুখ ও আনন্দে মগ্ন না হয়ে পরকালের চিন্তা বেশি করবে। পরবর্তী আয়াতে তাই বাস্ক করা হয়েছে—

سَايِهُوا آلِي مَغْفِرَةٍ مِنْ رَّبِيكُمْ دَجَنَّةٍ عَرْضُهَا كَعَرْضِ السَّمَا وَالْأَرْضِ .

অর্থাৎ তোমরা তোমাদের পালনকর্তার ক্ষমা ও জান্নাতের দিকে ধাবিত হও, যার প্রস্থ আকাশ ও পৃথিবীর প্রস্থের সমান।
অগ্রে ধাবিত হওয়ার এক অর্থ এই যে, জীবন, স্বাস্থ্য ও শক্তি-সামর্থোর কোনো তরসা নেই। অতএব সং কাঞ্চে শৈবিদ্য ও
টালবাহানা করো না। এরূপ করলে কোনো রোগ অথবা ওজর তোমার সংকাজে বাধা সৃষ্টি করতে পারে কিংবা তোমার
মৃত্যুও হয়ে যেতে পারে। অতএব এর সারমর্ম এই যে, অক্ষমতা ও মৃত্যু আসার আগেই তুমি সংকাজের পুঁজি সংগ্রহ করে
নাও, যাতে জান্নাতে পৌছতে পার।

অগ্রে ধাবিত হওয়ার দ্বিতীয় অর্থ এই যে, সং কাজে অপরের অগ্রণী হওয়ার চেষ্টা কর। হযরত আলী (রা.) তাঁর উপদশাবলিতে বলেন, তুমি মসজিদে সর্বপ্রথম গমনকারী এবং তা হতে সর্বশেষ নির্গমনকারী হও। হযরত আন্দুল্লাহ ইবনে মাসউদ (রা.) বলেন, জিহাদে সর্বপ্রথম কাতারে থাকার জন্য অগ্রসর হও। হযরত আনাস (রা.) বলেন, জামাতের নামাজে প্রথম তাকবীরে উপস্থিত থাকার চেষ্টা কর। -[কহল মা'আনী]

জান্নাতের পরিধি প্রসঙ্গে বলা হয়েছে, এর প্রস্থ আকাশ ও পৃথিবীর সমান। সূরা আলে ইমরানে এই বিষয়বন্ধুর আয়াতে ব্রুবচন শব্দ ব্যবহৃত হয়েছে। এতে বোঝা যায় যে, সপ্ত আকাশ বোঝানো হয়েছে; অর্থ এই অর্থ এই যে, সপ্ত আকাশ ও পৃথিবীর বিস্তৃতি একত্র করলে জান্নাতের গ্রন্থ হবে। বলা বাহুল্য, প্রত্যেক বন্ধুর দৈর্ঘ্য প্রস্থ অপক্ষা বেশি হয়। এতে প্রমাণিত হয় যে, জান্নাতের বিস্তৃতি সপ্ত আকাশ, ঐ পৃথিবীর আকাশ এবং পৃথিবীর বিস্তৃতির চাইতেও বেশি। ক্রন্তি ক্রানাতের বিস্তৃতি অর্থ ব্যবহৃত হয়। তথন দৈর্ঘ্যের বিপরীত অর্থ বোঝানো উদ্দেশ্য থাকে না। উভয় অবস্থাতেই জান্নাতের বিশাল বিস্তৃতি বোঝা যায়।

নিয়ামতসমূহের দিকে অথপী হওয়ার আদেশ ছিল। এতে কেউ ধারণা করতে পারত যে, জানাত ও তার অক্ষয় নিয়ামতরাজি মানুষের কর্মের ফল এবং মানুষের কর্মহী এর জন্য যথেষ্ট। আলোচ্য আয়াতে আল্লাহ তা আলা ইরশাদ করেছেন যে, তোমাদের ক্রিয়াকর্ম জানাত লাভের পক্ষে যথেষ্ট কারণ নয় যে, ক্রিয়াকর্মের ফলেই জানাত অবশ্যজ্ঞারী হয়ে পড়বে। মানুষ দুনিয়াতে যেসব নিয়ামত তো লাভ করেছে, তার সারাজীবনের সংকর্ম এগুলোর বিনিময়ও হতে পারে না, জানাতের অক্ষয় নিয়ামতরাজির মূল্য হওয়া দ্রের কথা। অতএব, আল্লাহ তা আলার অনুগ্রহ ও কৃপার বদৌলতেই মানুষ জানাতে প্রবেশ করবে। মুসলিম ও বৃথারী বর্ণিত হাদীসে রাস্লুল্লাহ ক্রিয়াকরাকের অমল ভোমাদের কাউকে মুক্তি দিতে পারে না। সাহাবায়ে কেরাম আরজ করলেন, আপনিও কি তদ্ধেশ তিনি বললেন, হাা, আমিও আমার আমল দ্বারা জানাত লাভ করতে পারব না; আল্লাহ তা আলার দয়া ও অনুকম্পা হলেই লাভ করতে পারব। - [মাযহারী]

দু'টি পার্থিব বিষয় মানুষকে আল্লাহর স্বরণ ও পরকালের চিন্তা থেকে গাফিল করে দিয়। যথা – ১. সুখ-স্বাহ্দনা, যাতে লিও হয়ে মানুষ আল্লাহকে ভূলে যায়। এ থেকে আত্মরকার নির্দেশ পূর্ববর্তী আয়াতসমূহে বর্ণিত হয়েছে। ২. বিপদাপদ, এতে জড়িত হয়েও মানুষ মাঝে মাঝে নিরাশ হয়ে যায় এবং আল্লাহ তা আলার স্বরণ থেকে উদাসীন হয়ে যায়। আলোচ্য আয়াতসমূহে এ সম্পর্কে বর্ণনা করা হয়েছে–

ত্রি আর্থাৎ পৃথিবীতে অথবা ব্যক্তিগতভাবে তোমাদের উপর যে, বিপদাপদ আসে, তা সবই আর্মি কিতাবে অর্থাৎ পৃথিবীত অথবা ব্যক্তিগতভাবে তোমাদের উপর যে, বিপদাপদ আসে, তা সবই আর্মি কিতাবে অর্থাৎ লওছে মাহকুযে জগৎসৃষ্টির পূর্বেই লিখে দিয়েছিলাম। পৃথিবীর বিপদাপদ বলে দুর্ভিক্ষ, ভূমিকম্প, ফসলহানি, বাণিজ্য ঘাটতি, ধনসম্পদ বিনষ্ট হওয়া, বক্সু-বান্ধবের মৃত্যু ইত্যাদি এবং ব্যক্তিগত বিপদাপদ বলে সর্বপ্রকার রোগ-ব্যাধি, কত, আঘাত ইত্যাদি বোঝানো হয়েছে।

িএন কিন্তু নিজে আয়াতের উদ্দেশ্য এই যে, দুনিয়াতে মানুষ যা কিছু বিপদ অথবা সুখ, আনন্দ অথবা দুংখের সখুখীন হয়, তা সবই আল্লাহ তা আলা লওহে মাহকুযে মানুষের জন্মের পুরেই লিখে রেখেছেন। এ বিষয়ের সংবাদ তোমাদেরকে এজন্য দেওয়া হয়েছে, যাতে তোমরা দুনিয়ার ভালোমন্দ অবস্থা নিয়ে বেশি চিন্তাভাবনা না কর। দুনিয়ার কষ্ট ও বিপদাপদ তেমন আক্ষেপ ও পরিভাপের বিষয় নয় এবং সুখ-রাজ্ম্ন্য এবং অর্থসম্পদ তেমন উল্লাসিত ও মন্ত হওয়ার বিষয় নয় যে, এতলোতে মশতল হয়ে তোমরা আল্লাহর স্বরণ ও পরকাল সম্পর্কে গাফিল হয়ে যাবে।

হযরত আব্দুল্লাই ইবনে আব্বাস (রা.) বলেন, প্রত্যেক মানুষ বভাবণতভাবে কোনো কোনো বিষয়ের কারণে আনন্দিত এবং কোনো কোনো বিষয়ের কারণে দুঃখিত হয়। কিন্তু যা উচিত তা এই যে, বিপদের সমুখীন হলে সবর করে পরকালের পুরকার ও ছওয়াব অর্জন করতে হবে এবং সুখ ও আনন্দের সমুখীন হলে কৃতজ্ঞ হয়ে পুরকার ও ছওয়াব হাসিল করতে হবে।

কিন্দু । ইরন্তা আয়াতে সুখ ও ধনসম্পদের কারণে উদ্ধৃত ও অহংকারীদের কিনা করা হয়েছে। ইরন্দাদ হছে- كل مُخْتَال فَخُورُ । কিনা করা হয়েছে। ইরন্দাদ হছে- كل مختال نخرر অর্থাৎ আল্লাহ উদ্ধৃত ও অহংকারীকে পছন্দ করেন না। উদ্দেশ্য এই যে, দুনিয়ার নিয়ামত পেয়ে যারা অহংকার করে, তারা আল্লাহর কাছে ঘৃণাই। কিন্তু পছন্দ করেন না, বলার মধ্যে ইরিত আছে যে, বৃদ্ধিমান ও পরিণামদশী মানুষের কর্তব্য হলো প্রত্যেক কাজে আল্লাহক পছন্দ ও অপছন্দের চিন্তা করা। তাই এখানে অপছন্দ হওয়ার কথা উল্লেখ করা হয়েছে।

# : قَوْلُهُ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلْنَا بِالْبَيِيْنَاتِ ........ بَأْشُ شَدِيدً

ঐশী কিতাৰ ও পয়পাছর প্রেরণের আসল উদ্দেশ্য মানুষকে ন্যায় ও সূবিচারের উপর প্রতিষ্ঠিত করা : ক্রিন্সে শাদের আডিধানিক অর্থ সূম্পষ্ট বিষয়। উদ্দেশ্য বিধানাবলিও হতে পারে এবং এর উদ্দেশ্য মূজেযা এবং রিসালতের সূম্পষ্ট প্রশাণাদিও হতে পারে। –হিবনে কাসীর) পরবর্তী বাকো কিতাব নাজিলের আলাদা উল্লেখ বাহ্যত শেষাক্ত তাফসীরের সমর্থক। অর্থাৎ ক্রিন্সে মূজেযা ও প্রমাণাদি বোঝানো হয়েছে এবং বিধানাবলির জন্য কিতাব নাজিল করার কথা বলা হয়েছে।

কিতাবের সাথে 'মিজান' নাজিল করারও উল্লেখ আছে। মিজানের আসল অর্থ- পরিমাপযন্ত্র। প্রচলিত দাঁড়িপাক্সা ছাড়া বিভিন্ন বন্ধ ওজন করার জন্য নবাবিঙ্কৃত বিভিন্ন যন্ত্রপাতিও মিজান -এর অর্থে শামিল আছে। যেমন~ আজকাল আলো, উত্তাপ ইহ্যাদি পরিমাপযন্ত্র প্রচলিত আছে।

আয়াতে কিভাবের নাার মিজানের বেলায়ও নাজিল করার কথা বলা হয়েছে। কিভাব নাজিল হওয়া এবং ফেরেশতার মাধ্যমে প্রগাম্বরগণ পর্যন্ত পৌছা সুবিদিত। কিছু মিজান নাজির করার অর্থ কিঃ এ সম্পর্কে তাফসীরে রুহল মা'আনী, মাবহারী ইত্যাদিতে বলা হয়েছে যে, মিজান নাজিল করার মানে দাঁড়িপাল্লার ব্যবহার ও ন্যায়বিচার সম্পর্কিত বিধানাবলি নাজিল করা। কুরত্বী (র.) বলেন, প্রকৃতপক্ষে কিভাবই নাজিল করা হয়েছে, কিছু এর সাথে দাঁড়িপাল্লা হাপন ও আবিকারকে সংযুক্ত করে দেওয়া হয়েছে। আরবদের বাকপদ্ধতিতে এর নজির বিদ্যমান আছে। কাজেই আয়াতের অর্থ যেন এরপ্রশান নির্দ্ধীটি নির্দ্ধীটি কিভাব নাজিল করেছি ও দাঁড়িপাল্লা উদ্ভাবন করেছি। সুরা রহমানের ত্রিক্তিন নাজিল করেছি ও দাঁড়িপাল্লা উদ্ভাবন করেছি। সুরা রহমানের ক্রিক্তিন নাজিল করেছি ও দাঁড়িপাল্লা উদ্ভাবন করেছি। সুরা রহমানের ক্রিক্তিন করিছি । শিল্পান্টাটি আয়াত থেকেও এর সমর্থন পাওয়া যায়। এখানে কর্ম্বীটি শব্দের সাথে ক্রিক্তিন ক্রিক্তিন করা হয়েছে।

কোনো কোনো রেওয়ায়েতে আছে যে, হযরত নূহ (আ.)-এর প্রতি আক্ষরিক অর্থে আকাশ থেকে দাঁড়িপাল্লা নাজিল করা হয়েছিল এবং আদেশ করা হয়েছিল যে, এর সাহায্যে ওজন করে দায়দেনা পূর্ণ করতে হবে।

কিতাব ও মিঞ্জানের পর লৌহ নাজিল করার কথা বলা হয়েছে। এখানেও নাজিল করার মানে সৃষ্টি করা। কুরজান পাকের এক আয়াতে চতুম্পদ জন্তুদের বেলায়ও নাজিল করা শব্দ ব্যবহার করা হয়েছে। অথচ চতুম্পদ জন্তু আসমান থেকে নাজিল হয় না; ববং পৃথিবীতে জন্মলাভ করে। সেখানেও সৃষ্টি করার অর্থ বোঝানো হয়েছে। তবে সৃষ্টি করাকে নাজিল করা শব্দ ব্যক্ত করার মধ্যে ইন্সিত পাওয়া যায় যে, সৃষ্টির বহু পূর্বেই লওহে মাহফূযে লিখিত ছিল এ দিক দিয়ে দুনিয়ার সবকিছুই আসমান থেকে অবতীর্ণ। -{কহুল মাজানী}

আয়াতে লৌহ নাজিল করার দৃটি রহস্য উল্লেখ করা হয়েছে। যথা- ১. এর ফলে শক্রদের মনে ভীতি সঞ্চার হয় এবং এর সাহায্যে অবাধ্যদেরকৈ আল্লাহর বিধান ও ন্যায়নীতি পালনে বাধ্য করা যায়। ২. এতে আল্লাহ তা'আলা মানুষের জন্য বহবিধ কল্যাণ নিহিত রেখেছেন। দুনিয়াতে যত লিছ্ল-কারখানা ও কলকজা আবিষ্কৃত হয়েছে এবং তবিষাতে হবে, সবগুলার মধ্যে লৌহের ভূমিকা সর্বাধিক। লৌহ ব্যতীত কোনো শিল্প চলতে পারে না।

এখানে আরো একটি প্রশিধানখোপ্য বিষয় এই যে, আলোচ্য আয়াতে পরগাধর ও কিতাব প্রেরণ এবং ন্যার্মীতির দাঁড়িপাল্লা আবিকার ও ব্যবহারের আসল লক্ষ্য বর্ণনা প্রসক্ষে বলা হয়েছে لِيَقُرُمُ النَّاسُ بِالْفِسْطِ অর্থাৎ মানুৰ বাতে ইনসালের উপর

প্রতিষ্ঠিত হয়ে যায়। এরপর লৌহ সৃষ্টি করার কথাও উল্লেখ করা হয়েছে। এর লক্ষাও প্রকৃতপক্ষ ন্যায় ও সুবিচার প্রতিষ্ঠা করা। কেননা পয়গাষরগণও আসমানি কিতাবসমূহ ন্যায় ও সুবিচার প্রতিষ্ঠা করার সৃস্পষ্ট প্রমাণাদি দেন এবং যারা সুবিচার প্রতিষ্ঠা করে না. তাদেরকে পরকালের শান্তির ডয় দেখান। মীযান ইনসাফের সীমা ব্যক্ত করে। কিন্তু যারা অবাধ্য ও হঠকারী, তারা কোনো প্রমাণ মানে না এবং ন্যায়নীতি অনুযায়ী কাজ করতে সম্মত হয় না। তাদেরকে স্বাধীন ছেড়ে দেওয়া বলে দুনিয়াতে ন্যায় ও ইনসাফ কায়েম করা সুদূরপরাহত। তাদেরকে বশে আনা লৌহ ও তরবারির কাজ, যা শাসকবর্গ অবশেষে বেগতিক হয়ে বাবহার করে।

এথানে আরো লক্ষণীয় বিষয় এই যে, কুরআন পাক ইনসাফ ও সুবিচার প্রতিষ্ঠা করার জন্য কিতাব ও মীজানকে আসল ডিপ্তি সাব্যস্ত করেছে। কিতাব থেকে দেনা-পাওনা পরিশোধ ও তাতে ্ক্রাস-বৃদ্ধির নিষেধাজ্ঞা জানা যায় এবং মীজান দ্বারা অপরের দেনা-পাওনার অংশ নির্ধারিত হয়। এ বন্তুদয় নাজিল করার লক্ষাই হচ্ছে সুবিচার প্রতিষ্ঠা করা। এরপর শেষের দিকে লৌহের প্রসঙ্গ উল্লেখ করা হয়েছে। এতে ইঙ্গিত আছে যে, ন্যায় ও ইনসাফ প্রতিষ্ঠাকল্পে লৌহের ব্যবহার বেগতিক অবস্থায় করতে হাব। অনাথায় এটা নামনীতি প্রতিষ্ঠার আসল উপায় নয়।

এ থেকে প্রমাণিত হয় যে, মানুষকে ন্যায় ও সুবিচারের উপর প্রতিষ্ঠিত করা প্রকৃত পক্ষে চিন্তাধারার লালন ও শিক্ষার মাধ্যমে হয়। রাষ্ট্রের পক্ষ থেকে জোর-জবরদন্তি প্রকৃতপক্ষে এ কাজের জন্য নয়; বরং পথের বাধা দূর করার জন্য বেগতিক অবস্থায় হয়ে থাকে। চিন্তাধারার লালন ও শিক্ষা-দীক্ষাই আসল বিষয়।

অবায়টি এই নিক্রিক নিটি কর্ম নিটিক কর্ম জন্য ব্যবহৃত হয়েছে, অর্থাৎ নিটিক কর্ম আনীতে আছে, এখানে নিজ্ অবায়টি এই বার্কাকে একটি উহা বার্কারে সাথে সংযুক্ত করার জন্য ব্যবহৃত হয়েছে, অর্থাৎ নির্কাজে উপকৃত হয় এবং আইনগতভাবেও বাহ্যিকভাবে আল্লাহ জেনে নেন, কে লৌহের সমরার দ্বারা আল্লাহ ও তাঁর রাস্লগণকে সাহায্য করে ও ধর্মের জন্য জিহাদ করে? আইনগতভাবে ও বাহ্যিকভাবে বলার কারণ এই যে, আল্লাহ তা আলা ব্যক্তিগতভাবে সবকিছু পূর্বেই জানেন। কিছু মানুষ কাজ করার পর তা আমলনামায় লিখিত হয়। এর মাধ্যমেই কাজটি আইনগত প্রকাশ লাভ করে।

وُلَقَدُ ارْسَلْنَا نُوْحاً وَّإِبِرُهِيْمَ وَجَعَلْنَا فِي ذُرِيَتِهِمَا النَّبُوَّةَ وَالْكِتْبَ يَعْنِي الْكِتْبَ الْأَرْبَعَسَةَ التَّوْرُبةَ وَالْإِنْجِيْسِلُ وَالزَّرُورَ وَالْفُرْفَانَ فَإِنَّهَا فِنْ ذُرَبَّةِ إِسْرَاهِيْسَ فَيِنْهُمْ مُهْتَكِع وَكَثِيْرُ مِنْهُمْ فُسِقُونَ.

.٧٧. ثُنَّمَ قَفَّيْنَا عَلْنَى أَثَارِهِمْ بِرُسُلْنَا وَقَفَّيْنَا يُسمَى إبنن مَرْيَحَ وَأَتَيْنُهُ ٱلانْحِساً. لا وَجَعَلْنَا فِي قَلُوبِ الَّذِيْنَ اتَّبَعُوهُ وَأَفَةً وَرُحْمَةً مِ وَرُهْمَانِكَةً هِيَ رَفِيضُ النِّسَ وَاتَّخَاذَ الصَّوَامِعِ نِ ابْتَدَعَوْهَا مِنْ قِب أنفسهم ماكتننها عكب مَ ضَاة اللَّه فَمَا رَعَوْهَا حَقَّ رعَ عِيْسِي عَلَيْهِ الصَّلُوةَ وَالسَّلَامُ وَدَخَ

يَّا يَهُا الَّذِيْنُ الْمَنُواْ يِعِيسَى اتَّقُوا اللَّهُ وَامَنُوا بِرَسُولِهِ مُحَمَّدٍ عَلَى وَعَلَيٰ عِيْسُى يُوْتِكُمْ كِفْلَيْنِ نَصِيْبَيْنِ مِنْ رَحْمَتِهِ لَاِيْمَانِكُمْ بِالنَّيِيِبَيْنَ وَيَجْعَلُ لَكُمْ نُوزًا تَمْشُونَ بِهِ عَلَى الصِّرَاطِ وَيَغَفَرُ لَكُمْ وَاللَّهُ عَلَى وَرَجِيمَ لا অনুবাদ :

২৭, অতঃপর আমি তাদের পশ্চাতে অনুগামী করেছিলাম আমার রাসুলগণকে এবং অনুগামী করেছিলাম মারইয়াম তনয় ঈসাকে আর তাকে দিয়েছিলাম ইঞ্জীল এবং তাঁব অনুসাবীদেব অলবে দিয়েছিলাম করুণা ও দয়া। আর সন্যাসবাদ। আর তা হলো নারীকে পরিত্যাগ করে গীর্জাকে আকডে ধরা এটা তো তারা নিজেরাই নিজেদের পক্ষ থেকে আল্লাহর সন্তুষ্টি লাভের জন্য প্রত্যাবর্তন করেছিল। আমি তাদেরকে এই বিধান দেইনি। অর্থাৎ আমি তাদেরকে এ ব্যাপারে নির্দেশ প্রদান করিনি, অথচ এটাও তারা যথাযথভাবে পালন করেনি যখন তাদের অধিকাংশই তা পরিতাাগ করল, এবং হযরত ঈসা (আ.)-এর আনীত ধর্মের অস্থীকারকারী হয়ে গেল এবং স্বীয় রাজন্যবর্গের ধর্মের অনুসারী হয়ে গেল। তাদের অনেকে হয়রত ঈসা (আ.) ধর্মের উপর সুদৃ**ঢ় রইলো। অতঃপর আমাদের** নবী করীম === -এর উপর ঈমান আনয়ন করল : তাদের মধ্যে যারা ঈমান এনেছিল তাদেরকে আমি দিয়েছিলাম প্রস্কার এবং তাদের অধিকাংশই সভাত্যাগী।

২৮. হে মুমিনগণ! হ্যরত ঈসা (আ.)-এর উপর বিশ্বাসীগণ <u>তোমরা আল্লাহকে ভর কর এবং তার রাস্লের প্রতি বিশ্বাস স্থাপন কর।</u> অর্থাৎ হ্যরত মুহাম্মদ ক্রি এবং হ্যরত ঈসা (আ.)-এর উপর তিনি <u>তোমাদেরকে দ্বিতণ পুরস্কার দিবেন তার অনুমাহে</u> নবীগণের [দুনবীর]। উপর বিশ্বাস স্থাপন করার কারলে <u>তিনি তোমাদেরকে দিনে আলো, যার সাহায্যে তোমরা চলবে।</u> পুলসিরাতের উপর <u>তিনি তোমাদেরকে ক্রমা করবেন। আল্লাহ ক্রমণীন গরমদ্বন্ন</u>

. ٢٩ ٦٨. يَعْلَمُ أَيْ أَعْلَمُ بَذْلِكَ لِبَعْلَمُ اللهِ عَلْمَ اللهِ عَلْمَ اللهِ عَلْمَ اللهِ البَعْلَم أَهْلُ الْكِتْبِ التَّوْرُبِةِ الَّذِيْنَ لَمْ يُؤْمِنُوا بِمُحَمَّد ﷺ أَنْ مُخَفَّفَةٌ مِنَ الثَّقيلَةِ وَاسْمُهَا ضَمِيرُ الشَّانِ وَالْمَعْنِي أَنَّهُمْ لَا يَقْدُرُوْنَ عَلِيٰ شَهْرَ مِنْ فَيضِلِ اللَّهِ خِلَافَ مَا فِي زَعْمِهِمْ أَنَّهُمْ أَحَبَّا وَ اللَّهِ وَأَهُلُ رضَوَانِهِ وَأَنَّ الْفَضَلَ بِيَدِ اللَّهِ يُوْتِيْهِ يُعْطِيْهِ مَنْ يَشَاءُ وَاتَى الْمُومِنِينَ مِنْهُمْ أَجْرَهُمْ مُرَّتَيِنْ كَمَا تَقَدُّمَ وَاللَّهُ ذُوا الْفَصْلِ الْعَظِيْمِ .

তোমাদেরকে এর মাধ্যমে বলে দিয়েছেন কিতাবীগণ অর্থাৎ তাওরাতের অধিকারীগণ, যারা হ্যরত মুহাম্মদ -এর উপর বিশ্বাস স্থাপন করেনি : 🔏 টা হলো ضَمِيْر रात إِسْم अठ । अठ تَخْفَيْف रात أَفَيْلُهُ ্র্রি অর্থ হচ্ছে আল্লাহর সামান্যতম অনুগ্রহের উপরও তাদের কোনো অধিকার নেই। তাদের ধারণার বিপরীত যে. তারা আল্লাহর প্রিয়পাত্র এবং সন্তুষ্টভাজন, অনুগ্রহ আল্লাহরই এখতিয়ারে, যাকে ইচ্ছা তিনি তাকে তা দান করে থাকেন কিতাবীদের মধ্যে যারা ঈমান এনেছে শেষনবী হযরত মহাম্মদ -এর উপর, তাদেরকে দিগুণ প্রতিদান দান করেছেন যেমনটি পূর্বে বর্ণিত হয়েছে। আল্লাহ মহা অনগ্ৰহশীল ৷

### তাহকীক ও তারকীব

لْقَدْ ٱرْسَلْنَا राता مَعْظُونْ عَلَبْه प्रात عَاطَغَهْ वशाल - رَاوْ वशाल : قَوْلُهُ وَلَقَدْ ٱرْسُلُنَا نُوحًا وَّالِسُرَاهْيُم এর জন্য। আর أعَنِينًا ، শন্ত উহ্য রয়েছে। وعَنِينًا و তথা أَنْسُمُ अव وَسَمْ अव وَسَمْ अव بَوَابُ فَسَم বৃদ্ধির জন্য مَكُرَارُ কে - مَسْمُ আনা হয়েছে।

প্রশ্ন : এখানে হযরত নূহ (আ.) ও হযরত ইবরাহীম (আ.) বিশেষভাবে উল্লেখ করা হলো কেন?

উত্তর : উভয় নবী বিশেষভাবে উল্লেখ করার কারণ হচ্ছে− সকল নবীগণ তাদেরই বংশধর। হযরত নৃহ (আ.) হলেন আবুছ ছানী বা দিতীয় পিতা। আর হযরত ইবরাহীম (আ.) হলেন- আরব, রূম ও বনী ইসরাঈলের পিতা।

। अर्थ अध्य प्राक्षेत وَالنَّبُرَّةُ हाना अर्थ النَّبُرَّةُ وَجَعَلْنَا فَيْ ذُرِّيَّتُهِمَا ﴿ وَكَا - এর জন্য হয়েছে। أَلْفُ رَلَامُ पा أَلْفُ رَلَامُ पा - أَلْكُتَابُ ( এতে ইঙ্গিত রয়েছে و كَفُولُـهُ الْكِتَابُ

হয়েছে ৷ উহা ইবারত مُنْصُوبٌ অধিকাংশের মতে أَشْتَغَالُ শব্দটি أَهْبَانَيَّةُ অধিকাংশের মতে : قَنْوُلُمُ وَرَهْبَانَيَّةً مَنْصُرُبُ वा अवात कर्ष तक वालन त्यं, वाँगे - وَأَفَدُ शालन وَرَأُفَدُ वालन त्यं, वाँगे ابْتُدَعَوُا الرَّهْبَانيَّةُ إِبْتُدَعُومَا वला इरग़रू आत बिर्जंबर्गे। इरला ابْتَدَعَرُهُا अत जिक्छ।

राप्तार विशेष करत्राहन त्य, विगे أَمُشْتَقْتُنَى مُنْقَطِعُ वाता करत देक्षिण करत्नाहन त्य, विगे أَحُنُ فَعَلُوهَا مًا كَتَبْنَاهَا عَلَيْهُم لِشَيْ مِنَ الْأَشْبَاءِ إِلَّا لِإِنْهُا. - ত वला रहाह । उँदा देवाइल रला و مُسْتَنَنَى مُتَّصِلْ उँदात قَطْى অর্থ হলো كِنْتَبَ হবে । আর اِسْتِقْنَا أَ থেকে عُسُومٌ اَخُوالُ এই সুরতে لَرْضَاتِ اللَّه

وهُ مَانِيَّةً : هُولُهُ وَهُ مِانِيَّةً وَهُ مُعَانِيَّةً : هُولُهُ وَهُ مِانِيَّةً وَهُ مُعَانِيَّةً : هُولُهُ وَهُ مِانِيَّةٍ وَهُ مِانِيَّةً وَهُ مِانِيَّةً وَهُ مِانِيًّا مِن اللهِ مِن اللهِ مِن اللهِ مِن اللهِ مَالِيَّةً وَمُعْمَانِ مَا مَانِيَّةً وَمُعْمَانِ مَا مَانِيَّةً وَمُعْمَانًا وَمُعْمِعُمُ وَمُعْمَانًا ومُعْمَانًا ومُعْمَانًا ومُعْمَانًا ومُعْمَانًا ومُعْمَانًا ومُعْمِعُمُ ومُعْمَانًا ومُعْمِعُمُ ومُعْمَانًا ومُعْمَانًا ومُعْمَانًا ومُعْمَانًا ومُعْمَانًا ومُعْمَانًا ومُعْمَانًا ومُعْمِعُمُ ومُعْمِعُمُونُ ومُعْمِعُمُ ومُعْمِعُمُ ومُعُمُمُ ومُعُمُمُ ومُعْمِعُمُ ومُعُمِ

. هَ عَنْ لَكُ أَيْ اَعْلَمُكُمْ بِذَالِكُ لِيَعْلَمُ . هَ وَنَالُمُ عَنْ اَعْلَمُكُمْ بِذَالِكُ لِيَعْلَمُ . هَ فَوْلُمُ اَيْ اَعْلَمُكُمْ بِذَالِكُ لِيَعْلَمُ . هَ عَالَمُكُمْ بِذَالِكُ لِيَعْلَمُ . هما इरहरह ।

रला الْعَظِيْمِ श्रे के दें। के के दें। के के हैं। हरला भूवजामा, आत्र أَللَهُ : قَنْوُلُهُ وَاللَّهُ ذُوالْفَكُسُلِ الْعَظِيْمِ श्रे के विका الْعَظَيْمِ श्रे के विका । अति कि विका الْعَظْمُ

### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

পূর্ববর্তী আয়াতের সাথে সম্পর্ক : পূর্ববর্তী আয়াতসমূহে পার্থিব হেদায়েত ও পৃথিবীতে ন্যায়নীতি প্রতিষ্ঠার উদ্দেশ্যে পরগাম্বর প্রেবণ এবং তাঁদের সাথে কিতাব ও মিজান অবতারণ সম্পর্কে ব্যাপক আলোচনা ছিল। আলোচ্য আয়াতসমূহে তাঁদের মধ্য থেকে বিশেষ বিশেষ পরগাম্বরের বিষয়ে আলোচনা করা হচ্ছে। প্রথমে দ্বিতীয় আদম হযরত নূহ (আ.)-এর এবং পরে পরগাম্বরগণের শ্রদ্ধাভাজন ও মানমমওলীর ইমাম হযরত ইবরাহীয় (আ.)-এর কথা উল্লেখ করা হয়েছে। এর সাথে ঘোষণা করা হয়েছে যে, ভবিষাতে যত পয়গাম্বর ও ঐনী কিতাব দুনিয়াতে আগমন করবে, তাঁরা সব ঐদেরই বংশধরের মধ্য থেকে হবে। অর্থাৎ নূহ (আ.)-এর সেই শাখাকে এই গৌরব অর্জনের জন্য নির্দিষ্ট করে দেওয়া হয়েছে, যাতে হযরত ইবরাহীয় (আ.) জন্মগ্রহণ করেছেন। এ কারণেই পরবর্তীকালে যত পয়গাম্বর প্রেরিত হয়েছেন তাঁরা সব ছিলেন হযরত ইবরাহীয় (আ.)-এর বংশধর। আর যত কিতাব অবতীর্ণ হয়েছে তার সবই ছিল হয়রত ইবরাহীয় (আ.)-এর বংশে।

এই বিশেষ আলোচনার পর পয়গাষরগণের পরস্পরকে একটি সংক্ষিপ্ত বাক্যে ব্যক্ত করা হয়েছে। বলা হয়েছে। করিলবে বিশেষভাবে বনী ইসরাঈলের সর্বশেষ পয়গাষর হয়রত ঈসা (আ.)-এর নাম উল্লেখ করে শেষ নবী হয়রত মূহাখাদ ত্রির পরিরেড সম্পর্কে আলোচনা করা হয়েছে। হয়রত ঈসা (আ.)-এর প্রতি বিশ্বাস স্থাপনকারী হাওয়ারীগণের বিশেষ ৩৭ বর্ণনা প্রস্কের বলা হয়েছে। কুঁটের কুঁটির বুঁটের কুঁটির বুঁটের কুঁটির বুঁটের কুঁটির বুঁটের কুঁটির বুঁটের কুঁটির বুঁটের কুটির বিশ্বাস ব্যাব হয়রত ঈসা (আ.) অথবা ইঞ্জীলের অনুসরণ করেছে, আমি তাদের অন্তরে শ্রেহ ও দয়া সৃষ্টি করে দিয়েছি। তারা একে অপরের প্রতি দয়া ও করুণাশীল কিংবা সমগ্র মানবমওলীর প্রতি তারা অনুগ্রহশীল। বিশ্বামিক ক্ষাম্বার করিছে করাছ কেউ বলন নার্টার এর অর্থ অতি দয়া। সাধারণ দয়ার চাইতে এতে যেন আতিশয় রয়েছে। কেউ কেউ বলেন, কারো প্রতি দয়া করার দুটি অভ্যাসগত কারণ থাকে। যথা–

- ১. সে কটে পতিত থাকলে তার কষ্ট দূর করে দেওয়া। একে \iint বলা হয়।
- ২. কোনো বস্তুর প্রয়োজন থাকলে তাকে দান করা। একে ক্রিক্রিক্রির বলা হয়। মোটকথা رَأَتُكَ -এর সম্পর্ক ক্ষতি দূর করার সাথে
  এবং رَبَّتُ -এর সম্পর্ক উপকার অর্জনের সাথে। ক্ষতি দূর করাকে সবদিক দিয়ে অ্র্রাধিকার দেওয়া হয়। তাই এই
  শব্দয়য় একত্রে ব্যবহৃত হলে رَبَّتُ -কে অ্রে আনা হয়।

এখানে হয়রত স্বীসা (আ.)-এর সাহাবী তথা হাওয়ারীগণের দু'টি বিশেষ ৩০ ﴿ وَمُعَالَّمُ উল্লেখ করা হয়েছে। যেমন রাস্পুলাহ ﴿ وَمُعَالَّمُ الْكُنَّارِ وَهُمَا الْكَارِيّ وَهُمَا اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللل

ভাদের এই মতবাদ পরিস্থিতির চাপে অপারণ হয়ে নিজেদের ধর্মের হেফাজতের জন্য ছিল। তাই এটা মূলত নিশ্বনীয় ছিদ না। তবে কোনো বিষয়কে আল্লাহর জন্য নিজেদের উপর অপরিহার্য করে নেওয়ার পর ভাতে ফ্রন্টি ও বিক্রন্ধাচরণ করা গুরুতর পাপ। উদাহরণত মানত আসলে কারো উপর ওয়াজিব ও অপরিহার্য নর। কোনো ব্যক্তি নিজে কোনো বন্ধুকে মানত করে নিজের উপর হারাম অথবা ওয়াজিব করে নিলে শরিয়তের আইনে তা পালন করা ওয়াজিব এবং এর বিক্রন্ধাচরণ করঙ্গে গুনাহ হয়ে যায়। তাদের মধ্যে কতক লোক সন্ম্যাসবাদের নামের আড়ালে দুনিয়া উপার্জন ও ভোগ-বিলাসে মন্ত হয়ে পড়ে। কেননা জনসাধারণ তাদের ভক্ত হয়ে যায় এবং হাদিয়া ও নজর-নিয়াজ আসতে থাকে। তাদের চারপাশে মানুষের ভীড় জমে উঠে। ফলে বেহায়াপনাও মাথাচাড়া দিয়ে উঠে।

আলোচ্য আয়াতে কুরআন পাক এ বিষয়েই তাদের সমালোচনা করেছে যে, তারা নিজেরাই নিজেদের উপর ভোগ-বিলাস বিসর্জন দেওয়া অপরিহার্য করে নিয়েছিল; আল্লাহর পক্ষ থেকে ফরজ করা হয়নি। এমতাবস্থায় তাদের উচিত ছিল এটা পালন করা, কিন্তু তারা তাও ঠিকমতো পালন করতে পারেনি।

তাদের এই কর্মপন্থা মূলত নিন্দনীয় ছিল না। হযরত আব্দুল্লাহ ইবনে মাসউদ (রা.)-এর হাদীস এর পক্ষে সাক্ষ্য দেয়। ইবনে কাসীর (র.) বর্ণিত এই হাদীসে রাসূলুল্লাহ বনে, বনী ইসরাঈল বাহাত্তর দলে বিভক্ত হয়ে পড়েছিল। তাদের মধ্যে মাত্র তিনটি দল আজাব থেকে মূক্তি পেয়েছে। প্রথম দলটি হযরত ঈসা (আ.)-এর পর অত্যাচারী রাজন্যবর্গ ও ঐশ্বর্যালী পাপাচারীদেরকে পূর্ণ শক্তি সহকারে রুখে দাঁড়ায়। সত্যের বাণী সর্বোচ্চে তুলে ধরে এবং ধর্মের প্রতি মানুষকে দাওয়াত দেয়। কিন্তু অন্তত্ত শক্তির মোকাবিলার পরাজিত হয়ে তারা নিহত হয়। তাদের স্থলে অপর একদল দণ্ডায়মান হয়। তাদের মোকাবিলা করার এতটুকুও শক্তি ছিল না, কিন্তু তারা জীবনপণ করে মানুষকে সত্যের দাওয়াত দেয়। পরিণামে তাদেরকেও হত্যা করা হয়। কতককে করাত ঘারা চিরা হয় এবং কতককে জীবন্ত অবস্থায় অগ্নিতে নিক্ষেপ করা হয়। কিন্তু তারা আল্লাহর পশ্বটি লাভের আশায় বিপদাপদে সবর করে। এই দলটিও মুক্তি পেয়েছে, এরপর তৃতীয় দল তাদের জায়গায় আসে। তাদের মধ্যে মোকাবিলারও শক্তি ছিল না এবং পাপাচারীদের সাথে নিজেদের ধর্ম বরবাদ করারও তারা পক্ষপাতী ছিল না। তাই তারা জঙ্গল ও পাহাড়ের পথ বেছে নেয় এবং সন্মাসী হয়ে যায়। আল্লাহ তা আলা

এই হাদীস থেকে জানা যায় যে, বনী ইসরাঈলের মধ্যে যারা সন্মাসবাদ অবদম্বন করে তা যথাযথ**ডাবে পালন করেছে** এবং বিপদাপদে সবর করেছে, তারাও মুক্তিপ্রাপ্তদের অন্তর্ভুক্ত।

আলোচ্য আয়াতের এই তাফসীরের সারমর্ম এই যে, যে ধরনের সন্মাসবাদ প্রথমে তারা অবলম্বন করেছিল, তা নিন্দনীয় ও মন্দ ছিল না। তবে সেটা শরিয়তের বিধানও ছিল না। তারা স্বেচ্ছায় নিজেদের উপর তা জরুরি করে নিয়েছিল। কিন্তু জরুরি করার পর কেউ কেউ একে যথাযথভাবে পালন করেনি। এখান থেকেই এর নিন্দনীয় ও মন্দ দিক গুরু হয়। যারা পালন করেনি, তাদের সংখ্যাই বেশি হয়ে গিয়েছিল। তাই অধিকাংশের কাজকে সবার কাজ ধরে নিয়ে কুরআন গোটা বনী ইসরাঈল সম্পর্কে মন্তব্য করেছে যে, তারা যে সন্ন্যাসবাদকে নিজেদের উপর জরুরি করে নিয়েছিল, وَعَنُومًا خَقُ رِعَائِتِهَا (তা যথায়ওভাবে পালন করেনি)।

এ থেকে আরও জানা গেল যে, اَبَدَعَرُ اَبِّهُ اَلَّهُ وَالْمَالِمُ وَالْمَالِمُ وَالْمَالِمُ وَالْمَالِمُ وَالْمَ অর্থাৎ উদ্ভাবন করা। এখানে পারিভাষিক বিদ'আভ বোঝানো হয়নি, যে সম্পর্কে হাদীসে আছে- كُلُّ بِدُعَةٍ مَشَلَاكُ अর্থাৎ প্রভাক বিদ'আতই প্রথম্ভটভা।

কুরআন পাকের বর্ণনাভিদ্দির প্রতি লক্ষ্য উপরিউজ ব্যাখ্যার সত্যতা ফুটে উঠে। সর্বপ্রথম এই বাক্যের প্রতিই লক্ষ্য করুন–
وَجَعَلْنَا فِي قُلُوبُ الَّذِيْنَ اتَّبِعُوهُ وَأَفَةً وَرَحْمَةً وَمَعْمَا إِنْ فَا لَا اللَّهُ وَالْمَاقِقَ وَالْمَةً وَرَحْمَةً وَرَحْمَةً وَرَحْمَةً وَرَحْمَةً وَالْمَةً وَالْمَاقِ وَالْمَةً وَالْمَةً وَالْمَاقِقَ وَالْمَاقِ وَالْمَاقِقَ وَالْمَاقِ وَالْمَاقِقَ وَالْمَاقِقَ وَالْمَاقِقُونَا وَالْمَاقِ وَالْمَاقُونَا وَالْمَاقِوقُ وَالْمَاقُ وَالْمَاقِقَ وَالْمَاقِقَ وَالْمَاقِ وَالْمَاقُ وَالْمَاقُ وَالْمَاقِ وَلَاقَاقًا وَالْمَاقِ وَال

এখানে আল্লাহ তা'আলা স্বীয় নিয়ামত প্রকাশ করার জায়গায় বলেছেন, আমি তাদের অন্তরে স্লেহ, দয়া ও সন্ন্যাসবাদ সৃষ্টি করেছি। এ থেকে বোঝা যায় যে, স্লেহ ও দয়া যেমন নিন্দনীয় নয়, তেমনি তাদের অবলন্বিত সন্ন্যাসবাদও নিন্দনীয় ছিল না। নত্বা এ স্থলে একে স্লেহ ও দয়ার সাথে উল্লেখ করার কোনো কারণ ছিল না। এ কারণেই যারা সন্ম্যাসবাদকে সর্বাস্থায় দৃষণীয় মনে করেন, তাদেরকে এ স্থলে বাক্যের সাথে ইর্ক্সিট্র কার্দার বাক্যাকে ব্যাকরণিক হেরফেরের আশ্রয় নিতে হয়েছে। তারা বলেন যে, এখানে ইর্ক্সিট্র শব্দের আগে বিক্রাতি উহা আছে। ইয়াম কুরতুবী (র.) তাই বলেছেন। কিন্তু উপরিউক্ত ভাফসীর অনুযায়ী এই হেরফেরের কোনো প্রয়োজন থাকে না। এরপরও কুরজান পাক তাদের এই উল্লাবনের কোনোরূপ বিরূপ সমালোচনা করেনি; বরং সমালোচনা এ বিষয়ের কারণে করা হয়েছে যে, তারা নিজেদের উল্লাবিত এই সন্ম্যাসবাদ যথাযথভাবে পালন করেনি। এটাও ক্রিট্রিট্রক আভিধানিক অর্থে নিলেই সম্ভবপর। পারিভাষিক অর্থে হলে কুরজান স্বয়ং এর বিরূপ সমালোচনা করত। কেননা, পারিভাষিক বিদ'আতও একটি পথত্রইতা।

হযরত আব্দুলাই ইবনে মাসউদ (রা.)-এর পূর্বেক্ত হাদীসেও সন্ন্যাসবাদ অবলম্বনকারী দলকে মুক্তিপ্রাপ্ত দল গণ্য করা হয়েছে। তারা যদি পারিভাষিক বিদ'আতের অপরাধে অপরাধী হতো, তবে তাদেরকে মুক্তিপ্রাপ্তদের মধ্যে নয়; বরং পথস্রষ্টদের মধ্যে গণ্য হতো।

সন্ত্র্যাসবাদ সর্ববিস্থায়ই কি নিন্দনীয় ও অবৈধ : বিতদ্ধ কথা এই যে, وَمُبَائِبَةً শদের সাধারণ অর্থ হচ্ছে ভোগ-বিলাস বিসর্জন ও অবৈধ কাজ-কর্ম বর্জন। এর কয়েকটি স্তর আছে। যথা–

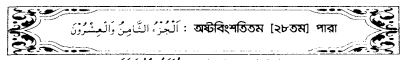
- ২ অনুমোদিত কাজ-কর্মকে বিশ্বাসগতভাবে অথবা কার্যত হারাম সাব্যস্ত করে না; কিন্তু কোনো পার্থিব কিংবা ধর্মীয় প্রয়োজনের খাতিরে অনুমোদিত কাজ বর্জন করে। পার্থিব প্রয়োজন যেমন কোনো রোগব্যাধির আশল্কা করে কোনো অনুমোদিত বন্ধু ভক্ষণে বিরত থাকা এবং ধর্মীয় প্রয়োজন যেমন- পরিণামে কোনো তনাহে লিও হয়ে যাওয়ার আশল্কায় কোনো বৈধ কাজ বর্জন করে। উদাহরণত মিথ্যা, পরনিন্দা ইত্যাদি ওলাহ থেকে আত্মরকার উদ্দেশ্যে কেউ মানুধের সাধে মেলামেশাই বর্জন করে কিংবা কোনো কুরভাবের প্রতিকারার্থে কিছুদিন পর্যন্ত কোনো কোনো বৈধ কাজ বর্জন করে তা ততদিন অব্যাহত রাখা, যতদিন কুরভাব সম্পূর্ণ দূর না হয়ে যায়। সৃষ্টী বৃন্ধুর্গগণ মুরীদকে কম আহার, কম নিদ্রা ও কম মেলামেশার জ্ঞার আদেশ দেন। কারণ এটা ছারা প্রবৃত্তি বশীভূত হয়ে গেলে এবং অবৈধতায় লিও হওয়ার আশেল্কা দ্র হয়ে গেলে এই সাধনা ত্যাগ করা হয়। এটা প্রকৃতপক্ষে সন্যাসবাদ নয়; বয়ং তাকওয়া যা ধর্মপরায়ণদের কায়্য এবং সাহারী, তাবেয়ী ও ইমামগণ থেকে প্রমাণিত।

ত. কোন অবৈধ বিষয়কে যেতাবে ব্যবহার করা সুনুত দ্বারা প্রমাণিত আছে সেরুপ ব্যবহার বর্জন করা এবং একেই ছওয়াব ও উত্তম মনে করা। এটা এক প্রকার বাড়াবাড়ি, যা রাস্পুরাহ ——এর অনেক হাদীসে নিষিদ্ধ। এক হাদীসে আছে স্ব দুর্দির করা এটা এক প্রকার বাড়াবাড়ি, যা রাস্পুরাহ ——এর অনেক হাদীসে নিষিদ্ধ। এক হাদীসে আছে স্ব দুর্দির করা করে বর্জন বর্জনই বোঝানো হয়েছে। বনী ইসরাসলের মধ্যে প্রথমে যে সন্মাসবাদের গোড়াপন্তন হয়, তা ধর্মের হেফাজতের প্রয়োজনে হলে ছিডীয় ন্তর অর্থাৎ তাকওয়ার মধ্যে দাখিল। কিন্তু কিতাবধারীদের মধ্যে ধর্মের ব্যাপারে যথেষ্ট বাড়াবাড়ি ছিল। এই বাড়াবাড়ির ফলে তারা প্রথম ন্তর অর্থাৎ হালালকে হারাম করা পর্যন্ত পৌছে থাকলে তারা হারাম কাজ করেছে। আর তৃতীয় ন্তর পর্যন্ত থাকলেও এক নিমনীয় কাজে অপরাধী হয়েছে।

সম্বত এর রহস্য এই যে, পববর্তী বাক্যে তাদেরকে রাসুলুল্লাহ ত্রুত্র এতি বিশ্বাস স্থাপন করার আদেশ দেওয়া হয়েছে। কারণ, এটাই হয়রত ঈসা (আ.)-এর প্রতি বিভদ্ধ বিশ্বাসের দাবি। তারা যদি তা করে, তবে তারা উপরিউক্ত সম্বোধনের যোগ্য হয়ে যাবে।

অতঃপর রাস্নুল্লাহ — এর প্রতি বিশ্বাস স্থাপন করলে তাদেরকে ছিগুণ পুরস্কার ও ছওয়াব দানের ওয়াদা করা হয়েছে। এক ছওয়াব হয়রত মৃসা (আ.) অথবা হয়রত ঈসা (আ.)-এর প্রতি বিশ্বাস স্থাপনের ও তাঁদের শরিয়ত পালন করার এবং ছিতীয় ছওয়াব শেষনবী — এর উপর ঈমান ও তাঁর শরিয়ত পালন করার। এতে ইঙ্গিত আছে যে, ইছ্দি ও প্রিষ্টানরা রাস্নুল্লাহ — এর প্রতি বিশ্বাস স্থাপন না করা পর্যন্ত কাফের ছিল এবং কাফেরদের কোনো ইবাদত গ্রহণীয় নয়। কাজেই বোঝা যাছিল যে, বিগত শরিয়তানুযায়ী তাদের সব কাজকর্ম নিক্ষল হয়েছে। কিছু আলোচ্য আয়াত ব্যক্ত করেছে যে, কাফের মুসলমান হয়ে গেলে তার কাফের অবস্থায় কৃত সংকর্ম বহাল করে দেওয়া হয়। ফলে সে দুই ছওয়াবের অধিকারী হয়।

এখানে র্ম অতিরিক্ত। আয়াতের উদ্দেশ্য এই যে, উল্লিখিত বিধানাবলি এজন্য বর্ণনা করা হলো, যাতে কিতাবধারীরা জেনে নেয় যে, তারা রাস্লুল্লাহ —এর প্রতি বিশ্বাস স্থাপন না করে কেবল হযরত ঈসা (আ.)-এর প্রতি বিশ্বাস স্থাপন করেই আল্লাহ তা'আলার কৃপা লাতে সক্ষম হবে না; বরং যদি তারা নিজেদের বর্তমান অবস্থা পরিবর্তন করে এবং রাস্লুল্লাহ —এর প্রতিও বিশ্বাস স্থাপন করে, তবেই তারা আল্লাহর কৃপা লাতে সমর্থ হবে।



# স্রা আল-মুজাদালাহ : سُوْرَةُ الْسُجَادَلَةِ

সুরাটির নামকরণের কারণ : এ কথা স্বীকৃত যে, النَّبُوْرِ بَا ক্ষিত্র স্থান প্রথম আয়াতে উল্লিখিত এটি শব্দ হতে গ্রহণ করে এর নামকরণ করা হয়েছে মুজার্দালাহ বা মুজানিলাহ। এতি এর অর্থ হলো– বাদানুবাদকারী বা বিতর্ককারী নারী। কেননা, এ সূরার প্রথমেই এমন একজন মহিলার প্রসন্ধ উল্লিখিত হয়েছে যে নবী করীম ক্রিম তার এক শামার মারের পিঠের ন্যায়। সংক্রান্ত মামলা দারের করেছিল এবং বারবার এমন দাবি উথাপন করছিল যে, আপনি এমন কোনো উপায় ও বাবস্থা করে দিন যার ফলে তার ও তার সন্তানদের জীবন নিশ্চিত ধ্বংস হতে রক্ষা পেতে পারে। তার এরূপ পৌনঃপুনিক কথাকে মহান আল্লাহ মুজাদালাহ বলেছেন। যার ফলে এ সূরার নাম রাখা হয়েছে মুজাদালাহ। এতে ওটি রুকু; ২২টি আয়াত, ৪৭৩ টি বাক্য এবং ১৯৯২ টি অক্ষর রয়েছে।

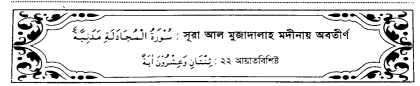
#### স্রাটির বিষয়বস্তু:

- ১. সূরার গুরুতে ১ নম্বর হতে ৬ নম্বর আয়াত পর্যন্ত যিহার সংক্রান্ত শরিয়তের বিধি-বিধান বিশ্লেষণ করা হয়েছে।
- ৩. ১১ নম্বর আয়াত হতে ১৩ নম্বর আয়াত পর্যন্ত মুসলিম জনগণকে বৈঠক ও মজলিয়ের সভ্যতা সংক্রান্ত আদব-কায়দা ও নিয়ম-নীতি শিখানো হয়েছে। বিশেষত নবী করীয় ——এর মজলিয়ে কি রকয় আদব-কায়দা মেনে চলতে হবে সে সয়কে আলোচনা করা হয়েছে।
- ৪. ১৪ নম্বর আয়াত হতে সুরার শেষ পর্যন্ত মুসলিম সমাজের লোকদেরকে জানিয়ে দেওয়া হয়েছে সে মানদওের কথা, য়ার ভিত্তিতে দীন ইসলামের প্রকৃত নিষ্ঠাবান লোক কে, তা য়াঁচাই করা হয়। অর্থাৎ সেই হর্কু ফিল্লাহ ও বুগয়ু ফিল্লাহ'র হাকীকত সম্বন্ধে আলোচনা করা হয়েছে, ঈয়ানের পূর্ণতা লাভের জন্য য়া নিতান্তই প্রয়োজন। -[সায়ওয়া ও বিলাল]

, মূলত প্রাক-ইসলামি যুগে যদি কোনো মানুষ তার স্ত্রীকৈ মা বলে বসত তবে তার স্ত্রী তার জন্য হারাম হয়ে যেত এবং তাদের উভয়ের মিলনের পথ চিরক্রন্ধ হয়ে যেত। –্নিকুল কোরআন।

সুরার আমল : এ সূরা কোনো রুণাণ ব্যক্তির নিকট পাঠ করলে সে নিন্দ্রিত হয়ে পড়ে। আর যদি কেউ এ সূরা লিপিবন্ধ করে বাদদ্রেব্যে রাখে, তবে বাদ্যসামগ্রী নিরাপদ থাকে। কারো জ্বর হলে আসরের নামাজের পর এ সূরা তিনবার পাঠ করে দম করলে আল্লাহ তা আলার ইচ্ছায় তার জুর ভালো হয়ে যায়। -[নুকল কোরআন]

সুরার (সংপ্রর) তা বীর : যদি কোনো ব্যক্তি সুরা মুজাদালাহ স্বপ্লে পাঠ করতে দেখে– যদি সে আলিম হয় তবে তার শক্র পুরাজিত হয়, আর যদি যে আলিম না হয় তবে দুশমনের বিজয়ী হওয়ার আশক্কা থাকে। –নিকুল কোরআন



# بِسْمِ اللَّوِ الرَّحْمُٰنِ الرَّحِبْمِ পরম করুণাময় ও অসীম দয়ালু আল্লাহর নামে ভরু করছি

#### অনুবাদ :

قَدْ سَمِعَ اللّٰهُ قَوْلُ النّبِي تُجَادِلُكُ الْمَاعِمُ الْمَطَاهِرُ مُنْهَا وَكَانَ قَالَ لَهَا أَنْتِ عَلَى ذَوْجِهَا الْمَطَاهِرُ مِنْهَا وَكَانَ قَالَ لَهَا أَنْتِ عَلَى كَظَهْرِ أُمِّى وَقَدْ سَالَتِ النّبِي صَلَّى اللّٰهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَنْ ذَلِكَ فَأَجَابَهَا بِأَنّهَا حُرِمَتْ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَنْ ذَلِكَ فَأَجَابَهَا بِأَنّهَا حُرِمَتْ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَنْ ذَلِكَ فَأَجَابَهَا بِأَنّهَا حُرِمَتْ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَلْهُ وَهُ عِنْدَهُمْ مِنْ أَنَّ عَلَيْهِ اللّهِ عَلْى مَا هُو الْمَعْهُ وَدُ عِنْدَهُمْ مِنْ أَنَّ اللّهِ عَلَى مَا هُو الْمَعْهُ وَدُولَةٍ مُؤْتَدَةٍ وَهِي خَوْلَةُ وَهُو أَوْسُ بُنُ السَصَّامِيتِ اللّهِ عَلَى اللّهِ وَهُو يَوْفَقَ مَا وَاللّهُ وَهُو اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُمْ إِلَيْهِ صَاعُوا أَوْ وَصَبِينًا عَالًا مُنْ مَا عُوا أَلُهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُمْ عَالِمُ وَاللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

১, অবশ্যই শুনেছেন আল্লাহ সেই মহিলাটির কথা যে মহিলা বাদ প্রতিবাদ করছিল আপনার সাথে কথা কাটাকাটি করছিল আপনার সাথে হে নবী স্বীয় স্বামীর সম্পর্কে যে তার সাথে যিহার করার মুহর্তে তাকে লক্ষ্য করে বলেছিল 🛍 হাঁ) তুমি আমার উপর আমার মায়ের পৃষ্ঠদেশের ন্যায়। তখন উক্ত মহিলা রাসূল 🎫 -কে সে প্রসঙ্গে জিজ্ঞাসা করেছিল। অতঃপর রাসূলুল্লাহ 🚟 তাকে এ কথা বলে জবাব প্রদান করেছিলেন যে, উক্ত মহিলা তার উপর হারাম হয়ে গেছে: যেমনিভাবে তাদের মধ্যে এ প্রথা চলে আসছিল যে, যিহার করার দারা স্ত্রীগণ স্বামী হতে চির বিচ্ছেদ বা চিরতরে হারাম হয়ে যায়। আর ঐ মহিলাটির নাম ছিল খাওলা বিনতে ছা'লাবা, আর উক্ত যিহারকারী পরুষটির নাম ছিল আওস ইবনে সামেত (রা.) আর সে মহিলাটি আল্লাহর নিকট ফরিয়াদ করছিল, তার একাকিত্বতা, অনাহারিত্বতা, ছোট ছোট সন্তানদের ব্যাপারে যে, যদি তাদেরকে স্বামীর নিকট রেখে যায় তাহলে তারা ধ্বংসপ্রাপ্ত হয়ে যাবে। আর যদি তার (খাওলার) নিকট থাকে তাহলে ক্ষুধার্ত থাকবে, আর আল্লাহ আপনাদের উভয়ের কথা শ্রবণ করছিলেন আপনাদের বাদানুবাদ। অবশ্যুত্র আল্লাহ সর্ববিষয়ে শ্রবণকারী সর্ববিষয়ের দুষ্টা বিজ্ঞ।

## তাহকীকও তারকীব

. عَمُلَد क जना - جُمُلَة का उपात अरुक । এখানে এক جُمُلَة का उपात : قَوَلُهُ وَمَشَتَكِيُّ النَّهِ اللَّهِ اللّ ا صِلَم 18 - النَّبِيُّ की جُمُلَة अरुक कता रख़रह । مِلْمَ هَاهِ مَعْمَالِة कता रख़रह । مِلْمَ هَاهِ مَعْمَال

কোনো কোনো মুফাসসির الله الله বাকাটিকে عَالٌ বাকাটিকে عَالٌ কলাও বৈধ মনে করেন। অর্থাৎ সে নিজের অবস্থার অভিযোগ করে আল্লাহর কাছে তোমার সাথে বাদানুবাদ করেছে। তখন أَيْنَدُأُ উহা মানতে হবে, অর্থাৎ مُعَنَّدُ कांत्र यখন বিভদ্ধ আরবিতে مُعَنَّدُ এর সাথে الله مُعَالِمُ মিলিত হয় তখন সেখানে أَمُنْكُمُ উহা মানা হয় বাক্যটিকে السَّفِيْدُ করার জন্য। مه وَاللّٰهُ عَلَيْهُ اللّٰهُ : فَعُولُمُ قَدْ سَمِعَ اللّٰهُ : فَعُولُمُ قَدْ سَمِعَ اللّٰهُ - مَالًا اللّٰهُ : فَعُولُمُ قَدْ سَمِعَ اللّٰهُ - مَا اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَى اللّٰ

পড়েছেন। অর্থাৎ তোমার সাথে বাদানুবাদ করেছে। কোনো কোনো কোনো করেছে। ক্রিটে فَوْلُهُ تُجَارِلُكَ فِيْ زُوْجِهَا পকি হয়েছে অর্থাৎ সে তোমার সাথে কথোপকথন করেছে। -[কুরতুবী]

## প্রাসঙ্গিক আলোচনা

# : श्राराजत भात وَوْلُهُ قَدْ سَمِعَ اللَّهُ قَوْلُ الَّتِيَّ الخ

- ১. বৃখারী শরীকে উম্মূল মুমিনীন হযরত আয়েশা (রা.) হতে বর্ণিত আছে যে, তিনি বলেছেন, কত পবিত্র সস্তার অধিকারী সেই আল্লাহ তা'আলা, যিনি সমগ্র বিশ্বের কথা শ্রবণ করেন। ঐ প্রীলোকটি যখন এ ঝগড়া নিয়ে এসেছিল। সে আমার কক্ষেই বসেছিল এবং এ কথা বলছিল তখন আমি আমার ঘরের এক কোণে বসা ছিলাম কিন্তু আমি তার সব কথা ভলতে পারিনি; অথচ আল্লাহ পাক রাব্বুল আলামীন সপ্ত আসমানের উপরে বসে তার কথা শ্রবণ করেছিলেন। সে যখন বলছিল, হে আল্লাহ! আমি তোমার নিকট ফরিয়াদ করি। তখন অল্প সময়ের মধ্যেই হযরত জিবরাঈল (আ.) আলোচ্য আয়াতগুলো নিয়ে হাজির হলেন। —[মাযহারী, বুখারী, তাবারী]
- ২. হযরত ইবনে আব্বাস (রা.) বলেছেন, জাহিলিয়া যুগে যখন কোনো লোক নিজের প্রীকে ঠুর্ন ঠুর্নিট্রিট্রিট্রিট্রিটরি আমার উপর আমার মায়ের পৃষ্ঠদেশের ন্যায়] এ কথাটি বলত তখন সে প্রী তার জন্য হারাম হয়ে যেত। ইসলামের ইতিহাসে সর্বপ্রথম যে লোক নিজের প্রীর সাথে যিহার করেছিলেন, তিনি হলেন আউস। অতঃপর লক্ষিত হয়ে তাঁর প্রীকে বললেন, রাসূল —এর কাছে যাও এবং তাঁকে জিজ্ঞাসা করো। যখন সে [প্রী] রাস্লুল্লাহ —এর কাছে আসল। তখনই এ আয়াতগুলো অবতীর্ণ হলো। ব্যুব্রের মানছুর, বায়হাকী]
- ৩. খাউলা বিনতে ছা'লাবা হতে বর্ণিত, তিনি বলেছেন, আমার স্বামী আউস ইবনে সামেত আমার সাথে যিহার করেছিলেন, তথন আমি রাসূল ===== -এর কাছে গিয়েছিলাম অভিযোগ করার জনা। তখন তিনি [রাসূল =====] আমার সাথে সে ব্যাপারে কথোপকথন করছিলেন এবং বলছিলেন, আল্লাহকে ভয় করো, আউস তোমার চাচাতো ভাই।

-(রাওয়ায়েউল বয়ান, আবৃ দাউদ, ইমাম আহমদ)

৪. বর্ণিত আছে যে, আউস ইবনে সামেত একদিন তাঁর ব্রী হযরত খাওলা বিনতে ছা'লাবাকে নামাজরত অবস্থায় দেখলেন। তিনি সুদরী ছিলেন, আর আউস ব্রীর প্রতি আসক ছিলেন। যথন সে নামাজের সালাম ফিরাল তখন স্থামী তাকে কামনা করলেন। ব্রী তার ডাকে সাড়া না দিলে তিনি রাগদ্বিত হলেন এবং তার সাথে যিহার করলেন, তখন সে [ব্রী] রাসূলুরাহ ── -এর কাছে আসল এবং বলল, আউস আমাকে যখন বিবাহ করেছিল তখন আমি যুবতী ও কামনীয় ছিলাম, যখন আমার বয়স বাড়ল এবং সন্তানাদির সংখ্যা বাড়ল তখন সে আমাকে তার মায়ের মতো করল। আমার কিছু ছোট ছোট বাছা রয়েছে, সে বাছাদেরকে তার সাথে সম্পুক্ত কাকনে অবপাই ধ্বংস হয়ে যাবে, আর আমার সাথে দিলে অভুক্ত কাকনে। এক বর্ণনায় বায় যে, রাসূল ── তাকে বললেন, তোমার বাাপারে আমার কাছে ফয়ালা দেওয়ার মতো কিছু নেই। অন্য আম এব বর্ণনায় আছে যে, রাসূল ── তাকে বলেলেন, তোমার বাাপারে আমার কছে ফয়ালালা কেওয়ার মতো কিছু নেই। অন্য আর মতা করে বলেছেন, ছুমি তার জন্য হারাম হয়ে গেছে। এ কথা তানে ব বলল, ইয়া রাসূলারাহ! সেতো তালাক দেয়নি, সে আমার সন্তানদের শিতা এবং আমার সর্বাধিক প্রিয় ব্যক্তি। তখন রাসুলুরাহ ── বললেন, তুমি তার জন্য হারাম হয়ে গেছে। এ কথা তানে ব বলল, ইয়া রাসুলারাহ! সেতো তালাক দেয়নি, সে আমার সন্তানদের শিতা এবং আমার সর্বাধিক প্রিয় ব্যক্তি। তখন রাসুলুরাহ ── বললেন, তুমি তার জন্য হারাম হয়ে বাছিচ। তখন রাসুলুরাহ ── বললেন, তুমি তার জন্য হারাম হয়ে প্রিয় ব্যক্তি। তখন রাসুলুরাহ ── বললেন, তুমি তার জন্য হারাম বর্ণার ব্যক্তি। তখন রাসুলুরাহ ── বললেন, তুমি তার জন্য ব্যক্তি বির্বাহ করি বাছিল। তখন রাসুলুরাহ ── বললেন, তুমি তার জন্য ব্যক্তি বির্বাহ বালিক বির্বাহ বির্বাহ বির্বাহ বালিক। বির্বাহ বি

হারাম হয়ে গেছে। তখন সে বলল, আমি আল্লাহর কাছে আমার কুধা ও দুংধের অভিযোগ করছি। রাস্ল ঘতই তাকে বলছিলেন যে, তুমি তার জন্য হারাম হয়ে গেছে, ততই সে ক্রন্সন করছিল আর আল্লাহর কাছে ফরিয়াদ করছিল। যখন সে এ রকম অবস্থায় ছিল তখন রাস্ল ক্রিয়াদ করছিল। যখন সে এ রকম অবস্থায় ছিল তখন রাস্ল ক্রিয়াদ করছে পারবিত হলো। অতঃপর রাস্লুল্লাহ ক্রিয়াদ করতে পারবে? সে উত্তরে বলল, না, আল্লাহর কসম। তখন রাস্লুল্লাহ ক্রিয়াদ করতে পারবে কি? সে উত্তর বলল, না, আল্লাহর কসম। তখন রাস্লুল্লাহ ক্রিয়াদ করেলে বার্লার বিশ্ব সে উত্তরে বলল, তাহলে রোজা রাখতে পারবে কি? সে উত্তর দিল, না, আল্লাহর কসম। আমি দৈনিক একবার দু'বার খেতে না পারলে আমার দৃষ্টিশক্তি লোপ পায় এবং মনে হতে থাকে যে আমার মৃত্যু আসবে। তখন রাস্লুল্লাহ ক্রিয়াল করিলেন খাবার দান করতে পারবে কি? সে উত্তর দিল, না, আল্লাহর কসম ইয়া রাস্লাল্লাহ। তবে আপনি আমাকে সদকা দিয়ে সাহায্য করলে পারবো। তখন রাস্লুল তাকে পনের সা' খাল্য দান করলেন এবং আউসও নিজের পক্ষ হতে সমপরিয়াণ দিয়ে ঘাউজন মিসকিনকে খাবার দান করলেন। –[কাবীর, খাযেন, ইবনু কাছীর]

এবং বাদানুবাদকারী মহিলা উভয়ই এখানে আশা বুঝাবার জন্য ব্যবহৃত হয়েছে। কারণ রাসূলুল্লাহ ﷺ এবং বাদানুবাদকারী মহিলা উভয়ই আশা করেছিল যে, আল্লাহ মহিলার তর্ক-বিতর্ক এবং অভিযোগ তনুক এবং এ সংক্রোপ্ত ব্যাপারে সমাধান অবতীর্ণ করুক।
—[কাশৃশাফ, কুকুল মাআনী, রাওয়ায়েউল বায়ান]

الله আল্লাহ তা'আলা সে মহিলার কথা শ্রবণ করেছেন, এ বাক্যের অর্থ হলো আল্লাহ তা'আলা তার ডাকে সাড়া দিয়েছেন। কেবল স্তনেছেন বা জানিয়েছেন এ অর্থ নয়। ⊣িকাশৃশাঞ্, রহুল মা'আনী, রাওয়ায়েউল বায়ান]

ইমাম রায়ী (র.) বলেছেন, আল্লাহ তা'আলা এ মহিলাটির দু'টি কথা এখানে উল্লেখ করেছেন। একটি হলো, وَرُبُهُا وَالْمُولُكُ نِيْلًا وَالْمُولِكُ وَلَا مُعْلَمُ وَالْمُولِكُ وَالْمُؤْلِكُ وَالْمُولِكُ وَالْمُؤْلِكُ وَالْمُؤْلِكُولِكُ وَالْمُؤْلِكُ وَالْمُؤْلِكُ وَالْمُؤْلِكُ وَالْمُؤْلِكُ وَالْمُؤْلِكُ وَالْمُؤْلِكُ وَالْمُؤْلِكُ وَالْمُؤْلِكُ وَالْمُل

তার দ্বিতীয় কথাটি হলো আরাহর দরবারে তার অভিযোগ। আর সে অভিযোগটি হলো তার এ উজি যে, আন্তাহর কাছে আমার দুঃখ আর ক্ষুধার কথা জানিয়ে অভিযোগ করছি, আরও বলছি যে, আমার কয়েকটি ছোট ছোট বাচা রয়েছে। –[কাবীর]

نکارُرکُن' তোমাদের কথোপকথন' এখানে রাসূল 🚃 -এর সাথে স্ত্রীলোকটিকেও একই সাথে সম্বোধন করে তাকে সম্মানিত করা হয়েছে।

আর দুই জায়গায় আল্লাহ তা আলার নাম উল্লেখ মু'মিনদের অন্তরে আল্লাহর ভয়ন্তীতি তরবিয়াত দানের উদ্দেশ্যে করা হয়েছে। —[কারীর]

আল্লামা সাইয়েদ কুতৃব বলেছেন, এভাবে এ পবিত্র সূরা আরম্ভ করে আল্লাহ তা'আলা একদল মানুষকে জানিয়ে দিলেন যে, আল্লাহ তা'আলা যেরূপ স্ত্রীলোকটির সাহায্যে ছিলেন তদ্রুপ তাদের সঙ্গেও আছেন, তাদের যে কোনো ছোট বড় সমস্যাবলির সমাধান দানের জন্য । তিনি তাদের দৈনন্দিন সমস্যাবলির প্রতি গুরুত্ আরোপ করেন এবং তাদের স্বাভাবিক সমস্যায় সাড়া দেন ।

হথরত খাওলা (রা.)-এর প্রতি হথরত ওমর (রা.) ব্যবহার : হযরত আবৃ ইয়ার্যীদ (রা.) বর্ণনা করেন। হযরত ওমর (রা.) একবার তাঁর খেলাফতের আমলে কিছু সংখ্যক লোক সাথে নিয়ে কোথাও গমন করছিলেন। ঠিক সেই মুহূর্তে একজন মহিলা তাকে ডাক দিয়ে থামিয়ে দিলেন। হযরত ওমর (রা.) আহ্বানকারী সেই মহিলার নিকট উপস্থিত হয়ে অত্যন্ত আদবের সাথে দাঁড়িয়ে তার কথা মনযোগের সাথে শ্রবণ করতে লাগলেন। এরপর সেই মহিলা যা চাইলেন তা দিয়ে প্রত্যাবর্তন করলেন। তখন জনৈক ব্যক্তি বললেন, হে আমীরুল মুমিনীন! আপনি একজন বৃদ্ধার কথায় থেমে গেলেন এবং আপনার জন্য এত লোক অপেক্ষা করতে বাধ্য হলো, তখন হযরত ওমর (রা.) বললেন, তুমি কি ডাকে চেনা এ মহিলা কো ইতিহাসে সেই মহীয়সী নারী খাওলা বিনতে ছালাবা (রা.) যার অভিযোগ মহান আল্লাহ সাত আসমানের উপর থেকে শ্রবণ করেছেন। বদি আজ সকাল থেকে সন্ধ্যা নয় সারারাত তিনি এখানে দাঁড়িয়ে আমার সাথে কথা বলতেন, তবে আমি তাঁর বেদমতে সর্বন্ধন হাজির থাকতাম, তবে ওধু এটুকু যে নামাজের সময় নামাজ আদায় করে নিতাম— এরপর তাঁর কথা শ্রবণ করতাম। -(ইবনে কাছীর, রহল মাজানী)

فَتَحْرِيْرُ رَقَبَةِ أَيُّ إِعْتَاقُهَا عَلَيْهِ مِنْ قَبْل

أَنْ يَتَمَالًا ط بِالْوَطْئِ ذَٰلِكُمْ تُوعَظُونَ بِهِ ط

وَاللُّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ.

4. فَسَنْ لَمْ يَجِدُ رَفَبَةً فَصِيامُ شَهْرَيْنَ مُتَعَابِعَيْنِ مِنْ قَبْلِ أَنْ يُتَمَاّسًا طَفَعَنْ لَمْ يَسَعَطِعُ أَي الصِيامَ فَإطَعَامُ سِئِسَدَنَ مِسْكِنِنًا طَعَلَنُهِ أَي مِنْ قَبْلِ أَن يُتَمَاّسًا حَمَّلًا لِلْمُطَلِقِ عَلَى الْمُقَيِّدِ لِيكُلِ حَمَّلًا لِلْمُطَلِقِ عَلَى الْمُقَيِّدِ لِيكُلِ مِسْكِنِنِ مُثَمِّن عَالِبِ قُوْتِ الْبَلَدِ ذٰلِكَ أَي التَّخْفِيفُ فِي الْكَفَارَةِ لِتُوْتِ الْبَلَدِ ذٰلِكَ أَي التَّخْفِيفُ فِي الْكَفَارَةِ لِتُوْتِ الْبَلَدِ وَلِيكُ أَي رَسُولِهِ طَوْتِلْكُ أَي الْاَحْكَامُ الْمَذْكُورَةُ مُدُودُ اللَّهِ وَلِلْكَفِيرِينَ بِهَا عَذَاكُ الْإِنْمُ مُولِهُ.

#### অনবাদ:

- হ যারা যিহার করে শুলি নুলত গুলির হয়েছে। ছিল এ কে এটি এর মধ্যে বিলু করা হয়েছে। জপর এক কেরাতে এটি এ এটি পঠিত হয়েছে। ছিলীয় ক্ষেত্রেও শব্দি একই রূপে বিভিন্ন কেরাতে পঠিত হয়েছে। ভোমাদের মধ্য হতে তাদের স্ত্রীগণের সাথে। প্রকৃতপক্ষে স্ত্রীগণ তাদের মাতা নয়। ভাদের মাতা তা তারাই যারা একটি শব্দি এটি করেছে। তাদেরকে এবং এই ব্যতীত উভয়রূপে পঠিত হয়েছে। তাদেরকে প্রস্ব করেছে। তারা তো যিহার করার মাধ্যমে বলে থাকে অসম্বত ও ভিত্তিহীন কথা মিথ্যা। নিশ্চয় আল্লাহ তা আলা মার্জনাকারী ও ক্ষমাশীল যিহারকারীকে কাফফারা আদায় সাপেক্ষে।
- আর যারা আপন ক্রীগণের সাথে যিহার করে, অতঃপর প্রত্যাহার করতে চায় তাদের বক্তবা, অর্থাৎ জিহার সংক্রান্ত বিষয়ে। এ মর্মে যে, যিহার কার্মের ব্যতিক্রমধর্মী মনোবাঞ্ছা করতে চায়, আর যিহারকৃত ক্রীকে পুনরায় বিয়েবন্ধনে আবদ্ধ (বা বহাল) রাখতে চায় যা যিহারের উদ্দেশ্যের পরিপস্থি হয়, অর্থাৎ ক্রীকে হারাম বলে ঘোষণা করা, তবে একটি দাসমুক্ত করে দেওয়া, অর্থাৎ কৃতদাস আজাদ করে দেওয়া তার কর্তব্য হবে। তারা পরম্পর মিলনের পূর্বে সহবাসের মাধ্যমে। উল্লিখিত বালীর সাহায্যে তোমাদেরকে উপদেশ ক্রেয়া হয়েছে। আর আল্লাহ তা'আলা তোমাদের কার্যকলাশ সম্পর্কে অতি ভালোভাবে অর্থাত আছেন।
- 8. অনন্তর যে ব্যক্তি গোলাম না পায় তবে রোজা রাধ্বে দুমাস অনররত পরম্পর মিলামিশার পূর্বে। আর যে ব্যক্তি এটাতেও সক্ষমতা না রাথে অর্থাৎ অবিরাম দুমাস রোজা গালনে তাহলে বাটজন মিসকিনকে খাবার দান করা তার কর্তব্য অর্থাৎ স্বামী-প্রী একে অপরকে ম্পর্শ করার পূর্বে। এতে ১৯৯৯ করা হয়েছে। শহরে প্রচলিত প্রধান খাদ্য হতে ১ মুদ্দ সমপরিমাণ খাদ্য করে প্রত্যেক মিসকিনকে দিয়ে দিতে হবে। উক্ত নির্দেশ এ জন্য যে, অর্থাৎ কাফফারাহ -এর সহজতম বাবস্থা যাতে তোমরা বিশ্বাস আনর কর আল্লাহ এবং তার রাস্ক্রের উপর। আর এগুলো অর্থাৎ উল্লিখিত বিধানসমূহ আল্লাহর নির্দারিত সীমারেখা, আর কাফিরগণের জন্য এ সকল বিধি-বিধান অধীকার করার কারণে ত্রাবহ শান্তির ব্যবস্থা রয়েছে, পীড়াদায়ক।

## তাহকীক ও তারকীব

مُبَنَّدًا विठीय نَتَحَيْرُ رَفَيَة পূথম মৃবতাদা وَقَدَّ قُولُهُ وَالْدَيْنَ يُظْهُرُونَ ...... فَتَحْرِيْرُ رَفَيَة هُ وَالْدَيْنَ الْعَامُ الْعَلَيْمِ وَهُمَّا مَا اللَّهُ وَهُ مَا اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللَّةُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ الل اللَّذِا الللللِّهُ الللللِّهُ اللللللِّهُ الللللِّهُ الللللَّهُ اللللللِّةُ اللللللللِّهُ الللللِّهُ الللللْ

بَعُودُونَ অবনুল আৰারী বলেছেন, المَّا عَارُور আর مَجُرُور জভরটি وَلَمَّا : قَنُولُمُ لِمَا قَالُوًا -এর সাথে مُتُعَرِّل হরেছে। এখানে مَا تَقْدِيْر হরে تَقْدِيْر عالم সাসদারিয়া, যার مُتُعَلِّنَ अव كَامُعَلَقُ अ হওয়ার কারণে মানসুব। -[রাওয়ায়ে, ই'রাবুল কোরআন]

ذُلِكَ وَأَلِكَ وَاقِعُ عَاهِمَ اللّهِ عَلَى اللّهِ وَ وَهُمَّا أَوْلَهُ وَلِكَ وَاقِعُ عَلَيْكَ لِمُتَّوَا بِاللّهِ وَ وَسُنُولِهِ خَلامً خَالِمَةُ وَاقِعُ عَلَيْكَ وَلَوْمِنُوا عَلَيْكَ وَتَوْمِنُوا হৈল পারে, তখন مَعْدُ مُنْصُرُهِ اللّهِ عَ

হামযা, কেসায়ী এবং হালাফ کُظُهُرُونٌ অর্থাৎ کُنتُج তে کُنتُ এবং ، اَلِفْ তে তাশদীদ ও اَلِفْ مِرْوَنُ কাতাদাহ کُنتُر، ४ কিয়ে পড়েছেন। ইসান, কাতাদাহ کُنتُر، ४ তে তাশদীদ کُنتُر، ४ কিয়ে পড়েছেন।

# প্রাসঙ্গিক আপোচনা

আলাহ তা'আলা বলেছেন, তোমাদের মধ্যে যারা তাদের ক্রিট্র : আলাহ তা'আলা বলেছেন, তোমাদের মধ্যে যারা তাদের প্রীগণের সাথে যিহার করেন, প্রকৃতপক্ষে তাদের স্ত্রীগণ মাতা নয়। তাদের মাতা কেবল তারাই যারা তাদেরকে জন্মান করেছেন, তারা অসম ও ভিত্তিহীন কথাই বলে। নিশ্চয় আল্লাহ মার্জনাকারী ক্ষমাশীল।

পদটি শদটি হতে উদ্ভূত হয়েছে। স্ত্রীকে নিজের জন্য হারাম করে নেওয়ার এক বিশেষ পদ্ধতিকে طِنَارٌ পদা يُظَامِّرُونَ আর তা হলো সামী স্ত্রীকে বলবে اَنْتُ عَلَى كَظَنَّ إِنَّى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ পেটই আসল উদ্দেশ্য কিন্তু রূপক ভঙ্গিতে পৃষ্ঠদেশের উল্লেখ করা হয়েছে। –[কুরতুবী, মা'আরেফুল কোরআন]

হসলাম একে হারাম ঘোষণা করেছে এবং তা সংঘটিত হলে সমাধানের ইনসাফভিত্তিক ব্যবস্থাও গ্রহণ করেছে। رُالْبَنِيَّ এ আয়াতে জাহিলিয়া যুগের সে সামাজিক সমস্যার সমাধান দান করা হয়েছে। বলা হয়েছে যে, যিহার নকল ভিত্তির উপর প্রতিষ্ঠিত। কারণ, প্রী কখনো মাতা নয়, যাতে মাতার ন্যায় হারাম হতে পারে। মাতাতো সেই নারী যিনি জন্ম দিয়েছেন। প্রী কেবল একটা কথা দারা মাতায় পরিণত হতে পারে না। সূতরাং এ কথাটি একটা বান্তবতা বিবর্জিত নিন্দিত কথা। –[কাবীর] প্রীকে মায়ের সাথে তুলনা নিন্দনীয় হওয়ার কারণ: যিহারকারী প্রীকে মা বলেনি, কেবল মায়ের সাথে তুলনা করছে মাত্র, কিতাবে তা নিন্দিত ও মিথ্যা হতে পারে?

এ প্রপ্নের জবাবে ইমাম রায়ী (র.) বলেছেন, এ কথাটি মিথ্যা এ কারণে যে, غَنْهُمْ أَمْنَى كَظُهُمْ أَمْنَى كَظُهُمْ খবর হলে মিথ্যা এ কারণে যে, স্ত্রী হালাল আর মাতা হারাম। হালাল মহিলাকে হারাম মহিলার সাথে তাশবীহ দান বা তুলনা করা মিথ্যা। আর যদি ইনশা হয়ে থাকে তবুও মিথ্যা, কারণ তখন অর্থ হবে ইসলামি শরিয়ত স্ত্রীকে হারাম করার উপায় হিসেবে এ বাক্যটিকে গ্রহণ করেছে। প্রকৃতপক্ষে ইসলামি শরিয়ত এভাবে স্ত্রীকে মায়ের সাথে তুলনা করার জুনমতি দেয়নি। সূতরাং এ হকুম দান করার জন্য এ বাক্যকে ইনশা হিসেবে গ্রহণ করাও মিথ্যা ও ভিত্তিহীন। –(রাওয়ায়েউল বায়ান, কাবীর)

ষিহার কি তালাকের ন্যায় বৈধ না হারাম? : পূর্বেই বলা হয়েছে যে, জাহিলিয়া যুগে যিহারকে তালাক মনে করা হতো। এর দ্বারা স্ত্রী স্বামীর জন্য হারাম হয়ে যেত বটে কিন্তু তালাকপ্রাপ্তা হতো না। কারণ এতে স্ত্রীকে চির হারাম মায়ের সাথে তুলনা করা হয়।

ইসলামে এ যিহার সম্বন্ধে আল্লাহ তা'আলা বলেছেন যে, المَعْلَمُ النَّعُولُونَ مُسَكِّرًا مِنَّ النَّعُولُونَ وَالْكُمْ مُن النَّعُولُونَ مُسَكِّرًا مِن النَّعُولُونَ مُسَكِّرًا مِن النَّعُولُونَ مُسَكِّرًا مِن النَّعُولُونَ مُسَكِّرًا مِن النَّعُولُ وَالْوَالِمُ وَمَا اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّ

ওলামায়ে কেরামের সর্বসম্বত মতে যিহার হারাম। অতএব, যিহার করা বৈধ নয়। যিহার তালাক হতে ভিন্ন, কারণ যিহার অবৈধ আর তালাক বৈধ। এরপরও যে লোক যিহার করবে সে লোক হারামের মুরতাকিব বলে সাব্যস্ত হবে এবং তার উপর কাফ্ফারা ওয়াজিব হবে। –কুরতুবী, রহুল মা'আনী, রাওয়ায়েউল বায়ান|

ইসলামি শরিয়তের পরিভাষায় ফকীহণণ যিহারের দুই রকম সংজ্ঞা দিয়েছেন-

১: জমহুর বলেছেন, যিহার হলো স্ত্রীকে "তুমি আমার কাছে আমার মায়ের সমতুলা" এমন কথা বলা, যেমন আরবরা বলত– اَنْتِ عَلَقُ كُظُهُر ٱبْنَى .

আহনাফ, আওবায়ী, ছাওরী এক বর্ণনায় এবং শাফেয়ী ও যায়েদ ইবনে আলী তার সংজ্ঞা প্রসঙ্গে বলেছেন, যিহার হলো, 'ব্রীকে
হারাম করার উদ্দেশ্যে চির দিনের জন্য হারাম এমন কোনো মুহরিমা মহিলার সাথে তাকে তুলনা করা'। ⊣িফকহুস সুনাহ।

এটার জবাবে ইমাম রাযী (র.) বলেন, এ কথাটি মিথ্যা হওয়ার কারণ এই যে, তা খবরও হয়, অথবা ইনশাও হয় :

খবর হলে মিথ্যা হওয়ার কারণ এই যে, হালাল ব্রীকে হারাম মাতার সাথে তুলনা করা অন্তন্ধ। সূতরাং তা মিথ্যা। ইনশা হলে মিথ্যা হওয়ার কারণ এই যে, প্রকৃতপক্ষে ইসলাম এ বাক্য দ্বারা মাতার সাথে তুলনা করার অনুমতি প্রদান করেনি এবং এ বাক্য ব্যবহারের জন্য নির্দেশ দেওয়া হয়নি। সূতরাং তা মিথ্যা এ জন্য مَنْكُرًا مِنَ النُولُ वना হয়েছে।

ष्यथवा, مَنْكُرُا مِنَ الْغَوْلِ व्वात कात्रल राला, শतिग्रज ष्यथा عَغَلُ اللَّهُ وَلا वात कात्रल राला, শतिग्रज ष्या। जारे प्राहार जा'ष्याना مُنْكُرًا مِنَ الْغَوْل वालाइन : ⊣कावीत, प्यावीहरून, ताख्याराउँल वर्गान]

প্রশ্ন: প্রকাশ্য আয়াতের হারা প্রকাশিত হয় যে, কেবল জন্মদানকারিণীই মাতা অথচ অন্য আয়াতে এটার ব্যতিক্রম বলা হয়েছে। তোমাদের ধাত্রী, নবীর শ্লীণণ ডোমাদের মাতা তা কিভাবে হতে পারে?

উত্তর. আয়াতের সরাসরি বর্ণনায় যা প্রকাশ পায় তাই কেবল আয়াতের উদ্দেশ্য নয়; বরং আয়াতের রূপক অর্থ উদ্দেশ্য করা হয়েছে এবং বলা হয়েছে গ্রীগণকে মাতার সাথে তুলনার দ্বারা তারা মাতা হয় না; যাতে তারা মাতার ন্যায় হারাম হওয়াও আবশ্যক হয় না। আর শরিয়তে ইসলামও গ্রীদেরকে হারাম করার জন্য এ নির্দেশ দেরনি; অথবা শব্দ দ্বারা হারাম হওয়ার জন্য শব্দটিকে হিসেবে নির্ধারিত করেনি। সুতরাং যেহেতু এ শব্দটি ক্রিক্তিনির জন্য নির্ধারিত করেনি; তা এর জন্য ব্যবহার করাও মিথ্যাবাদী বাতীত আর কিছুই নয়।

نَوْمَ الْمُهَا يَوْمُ وَ هُمَا فَعَلَى اللَّهُ الْمُهَا يَوْمُ وَ هُمَا فَعَلَى اللَّهُ الْمُهَا يَوْمُ وَ هُمَا يَوْمُ وَالْمُهُمَّالِ وَهُمَا يَوْمُ وَالْمُوالِمُ وَالْمُوالِمُ وَالْمُوالِمُ وَالْمُوالِمُ وَالْمُوالِمُ وَالْمُوالِمُ وَالْمُوالِمُ اللَّهُ وَالْمُوالِمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَّهُ وَاللَّهُ وَلَّهُ وَاللَّهُ وَلَّهُ وَاللَّهُ وَالَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ وَاللَّهُ وَاللّلَّالِمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ وَاللَّالِمُ وَاللَّالِمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ وَاللَّالِمُ وَاللَّالِمُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ وَاللَّالِمُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ وَاللَّالِمُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ وَاللَّهُ وَاللَّاللَّهُ وَاللَّالِمُ وَاللَّالِمُ وَاللَّالِمُولِ وَاللَّالِمُولِ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُولِمُ وَاللَّالِمُولِ وَاللَّالِمُ وَاللَّ

পূর্বাপর যোগসূত্র: উপরিউক্ত আয়াতগুলোতে বলা হয়েছিল, গ্রীকে বিচ্ছেদ করার জন্য যিহার করা হারাম। স্বামী যদি গ্রীর বিচ্ছেদ চায়, তাহলে বৈধ পস্থা হলো তালাক দেওয়া। যিহারকে এ উদ্দেশ্যে ব্যবহার করা বৈধ নয়। কারণ গ্রীকে মাতা বলা একটা অসার ও মিথ্যা কথা।

এখানে এ আয়াতগুলোতে বলা হয়েছে, যদি কোনো মূর্য ও অবচীন ব্যক্তি যিহার করে বসে, তবে এ বাক্যের কারণে স্ত্রী চিরতরে হারাম হবে না। তবে স্ত্রীকে পূর্ববৎ ভোগ করার অধিকারও তার থাকবে না; বরং স্ত্রীকে ভোগ করতে চাইলে তাকে পূর্বে কাফ্ফারা আদায় করতে হবে। কাফ্ফারা আদায় করা ব্যতীত স্ত্রী তার জন্য হালাল হবে না। এ কাফ্ফারা হলো আল্লাহ তা আলা কর্তৃক নির্ধারিত সীমা, যা ডিঙানো হারাম। যারা এ বিধান লঙ্কান করবে পরকালে তাদেরকে কঠোর শান্তি দেওয়া হবে।

হথরত ইবনু আববাস (রা.) کُورُوُنُونُ শব্দের তাফসীর করেছেন وَالَّذِيْنَ يُظُ مِرُونُ ...... لِمَا قَالُوْا نَّ الْمَا قَالُوْا نَّ الْمَا قَالُوْا نَّ بِهُ ﴿ وَالَّذِيْنَ يُظُ مِرُونُ ...... لِمَا قَالُوْا نَّ بِهُ ﴿ وَالَّذِيْنَ يُظُ مِرُونُ بِهُ ﴿ الْمَا مِنْ الْمَا فَالُوْا نَّ بِهُ وَاللّهُ وَال

আবুল আলীয়া ও আহলে যাহির বলেছেন, ثُمُ يُكُودُونُ এর অর্থ হলো, পুনর্বার যিহারের শন্দাবলি উক্চারণ করা। অতএব, তাঁদের মতে যিহারের শন্দ একবার উক্চারণ করলে কাফফারা ওয়াজিব হবে না। দ্বিতীয়বার উক্চারণ করলেই কাফফারা ওয়াজিব হবে।

ইমাম আবৃ হানীফা (র.) হতে বর্ণিত আছে যে, তিনি বলেছেন, ثُمُّ يُعُرُونُ এর অর্থ হলো الْعَزَمُ عَلَى الْرَطْءِ তথা সহবাস করার ইচ্ছা করা। সুতরাং যিহারের কারণে কাফ্ফারা ওয়াজিব হবে না, সহবাসের ইরাদা করলেই কাফ্ফারা ওয়াজিব হবে। ইমাম মালিক (র.) হতেও অনুরূপ এক বর্ণনা রয়েছে।

অপর এক বর্ণনায় তিনি বলেছেন, এর অর্থ হলো, এর অর্থ হলো টিকু বুটিকু অর্থাৎ জিহার করার পর স্ত্রীকে পুনর্বার স্ত্রী হিসেবে এহণ করতে চাওয়া। সূতরাং স্ত্রীকে স্ত্রী হিসেবে রেখে দিতে চাওয়াই হলো কাফ্ফারার কারণ। অপর এক বর্ণনায় সহবাস আর স্ত্রী হিসেবে রেখে দেওয়ার ইচ্ছা উভয়কে উল্লেখ করা হয়েছে।

ইমাম আহমদ ইবনে হাম্বল (a.) হতে বর্ণিত আছে যে, তিনি বলেছেন, أَى اِذَا اَرَادَ أَنَّ -এর অর্থ হলো- أَنَى اِذَا اَرَادَ أَنَّ -এর অর্থ হলো الْعَبْسُكِانِ أَنَّى الْعَبْسُكِانِ مَا الْعَبْسُكِانِ مَا الْعَبْسُكِانِ مَا الْعَبْسُكِانِ مَا الْعَبْسُكِانِ مَا الْعَبْسُكِانِ مَا الْعَبْسُكِانِ الْعَبْسُكِانِ الْعَبْسُكِانِ الْعَبْسُكِانِ الْعَبْسُكِانِ الْعَبْسُكِانِ الْعَبْسُكِانِ الْعَبْسُكِانِ الْعَبْسُكِانِ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّ

ইমাম শাফেয়ী (র.) বলেছেন, স্ত্রীর সাথে যিহার করার পর দীর্ঘ দিন তালাক না দিয়ে স্ত্রী হিসেবে আবদ্ধ রাখাই হলো بُ وَمُورُنُ وَالِّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللّهِ عَلَيْهِ اللّهِ عَلَيْهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ ال

ইমাম আবৃ হানীফা, মালিক, আহমদ ও শাফেয়ী (র.)-এর মতামত কাছাকাছি, কারণ সহবাসের ইন্ধা প্রীকে ব্রী হিসেবে রেখে দেওয়ার ইন্ধা, মিলিত হওয়ার ইন্ধা ও যিহারের পর তালাক না দেওয়ার অর্থই হলো– যে ব্রীর সাথে যিহার করেছে সে ব্রীর সাথে পুনর্বার জীবন-যাপনের ইন্ধা পোষণ করা। সূতরাং الله -এর له -এর অর্থ হলো الله আর্থাৎ তারা নিজেদের উপর যা হারাম করে দিয়েছিল, সহবাসের ইন্ধা ঘরা তা প্রত্যাহার করল।

है आर्थ कांत्रता वरलहिन का स्टब्स पारत ولمَا قَالُوا -এর অর্থ হলো عَمَّا قَالُوا अर्थाय कांत्रता वरलहिन का स्टब्स आरम

ইসলামে যিহারের হকুম : ইসলামে যিহারের হকুম হলো, যিহার করা ইসলামের দৃষ্টিতে হারাম। এ ব্যাপারে ওলামায়ে কেরামের ঐকমত্য রয়েছে। সুতরাং শ্রীর সাথে যিহার করার জন্য অগ্রসর হওয়া কোনো মুসলমানের জন্য কখনো বৈধ নয়। এ প্রসঙ্গে পবিত্র কুরআনে আল্লাহ তা'আলা বলেছেন-

اَلَّذِينَ يُطَاهِرُونَ مِنكُمْ مِن رِسَاتِهِمْ مَّا هُنَّ أَمَّهَا بِهِمْ إِنْ أَشْهَا تُهُمْ إِلَّا اللَّكِّيْ وَلَدْنَهُمْ وَاثْهُمْ لَبَعْوَلُونَ مُنكُراً مِنَ الْغَوْلُونَ مُنكُراً مِنَ الْغَوْلُونَ مُنكُراً مِنَ الْغَوْلُونَ الْنَوْلِ وَزُورًا وَإِنَّ اللَّهُ لَعَفُونُ عُنُفُونً . www.eelm.weebly.com অতএব, যিহার করা হারাম, বরং শাফেয়ী ফকীহণণ বলেছেন, যিহার করা কবীরা গুনাহ। যে ব্যক্তি যিহার করতে অগ্রসর হবে সে লোককে মিথ্যুক ও শরিয়ত বিরোধী মনে করা হবে এবং তার উপর এ কর্মকাণ্ডের জন্য কাফ্ফারা ওয়াজিব হবে। কারণ সে যা বলেছে তা মিথাা বলেছে। নুরাওয়ায়েউল বায়ান, ফিকছ্স সুন্নাহ]

যিহার করার ফলে কি কি হারাম হয়? : স্ত্রীর সাথে যিহার করার ফলে দুটি কাজ হারাম হয়ে যায়-

- प्रशास्त्रत काक्काता जानाय ना कता পर्यख जीत সাথে সহবাস এবং जनाना स्वोनकीड़ा शताम रस्य याय । कातन जान्नार का जाना वलारह. من قبل أَن يُتَمَا سُل مُتَالِّدًا مُرَاثًا إِنْ يُتَمَا سُل مُرافعة من مُعْلِي الله المحافظة المحافظة
- ২. পুনর্বার স্বামী ক্রীর সঙ্গে সম্পর্ক স্থাপন করতে চাইলে কাফফারা ওয়াজিব হয়। এ প্রসঙ্গে আল্লাহ বলেন-

সহবাদের সাথে অন্যান্যভাবে উপভোগও হারাম হয়ে যায়, যথা - চুমন, আলিঙ্গন, স্পর্শ, মর্দন ইত্যাদি। তা মালিকী, হানাফী এবং হাম্বলীদের অভিমত।

ইমাম ছাওরীর এক বর্ণনায় ইমাম শাফেয়ী (র.) বলেছেন, কেবল সহবাসই হারাম হয়, কারণ 🚄 বলতে সহবাস বুঝানো হয়েছে। ⊣রাওয়ায়েউল বায়ান|

: এ অংশের তাফসীরে মুফাসসিরগণ বলেছেন, যারা নিজ-দ্রীর সাথে যিহার করল অতঃপর সেই যিহার হঁতে প্রতাবিতনের ইরাদা করল তাদেরকে কাফ্ফারা হিসেবে একজন দাস বা দাসী আজাদ করতে হবে। অতঃপর ইয়ামগণের মধ্যে এ বিষয় নিয়ে মতান্তর হয়েছে যে, সেই দাস বা দাসী কি মুমিন হতে হবে, না মুমিন ও কাফির যে কোনো একটি আজাদ করলেই চলবে।

ইমাম শাফেয়ী (র.) বলেছেন, এ দাসকে অবশাই মু'মিন হতে হবে নতুবা কাফ্ফারা আদায় হবে না : কারণ-

- ১. কন্তলের কাফ্ফারার ক্ষেত্রে উম্বতে মুসলিমার ইজমা হয়েছে যে, অবশ্যই মু'মিন দাস আজাদ করতে হবে, কারণ সে প্রসঙ্গে আল্লাহ বলেছেন مُشَلِّقُ আর্থিং মু'মিন দাস আজাদ করতে হবে। আলোচা আয়াতটি, كُشَالُقُ (শর্তহীন) হলেও পূর্বোক المُشَالِّةُ (শর্তসাপেন্দ্র) আয়াতের উপর প্রয়োগ করতে হবে।
- ২. আজাদী হলো এক রকমের পুরস্কার, সূতরাং সেই আজাদীর সাথে ঈমানের শর্ত লাগানোর মানে হলো সেই পুরস্কার আল্লাহর বন্ধুদেরকে দান করা, আর কাফিরদেরকে তা থেকে বঞ্জিত করা। এক্ষেত্রে ঈমানের শর্ত জুড়ে না দেওয়ার অর্থ হবে— আল্লাহর দুশমনদের জন্য সেই পুরস্কার ও নিয়ামত উপভোগ করতে পারার পথ খুলে রাখা। সূতরাং ঈমানের শর্ত জুড়ে দেওয়া অপরিহার্য। 
  —কাবীর।

ইমাম আবু হানীফা (র.) বলেছেন, যে কোনো দাস নারী হোক বা পুরুষ হোক, মু'মিন বা কাফির আজাদ করলেই চলবে। এক্ষেত্রে ঈমানের শর্ত জুড়ে দেওয়া উচিত নয়, কারণ–

- ঈমান শর্ত হলে আল্লাহ তা'আলা অবশ্যই কতলের কাফ্ফারায় যেমন জুড়ে দিয়েছেন তেমনিই জুড়ে দিতেন। সুতরাং আল্লাহ
  তা আলা যেখানে عُمْلَتُ রাখতে হবে।
- হানাফীরা আরো বলেছেন, এখানে ইমানের শর্তারোপ করার অর্থ হলো إِيَانَ عُمَلَى ।। ই مَنْ عُرَم الله على النَّص वा রহিতকরণ। এ রহিতকরণ অবশাই কুরআন বা خَبَر مَنْهُور । चाরা হতে হবে। উল্লেখ্য এ ক্ষেত্রে দূটার একটাও নাই।
   –কাবীর, তাফসীরু আয়াতিল আহকাম।

نَ يُتَمَاسًا : অর্থাৎ একে অপরকে স্পর্ণ করার পূর্বেই কাফ্ফারা আদায় করতে হবে। اَنَ يَتَمَاسًا : এর ডাফসীরে ইমামদের মতান্তর রয়েছে। জমছর ফিক্হবিদগণ [মাদিকী, হানাফী ও হাম্পী] বলেছেন اَنَ يُتَمَاسًا -এর অর্থ হলো সহবাস এবং সহবাসের পূর্বের যাবতীয় যৌনকেলী, যেমন- চুম্বন, মুয়ানাকা ইত্যাদি।

ইমাম শাফেয়ী (র.)-এর এক মতে এবং ইমাম ছাওরী (র.) বলেছেন, এ বাক্যের অর্থ হলো, সহবাস। সুতরাং কাফ্ফারা আদায় করার পূর্বে সহবাস ছাড়া অন্যান্য কামক্রীড়া বৈধ। জমহুর তাদের স্বপক্ষে দলিল দিয়ে বলেছেন–

- ১. اَنْ يُعْمَاسًا এর عَسَر শব্দ যে কোনো রকমের স্পর্শ বুঝায়। অতএব, যে কোনো রকমের যৌনোপভোগ হারাম।
- ২. যে মায়ের সাথে ব্রীকে তুদনা করার কারণে ব্রী হারাম হয়ে গেছে, সে মায়ের সঙ্গে যে কোনো ধরনের কামক্রীড়া যেমনি হারাম ঠিক তেমনি যিহারকৃত ব্রীর সঙ্গেও যাবতীয় কামক্রীড়া হারাম।

৩. যে লোকটি নিজের স্ত্রীর সাথে যিহার করেছিল সে লোকটিকে রাস্পুরাহ 🚃 বলেছিলেন, مِنْ تَغْيلِ অর্থাৎ আক্সাহ ভোমাকে যা করতে নির্দেশ দিয়েছেন তা পালন না করা পর্যন্ত তার (স্ত্রীর) কাছে যেয়ো না।

উপরিউক্ত কারণগুলোর কারণে যিহারকৃত স্ত্রীর সাথে কাফ্ফারা আদায় করার পূর্বে যাবতীয় কামক্রীড়া হারাম।

⊣্রাওয়ায়েউল বায়ান, আয়াতুল আহকাম]

কাফ্ফারা আদায় করার পূর্বে স্পর্শ করলে কাফ্ফারা কি বৃদ্ধি পাবে? : এ প্রশ্নের জবাবে ইমাম আব্ হানীফা (রা.) বলেছেন যে, যিহারকৃত স্ত্রীর সাথে কাফ্ফারা আদায় করার পূর্বে সহবাস করলে গুনাহগার হবে এবং আল্লাহর নাফরমানিতে লি**ঙ হ**বে। সাথে সাথে সময় চলে যাওয়ার কারণে কাফ্ফারাও পতিত হয়ে যাবে।

জমন্থর বলেছেন, এ কারণে সে গুনাহগার হবে, তাকে আল্লাহর কাছে তওবা ও ইস্তিগফার করতে হবে এবং কাফফারা আদায় না করা পর্যন্ত গ্রীকে পৃথক করে রাখতে হবে।–(রাওয়ায়েউল বায়ান)

মুজাহিদ বলেছেন, তাকে দু'টো কাফ্ফারা আদায় করতে হবে।

এ ক্ষেত্রে গ্রহণীয় মাযহাব হচ্ছে জমহরের মাযহাব। কারণ এক হাদীসে আছে, যখন রাসুলুল্লাহ ——-কে বলা হলো যে, তিনি [যিহারকারী] কাফ্ফারা আদায় করার পূর্বে স্ত্রীর সাথে সহবাস করেছেন, তখনও রাসুল —— তাকে কাফ্ফারা আদায় করতে বলেছেন। —[জামেউল ফাওয়ায়েদ, ৯ম খণ্ড]

# : قَوْلُهُ تَعَالَى ذَٰلِكُمُ ثُوْعَظُوْنَ ...... خَبِيْرُ

ইসমে ইশারা ছারা যিহারের কাফ্ফারা সংক্রান্ত উল্লিখিত বিধানকে বুঝানো হয়েছে। অর্থাৎ এ বিধান লোকদেরকে যিহার থেকে বিরত রাখার নিমিন্তে উপদেশ দানের জন্য অথবা তোমাদের নিজেদের শিক্ষা গ্রহণের উদ্দেশ্যে দেওয়া হয়েছে। مَعْمُلُونَ অর্থাৎ আল্লাহ তা'আলা তোমরা যা কিছু কর তা সম্পর্কে জ্ঞাত। আল্লাহর কাছে তোমাদের কোনো আমলই গোপন নেই। যখন আল্লাহ তা'আলা তোমাদের সমস্ত আমলের খবর রাখেন তোমাদের উচিত তাঁর দেওয়া বিধি-বিধান যথাযথভাবে পালন করা। -[ফাতহুল কাদীর]

# : قُولُهُ تَعَالَى فَمَنْ لَّمْ يَجِدُ فَصِيامُ شَهْرَيْنِ الخ

এ আয়াতে যারা দাস মুক্ত করতে অপারগ তাদেরকে ক্রমাগতভাবে দু' মাস রোজা রাখতে বলা হচ্ছে। এ দু' মাসের মধ্যে একদিনও বিনা ওজরে রোজা না রাখলে তাকে আবার প্রথম হতে আরম্ভ করে ষাটটি পূর্ণ করতে হবে। আর যদি সফর বা রোগের কারণে রোজা রাখতে না পারে, তাহলে ইমাম শাফেয়ী, মালিক, সাঈদ ইবনে মুসাইয়িব, হাসান বসরী, শা'বী ইত্যাদির মতে বাকি রোজা পূর্ণ করলেই চলবে, প্রথম হতে আবার আরম্ভ করার প্রয়োজন হবে না। ইমাম আবু হানীফা (র.) বলেছেন, তাকে পুনরায় প্রথম হতে আরম্ভ করে ষাটটি পূর্ণ করতে হবে। তা ইমাম শাফেয়ী (র.)-এর একটি মত। -[কুরতুবী, ফাতছল কাদীর]

এ বাক্যের তাফসীর উপরে উল্লিখিত হয়েছে; কিন্তুএখানে একটি প্রশ্ন থেকে যায়, তা خَوْلُهُ مِنْ قَبْلِ اَنْ يُتَمَاّسُ হলো, যে লোক যিহারকৃত স্ত্রীর সাথে ক্রমাগত দৃ' মাস রোজা রাখার সময়ের মধ্যে সহবাস বা যৌনাবেদন সৃষ্টিকারী কোনো কার্য করল, তাকে কি করতে হবেঃ

এ প্রশ্নের উপ্তরে শেখ মুহাম্মন আলী 'তাফসীরু আয়াতিল আহকাম' -এ লিখেছেন, ইমাম আবৃ হানীফা, মুহাম্মন, মালিক ও আহমদ (র.)-এর প্রসিদ্ধ মতে বলেছেন যে, তাকে আবার প্রথম হতে রোজা পূর্ণ করতে হবে। কারণ অত্ত আয়াতে দু' মাস ক্রমাগতভাবে রোজা রাখতে বলা হয়েছেন একে অপরকে শ্রুপ করার পূর্বে।

ইমাম আবৃ ইউসুফ, শাফেয়ী ও আহমদ (র.) -এর অপর এক মত হচ্ছে, লোকটিকে প্রথম হতে রোজা পূর্ণ করতে হবে না। কেবল বাকি রোজা রাখলেই চলবে। কারণ এ সহবাস দ্বারা রোজার কোনো ক্ষতি হয়নি। সুতরাং দু' মাসের ক্রমাণত রোজার মধ্যে কোনো ক্রটি-বিচ্যুতি ঘটেনি। মনে রাখতে হবে ক্রমাণতের শর্তের মধ্যে সহবাসহীন হতে হবে তেমন কোনো শর্ত নেই। ত্তি কারণে বাবাদি রোজা রাখা সম্বর্থ হবে না, তবে সে ঘাটজন মিসকিনকে খাদ্য দান করবে। বিভিন্ন কারণে রোজা রাখা সম্বর্থ হবে না, তবে সে ঘাটজন মিসকিনকে খাদ্য দান করবে। বিভিন্ন কারণে রোজা রাখা সম্বর্থ না হতে পারে, যেমন– রোগের কারণে বা বার্ধক্যের কারণে অথবা অতান্ত কষ্টের কারণে কারো পক্ষে ঘাটটি রোজা ক্রমাগতভাবে রাখা সম্বর্থ না হলে তাকে ঘাটজন মিসকিনকে খাদ্য দান করতে হবে।

এ আয়াতে একজন মিসকিনকে কতটুকু খাদ্য দান করতে হবে বা ক্রমাগত দান করতে হবে কিনা তা উল্লেখ করা হয়নি; কিছু ক্রেকটি হানীসে অর্ধ সা' গম বা এক সা' যব অথবা খেজুর দান করতে হবে বলে উল্লেখ রয়েছে। সে কারণেই হানাফী ইমামগণ অর্ধ সা' বা এক সা' উল্লিখিত নিয়ম অনুসারে আদায় করতে হবে বলে মত প্রকাশ করেছেন। তবে ইমাম শাফেয়ী ও মালিক (র.) -এর মতে এক মুন্দ দান করতে হবে। ক্রমাগত দান করতে হবে কি-না এ প্রশ্নের উত্তরে জমহুর বলেছেন, যে কোনোভাবেই দান করা চলবে। ক্রমাগভভাবে দেওয়ার প্রয়োজন নেই। —[আয়াতুল আহকাম]

খাদ্য দানের ক্ষেত্রেও কি স্পর্শ করার পূর্বে দান করা শর্ত?: আল্লাহ তা আলা যিহারের কাফ্ফারা আলোচনা প্রসঙ্গে দাস আযাদ এবং রোজার ক্ষেত্রে স্পর্শ করার পূর্বে কাফ্ফারা আদায় করার শর্ত আরোপ করেছেন; কিন্তু মিসকিনদেরকে খাদ্য দানের ক্ষেত্রে শর্তহীন রেখেছেন। সূতরাং তা হতে বুঝা যায় যে, খাদ্য দানের পূর্বে অথবা, খাদ্য দানের মধ্যে সহবাস করলে গুনাহগার হবে না। শেখ আলী ছায়েছ বলেছেন, কোনো কোনো লোক তা ইমাম আবৃ হানীফা (র.)-এর অভিমত বলে দাবি করেছেন; কিছু তা ভূল। ইমাম আবৃ হানীফা (র.)-এর অভিমত বলে দাবি করেছেন; কিছু তা ভূল। ইমাম আবৃ হানীফা (র.)-এর আসল অভিমত হলো, খাদ্য দানের পূর্বে বা খাদ্য দানের সময় সহবাস করলে গুনাহগার হবে। তবে তাকে পুনর্বার খাদ্য দান করতে হবে না। তা-ই জমহুর ফকীহদের অভিমত। –আহকামুল কুরআন আলী ছায়েছ

ইসমে ইশারা দ্বারা কাফ্ফারা সহজকরণ বা উপরিউজ সংক্রোন্ত বিধানের দিকে ইপ্রিত করা হয়েছে। অর্থাৎ কাফ্ফারা সংক্রান্ত এ বিধান এ জন্য দেওয়া হয়েছে যাতে তোমরা আল্লাহ এবং আল্লাহর রাসূলের প্রতি ঈমান আনয়ন করো এবং তোমাদের জন্য যা বিধান হিসেবে দান করেছেন তা মেনে চলো। আর জাহিলিয়া যুগে তোমরা যা করতে তা পরিত্যাগ করো।

चें हें हिल्ल काक्कातात दिशान व्याता रहारह। وَلَكُ حُدُودُ اللَّهِ وَاللَّكَافِرِينَ عَذَابُ النَّاءُ وَاللَّكَ مُدُودُ اللَّهِ وَاللَّكَافِرِينَ عَذَابُ النَّاءُ وَاللَّكَ مُدُودُ اللَّهِ وَاللَّكَافِرِينَ عَذَابُ النَّاءُ وَاللَّكَافِرِينَ عَذَابُ النَّاءُ وَاللَّهُ وَاللَّاءُ وَاللَّهُ وَاللَّ

কোন কার্য দ্বারা যিহার ডক হবে? : এ প্রশ্নের উত্তর প্রাসঙ্গিকভাবে মূলত ইতঃপূর্বে হয়ে গেছে। ইমাম আবৃ হানীফা (র.) -এর মতে কুট দুর্নি কুট সহবাদের ইচ্ছা দ্বারা যিহার ভঙ্গ হবে। হযরত ইবনে আক্রাস (রা.) হাসান বসরী, কাতাদাহ (র.) -এর মতও তাই।

ইমাম শাফেয়ী (র.) -এর মতে مَوَ الْعَرُمُ عَلَى الْإِمْسَاكِ بِنُقْصَانِ بِسُكِنُ مُغَارَفَتُهَا فِيْهِ هِذَهِ هِ هَا هُوَ الْعَرُمُ عَلَى الْإِمْسَاكِ بِنُقْصَانِ بِسُكِنُ مُغَارَفَتُهَا فِيهِ هِذَهِ عَلَى السَّمَاعَةِ السَّهِمَاعِةِ هَا هُوَا عَلَى اللهُ اللهُ

يَحَصُّلُ مَعَفُى الظِّهَادِ بِإِمسَسَاكِهَا زَمَانًا يَتَكُعُ الغُّرُكَةُ وَفِي الشَّفْسِشِرِ الْاَحْسُدِيْ وَعِنْدَ الشَّافِيعِي بِسُجَرُّو إِمْسَاكِهَا بِطَوِيْقِ الزَّوْجَةِ عَقِيْبَ الظَّهَادِ زَمَانًا يُشْرِكُنُهُ مُغَازَتَتُهُا فِيثْهِ .

্র্র্র অর্থ কি? তার পদ্ধতি কি? ্র্র্র্র-এর অর্থ সম্পর্কে কি মততেদ রয়েছে? : উক্ত আয়াতে র্ক্র্র্র -এর অর্থ হচ্ছে- ছোঁয়া, ম্পূর্ণ করা, অসের সাথে অঙ্গ লাগানো ইত্যাদি।

এ সম্পর্কে ইমাম শাফেয়ী (র.) বলেন, ﴿ وَهُلَى এর অর্থ ﴿ وَهُلَى مَا সহবাস করা। ইমাম আবু হানীফা (র.) বলেন ভিচ্চেসীরে মাদারিকে বর্ণিত—]

ٱَلْشُسَاشَةُ الْاَسْتِسْتَنَاعُ بِهَا مِنْ حِسَاعِ أَوْ لَسْنِ أَوْ نَظْرِ إِلَى فَرْجِهَا بِسُهَوَ وَوَفِى دُرُّحِ الْبَبَانِ عَلَى قَوْلِهِ مِنْ قَسِلِ أَنَّ بَشَنَاتُ أَنْ مِنْ قَبْلِ أَنْ بَسَّتَمْنِعَ كُلُّ مِنَ الْسُظَاهِرِ وَالْسُطَاعَرِ مِنْهَا بِالْأَخْرِ جِسَاعًا وَتَعْبِسُلًا وَلَسَّ وَنَظرًا إِلَى الْفَرْجِ بِشَهْرَوْ.

অর্থাৎ তাফসীরে মাদারেকের বর্ণনা মতে 🚅 এর অর্থ স্ত্রী হতে সহবাস, স্পর্শ, অথবা তার লঙ্কাস্থানের প্রতি লক্ষ্য করার দ্বারা স্থাদ উপভোগ করাকে 🌊 বলা হয়।

মিসকিনকে কিভাবে খাবার খাওয়াবে? : ইমাম শাফেয়ী ও মালিক (র.)-এর মতানুসারে এক মুদ্দ পরিমাণ খাদ্য প্রতি মিসকিনকে দিলেই চলবে। কিন্তু কয়েকটি হাদীদের বর্ণনা সাপেক্ষে ইমাম আবৃ হানীফা ও হানাফী ইমামগণের মতে অর্ধ সা' গম বা এক সা' যব অথবা খেজুর প্রতি মিসকিনকে দিলেই চলবে। জমহুরের মতে যদি একই দিন ষাট মিসকিন খাইয়ে দেওয়া হয় অথবা একজন করে ৬০ দিন ষাটজনকে খাইয়ে দেওয়া হয়, অথবা প্রতিদিন ১ জনকে ১ দিনের সমান খাদ্য দেওয়া হয় তাহলেও চলবে। ﴿كَمَا نِنَ اَبُحَكُمُ الْمُحَالَمُ لَا الْمُحَالَمُ لَا الْمُحَالَمُ لَا الْمُحَالَمُ الْمُحَالَمُ لَا الْمُحَالَمُ لَا الْمُحَالَمُ لَا الْمُحَالَمُ الْمُحَالَمُ لَا اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

ইমাম আৰু হানীফা (র.) -এর মতে একই ব্যক্তিকে একই দিন ৬০ দিনের সমান খাদ্য দিয়ে দিলে জায়েজ হবে না।
শাচ্চেয়ীগণের মতে তাও শুদ্ধ হবে, যেভাবে কাপড় দেওয়া জায়েজ হবে। হানাফীগণের যুক্তি এই যে, ﴿وَفَيْمَا اللَّهُ اللَّ

নেশাগ্রন্ত লোকের যিহার বর্তিত হবে কি?: নেশাগ্রন্ত হয়ে যিহার করলে অধিকাংশ ফিক্হবিদগণ ও চার ইমামের মতে তার যিহার কার্যকার হবে; কিন্তু নেশাগ্রন্ত ব্যক্তি নেশা সম্বন্ধে জেনে-শুনে নেশাপানকারী হতে হবে এবং এমন ব্যক্তির তালাকও বর্তিত হবে। এর কারণ এই যে, সে নিজেই ইচ্ছাকৃত বেহুঁশ হয়েছে। হয়রত ওসমান (রা.)-এর মতে নেশাগ্রন্ত অবস্থায় দেওয়া যিহার ও তালাক ধর্তব্য নয়। রোগ অথবা পিপাসিত অবস্থায় নেশা ও মধ্যপান করার পর মন্তিন্ধ বিকৃত অবস্থায় হানাফী, শাক্ষেমী ও হাম্বলী মায়হাবের মতেও তালাক হবে না। ইমাম শাক্ষেমী (র.)-এর এক মতেও তালাক হবে না।

ইমাম মালিক (র.) বলেন, যেমন নেশা ছারা মস্তিষ্ক বিকৃত হয় বটে তবে কি বলে অথবা কি করে তা সঠিকভাবে বলতে পারে তথন তাব যিহাব বর্তিত হবে না। জনাথায় বর্তিত হবে।

ইমাম শাফেয়ী ও আহমদ (র.) -এর মতে মুসলমান ও জিম্মি উভয়ই যিহারের বিধি-বিধানের অন্তর্ভুক্ত হবে। অতএব, জিম্মিদের জন্য সাওম কার্যকর হবে না, বাকি দুই প্রকারের কাফফারা তাদের দেওয়া আবশ্যক হবে।

যদি কয়েকৰার যিহার করে তার শুকুম কি? : যদি কোনো খ্রীলোককে একই মজলিসে বা একাধিক মজলিসে একাধিকবার যিহার করা হয়; তবে প্রত্যেকবারের জন্য ভিন্ন ভিন্ন কাফ্ফারা আদায় করতে হবে। তবে যিহারকারী যদি এ কথা বলে যে, আমার নিয়ত ছিল একবার যিহার করা; কিন্তু কথাটিকে সুদৃঢ়ভাবে প্রকাশ করার জন্য একাধিকবার বলেছি এমতাবস্থায় একবার কাফ্ফারা আদায়ই যথেষ্ট হবে। শ্রকল কোরআন

### অনুবাদ :

- বে যারা বিরুদ্ধাচরণ করে বিরোধিতা করে আল্লাহ তা আলা
   ও তার প্রেরিত রাসুলের, তাদেরকে অপদস্থ করা হরে

  লাঞ্ছিত করা হরে। যেমন অপদস্থ করা হয়েছে তাদের
  পূর্ববর্তীগণকে তারা তাদের নিকট প্রেরিত রাসুলগণের

  বিরুদ্ধাচরণ করার কারণে। আর আমি স্পষ্ট

  নিদর্শনারলি অবতীর্ণ করছি যা রাসুন্সের সত্যতার সাক্ষা

  বহনকারী। আর অস্বীকারকারীদের জন্য নিদর্শনারলিতে

  রয়েছে অপমানকর শান্তি হীন অপদস্থকারী।
- ৬. সেদিন আল্লাহ তাদের সকলকে একত্রে পুনরুখিত
  করবেন এবং তাদেরকে অবহিত করা হবে তদ্বিষয়ে যা
  তারা আমল করেছে। আল্লাহ তৎসমুদয়ই সংরক্ষণ
  করেছেন, যদিও তারা তা বিশৃত হয়েছে। আর আল্লাহ
  তা'আলা সকল বিষয় সম্যক দ্রষ্টা।
- ৭. তুমি কি দেখনি জান না যে, আল্লাহ তা আলা আকাশমওলী ও পৃথিবীতে যা কিছু আছে, সমন্ত কিছুই অবগত আছেন তিন ব্যক্তির মধ্যে এমন কোনো গোপন পরামর্শ হয় না যাতে তিনি চতুর্থজন হিসেবে বিরাজ করেন না। তাঁর অবহিতির মাধ্যমে। আর না পাঁচজনের মধ্যে, যাতে তিনি ষষ্ঠজন হিসেবে উপস্থিত থাকেন না। তারা এতদপেক্ষা কম অথবা অধিক হোক, তিনি তাদের সঙ্গে থাকেন। তারা যেখানেই থাকুক না কেন, অতঃপর কিয়ামতের দিন তিনি তাদেরকে সে বিষয়ে জানিয়ে দিবেন, যা তারা আমলকরেছে। নিশ্চয় আল্লাহ সর্ব বিষয়ে সম্যুক অবহিত।
- ৮. তুমি কি দেখ না তাকাও না তাদের প্রতি যাদেরকে গোপন পরামর্শ হতে বারণ করা হয়েছে। অতঃপর তারা তাই পুনরাবৃত্তি করে যা হতে তাদেরকে বারণ করা হয়েছে এবং তারা গোপন পরামর্শ করে পাপাচারিতা, সীমালজ্ঞান ও রাসুলের অবাধাচারিতা সম্পর্কে এরা হলো ইহুদি সম্প্রদায়। রাসুলুল্লাহ তাদেরকে এরুপ শলা-পরামর্শ করতে নিষেধ করেছেন, যা তারা মুসলমানদেরকে দেখিয়ে করত। এ উদ্দেশ্যে য়ে, য়েন তাতে মুসলমানগণ দ্বিধা-দ্বন্দ্বে পতিত হয়।

- ه. إِنَّ الدِّينَ يُحَادُونَ يَحُالِفُونَ اللَّهَ وَ رَسُولَهُ كُونَ اللَّهَ وَ رَسُولَهُ كُبِتُوا اللَّهَ وَ رَسُولَهُ كُبِتَ اللَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمُ فِي كُبِتَ اللَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمُ فِي مُخَالَفَتِهِمْ رُسُلَهُمْ وَقُدْ اَنْزَلْنَا البَّنِ بَيْنَ مُخَالَفِةٍ مَا مُؤلِدًا الرَّسُولِ وَلِذَكُ فِرِينَ بَيْنَ ذُوْ إِهَا نَهِ.
   بِالْاَيَاتِ عَذَابُ مُهِينَ ذُوْ إِهَا نَهْ.
- 7. يَوْمَ يَبْعَثُهُمُ اللّٰهُ جَمِيْعًا فَيُنَبِّنُهُمْ بِمَا عَيْمَ بِنَا اللّٰهُ وَنَسُوهُ ط وَاللّٰهُ عَلَى كُلِّ شَيْ شِهِيْدً.

   عَلَى كُلِّ شَيْ شِهِيْدً.
- ٧. اللّمْ تَدَ تَعَلَمُ أَنَّ اللّهُ يَعَلَمُ مَا فِي السَّمُوْتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ ط مَا يَكُونُ مِنْ تَجُولُ مِنْ فَي الْأَرْضِ ط مَا يَكُونُ مِنْ تَجُولُ عَلَى الْلَاقِيةِ إِلَّا هُو رَابِعُهُمْ يَعِلَمِهِ وَلَا خَمْسَةٍ إِلَّا هُو سَادِسُهُمْ وَلَا أَذْنَى مِنْ ذَٰلِكَ وَلَا اكْفَرَ إِلَّا هُو مَعَهُمْ أَينَتَا كَانُوا عَ ذَٰلِكَ وَلَا اكْفَرَ إِلَّا هُو مَعَهُمْ أَينَتَا كَانُوا عَ فَمُ يُمْ يَعْلَمُ إِينَا عَمِلُوا يَوْمَ الْقِيلُمَةِ ط إِنَّ لَلْكَ مِلْ تَعْمَرُ عَلَيْهُمْ إِيمًا عَمِلُوا يَوْمَ الْقِيلُمَةِ ط إِنَّ اللّهَ بِكُلِ تَعْمَرُ عَلِينَمٌ .
- أَلَمْ تَرَ تَنظُرْ إِلَى الَّذِينَ نَهُوا عَنِ النَّجُولَى
  ثُمَّ يَعُودُونَ لِمَا نُهُوا عَنْهُ وَيَتَنَاجُونَ
  بِالْإِثْمِ وَلَلْعُدُونِ وَمُعْصِيَتِ الرَّسُولِ : هُمُ
  الْيَهُودُ نَهَاهُمُ النَّيِئُ ﷺ عَمَّا كَانْتُوا
  يَفْعَلُونَ مِنْ تَنَاجِنِهِمْ أَيْ تَحَدُّثِهِمْ سِرًّا
  نَاظِرِينَ إِلَى الْمُوْمِنِينَ لِيبُوقِعُوا فِئ
  قَلُوبِهُمْ الرِّينَة .

وَإِذَا جَا مُوْكَ حَيْوَكَ اينها النَّبِي بِمَا لَمُ يَكُولُوا جَا مُوْكَ حَيْوَكَ اينها النَّبِي بِمَا لَمُ يَحْبِكَ بِهِ اللَّهُ وَهُو قَولُهُمْ السَّامُ عَلَيْكَ اي الْمَوْتُ وَيَقُولُونَ فِي انْفُسِهِمْ لَوْلاً هَلا يَعْدِبُنَ اللَّهُ بِمَا نَقُولُ لا مِنَ النَّحِيَةِ وَإِنْهُ لَيْسَ بِنَبِي إِنْ كَانَ نَبِيًا النَّحِيَةِ وَإِنْهُ لَيْسَ بِنَبِي إِنْ كَانَ نَبِيًا حَسَبُهُمْ جَهَنَّمُ ع يَصْلُونَهَا ع فَبِنْسَ المَعْبِي إِنْ كَانَ نَبِيلًا حَسَبُهُمْ جَهَنَّمُ ع يَصْلُونَهَا ع فَبِنْسَ المَعْبَدُ هي .

তারা যখন আপনার নিকট আগমন করে, তখন তারা আপনাকে অভিবাদন করে হে রাসূল! এমন বাকা দ্বারা, যা দ্বারা আল্লাই আপনাকে অভিবাদন করেননি তা হলো তাদের কথিত ক্রিত্রা মানে মনে বলে, আমরা যা বলি তজ্জনা ক্রেন বিলি তার অভিবাদন করার কারণে। যদি সত্যই তিনি নবী হতেন, কাজেই বুঝা গেল তিনি নবী নন। তাদের জন্য জাবান্নাই উপযুক্ত শান্তি। যথায় তারা নিক্ষিপ্ত হবে। বস্তুত তা নিক্ষট্রতম নিবাস তা।

## তাহকীক ও তারকীব

এবং يَكُونُ শদ্যট : সাধারণের কেরাত হলো يَكُونُ অর্থাৎ يَاء সহকারে। هَوَوْلُـهُ مَـا يَكُـوْنُ এবং এব মধ্যে يَكُونُ থাকার কারণে يَكُونُ ক্রিয়াটা يَكُونُ পঠিত হয়েছে। আবৃ জা'ফর ইবনে কা'কা, আ'রাজ, আবৃ হাইওয়া ও ঈসা يَكُونُ সহকারে পড়েছেন।

رَيْزَ ) শব্দে অবতীর্ণ কেরাডসমূহ : জহুমহুর اَکُنَرُ অর্থাৎ ، لَ এবং ، إِن एठ যবর দিয়ে পড়েছেন, আর যুহুরী এবং ইকরামা ্রি অর্থাৎ ، لِهِ হারা পড়েছেন।

نَعْتَعِلُونَ अर्था९ عَلَوْلُهُ وَيِمَاكُونَ -এর ওজনে পড়েছেন। এ কেরাতকে আবদুল্লাহ এবং তাঁর সাথীগণ গ্রহণ করেছেন। অন্যারা مَنْتَاجُونَ अर्था९ يَتَغَاعِلُونَ -এর ওজনে পড়েছেন। আবৃ ওবাইন এবং আবৃ হাতেম এ কেরাতকেই গ্রহণ করেছেন। -[কুরতুবী, ফাতহল কাদীর]

جُمْع সহকারে اَلِفْ পর্থাৎ وَمَعْصِبَاتِ الرَّسُوْلِ যাহহাক, মুজাহিদ এবং হোমাইদ الرَّسُوْلِ পর্থাৎ الرَّسُوْلِ পড়েছেন। আর জমহুর مُغْرِبُهُ অর্থাৎ مُغْرُدُ পড়েছেন। -[কুরড়ুবী, ফাতহুল কাদীর]

कातता'त भए - فَكَرُنَة क्षातता'त भए - نَجُولُي क्षातता'त भए - فَكَرُنَة क्षातता'त भए - فَكُرُنَة कातता' : قَنُولُمُ "فَكُرُنَة कातता' مُفْتُورُ कातता المَفْتُورُ कातता المَفْتُورُ अ्ष्ठा त्यात्न कातता المَفْتُورُ व्यतिनिष्ठे व्यत क्षात्न कातता المُفْتُورُ क्ष्यां क्ष्यं क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यां क्ष्यं क्ष्यां क्ष्यं क्ष्यां क्ष्य

रखप्रात कातरा خُمُسَة : عَنُولُمُهُ خُمُسَة । भानज्व : कातरा خُمُسَة : कातज्व : कातरा خُمُسَة : عَنُولُمُهُ خُمُسَة ضَامِرًا क्षात कातरा خُمُسَة : عَنُولُمُهُ خُمُسَة कातरा خُمُسَة ضَامَة عَنْهُ مُنْصُرُتُ أَلَّ كُرُنِهُمْ خُمُسَةً ضَامَة कातरा أَرِيَا يَكُنُجُونُ خَالًا كُرُنِهُمْ خُمُسَةً ضَامُونًا مَا مُنْصُرُتُ أَلَّ كُرُنِهُمْ خُمُسَةً ضَامَة ضَامَة مَا مُنْصُرُتُ أَلِيّا مُنْصُرُتُ أَلِيّا مِنْ مُنْصُرُتُ أَلِيّا مِنْ مُنْصُرُتُ مُنْصُرُتُ مُنْ مُنْصُرُتُ أَلِيّا مُنْصُرُتُ مُنْصُرُتُ مُنْصُرُتُ مُنْصُرُتُ أَلِيّا مُنْكُلِّ مُنْصُرُتُ أَلِيّا مُنْكُمْ مُنْصُرُتُ أَلِيّا مُنْكُمْ مُنْصُرُتُ أَلِيّا مُنْكُمْ مُنْكُمُونُ مُنْكُمْ مُنْكُمْكُمْ مُنْكُمْ مُنْكُونُ مُنْكُمْ مُنْكُمْ مُنْكُمْ مُنْكُمْ مُنْكُمْ مُنْكُمْ مُنْكُمُ مُنْكُمْ مُنْكُمْ مُنْكُمْ مُنْكُمْ مُنْكُمْ مُنْكُمْ مُنْكُمُ مُنْكُمْ مُنْكُمُ مُنْكُمُ مُنْكُمُ مُنْكُمُ مُنْكُمْ مُنْكُمْ مُنْكُمْ مُ

مُحَلِّ نَجُو अवार ब्राताब प्राताब के مُكُسُور करत عُطَّف अपन نَجُوٰى अपन وَلاَ أَكْثَرَ : قَوْلُهُ وَلاَ اكْشَرَ - अर उभत عُطْف करत مُحَلِّ نَجُو अराज्हन ।

### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

পূর্ববর্তী আয়াতের সাথে সম্পর্ক : পূর্ববর্তী আয়াতে যিহারের কাফ্ফারার আদেশ প্রদানের পাশাপাশি এ কথা ঘোষণা করা হয়েছে 
ে, এ সব হলো আল্লাহ তা আলার নির্ধারিত সীমা, মুমিন মাত্রই কর্তব্য হলো আল্লাহ তা আপার বিধান মান্য করা। আর যারা
তার বিধান অমান্য করে তাঁর নির্ধারিত সীমা লক্ষ্মন করে তাদের তয়াবহ পরণতির কথা আলোচ্য আয়াতে ঘোষণা করা হয়েছে।

— নিরুল কোরআন

আল্লাহ তা আলা আরও বলেন, যেদিন তাদের প্রত্যেককে কবর হতে পুনরুত্বান করে ময়দনে হাশরে একএ করবো, অতঃপর তাদের এ সমস্ত নাফরমানির কার্যকলাপ সম্পুথে তুলে ধরবো, তথন তারা কি উত্তর দিবে? আমি তো তাদের সকল কৃতকর্ম তাদের আমলনামায় কিরামান-কাতেবীন দ্বারা লিখিয়ে রেখেছি। তারা সে সময় বুঝতে পারবে। তাদের ধারণা ছিল হয়তো আমি সব তুলে গেছি। আসলে সকল বিষয়ই আমার নিকট রক্ষিত রয়েছে। তারা নিজের সকল কৃতকর্ম তুলে গেছে। আল্লাহ তা আলা ভলতে পারেন না।

কারণ তিনি সর্ব বিষয়ের প্রতি দৃষ্টিকারী সর্বক্ষণে ও সর্বস্থানেই আল্লাহ উপস্থিত থাকেন। আর আল্লাহর সমীপে সব কিছু আয়নার ন্যায় উজ্জ্বল ও ভাসমান, যা অজীতে ঘটেছে বা ভবিষ্যতে ঘটবে। সুতরাং এ আয়াত দু'টি দ্বারা আল্লাহ গাফেল ও অচেতন লোকদেরকে ইশিয়ার করে দিয়েছেন। তারা সব কিছু ভূলে যাওয়ার একমাত্র কারণ হলো, ভারা সর্বদা ফিসক ও ফুজুরীর কাজ করতে থাকে, আর সেই কাজগুলো অচেতন অবস্থায় করতে থাকে। সকল নাফরমানির কার্যেই আল্লাহর ভয়াবহ শান্তির সুব্যবস্থা রয়েছে। কারণ المُحاتِّبُ الْكَانِيْنِيَّ الْكَانِيْنِيَّ وَاللَّهُ لَا يُحْتِّ الْكَانِيْنِيِّ عَنِيْ الْكَانِيْنِيِّ عَنِي الْكَانِيْنِيَّ عَنِيْ الْكَانِيْنِيِّ عَنِيْ الْكَانِيْنِيِّ عَنِيْ عَنِي الْكَانِيْنِيِّ عَنِيْ الْكَانِيْنِيِّ عَنِيْ الْكَانِيْنِيْ عَنِيْ الْكَانِيْنِيْ عَنِيْ الْكَانِيْنِيْ عَنِيْ الْكَانِيْنِيْ عَنِي الْكَانِيْنِيْ عَنِيْ الْكَانِيْنِيْ عَنِيْ الْكَانِيْنِيْ عَنِيْ الْكَانِيْنِيْ عَنِيْ الْكَانِيْنِيْكَ عَنِيْ الْكَانِيْنِ اللَّهُ عَلَيْ عَانِيْ وَالْكَانِية بِهِ الْمَانِية بِهِ هِيَا الْكَانِية بِهِ هِيَالْكَانِية بِهِ الْمَانِة بِهِ هَيْ الْكَانِية بِهِ هِيْكَانِية بِهِ هِيْقَامِيْنِ هِيْكَانِية بِهِيْكَانِية بِهِ هِيْكَانِية بِهِ هِيْكَانِية بِهِ هِيْكَانِية بِهِ هِيْكَانِية بِهِ هُمْ يَعْمِيْكُ مِيْنَ الْكَانِية بِهُ هُمْ وَانِي الْكَانِية بِهُ هُمْ وَانْعَلَاءِ الْكَانِية بِهُ هُمْ وَانْعَلَاءِ وَانْعَلَاءِ وَانْعَلَاءُ الْكَانِية بِهُ هُمْ وَانْعَالْكَانِية بِهُ هُمُ وَانْعَلَاءُ وَانْعَلَاءُ الْكَانِيةُ وَانْعَالِيَّةُ الْكَانِيةُ وَانْعَالِهُ مُعْلِيقًا وَانْعَالِهُ وَانْعَالِهُ وَانْعَالِهُ وَانْعَالِهُ وَانْعَالِهُ وَانْعَالِهُ وَانْعَالِهُ وَانْعَالِهُ وَانْعَالِهُ وَانْعَالْكُونِ وَالْكُونِ وَانْعَالِهُ وَانْعَالِهُ وَانْعَالِهُ وَانْعَالْكُونِ وَانْعَالُهُ وَانْعَالِهُ وَانْعَالْكُمُ وَانْعَالِهُ وَانْعَالُمُ وَانْعَالْكُونُ وَالْكُونِ وَانْعَالِهُ وَانْعَالِهُ وَانْعَالْكُونُ وَانْعَالُمُ وَانْعَالُهُ وَانْعَالُمُونِ وَانْعَالْكُونِ وَالْكُونِ وَانْعَالْكُمُ وَانْعَالُهُ وَانْعَالُهُ وَانْعَالْكُمُ وَانْع

এই প্রেটিন আরাহ তা'আলা তাদের করবেন। দুই, দেদিন আরাহ তা'আলা তাদের করবেন। দুই, দেদিন আরাহ তা'আলা তাদের করবেন। দুই, দেদিন আরাহ তা'আলা তাদেরকে একত্রে পুনরুপিত করবেন। অর্থাৎ একই অবস্থায় সকলকে একত্রে উথিত করা হবে। তথক তারে নেগতে পাবে যে, আরাহ তা'আলা তাদের সমন্ত আমলের হিসাব রেখেছেন। অথচ তারা নিজেরা সেসব আমল হতে অনেক কিছুই তুচ্ছ মনে করে তুলে গেছে; কিত্তু আরাহ ভুলতে পারেন না। কারণ তিনি সর্বদুষ্টা, কোনো কিছুই তাঁর অগোচরে থাকতে পারে না। –কারীর

পূর্ববর্তী আয়াতের সাথে যোগসূত্র : পূর্ববর্তী আয়াতে সেসব অবাধ্য লোকদের উদ্দেশ্যে সতর্কবাণী উচ্চারিত হয়েছে, যারা আয়াহ তা'আলা ও তাঁর রাস্লের বিরোধিতা করে। যারা পরকালকে ভূলে থাকে। আর অত্র আয়াতে রয়েছে মহান আয়াহর শ্রেষ্ঠত্বের উল্লেখ। এ পর্যায়ে এ কথা ঘোষণা করা হয়েছে যে, আয়াহ তা'আলা আসমান জমিনের সব কিছু সম্পর্কে সম্পূর্ণ অবগত। তাঁর নিকট কোনো কিছুই গোপন নেই। মানুষ যত গোপনেই কোনো কাজ করুন না কেন এবং যত পরামর্শই করুন না কেন। সবই আয়াহ তা'আলা দেখেন এবং শোনেন। —িনুকুল কোরআন।

উল্লিখিত আয়াতসমূহের শানে নুযুদ : উপরিউক্ত আয়াতগুলো অবতীর্ণ হওয়ার কয়েকটি ঘটনা নিম্নে প্রদন্ত হলো–

- ১. ওয়াহেদী বলেছেন, মুফাসসিরগণ বলেছেন যে, মুনাফিক এবং ইহদিরা একে অপরের সাথে কানাকানি করত। তারা মু'মিনদেরকে বুঝাত থে, তাদের ক্ষতি করার জন্য এ কানাকানি করা হচ্ছে। এ অবস্থাদৃষ্টে মু'মিনগণ পেরেশান হতো। ইহুদি এবং মুনাফিকদের এ জাতীয় কর্মকাণ্ড যখন বৃদ্ধি পেল, তখন মু'মিনগণ রাস্ল ==== এর কাছে অভিযোগ করলেন। তখন রাস্ল ====== মু'মিনদের সামনে কানাকানি না করতে নির্দেশ দিলেন; কিন্তু তারা তা অনল না। আবার কানাকানি করতে আরম্ভ করল। তখন আল্লাহ্ তা'আলা এ আয়াত কয়টি অবতীর্ণ করলেন। ─(আসবারুন নুয়ুল)
- ২. মুকাতিল বলেছেন, রাসৃল ক্রি এবং ইহুদিদের মধ্যে শান্তিচুক্তি সম্পাদিত হয়েছিল; কিন্তু যথন তাদের পার্শ্ব দিয়ে কোনো মুসলমান চলত তথন তারা একে অপরের সাথে কানাকানি আরম্ভ করত, যাতে ঐ মুমিন অকল্যাণের ভয় করে। এ অবস্থাদৃষ্টে আল্লাহ তা আলা তাদেরকে কানাকানি করতে নিষেধ করলেন; কিন্তু তারা এ নিষেধাজ্ঞা তনল না। তথন এ আয়াত কয়টি অবতীর্ণ হলো। -[ফাতহল কাদীর]

- ু আয়াতের শানে নুখুল : এ আয়াত অবতীর্ণ হওয়ার কারণ সম্বন্ধে বলা হয়েছে.
- ك হ্যারত আর্মেশা (রা.) হতে বর্ণিত। তিনি বলেছেন একদা রাসূল এন নিকট করেকজন ইন্থানি আসল। তখন তারা রাসূল এন নিকট করেকজন ইন্থানি আসল। তখন তারা রাসূল বিদ্ধানি করেকজন ইন্থানি আমার মৃত্যু হোক) তখন হয়রত আয়শা (রা.) বললেন, বিশ্বনি বিদ্ধানি বিশ্বনি বিশ্ব
- —(ইবনে কাছীর, কুরতুবী, ফাতহুল কাদীর)

  ২. হযরত ইবনে আব্রাস (রা.) বলেছেন, যখন মুনাফিকগণ রাস্ল —— -কে সালাম করত তখন তারা বলত 'আসসামু
  আলাইকা', অর্থাৎ 'তোমার মৃত্য বা ধ্বংস আসুক। —(ইবনে কাছীর)
- وه معتدر به معتدر ب
- হৈ দুৰ্থ কি দেখন যে, আলাহ তা আলা বলেছেন, তুমি কি দেখনি যে, আলাহ তা আলা বলেছেন, তুমি কি দেখনি যে, আলাহ তা আলা আকাশমণ্ডলী ও পৃথিবীতে যা কিছু আছে, সমন্ত কিছুই অবগত আছেন, তিন ব্যক্তির মনে এমন কোনো গোপন প্রামর্শ হয় না যাতে তিনি চতুর্থজন হিসেবে বিরাজ করেন না। আর না পাঁচজনের মধ্যে যাতে তিনি ঘণ্ঠজন হিসেবে উপস্থিত থাকেন না..... অর্থাৎ হে জ্ঞানী শ্রোতা! তোমরা কি জান না যে, আল্লাহ তা আলা মহাবিশ্বের প্রতি অণু-পরমাণু সম্পর্কে অবহিত। আসমান-জমিনের কোনো বকুই তার কাছে গোপন নয়। গোপন এবং প্রকাশ্য সব কিছুই তার জানা। লোকেরা গোপনে যেসব কান্প্রমাণ্ করে তা সম্পর্কে তিনি সম্যুক অবহিত।

মোদ্দাকথা, আল্লাহ তা'আলা বাদ্দাদের সাথেই স্বজ্ঞানে উপস্থিত আছেন, তাদের অবস্থা ও আমল সম্বন্ধে তিনি অবহিত, তাদের অত্তরে যেসব তাবনা-চিত্তার উদয় হয় সেসব সম্বন্ধে তিনি জ্ঞাত। বাদ্দার কোনো বিষয়ই তাঁর কাছে গোপন থাকে না। তিনি কিয়ামত দিবসে– তা তালো হোক বা মন্দ হোক যেসব আমল করছে তা সম্বন্ধে তাদেরকে অবহিত করবেন এবং প্রতিদান দিবেন। –িসাফ্তয়া

मुकाসসিরণণ বলেছেন, আল্লাহ তা আলা এ আয়াত ইলম-এর আলোচনা দ্বারা আরম্ভ করেছেন, এ উক্তির মাধ্যমে الله بَكُلُ صَرْزَ عَلِيْهُ وَمَا وَمَا مَا مِنْ مَا لَكُ بِكُلُ صَرْزَ عَلِيْهُ وَمَا وَمَا اللهَ مِكُلُ صَرْزَ عَلِيْهُ وَمَا وَمَا اللهَ مِكُلُ صَرْزَ عَلِيْهُ وَمَا اللهَ مِكْلُ مَا اللهَ وَهُوَ اللهُ وَمَا اللهُ مِكْلُ مَا اللهُ وَمَا اللهُ وَمِنْ اللهُ وَمِنْ اللهُ وَمَا اللهُ وَمِنْ اللهُ وَمُؤْمِنُ وَمِنْ اللهُ وَمِنْ اللّهُ وَمِنْ اللّهُ وَمِ

- స్స్ এবং : ఈ সংখ্যা দৃ'টিকে বিশেষভাবে উল্লেখ করার কারণ : এ সংখ্যা দৃ'টিকে বিশেষভাবে উল্লেখ করার অনেক. কারণ মুফাসসিরগণ উল্লেখ করেছেন–
- ১, সাধারণত কানাকানি তিনজন বা পাঁচজনের মধ্যেই হয়ে থাকে। এ কারণেই এ দু'টি সংখ্যার উল্লেখ করেছেন।
- ২, অথবা যে ঘটনাকে কেন্দ্র করে এ আয়াত অবতীর্ণ হয়েছিল তার কোনোটি কানাকানিকারীর সংখ্যা ছিল তিনজ্কন, আর কোনো কোনোটিতে সংখ্যা ছিল পাঁচজন, সে কারণেই বিশেষত এ দু'টি সংখ্যার উল্লেখ করা হয়েছে। –ফিত**ন্থল কানী**র|
- ৩. এ সংখ্যার উল্লেখ দ্বারা আল্লাহ তা'আলার কামালে রহমতের দিকেই ইন্সিত করা হয়েছে। কারণ যখন তিনজন লোক একত্রিত হয়, আর তাদের মধ্যে দু'জন কানাকানি আর গোপন পরামর্শে লেগে যায় তখন তৃতীয় বাকিটি একাকী থেকে যায়; এ অবস্থায় তার হদয় ভারাকাত্ত হয়ে উঠে, তখন আল্লাহ তা'আলা তাকে উদ্দেশ্য করে বলেন, এইট্রিট্রিট্রিট্রিটর জন্য উপস্থিত রয়েছি।" ঠিক তেমনি যখন পাঁচজন একত্রিত হয় আর দু'জন দু'জন কানাকানি করতে থাকে, তখন পঞ্চমজন একাকী থেকে যায়; কিন্তু যখন চারজন একত্রিত হয় তখন কেউ একাকী থাকে না। সূতরাং এখাকে এ ইন্সিতই করা হয়েছে য়ে, য়ে লোক সৃষ্টিজ্বশৎ হতে বিশিল্প হয়ে পড়ছে আল্লাহ তা'আলা তাকে একাকী রাখেন না। নকাবীর।

- ৪. তিন ও পাঁচের সংখ্যা বিশেষভাবে উল্লেখ করার মধ্যে সম্ভবত এ ইঙ্গিত আছে যে, দলের জন্য আল্লাহ তা'আলার কাছে বেজেড়ে সংখ্যাই পছন্দনীয়। -[মা'আরেফুল কোরআন]
- ৫. বেজােড় সংখ্যা জােড় সংখ্যার চেয়ে উত্তয়। কারণ আল্লাহ তা'আলা বেজােড়, তিনি বেজােড়কে পছন্দ করেন। এখানে বেজােড় সংখ্যার উল্লেখ করে এ কথাই বুঝানাে হয়েছে যে, যে কােনাে বিষয়ে তার প্রতি গুরুত্বদান অপরিহার্য।
- ৬. যে কোনো পরামর্শে অন্তত পক্ষে তিনজন থাকা উচিত, কারণ দু'জনের মধ্যে মতানৈকা সৃষ্টি হলে তখন তৃতীয়জন ফয়সালাকারী হিসেবে যেন থাকতে পারেন। এভাবে যে কোনো পরামর্শে দলাদলি হয়ে গেলে তখন সেখানে একজন অতিরিক্ত থাকা বাঞ্ধনীয় যেন সে ফয়সালা করতে পারে। —[কাবীর]

বোখারী ও মুসলিম শরীকে হযরত ইবনে মাসউদ (রা.) থেকে বর্ণনা করা হয়েছে যে, রাসূলুল্লাহ হরণাদ করেছেন। ।।
ত্রিক প্রদান করেছেন। ।।
ত্রিয়জনকৈ ছেড়ে দু'জনে চূপে চূপে কিছু বলবে না; যতক্ষণ পর্যন্ত অন্য ব্যক্তি এমন না পৌছে, কারণ এতে ঐ তৃতীয় ব্যক্তির অন্য ব্যক্তি এমন কুধারণা করতে পারবে, তোমরা দু'জন তার বিরুদ্ধে মুড্রুমূলক আলোচনা করছ, তাই চূপেচূপে তোমরা দু'জন বলছ। –[মাযহারী]

ప్రేమ : আল্লামা ইবনে কাছীর বলেছেন, অনেকেই এ বিষয়ে ইজমা হয়েছে বলে দাবি করেছেন যে, এ আয়াতে বিশ্ব করিছেন বিশ্ব আয়াতে বিশ্ব করেছেন যে। আলা যে তাদের সাথে থাকেন বলে বলা হয়েছে তার অর্থ হলো, আল্লাহর জ্ঞান সাথে থাকা। এ অর্থ হওয়ার ব্যাপারে কোনো সন্দেহ থাকতে পারে না। সূতরাং আল্লাহর শ্রবণ, আল্লাহর জ্ঞানের সাথে তাদেরকে পরিবেষ্টিত করে রাখছে। আল্লাহর সৃষ্টি তাদেরকে অবলোকন করছে। তার সৃষ্টির কোনো বিষয় তার কাছে গোপন নেই। তিনি সব কিছু সম্বন্ধে অবহিত। –হিবনে কাছীর

অর্থাৎ আল্লাহ তা'আলা তাঁর দৃষ্টি, শ্রবণ ও জ্ঞান-এর দিক দিয়ে সর্ববিস্থায় তাদেরকে সাথে রয়েছেন। তাদের কথা শুনেন জানেন এবং দেখেন। –[মা'আরেফুল কোরআন]

এ কথা এ জন্য বলা হয়েছে যে, আল্লাহ তা'আলা নিজে আরশের উপর সমাসীন থাকা কুরআন-হাদীস দ্বারা স্বীকৃত এবং প্রমাণিত। কুরআনে বলা হয়েছে كَانُحُونُونُ الْمُرْضِ الْسَيَّوٰي 'রাহমান আরশের উপর সমাসীন" এ আয়াতের ব্যাখ্যা চাওয়া হলে ইমাম মালিক (র.) উন্তরে বলেছেন, 'ইস্তাওয়ার অর্থ জ্ঞাত, কিভাবে তা অজ্ঞাত এবং তা সম্পর্কে প্রশ্ন করা বিদআত'।

আবু মুজী বলেছেন, ইমাম আবু হানীফা (র.) ঐ লোক সম্বন্ধে বলেছেন যে লোক বলেন যে, আমার রব আসমানে আছেন না জমিনে আছেন তা আমি জানি না, সে লোক কুফরি করেছে। কারণ আল্লাহ বলেছেন, گَنْمُ سُنُ مُكُى الْعَرْشِ الْسَيْسُ مُلَى আরশ সাত আসমানের উপর রয়েছেন।

আমি বললাম [আবৃ মৃতী] যা বলে যে, আল্লাহ তা'আলা আরশের উপর সমাসীন আছেন, তবে জানি না আরশ আসমানে না জমিনের তথন তিনি বললেন, যে এ কথা বলে সে লোক কাফির। কারণ সে আরশ আসমানে হওয়াকে অধীকার করেছে। কারণ আল্লাহ তা'আলা ইল্লিয়্যীনে রয়েছেন। তিনি উপর থেকেই ভাকেন, নিচে থেকে নয়।

-[আল-ফাতওয়া, আল-হামভিয়া, আল-কৃবরা-২৮]

हानीन मंत्रीरक जह करका करत काथाग्न निर्म्म यांख्या ह्या रन नश्कल आलांहना कत्रक शिरा त्रानृत 🚃 वल्लाहन خَتُى ا مُنْتُمُ بِهَا إِلَى النَّسَاءِ النَّمَ النَّهُ مِنْتُ اللَّهُ مَا النَّهُ مِنْتُ اللَّهُ الْمُعَالِمُ اللَّهُ الْ

–[মুসনাদে আহমদ]

আলাহ তা আলা বলেন, হে মুহাম্ম আপনি কি লক্ষ্য করেননিং ঐ সমন্ত লোকদের প্রতি যাদেরকে গোপনীয়ভাবে ইশারা করতে নিষেধ করা হয়েছে। তারপরও গোপনে তারা ইশারায় কাজ হতে বিরত হয় না।

মুনাফিক সম্প্রদায় হয়্ব 🎫 -এর মজলিসে আগমন করত রাসূলুল্লাহ 🔤 -এর অন্তরে ব্যথা জাগাবার উদ্দেশ্যে আল্লাহ ও রাস্লের বিপক্ষীয় সমালোচনা গোপনে করত। আল্লাহ তাদের নিকৃষ্ট ধারণাসমূহ সম্বন্ধে রাসূলুল্লাহ 🚃 -কে অবহিত করে দিলেন।

উক আয়াতে কানাযুষাকারী লোকগণ সম্বন্ধে মুফাসসিরগণ মতানৈক্য করেছেন। কেউ বলেন মুনাফিকগণকেই আয়াতে উদ্দেশ্য করা হয়েছে। আবার কেউ কেউ একদল কাফিরদের কথা বর্ণনা করেছেন। তবে ইমাম রাযী (ব.) ইছদিদের কথাই বর্ণনা করেছেন। কারণ شَهْرًا عَنْ النَّجَرُي वाরা যাদেরকে নির্দিষ্ট করা হয়েছে। পরবর্তীতে তাদেরকে লক্ষ্য করেই لَوْذًا مَا تُوْلُ كَبِيْرِ وَالنَّجَرُونَ مَا اللهُ عَلَيْكُمُ بِهَا اللهُ مَا مَا مَعْدَى بِهَ اللهُ مَا اللهُ اللهُ مَا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ مَا اللهُ اللهُلِمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

আর আল্লাহর পক্ষ হতে রাসূর্ল্লাহ و অন্যান্য নবীগণকে যে সকল শব্দ দ্বারা সালাম বাণী প্রেরণ করা হয়েছিল সেওলো হলো কিন্তু الله وَيَرَكَانُهُ وَاللّهُ وَيَرَكَانُهُ وَاللّهُ وَيَرَكَانُهُ وَاللّهُ وَيَرَكَانُهُ وَاللّهُ وَيَرَكَانُهُ وَاللّهُ وَيَرَكَانُهُ وَاللّهُ وَيَرَكُانُهُ وَاللّهُ وَيَرَكُانُهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَا

অর্থাৎ তারা পরম্পর এমন সব কথা বলে থাকে যাতে রয়েছে পাপাচারিতা, সীমালজ্ঞান ও রাসূল্ এর বিরুদ্ধাচারিতা। কারণ তাদের কথাবার্তা মুসলমানদের বিরুদ্ধে ষড়যন্ত্র ও ধোঁকাবাজি সম্বন্ধে হয়ে থাকে। –[সাফওয়া]

قُولُهُ وَاذَا جَاءُوكَ حَيَّوكَ بِمَا لَمْ يُحُيِّكَ بِهِ اللَّهُ : আল্লাহ তা'আলা বলেছেন, "তারা যখন তোমার নিকট আগমন করে তখন তারা তোমাকে অভিবাদন করে এমন বাক্য দারা যা দারা আল্লাহ তোমাকে অভিবাদন করেনি।"

তাফসীরকারগণের মধ্যে এ ব্যাপারে কোনো দ্বিমত নেই যে, ইহদিরাই এ কাজ করত। তারা যখন রাসূলুল্লাহ : এর সামনে আসত তখন রাসূলকে অভিবাদনের স্বরে বলত السَّامُ عَلَيْكُمْ অর্থাৎ 'তোমার মৃত্যু হোক।' তারা উচ্চারণটা এভাবে করত যে, সাধারণ লোকের কাছে বাহ্যত তা সালামই ওনাত; কিন্তু তারা মূলত এ বাক্য দ্বারা মৃত্যুই কামনা করত। তখন রাসূলুল্লাহ তাদের জবাবে বলতেন, عَلَيْكُمْ কোনো কোনো বর্ণনায় وَعَلَيْكُمْ অর্থাৎ 'এবং তোমাদের উপরও' তাই হোক, যারা তোমরা আমার জন্য কামনা করেছ। –কাবীর, কুরতুবী, ইবনে কাছীর।

হযরত আনাস (রা.) হতে বর্ণিত যে, একজন ইহুদি রাসূলুরাহ — এর সাহাবীগণের কাছে আসল এবং বলল, আসসামু আলাইকুম। রাসূলুরাহ — তার সালামের জবাব দিলেন এবং বললেন, তোমরা জান কি এ লোক কি বলেছে। সাহাবীগণ বললন, অরাহ এবং আরাহর রাসূলই ভালো জানেন। রাসূলুরাহ — বললেন, সে এমন বলেছে, তাকে আমার কাছে ফিরিয়ে নিয়ে আসো। তথন সে লোকটাকে নিয়ে আসা হলো। রাসূলুরাহ — তাকে বললেন, তুমি কি আস্সামু আলাইকুম বলেছ। তথন সে বলল, হাঁ। তথন রাসূলুরাহ — (সাহাবীগণের উদ্দেশ্যে) বললেন, যখন আহলে কিতাবগণ তোমাদেরকে সালাম দিবে তখন তোমরা তার জবাবে বলবে, তোমাদের উপর তাই হোক যা তোমরা বলেছ। তখনই আরাহ তা আলা অবতীর্ণ করলেন আয়াতি।

জিমিদের সালামের জবাব দানের নিয়ম : ওলামায়ে কেরামের মধ্যে মুসলমানদের সালামের মতো জিমিদের সালামের জবাবদান ওয়াজিব কিনা, সে বিষয়ে মতানৈক্য রয়েছে। হযরত ইবনে আব্বাস, শা'বী, কাতাদা ওয়াজিব বলে মত দিয়েছেন। ইমাম মালিক ও ইবনে ওয়াহাব (র.) বলেছেন, ওয়াজিব নয়। তবে কেউ জবাব দিতে চাইলে সে জবাবে কেবল ন্রিন্দ্র কাববে। আবার কেউ কেব কেই কেবল । আবার কেউ কেবল । আবাহ কেউ কেবল । আবাহ কেবল নাল্লিক। অবাহ কেবল নাল্লিক। অবাহ কেবল ক্ষেত্র তির্মান কাবণ কিবল হাদীসে [উপরউক্ত] তার স্বীকৃতি রয়েছে। ব্রক্ত্রী।

ভার তারা মনে মনে বলে, আমবা যা বলি তজিলা আল্লাহ কেন আমানেরকে শান্তি দেন না।" অর্থাৎ মুহাম্মন ও যদি নবী হতেন তাহলে আমবা যা বলি তজিলা আল্লাহ কেন আমানেরকে শান্তি দেন না।" অর্থাৎ মুহাম্মন ও যদি নবী হতেন তাহলে আমবা যা বলি তার জন্য আমানেরকে আজাব দিতেন। তিনি সত্য নবী হলে আমানেরকৈ আজাব দেওয়া হছে না কেন্ট্র বলা হয়েছে – তারা আন্তর্য হয়ে বলত, মুহাম্মন আমানের অভিবাদনের জবাব দিয়ে বলেন, তোমানেরও মৃত্যু হোক। তিনি যদি নবী হতেন তাহলে তার দোয়া আমানের বিরুক্তে আল্লাহর কাছে কবুল হতো এবং আমবা মরে যেতাম। তানের একথার জবাবে আল্লাহ তা আলা বললেন ক্রিক্ত ক্রামন আর্লাহ তা আলা বললেন ক্রিক্ত ক্রামন আর্লাহ তা আলা বললেন ক্রিক্ত ক্রামন হলো আমানের ক্রিক্ত ক্রামন হলো ক্রিক্ত নিবাস।

ক্রিক্ত নী, ইবনে কাছীর।

. يُلَايُهُا الَّذِينَ أُمُنُوًّا إِذَا تَنَاجَيتُمْ فَلَا تنتننا جَوْا بِالْإِثْيِمِ وَالْعُدُوَانِ وَمَعْصِيَتِ الرُّسُولِ وَتَنَاجُوا بِالْبِيرِ وَالتَّفُولِ ط وَاتَّقُوا اللَّهُ الَّذِيِّ إِلَيْهِ تُحَشِّرُونَ .

١٠. إِنَّامَا النَّاجُوٰى بِالْإِثْمِ وَنَحْوِهِ مِنَ الشُّيطن بِغُرُورِهِ لِيَحُرُنَ الَّذِينَ أَمُنُوا وَكَيْسَ هُوَ بِضَاَّرُهِمْ شَيْئًا إِلَّا بِإِذْنِ اللَّهِ ط أَيْ إِرَادَتِهِ وَعَلَى اللَّهِ فَلْيَتُوكُّلِ الْمُوْمِئُونَ.

تَفَسَّحُوا تَوسَّعُوا فِي الْمَجْلِس مَجْلِسِ النَّبِيُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَوِ الذِّكْرِ حَتُّلَى يَجْلِسُ مَن جَاءً كُمْ وَفِيْ قِرَاءَةِ الْمُجَالِسِ فَافْسَحُوا يَفْسَح اللُّهُ لَكُمْ م فِي الْجَنَّةِ وَإِذَا قِيلَ انْشُرُوا تُومُوا إلى الصَّلوةِ وَعَيْبرهَا مِنَ الْخَيْرَاتِ فَانْشُرُوا وَفِي قِرَاءَةٍ بِنَصْبَم الشِّينِين فِينِهِمَا يَرَفَعِ اللَّهُ الَّذِينَ أُمُّنُوا مِنْكُمْ بِالطَّاعَةِ فِي ذَٰلِكَ وَيُرفَعُ الَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ دَرَجْتِ ط فِي الْجَنَّةِ وَاللَّهُ مَا تُعْمَلُونَ خَبِيْرً .

#### অনুবাদ :

- ৯. হে মু'মিনগণ! যখন তোমরা গোপনে পরামর্শ করবে তখন তোমরা গোপন পরামর্শ করো না পাপ কার্যে, সীমালজ্বনতায় এবং রাস্লুল্লাহ 🕮 -এর অবাধ্যতা সম্পর্কীয়। আর গোপন পরামর্শ করো পুণ্য কার্যে ও আল্লাহভীতি সংক্রান্ত বিষয়ে, আর সেই আল্লাহকে ভয় করবে যার সমীপে তোমাদেরকে একত্রিত করা হবে।
  - ১০. ইত্যাকার কানাঘ্যা পাপাচার ইত্যাদি বিষয় শয়তানের পক্ষ হতে হয়ে থাকে, তার প্রবঞ্চনায় হয়ে থাকে। মসলমানদেরকে মনঃক্ষণুতায় ফেলতে পারে, বস্তুত সে আল্লাহ তা'আলার ইচ্ছা ব্যতীত তাদের কোনোই ক্ষতি সাধনে সক্ষম নয়। অর্থাৎ আল্লাহর অনুমোদন ব্যতীত, আর আল্লাহ তা'আলার উপরই নির্ভরশীল হওয়া উচিত ম'মিনগণের।
- .١١ كا. يَاكِنُهَا الَّذِيْنَ الْمَنْوَ إِذَا قِيْلَ لَكُ তোমরা স্থান প্রশস্ত করে দাও প্রসারিত করো মজলিসে নবী করীম 🚟 -এর মজলিসে, অথবা জিকিরের মজলিসে। যাতে প্রবর্তী আগ্মনকারীগণ বসতে পারে। অপর এক কেরাতে 🚣 শব্দটি বহুবচনের সাথে 🔔 🚄 পঠিত হয়েছে। তবে আল্লাহ তা আলা তোমাদের জন্য স্থান প্রশস্ত করে দিবেন বেহেশতে আর যখন তোমাদেরকে বলা হয় যে, উঠে যাও নামাজের জনা বা অনাবিধ ভালো কাজের জনা দাঁডাও ৷ তথন তোমরা উঠে যাও। 🖽 🖒 শব্দটি অপর এক কেরাতে ্ৰু -এর উপর পেশ যোগে পঠিত হয়েছে : <u>আল্লাহ</u> তা'আলা তাদেরকে মর্যাদায় সমুনুত করবেন, যারা তোমাদের মধ্য হতে ঈমান আনয়ন করেছেন এ আদেশ পালনে আনুগত্য প্রদর্শনের মাধ্যমে। আর মর্যাদায় সুমুনুত করবেন তাদেরকে যাদেরকে জ্ঞান দান করা হয়েছে অর্থাৎ বেহেশতের মধ্যে ৷ আর তোমরা যা কিছু কর, আল্লাহ তদ্বিষয়ে সম্যক অবহিত।

### তাহকীক ও তারকীব

खर्था९ এकवरत । अनजुनामी, याव تُفَسَّعُ فِي الْمُجْلِسِ क्षप्रहातत क्रताज इत्ना : قَنُولُهُ تَـُفَسُّحُـوا فِي الْمُ ইবনে হোৱাইশ, আসেম تَمُسُمُوا فِي الْمُجَالِس পড়েছেন। অর্থাৎ বহুবচন পড়েছেন। কাতাদাহ, হাসান, দাউদ ইবনে আবৃ হিন্দ ও ঈসা ইবনে আমর। 🚅 🚾 এর স্থানে। 🎜 পড়েছেন । 📑 কুরতুবী, ফতহল কাদীর।

শব্দ দুটির দুটি কেরাত রয়েছে। নাকে, ইবনে ওমর ও আসেম انَشُرُوا । শব্দ দুটির দুটি কেরাত রয়েছে। নাকে, ইবনে ওমর ও আসেম। مُنْسُرُوا অথাৎ سَيْن দিয়ে পড়েছেন। অন্যরা উভয় স্থানে بَيْن طَهُ দিয়ে النَّشِرُوا ত انْشُرُوا পড়েছেন। তবে উভয় কেরাতের অর্থ হবে এক ও অভিন্ন, অর্থাৎ উঠ। -ক্রিকুবী, ফাতহুল কাদীর

## প্রাসঙ্গিক আলোচনা

পূর্বাপর যোগসূত্র: পূর্ববর্তী আয়াতে মহান আল্লাহ ইহুদি ও মুনাফিকদের ইসলাম বিরোধী কুপরামর্শের উল্লেখ ছিল। আর এখানে আল্লাহ তা'আলা মু'মিনদেরকে পাপাচার ও সীমালজ্ঞন প্রসঙ্গে কানাকানি ও গোপন পরামর্শ না করতে নির্দেশ প্রদান করেছেন। আর যদি কোনো পরামর্শ করতে হয় তবে তা যেন সংকাজের জন্যই করা হয়।

উক্ত আয়াতের শানে নুযুল: উক্ত দৃ'টি আয়াতের শানে নুযুল প্রসঙ্গে বলা হয়েছে যে, মুনাফিক গোষ্ঠীর নীতি এই যে, সর্বদা তারা মুসলমানদের ক্ষতি সাধন ও লোকসান পৌছানোর মানসে লেগেই থাকত। আর মুমিনগণের অনিষ্ট সাধনের পত্ম বুঁজে বেড়াত, বিশেষত তারা সর্বদা এ কল্পনায় ব্যস্ত থাকত যে, কোনো প্রসঙ্গে তথা কোনো বিশ্ব ভূমিকা পালন করলে মুসলমানগণ হয়রত রাস্লুল্লাহ —এর সতীর্থ বর্জন করতে বাধ্য হবে এবং তারা নির্দেশ লঙ্খন করবে। তাদের এ সকল বিষয়ের কানাকানির প্রতি লক্ষ্য করে আল্লাহ তা আলা উক্ত আয়াতগুলো নাজিল করে তাদের সকল গুপ্ত রহস্য উদযাটন করে দিলেন।

আল্লাহ তা আলা বলেছেন, "হে ঈমানদারগণ! তোমরা قُوْلُهُ يَـاَيُهُا الَّذِيْنَ الْمَنُوا ...... وَمَعْصِيَتِ الرَّسُولِ : আল্লাহ তা আলা বলেছেন, "হে ঈমানদারগণ! তোমরা র্যথন গোপন পরামর্শ করে তথন তোমরা পাপাঁচারিতা, সীমালজ্ঞন ও রাস্লের বিরুদ্ধাচরণে গোপন পরামর্শ করো না।" অর্থাৎ যথন তোমরা তোমাদের মধ্যে গোপন কথা বলবে তথন এমন কোনো কথা বলবে না যাতে পাপাচারিতা রয়েছে। যেমন মন্দ ও অশ্লীল কথা বলা বা অন্যের উপর অথথা সীমালজ্ঞন করা অথবা রাস্লের বিরুদ্ধাচারিতা বা নাফরমানি করা। – সাফওয়া)

আল্লামা সাইয়েদ কুতুব বলেছেন যে, 'শাষ্টতই একথা প্রমাণিত হচ্ছে যে, যেসব লোকের মন-মানসিকতা এখনো ইসলামি সংগঠনের প্রকৃতিতে পূর্ণভাবে গঠিত হয়নি; কোনো সমস্যা দেখা দিলে সে ব্যাপারে তারা আলোচনা, পরামর্শ করার জন্য তাদের নেতাদের হতে দূরে একত্রিত হতো। যা ইসলামি জামায়াতের এবং ইসলামি সংগঠনের নীতি-প্রকৃতির বিরোধী ও পরিপন্থি। সংগঠনের কাম্য হলো সমগ্র চিন্তা-ভাবনা এবং প্রস্তাবনা প্রথমেই নেতৃবৃন্দের কাছে পেশ করা এবং জামায়াতের মধ্যে পার্শ্ব বা উপদলের বিলোপ ঘটানো। এ কথাও স্পষ্ট যে, এসব উপদলের মধ্যে এমন অনেক কিছুই আলোচনা হতো যা ভাঙ্গন সৃষ্টির পথ খুলে দিত এবং ইসলামি দলের ক্ষতি করত। যদিও গোপন পরামর্শকারীদের অন্তরে ক্ষতি করার উদ্দেশ্য ছিল না; কিছু চলমান সমস্যার ব্যাপারে তাদের মতামত ব্যক্ত করাই হতো কোনো কোনো সময় ক্ষতির কারণ এবং আনুগত্যের পরিপন্থি।

এখানে আল্লাহ তা আলা তাদের উদ্দেশ্যে তাদের সে গুণাবলির উল্লেখ করেছেন, যা তাদের অন্তরে প্রভাব সৃষ্টি করতে পারে।

এ আয়াতে মুনাফিকদের উদ্দেশ্যে বলা হয়েছে। তথন অর্থ হবে, 'হে বাহ্যত ঈমানদারগণ, অথবা হে এমন সব লোকেরা যার। নিজেনেরকে ঈমানদার মনে করে থাক।'

আবার কেউ কেউ এ আয়াতে ইহুদিদেরকে উদ্দেশ্য করা হয়েছে বলে দাবি করেছেন, তখন অর্থ হবে, 'হে ঐ লোকেরা যারা হয়রত মুসার প্রতি ঈমান আনয়ন করেছ।'–তবে প্রথমোক্ত মত অর্থাৎ মু'মিনগণ উদ্দেশ্য হওয়াই উস্তম।

অতঃপর মুসলিম জামায়াত হতে পৃথক হয়ে কানাকানি, গোপন পরামর্শ না করবার জন্য তাদেরকে বলতে গিয়ে বলেছেন, মুসলিম জামায়াত হতে আলাদা হয়ে কানাকানি ও গোপন পরামর্শ করতে দেখলে মুসলমানদের অন্তর অশান্তি ও চিন্তার উদ্রেক হয়ে থাকে এবং তার ফলে মুসলিম সমাজে অবিশ্বাস ও সন্দেহের পরিবেশ সৃষ্টি হয়। আর এ কাজটিই করার জন্য শয়তান তৎপরতা চালিয়ে যায়।

: আল্লাহ তা'আলা বলেন, গোপন পরামর্শতো শয়তানের ছারা হয়ে থাকে- তাদেরকে দুঃখ দেওয়ার জন্য যারা ঈমান আনয়ন করেছে। আর সক্ষম নয় তাদের কোনোই ক্ষতি সাধনে আল্লাহর অনুমোদন ব্যতিরেকে। আর আল্লাহর উপর নির্ভর করাই মু'মিনগণের কর্তব্য।

অর্থাৎ শয়তান মানুষদেরকে সে গোপন পরামর্শের দিকে প্ররোচিত করে যা মু'মিনদের দুন্চিন্তা ও ভীতির কারণ হয় । –[কাবীর]

এ অংশের দুটি অর্থ হতে পারে। এক. গোপন পরামর্শ মুমিনদের কোনো ক্ষতি করতে পারবে না। দুই. শয়তান মুমিনদের আল্লাহর অনুমতি বাতিরেকে কোনো ক্ষতি করতে পারবে না। সুতরাং মুমিনদেরক উচিত কেবল আল্লাহ তা'আলার উপর ভরসা রাখা। কারণ, যে আল্লাহর উপর ভরসা রাখে সে কখনো বার্থ হয় না। তার প্রচেষ্টা বাতিল হয় না।

হাদীস শরীকে— যেসব অবস্থায় সন্দেহ সৃষ্টি হতে পারে, বিশ্বাস নড়বড়ে হতে পারে—সেসব অবস্থায় গোপন পরামর্শ না করতে বলা হয়েছে। বুখারী ও মুসলিমে হযরত আবদুল্লাহ ইবনে মাসউদ (রা.) হতে বর্ণিত এক হাদীসে রাসূল বলেছেন, যেখানে তোমরা তিনজন একব্রিত হবে সেখানে দু'জন তৃতীয়জনকে ছেড়ে কানাকানি ও গোপন কথাবার্তা বলবে না, যে পর্যন্ত আরো লোক না আসবে। কারণ এতে সে লোক মনঃশ্বুণ্ণ হবে।

এটাই হলো ইসলামের আদন এবং শিক্ষা। এ আদব শিক্ষা দেওয়া হয়েছে সন্দেহ নিরসনের উদ্দেশ্যে। তবে যেখানে গোপনীয়তা রক্ষা করার মধ্যে কোনো কল্যাণ আছে বা কারো দোষ গোপন করা হবে সে ক্ষেত্রে গোপনে পরামর্শ করার মধ্যে কোনো দোষ বা বাধা নেই। —[যিলাল]

এর **ড্কুম** : যদি কোথাও মজলিসে তিনজন থাকে তখন সে সময় একজনকে পৃথক রেখে দৃ' জনকে কানাকানি করতে নিষেধ করে হযুর <u>।</u> একটি হাদীস বর্ণনা করেন–

رُويَ عَنِ ابْنِ عُمَرَ (رض) أنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَالَ إِذَا كُنْتُمْ ثَلْفَةً فَلَايتَنَاجِي إِفْنَانِ دُونَ صَاحِبِهِمَا فَإِنَّ ذَٰلِكَ يَحْزِنُهُ. (يُخَارِينَ ، مُسَلِمَ ، يَرْمِدِقَ)

কুরত্বী (র.) বলেন, উক্ত হাদীসটি সাধারণত সর্ব অবস্থা ও সর্ব কালকে শামিল করেছে। হযরত ইবনে ওমর (রা.), ইমাম মালিক (র.) এবং জমহর মুহাদেশীনগণের মতে কোনো ফরজ কার্যে, ওয়াজিব ও মানদূব বা মোস্তাহাব কার্যেও যদি কানাদুষা হয় তথাপিও সে ক্ষেত্রে মনে ব্যথা জাগ্রত হওয়া আবশ্যক। আবার কেউ কেউ বলেন, উক্ত নির্দেশটি ইসলামের প্রথম মুগের জন্য ছিল, সে মুগে মুনাফিকগণ এ অবস্থায় কানাকানি করত। যখন ইসলামের প্রসারতা আসল তখন উক্ত অবস্থা দূরীভূত হয়ে গেল। আর কোনো মুফাসসিরের মতে উক্ত অবস্থা সফর কালে অথবা এমন স্থানে ঘটত যেখানে পরস্পর নিরাপত্তার অভাব ছিল।

এ অবতীর্ণ কেরাতসমূহ : فَكَرْتَتَنَاجُرًا : ইবলো সাধারণ কেরাত। তবে ইয়াহইয়া فَكَرُ تَتَنَاجُرًا : فَوَلُـهُ فَكَرَ تَتَنَاجُكُوا : عَوَلُـهُ فَكَرَ تَتَنَاجُرًا हैं। ইবনে ওচ্ছাব, আসেম ও রয়াইছ فَكَرُ تَتَنَاجُرًا ﴿ পড়েছেন !

পূর্বের সাথে সম্পর্ক : পূর্বের আয়াতসমূহে আল্লাহ তা'আলা নিজের বান্দাদেরকে সেসব কাজ করতে নিষেধ করেছিলেন যা তাদের সম্পর্কে ফাটল সৃষ্টি করতে পারে। তাদের মধ্যে হিংসা-বিদ্বেষ ও সন্দেহের উদ্রেক করতে পারে। এখানে আল্লাহ তা'আলা নিজের বান্দাদেরকে এমন সব কাজের নির্দেশ দান করেছেন যা তাদের মধ্যে ভালোবাসা ও মহব্বত বৃদ্ধি করবে, তাদের পারম্পরিক সম্পর্ক শক্তিশালী করবে। -[সাফওয়া]

- এ আয়াতের শানে নুযুদ : অত্র আয়াতের শানে নুযূল সম্পর্কে কয়েকটি মত পাওয়া যায়।
- ১. মৃকাতিল ইবনে হাইয়ান বলেছেন, একবার রাসূলুল্লাহ য়ায় দিন সৃষ্ঠকায় ছিলেন। স্থানটি ছিল অপ্রশন্ত। রাসূল বদর মুদ্ধে অংশগ্রহণকারী আনসারী এবং মুহাজির সাহাবীদেরকে সমান করতেন। বদর মুদ্ধে অংশগ্রহণকারী কিছু সাহাবী সেখানে উপস্থিত হলেন। মজলিস আগে থেকে পরিপূর্ণ ছিল। তখন রাসূলুলাই য়াদের জন্য জায়ণা করে দিবেন এবং আশায় তাঁরা অপেক্ষা করছিলেন। এ অবস্থা দৃষ্টে রাসূলুলাই য়াম্ তাদের দাঁডিয়ে থাকার কারণ বৃষ্ধতে পারলেন। এটা রাসূলের কাছে কষ্টকর ছিল। তখন রাসূলুলাই য়ায় তাঁর পালে বাঁরা ছিলেন তাঁদের মধ্যে বদরে অনুপস্থিত ছিলেন এমা কয়েরজনকে কলেনে, অমুক অমুক উঠ। যতজন দাঁডিয়ে ছিল ততজনকে উঠিয়ে দিলেন। যাদেরকে উঠিয়ে দেওয়া হলা তাদের মনঃক্ষুণ্ন হলো এবং তাদের মুখমওলৈ মনঃক্ষুণ্ণর চিহ্ন পরিলক্ষিত হলো। এ কারণেই মুমাফিকরা সমালোচনা করতে লাগল এবং বলতে লাগল তাদের ব্যাপারে ইনসাফ করা হয়নি। একদল লোক আগেই নিজেনের স্থান নিয়ে নিল এবং তারা [বাসুলের] কাছে বসতে চাইল; কিছু তাদেরকে উঠিয়ে দিয়ে যায়া পরে আসল তাদেকে বসানো হলো। ভবন এ আয়াভ অবর্ঞি হলো। বিকবির]
- ং হ্যরত ইবনে আব্বাস (রা.) হতে বর্ণিত, তিনি বলেছেন, এ আয়াত সাবেত ইবনে কায়েস ইবনে সামাহ সম্বন্ধ অবজীর্ণ হয়েছে। একদিন তিনি মসজিনে প্রবেশ করলেন তখন লোকেরা মজলিসে বসে পড়েছেন। তিনি রাস্পুলাহর কাছে থেতে চাইদেন, কারণ তাঁর শ্রবশান্তি দুর্বল হয়ে পড়ায় দূর হতে তিনি তনতে পেতেন না। তখন কোনো কোনো লোক তাঁর জন্য জায়ণা প্রশন্ত করলে তিনি কাছে চলে গেলেন। তা কারো অপহন্দ হলো, যার ফলে উভয়ের মধ্যে তর্কবিতর্ক আরম্ভ হলো এবং তিনি রাস্পুলাই ———ক জানিয়ে দিলেন যে, তাঁর কথা তনার জনাই তিনি কাছে যেতে চান; কিন্তু অমুক লোক তার জন্য জায়গা হেড়ে দেন না। তখন এ আয়াত অবতীর্ণ হলো। বিকারীর।

- ৪. আল্লামা বাগাবী (র.) ইকরামা এবং যাহহাক (র.) -এর সূত্রে লিখেছেন যে, আজান হওয়ার সাথে সাথে কিছু লোক নামাজের জন্য উঠতে দেরি করত, তখন وَأَوْا نِعْسُلُ انْشُوُّوا نَانْشُوُّوا نَانْشُوْوا نَانْشُوُّوا نَانْشُوْوا نَانْشُوْوا نَانْشُوْوا نَانْشُوْوا نَانْشُوْوا نَانْشُوْوا نَانْسُوْوا نَانْسُوْوا نَانْشُوْوا نَانْسُوْوا نَانْسُوْوا نَانْسُوْوا نَانْسُوْوا نَانْسُوْوا نَانْسُوْوا نَانْسُووا نَانْسُوْوا نَانُوا نَانُوا نَانُوا نَانُوا نَانُسُوْوا نَانَانُونُ نَانُونُ نَانُونُ نَانُونُ نَانُونُ نَانُونُ نَانُونُ نَانُونَا نَانُونُ نَانُ نَانُونُ نَانُ نَانُونُ نَانُ نَانُونُ نَانُ نَانُونُ نَانُ نَانُ نَانُونُ نَانُونُ نَانُ نَانُ نَانُونُ نَانُ نَانُونُ نَانُ نَانُ نَانُونُ نَانُ نَانُونُ نَانُ نَانُونُ نَانُونُ نَانُونُ نَانُ نَانُ نَانُ نَانُونُ نَانُ نَانُونُ نَانُونُ نَانُ نَانُ نَانُونُ نَانُونُ نَانُونُ نَانُ نَانُونُ نَانُونُ نَانُونُ نَانُونُ نَانُونُ نَانُ نَانُونُ نَانُونُ نَانُونُ نَانُ نَانُونُ نَانُ نَانُونُ نَانُونُ نَانُونُ نَانُونُ نَانُونُ نَانُونُ نَانُ نَانُونُ نَانُونُ نَانُونُ نَانُونُ نَانُونُ نَانُونُ نَانُ نَانُونُ نَانُونُ نَانُ نَانُونُ نَانُونُ نَانُونُ نَانُونُ نَانُونُ نَانُ نَانُونُ نَانُ نَانُونُ نَانُ نَانُونُ نَانُونُ نَانُ نَانُ نَان

: আল্লাহ তা'আলা বলেছেন, "হে ক্ষমানদারণগণ! র্থন তোমাদেরকে বলা হয় যে, তোমরা স্থান প্রশন্ত করে দাও মজলিসে তখন তোমরা স্থান প্রশন্ত করে দাও মজলিসের কলা হয় যে, তোমরা স্থান প্রশন্ত করে দাও মজলিসের কলা হয় যে, তোমরা স্থান প্রশন্ত করে দিবেন।" এ আয়াতে মুসলমানদেরকে মজলিসের শিষ্টাচার শিক্ষা দেওয়ার জনা বলা হয়েছে— তোমাদেরকে বলা হয় যে, তোমরা স্থান প্রশন্ত করে দাও মজলিসের, তর্থন তোমারা স্থান প্রশন্ত করে দিও। বিভিন্ন মত পরিলক্ষিত হয়। হয়রত কাতাদা, যাহহাক ও মুজাহিদ বলেছেন, লোকেরা রাস্ল্ এর মজলিসের কাছে বসার জন্য প্রতিয়োগিতায় লিপ্ত হয়। হয়রত কাতাদা, যাহহাক ও মুজাহিদ বলেছেন, লোকেরা রাস্ল্ এন মজলিসের কাছে বসার জন্য প্রতিযোগিতায় লিপ্ত হডো, তথন তাদেকে অপরের জন্য জায়ণা প্রশন্ত করে দেওয়ার জন্য নির্দেশ দেওয়া হয়েছে।

হযরত হাসান, ইয়াখীদ ইবনে আবৃ হোবাইব (র.) বলেছেন, এখানে মজলিস মানে যুদ্ধের মজলিস। কারণ সাহাবীণণ যখন যুদ্ধের কাতারে অংশ গ্রহণ করতেন তখন শাহাদত লাভের আশায় প্রথম কাতারে ঠাসাঠাসি করতেন, একজন আরেকজনকে জায়গা প্রশন্ত করে দিতেন না। এ কারণেই তাদেরকে জায়গা প্রশন্ত করে দিতে বলা হয়েছে। আবার কেউ কেউ বলেছেন, এখানে মজলিস মানে জিকির ও ওয়াজের মাহফিল। শানে নুযূল হতে বুঝা যায় মজলিস মানে জুমার খুতবার মজলিস।

কুরত্বী বলেছেন, এ আয়াতের বিশুদ্ধ অভিমত হচ্ছে, যেসব মজলিসে মুসলমানগণ কল্যাণ এবং ছওয়াবের উদ্দেশ্যে একত্রিত হয় সেসব মজলিস এ আয়াতের শামিল। যে লোক আগে এসেছেন সে লোকই নিকটতম স্থনে বসার হকদার। তবে সে তার মুসলমান ভাইদের জন্য যতটুকু সম্ভব জায়গা প্রশন্ত করে দিবে। কারণ হয়রত ইবনে ওমর (রা.) হতে বর্ণিত এক হাদীসে রাস্লুন্নাহ ক্রেবিলেছেন, কোনো লোক অপর কোনো লোককে তার স্থান হতে উঠিয়ে দিয়ে সে স্থানে বসবে না; কিছু তোমরা একে অপরের জন্য জায়গা প্রশন্ত করবে এবং খালি করে দিবে। –বিশ্বারী, মুসলিম, কাবীর, ফাতহল কাদীর]

الله كُولَ فَوْلَ وَالله আরা হতা আলা বলেছেন, আরাহ তোমাদের জন্য প্রশন্ত করে দিবেন। আরাহ কি প্রশন্ত করেনে তা স্পষ্ট করে বলা হয়নি। অতএব, রিজিক, করর, জান্নাত, বক্ষ, জায়গা ইত্যাদি যেসব ক্ষেত্রে বান্দা প্রশন্ততা কামনা করে সেসব ক্ষেত্রে আরাহ তা আলা প্রশন্ত করতে পারেন। –[কাবীর]

এখানে জ্ঞাতবা বিষয় হচ্ছে, আয়াত হতে বুঝা যাচ্ছে যে, যেসব লোক আন্নাহর বাদ্দাদের জন্য আরাম এবং কল্যাণের পথ খুদে দিবে আল্লাহ তা আলা তার জন্য দুনিয়া এবং আখেরাতের কল্যাণ প্রশন্ত করে দিবেন। কোনো জ্ঞানী লোকের জন্য এ আয়াতকে মজলিসের প্রশন্ততায় সীমাবদ্ধ রাখা উচিত নয়; বরং আয়াতের অর্থ হলো মুসলমানদের কল্যাণ করা এবং তাদেরকে অন্তরে প্রশান্তি প্রদান করা। এ কারণেই রাসূলুন্নাহ ক্রিট্রের শন্তের দ্বাদ্দাত তা আলা ততক্ষণ পর্যন্ত বাদ্দার সাহায্য করবেন যতক্ষণ পর্যন্ত বাদ্দা তার মুসলিম ভাইয়ের সাহায্য করবে।" —[কাবীর]

আয়াতে মঞ্জলিস দ্বারা কি উদ্দেশ্য? : আয়াত দ্বারা কোন মজলিস উদ্দেশ্য সে ব্যাপারে মুফাসসিরগণের মধ্যে মতবিরোধ রয়েছে।

হযরত, মুজাহিদ, যাহহাক, কাতাদাহ (র.) বলেন, লোকজন হযরত রাস্পুল্লাহ : এর দরবারে গিয়ে তাঁর দেহ মুবারক-এর নিকটে বসতে চেষ্টা করত এমনকি তা নিয়ে প্রতিযোগিতাও চলত। তখন তাদেরকে একে অপরের জন্য সভামঞ্চে জায়গা প্রসার করে দেওয়ার জন্য নির্দেশ দেওয়া হয়েছে।

হয়রত ইবনে আবৃ হোরাইব, ইয়ার্যীদ, হাসান (র.) বলেন, এ আয়াতে যুদ্ধ-বিশ্বহের মজলিস উদ্দেশ্য। কারণ, হুয়র 🚟 এর সাথীবৃদ্দের অভ্যাস ছিল যখন যুদ্ধের ডাক আসত তখন মজলিস উপস্থিত হতো এবং সাহাবীণণ শাহাদত লাভের ইচ্ছায় মজলিসের প্রথম কাতারে থাকার জন্য ঠাসাঠাসি করতেন এবং একে অপরকে স্থান দিতে ইচ্ছুক হতেন না। তাই তাদেরকে জায়ণা প্রশস্ত করে দিতে নির্দেশ দেওয়া হয়।

আল্লামা জালাল উদ্দীন (র.) বলেন এখানে জিকির ও নামাজের <mark>মজলিস উদ্দেশ্য করা হয়েছে</mark>।

আবার কেউ কেউ বলেন্ আয়াতের উদ্দেশ্য হলো জুমার নামাজের মজলিস।

হযরত কুতুব রহমান (র.)-এর মতে উক্ত আয়াতে সাধারণ মজলিস উদ্দেশ্য। অর্থাৎ মুসলমানগণের যাবভীয় ধর্মীয় ও জাগতিক সর্ব প্রকার মজলিসকেই বুঝানো হয়েছে: সূতরাং যে অগ্রে আসবে সে পরবর্তী আগত্তুককে স্থান দেওয়ার জন্য প্রয়োজনে সরে যাবে। তাতে কুষ্ঠাবোধ করবে না।

মসনদে আহমদে হয়রত ইবনে ওমর (রা.) হতে বর্ণিত- لَكِنْ عَلَيْ وَلَكِنْ عَنْهُ وَلَكِنْ كَثِيْر اللَّهِ كُلُ وَلَم الْمِنْ عَنْدَ অর্থাং কোনো ব্যক্তি অপর ব্যক্তিকে তার স্থান হতে উঠিয়ে দিয়ে সে যেন তথায় না বসে যায়; বরং তোমরা মজনিদের স্থান প্রদার করে দাও। – (ইবনে কাছীর)

হযরত আব্দুল্লাহ ইবনে আমর ইবনুল আস (রা.) হতেও আর একটি বর্ণনা রয়েছে। মহানবী 🊃 বলেন-

عَنْ اُسْاَمَةَ بِنْنِ زَيْدِ اللَّبِشِيِّ (رضا) أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَالَ . لاَ يَجِلُّ لِرَجُلِ أَنْ يُفَرِّقَ بَيْنَ إِفْنَيْنِ إِلَّا بِإِذْنِهِمَا . (رَوَاهُ أَيْنَ وَالْتَرْمَدِيُّ)

উক্ত হানীসদ্বয় হতে প্রমাণিত হয় যে, বসা বাক্তিকে নিজ জায়গা হতে অন্য কেউ উঠানো জায়েজ নয়। সূতরাং আয়াতের অর্থ এভাবে করতে হবে যে, মজলিসের কর্তা অথবা পরিচালনাকারী যদি কাউকেও স্থানান্তরিত হওযার জন্য নির্দেশ দেয় তখন মজলিসের সম্মানার্থে তার সাথে বাড়াবাড়ি না করে নম্রতা ভদ্রতার মাধ্যমে কাজ করতে হবে এবং কর্তার নির্দেশ পালন করতে হবে। কেননা বিশিষ্ট ব্যক্তিগণ মজলিসের হিতার্থে বিশেষ প্রয়োজনীয় আলোচনার প্রয়োজন অনুতব করলে তখন হয়তো নাড়াচাড়া করতে হবে।

অথবা, কোনো গুপ্ত বিষয়ে মজলিসের বিশেষ ব্যক্তির সাথে আলোচনার প্রয়োজন হলে নড়াচড়া করা ব্যতীত তা সমাধান করা সম্ভব নাও হতে পারে, এমতাবস্থায় উঠে জায়গা প্রসার করতে হবে। তবে সর্ব ক্ষেত্রে এ বিষয়ে সচেতন থাকতে হবে যে, মজলিস পরিচালক অথবা কর্তার কর্তৃত্বের সময় নড়াচড়াকারী ব্যক্তির মর্যাদা অক্ষুপ্ন থাকে। অন্যথায় তা নাজায়েজ হবে।

বৈজ্বৰেয়ে উদ্দেশ্য : এ বাক্যের তিনেটি অর্থ হতে পারে – ১. প্রবেশকারীদের জন্য জায়গা প্রশন্ত করার উদ্দেশ্যে যথন তোমাদেরকে উঠতে বলা হয় তথন উঠে যাও। ২. যথন তোমাদেরকে বলা হয় রাস্পের সমুখ হতে উঠে যাও। কথা দীর্ঘায়িত করো না তথন উঠে যাও। ৩. যথন তোমাদেরকে নামাজ, জিহাদ ও সমাজকল্যাণের কাজে এগিয়ে আসতে বলা হয় এবং তার জন্য প্রস্তুতি গ্রহণ করতে বলা হয় তথন তার জন্য তোমরা অগ্রসর হও ও প্রস্তুতি গ্রহণ করে। এবং তাতে অলসতা করো না। হয়রত হয়রত যাহহাক, ইবনে যায়েদ (র.) বলেছেন, একদল লোক নামাজ পড়তে অলসতা করতে থাকে তথন তাদেরকে আজানের সাথে সাথে নামাজ আদায় করতে এখানে নির্দেশ দেওয়া হয়েছে।

আল্লাহ তা'আলা বলেছেন, আল্লাহ তা'আলা তাদের মর্যাদা সমুন্নত করবেন । الْعُلْمُ وَرُحُتُ : আল্লাহ তা'আলা তাদের মর্যাদা সমুন্নত করবেন যাঁরা তোমাদের মধ্য হতে ঈমান আনয়ন করেছে আর যাদেরকে জ্ঞান দান করা হয়েছে।

অর্থাৎ যারা রাসূল 🚐 এর কথা মেনে ঈমানের পরিচয় দেয় এবং যারা মু'মিনদের মধ্যে জ্ঞানের অধিকারী হয়েছেন, আল্লাহ তা'আলা তাদের মর্যাদা সমুন্নত করেছেন। অর্থাৎ তাদেরকে ছওয়াব বৃদ্ধির মাধ্যমে তাদের মর্যাদা সমুন্নত করেছেন।

হযরত ইবনে মাসউদ (রা.) বলেছেন, আল্লাহ তা'আলা এ আয়াতে আলিমদের প্রশংসা করেছেন। অতঃপর তিনি বলেছেন, হে লোক সকল এ আয়াতের তাৎপর্য বুঝে নাও। জ্ঞানার্জনের প্রতি তোমাদেরকে উৎসাহিত করার জন্য আল্লাহ তা'আলা বলেছেন, যে মুমিন আলিম সে মুমিনকে– যে মুমিন আলিম নয় তার উপর মর্যাদা দান করা হয়েছে।

কুরতুবী এ আয়াতের তাফসীরে বলেছেন, আল্লাহ তা'আলা এ আয়াতে বর্ণনা করেছেন যে, আল্লাহর কাছে মর্যাদার মানদও হলো ইলম ও ঈমান, মজলিদের মধ্যে বসা নয়। –[সাফওয়া, কুরতুবী]

ইমাম রায়ী (র.) লিখেছেন, আলোচ্য আয়াতে আলিমদের উচ্চ মর্তবার যে ঘোষণা রয়েছে তার কারণ এই যে, আলিমদের ইলম দ্বারা অন্যরা উপকৃত হয়। তাদের অনুসরণ করে অন্যরা নেক আমল করে। কিন্তু যে মু'মিন আলিম নয়; তার দ্বারা এমন কাজ অকল্পনীয়। —[কারীর]

হার আলাহ তা'আলার বিধি-নিষেধ মেনে চলে, তাদের জন্য রয়েছে এতে সুসংবাদ। কেননা আলাহ তা'আলা তাদের নেক আমলের ছওয়াব দান করবেন। পক্ষান্তরে যারা আলাহ তা'আলার হকুম অমান্য করে। তাদের জন্য রয়েছে এতে সতর্কবাণী। কেননা তাদের অবাধ্যতার কারণে তিনি তাদের শান্তি বিধানও করতে পারেন।

-[भायशती]

. يَاكَيُهَا الَّذِينَ أَمُنُوا إِذَا نَاجَيْتُمُ الرَّسُولَ ارَدُتُمْ مُنَاجَاتَهُ فَقَدِمُوا بَيْنَ يَدَى الْحُدُومُ وَابَيْنَ يَدَى الْحُدُومُ وَابَيْنَ يَدَى الْحُدُومُ وَابَيْنَ بَيْنَ لَكُمْ وَاطْهَرُ لَم لِذُنُوبِكُمْ فَإِنْ لَمْ تَجِدُوا مَا تَتَعَصَدُقُونَ بِهِ فَإِنَّ اللَّهُ غَفُورً لِمُنَاجَاتِ مِنْ عَيْنِي فَلَا عَلَيْكُمْ فِي الْمُنَاجَاتِ مِنْ غَيْرِ صَدَقَةٍ عَلَيْكُمْ فِي الْمُنَاجَاتِ مِنْ غَيْرِ صَدَقَةٍ ثَلُم نُسِخَ ذٰلِكَ بِقَولِهِ .

مَ اَشْفَقَتُمْ بِتَحَقِيْقِ الْهَمْزَتَيْنِ وَابِدَالِ الشَّانِيةِ الْفَانِيةِ وَالْأَخْرِى وَتَعْرِكِهِ أَيْ الْخَفْتُ مِنْ الْنَ تُقَلِمُ وَا بَيْنَ يَدَى لَيْخُوكُمْ صَدَقْتِ طِلِلْفَقْرِ ابَيْنَ يَدَى لَيْخُوكُمْ صَدَقْتِ طِلِلْفَقْرِ ابَيْنَ يَدَى لَيْخُولُونَا الصَّدُونَةُ وَتَابَ اللَّهُ عَلَيْكُمْ وَجَعَ بِكُمْ عَنْهَا فَاقِيْمُوا الصَّلُوةَ وَاتُوا لِيَّكُونَ وَاللَّهُ خَيِيْرُ إِنْهَا تَعْمَلُونَ وَاللَّهُ خَيِيْرٌ إِنْهَا تَعْمَلُونَ وَاللَّهُ خَيْنِ لَيْهَا تَعْمَلُونَ وَاللَّهُ خَيْنَا لَيْهَا لَا تَعْمَلُونَ وَاللَّهُ خَيْنَا لَيْهَا لَا تَعْمَلُونَ وَاللَّهُ خَيْنَا لَيْهَا لَا تَعْمَلُونَ وَاللَّهُ خَيْنَا لَهُ مَا تَعْمَلُونَ وَاللَّهُ خَيْنَا لَهُ اللَّهُ الْفَالِيقُونَ وَاللَّهُ خَيْنَا لَهُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ وَاللَّهُ وَاللَّهُ الْفَالِيقِيْلُونَ الْمُعْلِقُونَ اللَّهُ عَلَيْكُمْ وَاللَّهُ خَيْنَا لِيَعْمَلُونَ الْمُعَلِيقِ الْمُعْلِقُونَ الْفَالِيْلُونَ وَاللَّهُ الْمُعْلِيقُونَ الْمُعْلِقُونَ الْمُعْلِقُونَا الْمُعْلِقُونَ الْمُعْلِقُونَ الْمُعْلِقُونَ الْمُعْلِقُونَا الْفُقُونَ الْمُعْلِقُونَا الْمُعْلِقُونَا الْمُعْلِقُونَ الْمُعْلِقُونَا الْمُعْلِقُونَا الْمُعْلِقُونَا الْلَهُ الْمِنْ الْعُلِيقُ الْمُعْلِقُونَا الْمُعْلِ

. أَلَمْ تَرَ تَنْظُرُ إِلَى الَّذِينَ تَوَلَّوا هُمُ الْمُنَافِقُونَ قَوْمًا هُمُ الْيَهُودُ غَضِبَ اللهُ عَلَيْهِمُ غَضِبَ اللهُ عَلَيْهِمْ عَمَ الْمُمْ آي الْمُنَافِقُونَ مِنْكُمُ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ وَلَا مِنْهُمْ مُؤْمِنُونَ عَلَيهُمْ مَنْ الْمُؤْمِنَونَ وَيَخْلِفُونَ عَلَيهِمْ اللهُمْ مُؤْمِنُونَ عَلَى الْكِذِبِ آي قولِهِمْ انْهُمْ مُؤْمِنُونَ وَيَخْلِفُونَ وَعَلَيْهُمْ وَوَالْهِمْ انْهُمْ مُؤْمِنُونَ وَيَعْمِدُونَ وَهُمْ يَعْلَمُونَ أَنَهُمْ كَاذِبُونَ فِينْهِ .

#### অনুবাদ :

১ ব হ ঈমানদারণণ থখন তোমরা রাস্ত্রের সাথে
 চূপিসারে কথা বলবে তাঁর সাথে গোপন আলোচনার
ইচ্ছা করবে। তবে তোমাদের গোপন কথার পূর্বে
 সদকাকে অগ্রবর্তী করবে তৎপূর্বে। এটাই তোমাদের
 জন্য উস্তম ও পরিশোধক তোমাদের পাপের জন্য ।
 অনন্তর তোমরা যদি অক্ষম হও যা দ্বারা সদকা করবে
 তাতে তবে আল্লাহ তা'আলা ক্ষমালীল তোমাদের
 গোপন আলোচনার জন্য পরম দ্রালু তোমাদের প্রতি।
 অর্থাৎ তবে গোপন আলোচনার জন্য তোমাদের উপর
 সদকা ব্যতীত আর কিছু কর্তব্য নেই। অতঃপর
 পরবর্তী আয়াত দ্বারা এ আদেশ রহিত হয়ে গেছে।

া শ ১৩. তোমরা কি কষ্টকর মনে কর এ শপটি উভয় হাম্যা বহাল রেখে, দ্বিতীয়টিকে আলিফ দ্বারা পরিবর্তিত করে, দ্বিতীয় হাম্যাটিকে আলিফ দ্বারা পরিবর্তিত সহজ করে পড়া যেতে পারে। অর্থাৎ তোমরা কি ভয় পাওা চুপিচুপি কথা বলার পূর্বে সদকা পেশ করার বাপারে দারিদ্রোর কারণে। অনস্তর যখন তোমর আদায় করতে পারলে না সদকা আর আল্লাহ তা'আলা তোমাদেরকে ক্ষমা করে দিলেন এ বিধান প্রত্যাহার করত সুত্রাং তোমরা সালাত কায়েম করো, জাকাত প্রদান করো এবং আল্লাহ ও তাঁর রাস্লের আনুগতা করো অর্থাৎ এ সকল বিধানের পাবন্দী করো। তোমরা যা কর, আল্লাহ তা সম্পর্কে সম্যক অবহিত।

\ £ ১৪. আপনি কি লক্ষ্য করেননিং তাকাননিং সে সমস্ত লোকদের প্রতি যারা বন্ধুতু স্থাপন করে। তারা হলো মুনাফিক এমন সম্প্রদারের সাথে যারা ইহিদ সম্প্রদার। ক্রোধানিত হয়েছেন আল্লাহ তাদের উপর, তারা নর অর্থাৎ মুনাফিক সম্প্রদার, তোমাদের মধ্য হতে অর্থাৎ ঈমানদারগণ হতে, আর নয় তাদের মধ্য হতেও অর্থাৎ ইহুদি সম্প্রদার হতে; বরং তারা দোদুল্যমান। আর তারা শপথ করে বসে মিথ্যার উপর অর্থাৎ তাদের উজি এমন যে, অবশ্যই তারা মুমিন, অথচ তারা জানে যে, অবশ্যই তারা তাদের এ উক্তিতে মিথাবাদী।

- ١٥. أعَدَّ اللَّهُ لَهُمْ عَذَابًّا شَدِيْدًا ط أَنَّهُمْ سَاء مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ مِنَ الْمَعَاصِيّ.
- ا عَـنْ اللَّهِ عَالَمُ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَى ١٦ . اللَّهُ خُلُواً السَّمَانَهُ مَ جُنَّةً سِـتَّهَا عَـنْ أننفسهم وامتواليهم فتصدوا بها الْمُؤْمِنِينَ عَنْ سَبِيلُ اللَّهِ أَي الْجِهَادِ بهم بقتلِهم وأخذ أموالِهم فللهم عَذَاتُ مُهِينُ ذُوْ إِهَانَةِ
- مِّنَ اللَّهِ مِنْ عِنْابِهِ شَيِئًا ط مِنَ أَلِإغْنِيَاءِ اُولُئَوِكَ اصَحِبُ النَّيَارِ ط هُنِمْ فيها خلدون .

- ১৫. ব্যবস্থা করে রেখেছেন আল্লাহ তাদের জন্য শাস্তি কঠিনভাবে অবশ্যই যা তারা করছিল তা অত্যন্ত নিকষ্টতম। গুনাহের কার্য হতে।
- স্বরূপ। তাদের নিজেদের জীবন ও সম্পদসমূহের রক্ষার্থে, অতঃপর বিরত রাখে, সমানদারগণকে আল্লাহর পথ হতে তাদের বিপক্ষে হত্যাযজ্ঞের মাধ্যমে এবং তাদের সম্পদ লুষ্ঠনের দ্বারা. অতএব, তাদের জন্য অপমানজনক শাস্তির ব্যবস্থা রয়েছে। লজ্জাজনক।
- ١٧ ٤٩. لَنْ تُغْنِى عَنْهُمْ أَمُوَالُهُمْ وَلاَّ أُولاَدُهُ সম্পদ ও সন্তানসন্ততি আল্লাহ হতে আল্লাহর শাস্তি হতে সামান্যতমও যে কোনো প্রকার উপকার, তারাই দোজখী, তারা তথায় চিরস্থায়ী বাসিন্দা হয়ে থাকবে ৷

### তাহকীক ও তারকীব

- এत স্থाনে অবস্থিত। حَالٌ فَاجَمُعَلَدُ هِ مَا كُمْمَ مُسْتُكُمْ وَلَامِنَهُمْ : قُولُهُ مَا هُمْمَ مِسْتُكُم (अथर्वा هُ عَلَيْكُ مُسْتَعَانِفَة किरल : مَخَلُ نَصْب के वलांक रहा। -[कांक्शन कामीत]

। अ असे عَطَف अत के प्रत - تُركَّرُا تَرَمُّا المَّالِيَّةِ وَالْحَلْفُ وَالْحَلْفُونَ عَلَى الْحَذْب

ত অৰ্থাৎ অবস্থা এই যে, তারা যে মিথ্যা ও مُنْصُوب অর্থাৎ অবস্থা وهم يعلمون : قَنُولُهُ وَهُمْ مُنْفُلُ বাতিল কসম করছে, সে সম্পর্কে তারা অবহিত।

७ नामा و عَنُولُهُ إِنْسُخَذُوا क्रां اللَّهِمُ अर्थर أَنْسَانُهُمُ अपल : قَنُولُهُ إِنْسُخُذُوا اَيْسَانُهُمُ আবুল আলীয়া مَنْ اللهُ অর্থাৎ i তে کُنْدُونُ দিয়ে পড়েছেন। তখন অর্থ হবে– তারা তাদের বাহাত ঈমানকে তাদের হত্যার মোকাবিলায় ঢাল হিসেবে ব্যবহার করেছে। সূতরাং হত্যার ভয়ে তাদের জবান ঈমান এনেছে; কিন্তু তাদের অন্তর ঈমান আন্তম করেনি।

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

আয়াতের শানে নুযুদ : মুনাফিকরা রাসূলে কারীম 🚃 -এর দরবারে নিজেদেরকে তাঁর একান্ত আপন এবং অতি অন্তরঙ্গ বলে প্রকাশ করার অসৎ উদ্দেশ্যে নবী করীম 🚟 এর সাথে প্রামর্শ করত। তার কানে কানে কথা বলার চেষ্টা করত। তারা যে তার অত্যন্ত ঘনিষ্ট এ কথা প্রকাশ করতেই তারা এমন তৎপরতা দেখাত। এভাবে হযরত নবী করীম 🚟 -এর অনেক কাজের ক্ষতি হতো। অনেক লোক তাঁর দরবার থেকে বঞ্চিত হতো, ফলে মহান আল্লাহ আলোচা আয়াত নাজিল করে রাসলে কারীম ্রু এর সাথে কোনো পরামর্শ করার পূর্বে আল্রাহর রাহে দান-সদকা করার আদেশ দেওয়া হলো। -[নুরুল কোরআন]

अल्लार जांचाना तत्तरहल, "रह क्रेमानमात्रगंग रवन : فَنُولُهُ لِلَّايِّبُهَا الَّنْزِيْنَ أَمُنُوْا ....... نَجْوُكُمْ صَدَقْبِت ত্যেমরা রাসুলের সাথে চুপিসারে কথা বলবে তবে তোমাদের গোপন কথার পূর্বে সদকাকে অগ্রবর্তী করবে।"

হুমুরত ইবনে আব্বাস (রা.) বলেছেন, এ নির্দেশের কারণ ছিল তাই যে, মুসলমানরা আলাদা আলাদাভাবে প্রত্যেকে রাসলুরাহ ্রাত্র একে খুব বেশি প্রশ্ন করতে লাগলেন, যার ফলে রাসূদের কষ্ট হচ্ছিল। পরিশেষে আল্লাহ তা আলা স্বীয় রাসূলের এ বোঝা হালকা করার নিমিত্তে এ নির্দেশ প্রদান করলেন। – ইবনে জারীর।

আল্লামা আলুসী (র.) বলেছেন, এ নির্দেশের মাধ্যমে রাসূলুল্লাহ = এর প্রতি সন্মান প্রদর্শন করা হয়েছে। ফকির-মিসকিনদের লাভের ব্যবস্থা, মুনাফিক ও মুখলেসের মধ্যে এবং দুনিয়া পূজারী ও আথিরাতের কল্যাণ প্রার্থীর মধ্যে পার্থক্যকরণের ব্যবস্থা করা হয়েছে। - বিরন্ধ না আনী।

ভালাহ তা'আলা বলেছেন, "এটাই তোমাদের জন্য উত্তম ও পরিলোধক।" অর্থাৎ রাসূলুরাহ তাত্তিব সাথে চুপিসারে আলোচনা করার পূর্বে সদকা দান তোমাদের জন্য আল্লাহর কাছে অতি উত্তম কাজ। কারণ তাতে আল্লাহর নির্দেশ পালন রয়েছে, যা ওনাহ মাফ হওয়ার কারণ। তবে 'এ নির্দেশ পালন তোমাদের জন্য উত্তম ও পরিশোধক' এ কথা হতে বুঝা যাছে থে, নির্দেশ পালন করা মোন্তাহাব, ওয়াজিব নয়। কারণ ওয়াজিব হলে উত্তম ও পরিশোধক না বলে

শান্তির কথা বলা হতো। নিফাত্হল কাদীর।
আরাহ তা আলা বলেছেন, অনন্তর তোমরা যদি অক্ষম হও তবে আরাহ তা আলা ক্ষমানীল ও পরম দয়াল। অর্থাৎ দান করার মতো কিছু তোমাদের কাছে না থাকলে তবে আরাহ তা আলা তোমাদেরকে ক্ষমা করবেন। কারণ তিনি এ নির্দেশ জারি করেছেন সক্ষমদের উদ্দেশ্যে মোস্তাহাব হিসেবে। সূতরাং সদকাবিহীন চুণিসারে অসামর্থারা কথা বলতে পারবে। নিসাফওয়া, ফাতহুল কাদীর

এর ডাফসীর : উক্ত আয়াতে আল্লাহ তা আলা বলেন, উক্ত বর্ণিত পস্থাই তোমাদের জন্য সর্বোন্তম বাবস্থা। অর্থাৎ হযরত রাসূলে কারীম —এর সাথে গোপনে আলোচনা করতে হলে পূর্বশর্ত হিসেবে ডোমরা তার নিকট সদকা পেশ করতে হলে। এতে আল্লাহ তা আলার আনুগত্য ও রাসূলে কারীম —এর অনুসরণ রয়েছে। –সাবী।
মুফাসসির (র.) বলেন, উক্ত নির্দেশ পালনের দ্বারা তনাহসমূহ (সগীরাহ) মাফ হয়ে যাবে। কারণ রাসূলুলাহ কলেছেন—এই অর্থাৎ সদকা দ্বারা আল্লাহ গোসসা ও বিপদ থেকে রক্ষা পাওয়া যায়। উক্ত আয়াত দ্বারা সদকা ফরজ বলে কোনো বর্ণনা পাওয়া যায় না; বরং ইন্ধিত স্বরূপ বুঝা যায় তা মোন্তাহাব হবে। ফরজ বা ওয়াজিব যদি হতো তবে তা লঙ্খনের কারণে শান্তির কথা উল্লেখ থাকত।

উক্ত আয়াতে আল্লাহ বলেন, যারা চুপিসারে কথা বলতে চায় অথচ করতে অক্ষম হয়ে রয়েছে। তাদের জন্য বিনা সদকা পেশ করতে অক্ষম হয়ে রয়েছে। তাদের জন্য বিনা সদকা-এর মাধ্যমেও (বিশেষ প্রয়োজনে) কথা বললে আল্লাহ তাদেরকে ক্ষমা প্রদর্শন করবেন, অথবা তৎপরবর্তী আয়াত দ্বারাও বাতিল ঘোষণা করা হয়েছে। –[সাবী]

কানাঘুষার পূর্বে সদকা দানের নির্দেশ কত দিন বহাল ছিল? : চূপে চূপে রাসূলুল্লাহ 🚃 -এর সাথে কথা বলার পূর্বে সদকা প্রদানের নির্দেশের সময়সীমা সহস্কে বিভিন্ন মুফাসসিরগণ বিভিন্ন মতামত পেশ করেছেন।

হযরত কাতাদাহ (র.) বলেন, মাত্র এক দিনের চেয়েও স্বল্প সময় উক্ত নির্দেশ বহাল ছিল।

হয়রত মৃত্যাকিল ইবনে ইয়াহইয়া (র.) বলেন, উক্ত নির্দেশ দশ দিন পর্যন্ত বহাল ছিল, অতঃপর মানসৃখ হয়ে গেছে। বিভিন্ন সহীহ হাদীসের বর্ণনা মতে দশদিনের মেয়াদটাই বিশেষভাবে উল্লেখযোগ্য।

আরাহ তা আলা বলেছেন, তোমরা কি কষ্টকর মনে কর চুপিচুপি কঁথা বলার আগে সদকা পেশ করা ব্যাপারে। এখানে মুমিনদেরকে নরম ও দয়র্দ্রে ভাষায় তিরন্ধার করা হয়েছে। অর্থাৎ হে মুমিনগণ! তোমরা কি রাস্লুরাহ ক্রান্তর সাথে চুপিচুপি কথা বলার পূর্বে সদকা করলে দরিদ্র হবে বলে ভয় করা তোমাদের ভয়ের কোনো কারণ নেই। কারণ আরাহ তা আলা তেমাদেরকে রিজিক দান করবেন। তিনি ধনী, আসমান-জমিনের ধনের ভারার তাঁর হাতেই রয়েছে। – সাহত্থয়া

অতঃপর আল্লাহ তা আলা মু মিনদের জন্য সহজ করবার নিমিত্তে এ হকুম রহিত করে বলেন,

فَإِذْ لُمْ تَغَعَلُوا وَتَابَ اللَّهُ عُلَيْكُمْ فَاتَغِيمُوا الصَّلُواةَ وَاتُّوا الزُّكُوةَ وَاطِيتُعُوا اللَّه وَرَسُولَهُ.

অর্থাৎ অনন্তর হথন তোমরা আদায় করতে পারলে না সুতরাং তোমরা সালাত কায়েম কিরো, যাকাত প্রদান করে। এবং আল্লাই ও তার রাস্লের আনুগত্য করে। ।

অর্থাৎ যখন তোমরা সদকা আদায় করতে পারলে না তখন তোমরা জেনে রাখো যে, আল্লাহ তা'আলা তোমাদেরকে ক্ষমা করে দিয়েছেন। অর্থাৎ রাসূলের সাথে চুপিসারে সদকা না দিয়ে কথা বলবার অনুমতি প্রদান করেছেন। তবে মনে রাখবে যে, তোমাদের উপর ফরজকৃত নামাজ ও যাকাত তোমাদেরকে অবশ্যই আদায় করতে হবে এবং সর্ববিস্থায় আল্লাহ এবং আল্লাহর রাস্লের আনুগত্য করতে হবে।

মুফাসসিরগণ বলেছেন, আল্লাহ তা'আলা এই হকুম নিজ বান্দাদের বোঝা হালকা করবার নিমিত্তে রহিত করেছেন। এমনকি হযরত ইবনে আব্বাস (রা.) বলেছেন, একদিনের একাংশ কেবল এ বিধান প্রবর্তিত করা হয়েছিল অতঃপর রহিত করা হয়েছে।

পূর্বাপর যোগসূত্র: এখান হতে সূরার শেষ পর্যন্ত আয়াতগুলোতে আল্লাহ তা'আলা সেসব লোকের দুরবস্থা ও পরিণামের কঠোর শান্তির কথা উল্লেখ করেছেন যারা আল্লাহর শক্র কাফেরদের সাথে বন্ধুত্ব রাখে। মুশরিক, ইছদি, খ্রিন্টান অথবা অন্য যে কোনো প্রকার কাফেরের সাথে কোনো মুসলমানের বন্ধুত্ব রাখা জায়েজ নয়। কেননা মুখিনের আসল সম্পদ হল্ছে আল্লাহর মহকতে । কাফের আল্লাহর দুশমন। যার অন্তরে কারো প্রতি সত্যিকার মহকতে ও বন্ধুত্ব রয়েছে তার শক্রের প্রতিও মহকত ও বন্ধুত্ব রাখা তার পক্ষে কিছুতেই সম্ভব নয়। এ কারণে কুরআন মাজীদের অনেক আয়াতে কাফেরদের সাথে বন্ধুত্বর কঠোর নিষেধাজ্ঞা সম্পর্কিত বিধি-বিধান ব্যক্ত হয়েছে এবং যে মুসলমান কাফিরদের সাথে আন্তরিক বন্ধুত্ব রাখে তাকে কাফেরদেরই দলভুক্ত মনে করার শান্তিবাণী উচ্চারিত হয়েছে; কিন্তু এ সব বিধি-বিধান আন্তরিক বন্ধুত্বের সাথেই সম্পর্কিত।

কাফেরদের সাথে সন্থাবহার-সহানুভৃতি-শুভেচ্ছা, অনুগ্রহ, বাণিজ্যিক ও অর্থনৈতিক আদান-প্রদান করা বন্ধুত্বের অর্থের মধ্যে শামিল নয়। সুতরাং তা কাফেরদের সাথেও করা যাবে।

ं يُعْمُلُونَ ..... وَهُمْ يَعْمُلُونَ এর শানে নুযূল : এর শানে নুযূল সম্পর্কে দু'টি অভিমত পাওয়া যায়।

- ১. বর্ণিত আছে যে, কিছু সংখ্যক মুনাফিক গুপ্তভাবে ইহুদিগণের সাথে বন্ধুত্ব স্থাপন করেছিল এবং মুসলমানদের মজলিসে বসে তাদের আলোচনার রহস্য ও গুপ্ত বিষয়াদি ইহুদিগণের নিকট গিয়ে বলে দিত। যাদি কখনো রাস্লুলাহ 

  কউ তাদেরকে এ সম্পর্কে প্রশ্ন করত তখন তারা ঈমান জাহির করত ও এ সম্পর্কে মিথ্যাভাবে হাজার বার শপথ করত ও কুটিলতা করত না। আর বলত আমরা তো তোমাদের মতোই মুসলমান। সুতরাং আল্লাহ তাদের প্রসঙ্গে উক্ত আয়াত নাজিল করেন। 

  —[মাদারেক]
- ২ অন্যান্য রেওয়ায়াত মোতাবেক বর্ণনা করা হয়েছে যে, উক্ত আয়াত আবদুল্লাহ ইবনে উবাই, আবদুল্লাহ ইবনে নাবতাল ও তার সঙ্গীদের প্রসঙ্গে অবতীর্ণ হয়েছে। একদা রাসূলুল্লাহ ক্রি সাহাবীগণের সাথে বসাছিলেন। হঠাং হয়ুর ক্রি বললেন, এখন তোমাদের নিকট এক নিষ্ঠুর ও শয়তান ব্যক্তি আসবে। তার কিছুক্ষণ পর 'নাবতাল' আসল। সে ছিল দেহাবয়ব বেঁটে ও গোধুম বর্ণ, হানফাশ্রুমণ্ডিত নীলাভ চক্ষু বিশিষ্ট। তাকে হয়ুর ক্রিলেন যে, তুমি এবং তোমার সঙ্গীরা আমাকে গালি দাও কেনা তখন সে এবং তার সঙ্গীগণ মিথ্যা শপথ করে বলল, আমরা এটা বলিনি; আল্লাহ তা'আলা তখনই তাদের প্রসঙ্গে মিথ্যা শপথ করার ব্যাপারটি ভেঙ্গে সত্যতা প্রকাশ করে দিলেন। –িতাফসীর কাবীর, কুরতুবী]

এর শানে নুযুল : হযরত মুকাডিল (রা.) বলেন, মুনাফিকগণ মনে করে কিয়ামত দিবসে সে কেবল মুক্তি পাবে। এ কথা সত্য হলে আমরাই হতভাগ্য হবো, যদি কিয়ামত সত্যই সংঘটিত হয়। আল্লাহর কসম করে আমরা বলছি যে, কিয়ামতের দিবসে কেবল আমরাই আমালের ধন-সম্পদ ও সপ্তান-সন্ততি দ্বারা মুক্তি পাবো আর অন্য কেউই নয়। তাদের এ বলাবলির পরিপ্রেক্ষিতে আল্লাহ তা'আলা উক্ত আয়াতখানি অবতীর্ণ করেন। —[ফতহল কাদীর]

ं আল্লাহ তা'আলা বলেছেন, আপনি কি তাদের দেখেননিঃ যারা বন্ধুত্ব করে সে সম্প্রনায়ের সাথে যাদের প্রতি আল্লাহ তা'আলা রুস্ট হয়েছেন।'

আল্লাহ তা'আলা বলেন, "আর তারা মিথ্যা শপথ করে অথচ তারা নিজেরাও জানে", অর্থাৎ তারা যে আল্লাহর নামে শপথ করেছে তা যে মিথ্যা তা তাদের জানা, তা সন্তেও তারা আল্লাহর নামে মিথ্যা শপথ করে।

ভারাহ তা'আলা বলেছেন, "আল্লাহ তা'আলা তাদের জন্য সুকঠিন শান্তি প্রস্তুত রেখেছেন। নিশ্চর তারা যা করে তা অতিশয় মন্দ।" এ আয়াতের তাফসীরে ইমাম রাষী (র.) বলেছেন, কোনো কোনো মুহাক্তিক আলিমের মতে সুকঠিন শান্তির মানে কবরের আজাব। তবে আল্লামা ছাব্নী বলেছেন, আল্লাহ তা'আলা তাদের নিফাকের কারণে তাদের জন্য জাহান্নামের নিফকে স্থানে অতীব কষ্টকর ও কঠোর আজাব প্রস্তুত রেখেছেন। যেমন আল্লাহ বলেছেন– از المُنافِقِينَ فِي الدَّرِكِ الْأَسْفَلِ مِنَ النَّرِرُ وَمُن تَجِدُ لَهُمْ نَصِيدًا اللّهِ الأَلِيةِ الْاَلِيةِ اللّهِ الأَلِيةِ اللّهِ الْاَلِيةِ الْاِلْدَةِ الْمُعْلَى اللّهِ اللّهِ الْاِلْدَةِ الْاِلْدَةُ الْمُعْلَى اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ الْاِلْدَةُ الْمُعْلَى اللّهِ اللّهِ الْاَلْدِيةَ الْمُعْلَى اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ الْاِلْدَةُ الْمُعْلَى اللّهِ الْمُعْلَى اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ الْمُعْلَى اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهُ

আলা বলেছেন, "তারা তাদের শপথকে ঢাল হিসেবে ব্যবহরি করে, এভাবে তারা নিবৃত্ত করে আলাহর পথ হতে, অনন্তর তাদের জন্য রয়েছে অপমানকর শান্তি।" এ আয়াতের তাফসীরে ইবনে জিন্নি বলেছেন, এখানে উহ্য রয়েছে অর্থাৎ–

أَى اِتَّخَذُوا الطَّهَارُ إِنْمَانِهِمْ جُنَّةً عَنْ طُهُوْدِ نِعَاقِهِمْ وَكَبْيِهِمُ لِلْمُنْسَلِينَ .

অর্থাৎ তারা তাদের নিফাক ও মুসলমানদের বিরুদ্ধে তাদের ষর্ভযন্ত প্রকাশিত হওয়ার পথে তাদের প্রকাশ্য শপথকে ঢাল হিসেবে ব্যবহার করে। অথবা, আয়াতের অর্থ হচ্ছে মুসলমানগণ যেন তাদেরকে হত্যা করতে না পারে সে জন্য তারা তাদের শপথকে ঢাল হিসেবে ব্যবহার করে। যথনই তাদের প্রাণের ভয় দূর হয় তথন তারা ইসলামকে নিষিদ্ধ করে ও মানুষের অন্তরে ইসলাম সম্বন্ধে সন্দেহ ও সংশয় সৃষ্টি করে ইসলাম গ্রহণের পথে বাধা সৃষ্টি করতে থাকে।

অর্থাৎ তাদের জন্য রয়েছে অপমানকর শান্তি। ইমাম রাযী (র.) বলেন, পরকালে তাদের অপমানকর শান্তি দেওয়া হবে। আমরা مَدَابُ مُعَدَابُ مُعَدَابُ مَدَابُ مُعَدَابً مَدَابً مُعْمَالًا مَدَابً مَدَابً مَدَابً مَدَابً مُعْمَالًا مُعْمَادًا مُعْمَادً مُعْمَادًا م

اَلَّذِيْنَ كَنَفُرُوا وَصَدُّوا عَنْ سَبِيَّـلِ اللَّهِ زِذْنَاهُمْ عَنَابًا فَرَقَ الْعَذَابِ . আল্লামা কুরতুবী বলেন, তাদের জন্য দুনিয়া ও আখেরাতে হত্যা এবং আজাব দ্বারা উত্য় স্থানে অপমানকর শান্তি রয়েছে।

উজ আয়াতে আল্লাহ তা আলা বলেন, মুনাফিকরা তাদের মিথা। শপথকে তাদের ধন-সম্পর্তি ও আত্মরকার দের মিথা। শপথকে তাদের ধন-সম্পর্তি ও আত্মরকার ঢাল এবং অস্ত্র স্বরূপ ব্যবহার করছে। মুসলমানদের ছদ্ধবেশে অন্তরঙ্গতা প্রকাশ করত অন্যান্যদেরকে আল্লাহর পথে চলতে বাধাও প্রদান করছে বটে। কিন্তু তাদের এ দৃ-মুখো অভিনয় কিয়ামতের দিন আল্লাহর দরবারে তাদের কোনো কাজেই আসবে না। তাদের বিষয়-সম্পদ, সন্তান-সম্ভতি তখন তাদের কিছু মাত্রও উপকার করতেও পারবে না; বরং চিরকালই দোজখে অবস্থান করতে হবে। তথা হতে কখনো বের হওয়া সক্ষম হবে না।

্র ইমাম রাখী (র.) লিখেছেন কোনো কোনো তত্ত্ত্তানী বলেছেন, এ শান্তি হলো কবরের আজাব। এর কারণ এই যে, মুনাফিকরা মুখে ঈমানের দাবিদার ছিল। প্রকাশ্যে তারা নিজেদেরকে মুসলমান বলে দাবি করলেও তাদের অন্তর ছিল কাফেরদের সাথে। তাদের বন্ধুত্ব ছিল আল্লাহ তা আলার গজবে পতিত, চির অভিশপ্ত ইহদি জাতির সাথে। অথচ মুসলমানদের নিকট তারা শপথ করে বলত, আমরা তো মুসলমান। -[নূরুল কোরআন]

### অনুবাদ :

- 🚺 🐧 ১৮. শ্মরণ করুন যেদিন আল্লাহ পুনরুখিত করবেন তাদের সকলকে। তখন তারা তাঁর নিকট শপথ করবে যে, তারা মু'মিন। যেমন তোমাদের নিকট শপথ করে। আর তারা ধারণা করে যে, তারা উপকৃত হবে তাদের শপথের দারা ইহজগতের ন্যায় উপকৃত হবে। كَالنُّدُنْكَ الْآ انَّهُمْ هُمُ الْكَذِبُونَ . সাবধান! এরাই তো মিথ্যাবাদী।
  - ১৭ ১৯. তাদের উপর প্রভুত্ত বিস্তার করেছে প্রাধান্য সৃষ্টি করেছে শ্রয়তান তারা শ্রয়তানের আনুগত্য করার ফলে ফলে সে তাদেরকে আল্লাহর স্মরণ ভূলিয়ে দিয়েছে। এরা শয়তানের দল তার অনুসারী। সাবধান! শয়ানের দলই ক্ষতিগ্রস্ত।
    - ২০. নিশ্চয় যারা বিরুদ্ধাচরণ করে বিরোধিতা করে আল্লাহ তা'আলা ও তাঁর রাসলের। তারাই লাঞ্ছিতদের দলভুক্ত হবে পরাজিতগণের।
- ना अर पारक्र पारक्र पारक्र करताकुन ना كُتُبَ اللَّهُ فِي اللَّوْجِ الْمُحْفَوْظِ اوَ সিদ্ধান্ত করেছেন। অবশ্যই বিজয়ী হবো আমি এবং আমার রাসুল দলিল প্রমাণ দ্বারা অথবা তরবারি দ্বারা। নিশ্চয়ই আল্লাহ সর্বশক্তিমান ও মহাপরাক্রমশালী।
  - ২২. তুমি পাবে না এমন কোনো সম্প্রদায় যারা আল্লাহ তা'আলা ও আখেরাতে বিশ্বাসী যে, তারা বন্ধু মনে করে ভালোবাসে তাদের যারা আল্লাহ ও রাসূলের বিরুদ্ধাচরণ করে। যদিও তারা বিরুদ্ধাচারীগণ তাদের পিতা অর্থাৎ মু'মিনদের। অথবা তাদের পুত্র বা তাদের ভ্রাতা কিংবা তাদের গোত্র বরং তারা ঈমানের আলোকে তাদের ধ্বংস কামনা করে এবং তাদের হত্যা করতে বদ্ধপরিকর থাকে। যেমন সাহাবায়ে কেরামের অনেকে এরূপ করে দেখিয়েছেন :

- تهم لَهُ فَأَنْسَاهُمْ ذِكْرُ اللَّه ط أُولِئِكُ حَذَّبُ الشُّبِطِينِ مِرْ أَتِّبَاعُهُ أَلَّا إِنَّ حِنْ الشُّيطن هُمُ الْخُسِرُونُ .
- رُسُولَهُ اولَئِكَ فِي الْأَذَلِيْنَ الْمُعَلَّوْبِيْنَ .
- قَطْي لَاغْلِبَنَّ أَنَا وَ رُسُلِيْ طِ بِالْحَجَّة أو السُّيف إنَّ اللُّهُ قُويٌّ عَزِيزٌ .
- لْأَخِرِ يُوَادُونَ يُصَادِقُونَ مَنْ خَادً اللَّهَ سُولَهُ وَلَوْ كَانُوا اي الْسُحَادُونَ أُهُمْ أَي الْمُؤْمِنِينَ أَوْ ايَسَاَّءُ هُمُ أَوْ إِخْوَانَهُمْ أَوْ عَشِيْرَتَهُمْ بِلْ يَقْصِدُونَهُمْ سُنْ ، وَيُفَاتِكُ نَهُمَ عَكُمُ انِ كُمَا وَقَعَ لِجَمَاعَةِ مِنُ الصُّحَابُةِ (رضا) .

أُولَّنِكَ الَّذِينَ لَايُوادُونَهُمْ كَتَبَ الْبُتَ الْبُتَ فِي قُلُونِهِمُ الْإِنْسَانَ وَالِّدُهُمْ بِرُوجٍ بِنُورٍ مِنْهُ ط تَعَالٰى وَيُدْخِلُهُمْ جَنَٰتٍ تَجْرِئَ مِنْهُ ط تَعَالٰى وَيُدْخِلُهُمْ جَنَٰتٍ تَجْرِئَ مِنْ تَخْتِهَا الْأَنْهُرُ خُلِدِينَ فِينَهَا ط رَضِى اللّهُ عَنْهُمْ بِطاعَتِهِ وَ رَضُوا عَنْهُ ط يَتُوبُعُونَ بِهُمَ اللّهِ ط يَتَبِعُونَ إللّهِ ط يَتَبِعُونَ المُلْهِ عَنْهُمُ اللّهِ عَنْهُمْ اللّهِ عَنْهُمْ اللّهِ عَنْهُمُ اللّهِ عَنْهُمُ اللّهِ عَنْهُمُ اللّهِ عَنْهُمُ اللّهِ عَنْهُمُ اللّهُ عَنْهُمُ اللّهُ اللّهِ عَنْهُمُ اللّهِ عَنْهُمُ اللّهُ عَنْهُمُ اللّهُمُ اللّهُ اللّهُ عَنْهُمُ اللّهُ اللّهُ عَنْهُمُ اللّهُمُ اللّهُ اللّهُ عَنْهُمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُمُ اللّهُ اللّهُمْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُمُ اللّهُمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُمُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّ

অনুষদ : তারাই যারা তাদের ভালোবাসে না, সে সকল লোক যাদের অন্তরে আল্লাহ তা'আলা সুদৃঢ় করেছেন হিতিশীল করেছেন স্কানকে এবং তাদেরকে শক্তিশালী করেছেন রহের দ্বারা জ্যোতি দ্বারা তাঁর পক্ষ হতে আল্লাহ তা'আলা। আর তিনি তাদেরকে প্রবিষ্ট করবেন বেহেশতে, যার পাদদেশে শ্রোতবিনীসমূহ প্রবাহিত। তারা তথায় চিরস্থায়ীরূপে অবস্থান করবে। আল্লাহ তাদের প্রতি সন্তুষ্ট হয়েছে। তাঁর আনুগত্যের কারণে। আর তারা তাঁর প্রতি সন্তুষ্ট হয়েছে। তাঁর পক্ষ হতে প্রদন্ত প্রতিদানে। এরাই আল্লাহর দল। তারা তাঁর আদেশ মান্য করে এবং তাঁর নিষেধ হতে বেঁচে থাকে। জনে রেখো। আল্লাহর দলই সফলকাম হবে কৃতকার্য হবে।

## প্রাসঙ্গিক আলোচনা

نَوْلُهُ يَوْمُ يَبُوْمُ الْكَابُوْنَ هُمُ الْكَابُوْنَ : आज्ञार তা'আলা বলেছেন, "বেদিন আত়্াर পুনরুষ্থিত করবেন তাদের সকলকে। তথন তারা তাঁর নিকট পপথ করবে, যেমন তোমাদের নিকট পপথ করে। আর তারা ধারণা করে যে, তারা উপকৃত হবে। সাবধান! তারাই তো মিথ্যাবাদী।" অর্থাৎ হিসাব-নিকাশের জন্য কেয়ামত দিবদে যখন মুনাফিকদেরকে আত়্াহ তা'আলা পুনরুষ্থিত করবেন তখন তারা দুনিয়াতে তোমাদের সামনেও যেমন মিথ্যা শপথ করে তেমনি আত্তাহর সামনেও মিথ্যা শপথ করে বলবে وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَلَا الللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَل

আবৃ হাইয়ান বলেন, আন্তর্য ব্যাপার হলো যে, এ মুনাফিকরা কিভাবে মনে করল যে, তাদের কুফরি এই আল্লাহর কাছে গোপন থাকবে। তারা কিভাবে আল্লাহ তা'লাকে মু'মিনদের মতো ভাবতে পারল যে, মু'মিনগণ যেমন তাদের কুফরি আর নিফাক সম্বন্ধে অনবহিত আল্লাহ তা'আলাও তেমনি অনবহিত। মোদ্দাকথা হলো তারা মিথ্যা বলায় অভ্যন্ত হয়ে পড়েছে। তাই দুনিয়াতে যেমন তাদের মুখ হতে মিথ্যা বের হয়ে পড়ে তেমনি আখেরাতেও তাদের মুখ হতে মিথ্যা বের হয়ে পড়াবে। তারা এত বড় মিথ্যাবাদী যে, আল্লাহ তা'আলার সামনে পর্যন্ত মিথ্যা বলতে সাহস করবে। –[সাফওয়া]

خَرُ اللّه : আল্লাহ তা'আলা বলেন, তাদের উপর প্রভৃত্ বিস্তার করেছে শয়তান। ফলে সে তাদেরকে আল্লাহর শরণ ভুলিয়ে দিয়েছে। তারা শয়তানের দল, সাবধান! শয়তানের দলই ক্ষতিগ্রস্ত । অর্থাৎ শয়তান কুপ্ররোচণা দিয়ে দুনিয়ায় তাদের উপর প্রভৃত্ বিস্তার করেছে । মুফাজ্জেল বলেছেন, তাদেরকে আরেষ্টিড করে রেখেছে।

অর্থাৎ ফলে তাদেরকে আল্লাহর জিকির [স্বরণ] ভুলিয়ে দিয়েছেন। আল্লামা কুরত্বী বলেছেন, যিকরন্থলাই মানে আল্লাহর আনুগভাকরণ সহলিত নির্দেশাবলি। কথিত আছে (এখানে) আল্লাহর নাফরমানি না করার জন্য দেওয়া ইশিয়ারী। أَرْضِكُ حَرْبُ السَّلَمَانُ অর্থাৎ তারা শয়তানের দল, মানে শয়তানের অনুগত ও সহচর। সাবধান। শয়াতনের দলই ক্ষতিগ্রত। কারণ তারা শয়তানের আনুগত্য করে জান্নাত হারিয়েছে এবং নিজেদের জন্য চিরতরে দোজখের আজাবকে আবশ্যক করে

নিয়েছে। সূতরাং তারা বড়ই ক্ষতিগ্রন্থ। نَفُولُـهُ إِنَّ الَّبْوَيْـنَ ..... فِـــ الْاَقْتِـنَ ..... فِـــ الْاَوْلِـنَا : आन्नाহ তা'আলা বলেন, নিশ্য যারা বিরুদ্ধাচরণ করে আল্পাহ তা'আলা ও তাঁর

রাস্লের, তারাই লাঞ্ছিতদের দলভূক হবে। এ আয়াতের তাফসীরে আল্লামা সাবুনী বলেছেন, যারা আল্লাহ এবং আল্লাহর রাস্লের নির্দেশের বিরুদ্ধাচরণ করে তারাই আল্লাহর রহমত হতে দূরে থাকার কারণে লাঞ্ছিতদের দলভূক হবে। –[সাফওয়া] আপ্লামা আলুসী (র.) বলেছেন, উপরে শয়তানের দলকে ক্ষতিগ্রস্ত বলা হয়েছে। এখানে তাদের ক্ষতিগ্রস্ত হওয়ার কারণ বর্ণনা করা হচ্ছে যে, তাদের ক্ষতিগ্রস্ত হওয়ার কারণ হলো আল্লাহ এবং আল্লাহর রাস্লের বিরুদ্ধাতির । এ বিরুদ্ধাতির ফলে তারা সর্বযুগের সর্বস্থানে অধিক লাঞ্জিতদের দলভুক্ত হবে। কারণ, আল্লাহ তা'আলা যেহেতু সীমাহীন সম্মান ও মর্যাদার অধিকারী সেহেতু আল্লাহর বিরোধীরা সীমাহীন লাঞ্জুনার ভাগী হবে। –[রুল্ল মা'আনী]

ं आज़ार তা আলা বলেন, আল্লাহ লিপিবদ্ধ করেছেন, অবশ্যই বিজয়ী হব আমি এবং আমার রাসূল ে। নিশ্চয় আল্লাহ শক্তিমান ও মহা পরাক্রমশালী।

ফুনাফিকগণ মনে করত যে ইহুদিরা একটা বিরাট শক্তি। সে জন্য তারা ইহুদিদের কাছে এসে তাদের সাহায্য-সহযোগিতা কামনা করত। নানান বিষয়ে তাদের পরামর্শ চাইত। আল্লাহ তা'আলা তাদেরকে নিরাশ করে এখানে ব্যক্ত করেছেন যে, আল্লাহর দুশমনদের জন্য আল্লাহ পরাজয় ও বিপর্যয় লিপিবদ্ধ করে রেখেছেন এবং নিজের ও নিজের রাস্কের জন্য বিজয় সুনিচ্চিত করেছেন। —[যিলাল]

কোন পদ্ধতিতে আল্লাহ ও তাঁর রাসূল বিজয়ী হবেন: আল্লাহ ও তাঁর রাসূল বিজয়ী হওয়ার কোন কোন পদ্ধতি রয়েছে। এ প্রশ্নের উত্তরে মুফাসসিরগণ বিভিন্ন মতামত পেশ করেছেন। আল্লামা সাইয়্যেদ কুতুব বলেন ঈমান ও তাওহীদ শিরক ও কুফরির উপর বিজয় লাভ করেছে। আর এ দুনিয়াবাসীর নিকট আল্লাহর প্রতি বিশ্বাস স্থায়ী হয়েছে। শিরক ও পৌত্তলিকতার বিভিন্ন বাধা-বিপত্তি থাকা সত্ত্বেও মানুষ ঈমান গ্রহণ করেছে। আর দৈনন্দিন পৃথিবীর বিভিন্ন অঞ্চলে মানুষ ইসলামের দাওয়াত প্রাপ্ত হওয়ার পর শিরক ত্যাগ করে ঈমান গ্রহণ করেছে।

আর বিশ্বের কোনো কোনো অঞ্চলে বা কোনো সম্প্রদায়ের মধ্যে এ সত্যের বৈপরীত্য লক্ষ্য করা হলেও দেখা যায় যে, তারা বিশ্বাস করে তাদের ধর্ম মূলত বাতিল এবং তার পরাজয় অবশ্যম্ভাবী। হয়তো বিশেষ কোনো স্বার্থে তারা ঈমান গ্রহণ করতে কুষ্ঠাবোধ করছে। সম্ভবত ঈমানকে পুনরুজ্জিবীত ও শক্তিশালী করার লক্ষ্যে আল্লাহ তাদেরকে একটু ঢিল দিয়ে রেখেছেন এবং সময় মতো ঈমানের বাস্তবায়ন দেখা যাবে।

আবার কেউ কেউ বলেন, দলিল-প্রমাণ, যুক্তি, তরবারি ও শক্তিতে রাসূলুল্লাহ ক্রি বিজয়ী হবেন। কারো মতে রাসূলুল্লাহ ক্রিফেরদের সন্মুখে যুক্তি ও প্রমাণ দ্বারা জয়ী হবেন। কোনো মুফাসসিরের মতে এ মতটি অগ্রাহ্য। কারণ এ আয়াত অবতীর্ণ হওয়ার কারণ সন্মন্ধে বলা হয়েছে যে, মন্ধা, খায়বর ও তায়েফ বিজয় হওয়ার পর মুসলমানরা বলাবলি করতে লাগল যে, আশা করি রোম ও পারস্য মুসলমানদের করতলগত হবে। এটা তনে আ্লুল্লাহ ইবনে সালুল মুনাফিক বলতে লাগল, তোমারা কিতাবে এত বড় আশা করছ। অথচ রোম ও পারস্য অধিপতিগণ অনেক সৈনিকের অধিকারী ও তোমাদের অপেক্ষা অনেক সাহসী। আল্লাহর শপথ, তোমাদের এহেন ধারণা বস্তবায়ন হবে না। তখনই উক্ত আয়াত নাজিল হয় এবং এতে বলা হয়েছে যে, রাসূলের এ বিজয় কেবল যুক্তিগত নয়; বরং বস্তুগত ও বৈষয়িক। শক্তিরতী, ইবনে কাছীর, কাবীর

- كَنْجِكُ مُرْتُ (الْكَبَّ) <mark>অয়াতটি অবতীর্ণ হওয়ার কারণ :</mark> এ আয়াতগুলো অবতীর্ণ হওয়ার কয়েকটি কারণ বিভিন্ন তাফসির এছে উল্লেখ করা হয়েছে, যা নিমন্ত্রপ–
- ১. হযরত ইবনে আব্বাস (রা.) বলেছেন, এ আয়াত আবৃ ওবাইদা ইবনুল জারারাহা সম্বন্ধে অবতীর্ণ হয়েছে। তিনি উল্ল ময়দানে য়য়ের সময় নিজের পিতাকে হত্যা করলে এ আয়াত অবতীর্ণ হয়। বর্ণিত আছে যে, তার পিতা জারারাহ বারবার তাকে হত্যা করতে চাচ্ছিল, কিছু তিনি পিতাকে এড়িয়েই য়াচ্ছিলেন। জারারাহ যখন বারবার তাকে আক্রমণ করছিলেন, তখন এক পর্যায়ে তিনিও আক্রমণ করে নিজের পিতাকে হত্যা করে ফেললেন। -[কুরতুবী]
- ৩. সৃষ্ধী বলেছেন, আবদুল্লাহ ইবনে আনুল্লাহ ইবনে উবাই সহক্ষে এ আয়াত অবতীর্ণ হয়েছে। একদিন তিনি রাসুলুল্লাহ —এর পালে বসেছিলেন, তখন রাসুলুল্লাহ —পানি পান করলে তিনি বললেন, ইয়া রাসুলাল্লাহ! আল্লাহর কসম, আপনি পান করার পর যে পানি বাকি রয়েছে তা আমাকে দিন, আমার বাবাকে পান করাব। হয়তো আল্লাহ এ পানির বরকতে তার অস্তরকে পাক করে দিবেন। তখন রাসুলুল্লাহ —াবাকি পানি তাঁকে দিলেন। তিনি সে পানি নিয়ে আসলেন। তখন আবদুল্লাহ ইবনে উবাই (মুনাফিক) বলল, এটা কিঃ তিনি উবরে বললেন, তা হলো রাসুলুল্লাহ —এর পান করা পানির বাকি পানি। এ পানি আপনার জল্লা নিয়ে এসেছি, হয়তো আল্লাহ এ পানির বরকতে আপনার অন্তরককে পবিত্র করেন। তখন তাঁকে তাঁর পিতা বলল, তোমার মায়ের প্রস্তাব নিয়ে আস, তা এ পানির চেয়ে অধিক পবিত্র। তখন তিনি (আবদুল্লাহ) রাগানিত হয়ে রাসুলুল্লাহ —এর কাছে ফিরে আসনেন এবং বললেন, ইয়া রাসুলুল্লাহ! আপনি কি আমাকে আমার পিতাকৈ হতাা করার অনুমতি দিবেন, তখন রাসুল —াক্র বললেন, বয়ক তুমি তার সাথে নম্বতা ও অদুতার বাবহার করবে। —(কুবুত্রী)

- ৪. ইবনে জুরাইজ বলেন, আমি ওনেছি যে, আবৃ কুহাফা একদিন রাস্নুল্লাহ 🚟 -কে গালি-গালাঞ্জ করেছিল, তখন তার সন্তান আৰু বকর সিন্দীক (রা.) তাকে এমন এক ধাঁক্কা দিলেন যার ফলে তিনি মাটিতে উপুড় হয়ে পড়ে ধান, স্বতঃপর হয়রত আৰু বকর (রা.) রাসূলুলাহ 🚟-এর কাছে এসে রাসূলুলাহ 😂-কে এ ঘটনা বললেন। তখন রাসূলুলাহ 🚅 বললেন, তুমি সত্যিই কি তা করেছ, আর কখনো এ রকম করবে না। -(কুরডুবী)
- ৫. বর্ণিত আছে যে, হযরত মাসআব ইবনে উমাইর (রা.) বদরের যুদ্ধে তার ভাই আবদ ইবনে উমাইরকে হত্যা করে ফেলেন. আর এ দিকে ইঙ্গিত করেই উক্ত আয়াত নাজিল হয়।
- ৬. বদরের যুদ্ধে হযরত ওমর (রা.), হযরত হাময়া (রা.) এবং হযরত ওবায়দা ইবনে হারিছ (রা.) তাঁদের নিজ্ঞ নিজ নিকটাত্মীয়দের হত্যা করেছিলেন বিধায় অত্র আয়াত অবতীর্ণ হয় ৷ -[কামালাইন]

প্রথমে পিতা, তারপর পুত্র, তারপর ভ্রাতা, অতঃপর গোত্র দারা আরম্ভ করার কারণ : তাফসীরে বাহরুল মুহীতে বলা হয়েছে যে, প্রথমে পিতার কথা বলা হয়েছে, কারণ তাদের আনুগত্য পুত্রদের উপর অপরিহার্য। তারপর পুত্রের কথা বলা হয়েছে, কারণ তাদের মুহব্বত অন্তরে গভীরভাবে প্রোথিত। অতঃপর ভ্রাতার কথা বলা হয়েছে, কারণ ভ্রাতাদের দ্বারা শক্তি বৃদ্ধি পায়। অতঃপর

পোত্রের কথা বলা হয়েছে, কারণ গোত্র দারা সাহায্য পাওয়া যায়, দুশমনদের উপর বিজয়ী হওয়া যায় । -(সাফওয়) نقل فريم الإيمان: قوله المرابعة الإيمان: قال فريم الإيمان على المرابعة المراب তা আলা ঈমানকে সৃদ্দ করেছেন।" এখান হতেই আল্লাহ তা আলা মু'মিনদের প্রতি আল্লাহর প্রদন্ত নিয়ামতের গণনা আর**ছ** করেছেন। একটি নিয়ামত হলো আল্লাহ তাদের অন্তরে ঈমানকে সুদৃঢ়ভাবে লিপিবদ্ধ করে দিয়েছেন। <mark>অর্থাৎ যখন আল্লাহ</mark> তা আলা তাদেরকে এ নিয়ামত দান করেছেন, তথন কিভাবে তাদের অন্তরে আল্লাহর শত্রুদের মহব্বত থাকতে পারে। 🗕 কাবীর।

আল্লাই তা'আলা বলেছেন, "এবং তাদেরকে শক্তিশালী করেছেন রুহের দারা তার পক হতে।" এঁখার্নে দ্বিতীয় নিয়ামতের আলোচনা করা হয়েছে। তা হলো তাদেরকে আল্লাহর পক্ষ হতে রহ দান করে শক্তিশালী করা হয়েছে। এখানে রূহ **অ**র্থ কিঃ

হযরত ইবনে আব্বাস (রা.) বলেছেন, রূহের অর্থ হলো দুশমনদের উপর মু'মিনদের বিজয়। এ বিজয়কে রূহ বলা হয়েছে এ কারণে যে, বিজয়ের মাধ্যমেই মু'মিনদের জীবনে প্রাণ সঞ্চার হয়েছিল।–(কাবীর, সাফওয়া)

সুদ্দীর মতে, এথানে مُنْهُ -এর مَرْجِعْ এর مَرْجِعْ হলো ঈমান। অর্থাৎ তাদেরকে ঈমানের রহ দান করে শক্তিশালী করা হয়েছে। যেমন, কুরআনের অন্য আয়াতে বলা হয়েছে- مَرْنَا مِنْ اَمْرِنَا وَمُونَا اللّهِ كَالُونَا وَمُؤْمِنَا اللّهِ كَاللّهِ عَلَيْهِ كَاللّهِ عَلَيْهِ كَاللّهِ عَلَيْهِ كَاللّهُ عَلْهُ كَاللّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْ عَلَيْهُ كَاللّهُ عَلَيْهُ كَاللّهُ كَاللّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ كَاللّهُ عَلَيْهِ كَاللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْ রাবী ইবনে আনাস বলেন, রহের অর্থ হলো কুরআন ও কুর্র্আনের হজ্জত।

কোনো কোনো মুফাসসির বলেছেন, জিবরাঈল।

আবার কেউ 'ঈমান'ও বলেছেন, আর কেউ 'রহমত' বলেছেন। এসব দ্বারা যে আল্লাহ তা'আলা মু'মিনদেরকে শক্তিশালী

করেছেন, তাতে বিনুমাত্র সন্দেহ নেই। -[ফাতহল কাদীর, কাবীর] نفوله ويد خوله بالمان আলা বলেছেন, "আর তিনি তাদেরকে প্রবিষ্ট করাবেন বের্হেশতে যার পাদর্দেশে স্রোতস্থিনীর্সমূহ প্রবাহিত। তারা তথায় চিরস্থায়ীরূপে অবস্থান করবে।" হলো সে তৃতীয় নিয়ামত যা মু'মিনদেরকে আল্লাহ তা'আলা দান করবেন। অর্থাৎ আথিরাতে তাদেরকে জান্নাতে প্রবেশ করাবেন।

আল্লাহ তা আলা বলেন, আল্লাহ তাদের প্রতি সন্তুষ্ট হয়েছেন, আর তারা : فَوْلُهُ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ وَ رَضُوا عَنْهُ তার প্রতি সন্তুষ্ট ইয়েছে।" এটা হলোঁ মু'মিনদের প্রতি আল্লাহ প্রদন্ত চতুর্থ নিয়ামত। অর্থাৎ আল্লাহ তা'আলা তাদের আমল কবুল করে নিয়েছেন। অতএব আল্লাহ তাদের প্রতি সন্তুষ্ট। আর তারা আল্লাহ প্রদন্ত ছওয়াব পেয়েছে, অতএব তারাও আল্লাহর প্রতি সন্তুষ্ট। আল্লামা ইবনে কাছীর (র.) বলেছেন, এ আয়াতে এক অতি গোপন بديم রয়েছে ؛ আর তা হলো, যখন তারা আল্লাহ তা আলার সন্তুষ্টির জন্য আত্মীয় প্রতিবেশী ত্যাগ করল তথন তার প্রতিদান হিসাবে আল্লাহ তা আলা তাদের উপর সন্তুষ্ট হলেন এবং তাদেরকে চিরস্থায়ী নিয়ামত ও বিরাট সফলতা দান করত সন্তুষ্ট করলেন।

উक अश्रम आज्ञार कैंगानमातरमतरक এकि विराध है शिर्ध कें . قَنُولُمُ أَلَا إِنَّ حِسْرَبَ اللَّهِ هُمُ الْمُفْلِحُونَ করেছেন। অধাৎ তার্দেরকে خَرْبُ اللّٰهِ বা আল্লাহর সেনাদল বলে আখ্যায়িত করেছেন। আর আল্লাহ বলেন, তোমরা জেনে রাখবে যে, সর্বদা আল্লাহর র্দলই সফর্লতা অর্জন করবে। তাদের কাজ হলো এরা আল্লাহর নির্দেশিত কার্যে ঝাঁপিয়ে পড়বে সৎকর্মে সহায়তা করবে। অসৎকর্মে নিষেধ করবে। প্রয়োজনে আল্লাহর শত্রুদেরকে হত্যা করবে। যদিও তারা তাদের আখীয়-স্বজন ও ছেলে সন্তানের অন্তর্ভুক্ত হোক না কেন। আর আল্লাহর কার্য করতে সক্ষম হওয়ার চেয়ে বড় সফলতা আর কিছুই নয়। –[ফাতহুল কাদীর]

উক্ত আয়োতাংশ দ্বারা গোটা মানবকুলকে দু'ভাগে বিভক্ত করেছেন। একভাগ হলো আল্লাহর দল অর্থাৎ جِزْبَ اللّٰب আর ইতি পূর্বে অপর ভাগ সম্পর্কে বলা হয়েছে। হিযবুল্লাহ বা আল্লাহর দল সর্বদা জয়ী থাকবে। আর হিযবুল শয়র্তান বা শর্মাতানের দল সদা পরাভূত থাকরে ও সর্বশেষ ধ্বংসপ্রাপ্ত **হবে**।

> كَمَا قَالَ تَعَالَى الْآ إِنَّ حِزْبَ الشَّيْطَانِ هُمُ الْخَيْرُونَ . وَقَالَ أَيْضًا الَّآ إِنَّ حِزْبَ اللَّهِ هُمُ الْمُعْلِحُونَ . www.eelm.weebly.com

# স্রা আল-হাশর : كُوْرَةُ الْحَشْرِ

স্রাটির নামকরণের কারণ : আলোচ্য স্রার দিতীয় আয়াতের سَخَشْر وَيَارِهِمْ لِأَوْلِ الْحَشْرِ وَيَارِهِمْ لِأَوْلِ الْحَشْرِ وَعَالِمِهُ لِمُؤْلِو الْحَشْرِ وَعَالِمِهُ لِمُؤْلِو الْحَشْرِ عَلَاهِ عَلَيْهِ اللّهِ عَلَيْهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ عَلَيْهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ عَلَيْهِ اللّهِ اللّهِ عَلَيْهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ عَلَيْهِ اللّهِ الللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ الللّهِ الللّهِ الللّهِ الللّهِ الللّهِ الللللّهِ الللّهِ الللّهِ الللّهِ الللّهِ الللّهِ الللّهِ الللّهِ الللللّهِ الللّهِ الللللللللّهِ الللللللّهِ الللّهِ اللللللللللللللللللللللّهِ الللللل

এ সূরার অপর নাম হলো সূরা বন্ নাথীর। হযরত ইবনে ঘোরাইর (রা.) থেকে বর্ণিত আছে যে, তিনি বলেন, আমি হযরত আব্দুল্লাহ ইবনে আব্বাস (রা.) -কে বললাম, এটি সূরা হাশর। তিনি বললেন একে সূরা বন্ নাথীর বলো, কেননা এ সূরায় মদীনা শরীক্ষ থেকে বন্ নাথীর গোত্রের বহিষ্কারের ঘটনা বর্ণিত হয়েছে। অত্ত সূরায় ৪টি ব্লক্', ২৪টি আয়াত, ৭৪৬টি বাকা ও ১৭১২টি অব্দর রয়েছে। -ক্রিক্স মা'আনী, মাযহারী]

সুরা নাজিল হওয়ার সময়কাল : সহীহ বুখারী ও মুসলিম হানীসগ্রছে হযরত সাঈদ ইবনে জুবাইর হতে একটি বর্ণনা উদ্ধৃত হয়েছে। তাতে বলা হয়েছে, আমি হযরত আবদুল্লাহ ইবনে আব্বাস (রা.) -এর কাছে সূরা হাশর সম্পর্কে জানতে চাইলাম। তিনি বলদেন, এটা বনু নাযীর যুদ্ধ প্রসঙ্গে অবতীর্ণ হয়েছিল, যেমন বদর যুদ্ধ প্রসঙ্গে অবতীর্ণ হয়েছিল সূরা আনফাল। হযরত সাঈদ ইবনে জুবাইরের অপর একটি বর্ণনায় হযরত ইবনে আব্বাস (র.)-এর এ কথা উদ্ধৃত হয়েছে সূরা আনফাল। ইযরত ইবনে আব্বাস (র.)-এর এ কথা উদ্ধৃত হয়েছে সূরা আনফাল। মুজাহিদ, কাতাদাহ, যুহরী, ইবনে যায়েদ, ইয়ায়ীদ ইবনে রমান, মুহামদ ইবনে ইসহাক প্রমুখ মনীয়ীগণও এক্লপ বর্ণনা করেছেন। এদের সকলের সম্মিলিত বর্ণনা হলো, এ সুরায় যে আহলে কিতাবী লোকদের বহিষার করার কথা উল্লেখ হয়েছে তা বনু নায়ীর সম্পর্কে বলা হয়েছে। ইয়ায়ীদ ইবনে রুমান, মুজাহিদ ও মুহামদ ইবনে ইসহাকের বজবা হলো, প্রথম হতে শেষ পর্যন্ত এ গোটা সুরাটিই বনু নায়ীর যুদ্ধ সম্পর্কে অবতীর্ণ হয়েছে।

প্রশ্ন হলো, বনু নাযীরের এ যুদ্ধটি কবে সংঘটিত হয়েছে? ইমাম যুহরী এ প্রসঙ্গে উরওয়া ইবনে জ্বাইরের সূত্রে বর্ণনা করেছেন, বদর যুদ্ধের ছয়মাস পর এ যুদ্ধ সংঘটিত হয়; কিন্তু ইবনে সায়াদ, ইবনে হিশাম ও বালাযুরীর বর্ণনায় তা চতুর্থ হিজরির রবিউল আউয়াল মাসে সংঘটিত হয়েছিল বলে উল্লেখ করা হয়েছে, আর তাই ঠিক। কেননা, সব বর্ণনাই এ ব্যাপারে একমত যে, বীরে মাউনার মর্মান্তিক ঘটনার পর তা ঘটেছিল। আর বীরে মাউনার ঘটনা যে বদর যুদ্ধের পরই সংঘটিত হয়েছিল তা ঐতিহাসিক ভিবিতেই প্রমাণিত। -[যিলাল]

পূর্ববর্তী সূরার সাথে সম্পর্ক : পূর্ববর্তী সূরার শেষে মহান আল্লাহ ও তাঁর রাসূল 🊃 -এর বিরোধিতাকারীদের উদ্দেশ্যে সতর্কবাণী উচ্চারিত হয়েছে এবং তাদের অপমানজনক শান্তির কথাও ঘোষণা করা হয়েছে। আর অত্য সূরায় ইহুদি ও মুনাফিকদের শান্তির বিবরণ স্থান পেয়েছে। কেননা তারা নবী করীম 🚎 -এর বিরুদ্ধে সর্বদা চক্রান্তে লিপ্ত থাকত।

ইমাম বৃখারী (র.) হযরত ইবনে আক্ষাস (রা.)-এর কথার উদ্ধৃতি দিয়েছেন যে, সূরা আনফালে বদরের যুদ্ধের বিবরণ নাজিল হয়েছে, আর সূরা হাশরে বনু নাযীর গোত্রের বিবরণ নাজিল হয়েছে।

ইবনে ইসহাক বর্ণনা করেন, বন নাযীরকে মদীনা মোনাওয়ারা থেকে তখন বহিছার করা হয়, বখন নবী করীম হাত উহুদ যুদ্ধ লেষে মদীনা শরীফে প্রত্যাবর্তন করেন, আর বনু কোরায়যার ঘটনা ঘটে আহ্যাবের যুদ্ধের পর; দু'টি ঘটনার মধ্যে দু'বছরের ব্যবধান ছিল: - [নুরুল কোরআন]

স্রাটির বিশেষত্ব : মৃফাসসিরগণ বলেন, যদি কারো শরীরের কোনো একটি অঙ্গ ব্যথায় আক্রান্ত হয়ে পড়ে, তখন অজু করে বিসমিক্সাহ -এর সাথে উক্ত স্রার শেষাংশে বর্ণিত আয়াত (ঠাঁ) ঠি ঠিটিটিট পড়ে ব্যথাস্থানে ফুঁক দিয়ে দেয়, তাহলে উক্ত যন্ত্রণা দ্রীভূত হয়ে যাবে।

আর যদি সূরা হালর -এর শেষ আয়াত অথবা পূর্ণ সূরাটি মৃতব্যক্তির মাথার পার্ম্বে বসে কিংবা মৃতদের উদ্দেশ্যে পাঠ করে ছওয়াব বখলিশ করে দেওয়া হয়, তাহলে মৃতগণ কবরের আজাব হতে রক্ষা পাবেন্।

#### ্যুরাটির বিষয়বস্থু :

- ১. সূরাহ আল-হাশর -এর বিষয়বস্তু কয়েকটি রয়েছে। তলাধ্যে সূরার প্রথমাংশে আল্লাহর গুণারলি ও কাফির বনু নায়ীর গোত্রের মদীনা হতে নির্বাসনের বিশেষ ঘটনার পর্যালোচনা করা হয়েছে। যাতে হয়রত মুহায়দ

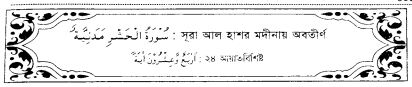
  এর সাথে তারা যুদ্ধে পরাজিত হয়ে আছসমর্পণের বর্ণনাও রয়েছে। বনু নায়ীর গোত্র পকান্তরে একটি বিশাল জনগোষ্ঠীর সমাবেশ ছিল। তারা তাদের সময়কালে ইসলামের প্রথম মুগে মুসলমানদের তুলনায় কম ছিল না। অপর দিকে তাদের যুদ্ধ হাতিয়ায় অজপ্র পরিমাণ ছিল। তাদের বাসস্থান মদীনার ভূমিতে শত শত বছর পূর্ব থেকেই ছিল এবং তারা অত্যন্ত সুকটিন ও দৃঢ় দূর্গের পত্তন করেছিল। তাদের হীন ধারণা মতে তাদেরকে কোনো শক্তি পরান্ত করতে সক্ষম হবে না। এতদসত্ত্বেও সর্বশেষ তাদের পরাজ্যর ঘটল এবং হয়রত মুহামদ 

  রাক্ষর প্রবিদ্ধি স্থান থেতে এ কথাটিই প্রকাশ পেয়েছে য়ে, য়য়নই য়ে জাতি আল্লাহর শক্তির মোকাবিলায় নামবে তখনই তারা চিরতরে ধ্বংসপ্রপ্রত হয়ে য়াবে ও নিশ্চিহ্ন হয়ে য়াবে, এতে কোনো সন্দেহ নেই।
- ২. দ্বিতীয়াংশে অর্থাৎ ৫ম আয়াতে বর্ণিত বাণী দ্বারা যুদ্ধ-বিশ্রহ সম্পর্কীয় আইনের ধারার ঘোষণা করা হয়েছে। সেখানে ম্পষ্ট বলা হয়েছে যে, ধর্মযুদ্ধ ও সামরিক সৈনিক কর্তৃক কোনো এলাকায় শক্রদের মোকাবিলায় (শক্র এলাকায়) পরিচালিত ধ্বংসাত্মক কার্যকলাপসমূহ ইসলামিক আইন বহির্ভৃত কার্যকলাপ তথা কুরআনে নিষিদ্ধ "ফাসাদ ফিল আরদ" -এর অন্তর্ভূক কাজ নয়।
- তৃতীয়াংশে অর্থাৎ ৬ ছা হতে ১০ম আয়াতে ইসলামিক জিহাদ ও মুসলমানগণ কর্তৃক বিজিত অঞ্চল বা য়ৄদ্ধ-বিগ্রহ ও আপোষ
  মীমাংসার ফলে অর্থ সম্পদসমূহ বিলি-বন্টনের বর্ণনা দেওয়া হয়েছে।
- চতুর্থাংশে উক্ত বনৃ নাযীর গোত্রের সাথে মুসলমানদের যুদ্ধকালীন মুনাফিকগণের আচার-আচরণ ও কু-প্রবৃত্তির আলোচনা করা হয়েছে।
- ৫. পঞ্চমাংশে (শেষাংশে) আল্লাহর একত্বাদের প্রতি অগ্রহ দেখিয়ে উপদেশবাণী, ঈমানের মূল উপকরণ এবং ঈমানদার ও বেঈমানের মাঝে পার্থক্য, আর ঈমানের গুরুত্বসহ আল্লাহর একত্বাদের বর্ণনার প্রকাশ করা হয়েছে।

স্রাটির ফজিলত: হযরত ইরবাছ ইবনে সারিয়াহ (রা.) হতে একটি হাদীস রয়েছে, ভাতে বর্ণনা করা হয়েছে যে, হযরত মুহাম্মদ ক্রি সর্বদা রাত্রে নিদ্রা যাওয়ার পূর্বে মুসাব্দাহাত (অর্থাৎ এসব স্রাগুলো যেগুলোর পূর্বে টুট্টেই ইন্ট্রাদি শব্দ দারা আরম্ভ করা হয়েছে) পড়তেন। আর বলতেন উক্ত স্রাগুলোর মধ্যে এমন একটি আয়াত রয়েছে যা হাজার আয়াত হতেও উত্তম। তনাধ্যে স্রা-হাশর একটি। কেউ কেউ মতানৈক্যে বলেন, তার উত্তম আয়াতটি হলো– كَا اَنْرُانَ عَلَى الخَ

وَعَنِ الْعِيْمَاصِ بِنِ سَارِيَةَ (رض) أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ كَانَ يَغَرَأُ النَّسُسَبَّحَاتِ فَبُلَ انْ يَرُقُدَ يَتُعَوُلُ إِنَّ فِينْهِنَ أَبَدَّ خَبْرُ مِنْ اَلْفِ اَبَذٍ. (دَوَاهُ النِّرْمِنِيُّ وَابُّهُ وَادُهَ)

অনুরূপভাবে তিরমিয়ী শরীকে হযরত মা'কাল ইবনে ইয়াসার (রা.) বর্গনা করেন, রাস্লে কারীম করে বলেছেন, যে ব্যক্তি প্রাভঃকালে প্রতিদিন من الشَّبْطَان الرَّجِنِم الْمُرْيَّرُ الْمُرْيَّرُ الْمُرْيِّرُ الْمُرْيِرُ الْمُرْيِّرُ الْمُرْيِّرُ الْمُرْيِّرُ الْمُرْيِّرُ الْمُرْيِرُ الْمُرْيِرُ الْمُرْيِرُ الْمُرْيِرُ الْمُرْيِرُ الْمُرْيِرِيرُ الْمُرْيِرُ الْمُرْيِرُ الْمُرْيِرُ الْمُرْيِرُ الْمُرْيِرِ الْمُرْيِرُ الْمُرْيِرِ الْمُرْيِرُ الْمُرْيِرِ الْمُرْيِرُ الْمُرْوِرِيرُ الْمُرْيِرُ الْمُرْيِرُ الْمُرْيِرُ الْمُرْيِرُ الْمُرْيِرُ الْمُرْيِرِ الْمُرِيرِ الْمُرْيِرِ الْمُرْيِرِ الْمُرْيِرِ الْمُرْيِرِ الْمُرْيرِ الْمُرْيِرِ الْمُرْيِرِ الْمُرْيِرِيرِ الْمُرْيِرِ الْمُرْيِرِ الْمُرْيِرِ الْمُرْيِرِ الْمُرْيِرِ الْمُرْيِرِيرِ الْمُرْيِرِ الْمُرْيِرِ الْمُرْيِرِ الْمُرْيِرِ الْمُرْيِرِ الْمُرْيِرِ الْمُرْيِرِ الْمُرْيِرِيرِ الْمُرْيِرِ الْمُرْيِرِ الْمُرْيِرِ الْمُرِيرِيرِ الْمُرْيِرِ الْمُرْيِرِيرِ الْمُرِيرِ الْمُرْيِرِيرِ الْمُرِيرِ الْمُرْيِرِيرِ الْمُرِيرِ الْمُرِيرِ الْمُرْيِرِ ال



# بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ পরম করুণাময় ও দয়ালু আল্লাহর নামে শুরু করছি

#### অনুবাদ :

- ১. আকাশমণ্ডলী ও পৃথিবীতে যা কিছু আছে সকলেই আরাহর পবিত্রতা ঘোষণা করে অর্থাৎ তাঁর পবিত্রতা ব্যক্ত করে। ১ হরফটি অতিরিক্ত আর অপ্রাণী-বাচক বস্তুর জন্য ব্যবহৃত অব্যয়, র্ক্স ব্যবহৃর দ্বারা সংখ্যাধিক্যের প্রাধান্য দেওয়া হয়েছে। তিনি প্রাক্রমশালী ও প্রজ্ঞাময় তাঁর রাজত্ব ও কর্মকাণ্ডে।
- ح. তিনিই আহলে কিতাবগণের মধ্যে যারা কুফরি করেছে,

  <u>তাদেরকে বহিক্</u>ত করেছেন তারা বন্ নাযীর গোত্রীয়

  ইহুদিগণ। <u>তাদের আবাসভূমি হতে</u> মদীনাস্থিত তাদের

  যর–বাড়ি হতে প্রথম সমাবেশেই এ বহিকার শাম

  দেশে হয়েছিল। অবশেবে হযরত ওমর (রা.) তাঁর
  থেলাফতকালে তাদেরকে খায়বর প্রান্তরে নির্বাসিত

  করেন। <u>তোমরা কল্পনাও করনি</u> হে মু'মিনগণ! যে,

  <u>তারা নির্বাসিত হবে। আর তারা কল্পনা করেছিল যে,</u>

  <u>তাদের রক্ষাকারী হবে তার্ট্রি এর খবর তাদের দুর্ভেদ্য

  দুর্গসমূহ এ শব্দটি তার الله যাধ্যমে খবর পূর্ণত্ব

  লাভ করবে। আল্লাহ তাআলা হতে তার শান্তি হতে।

  কিন্তু তাদের নিকট পৌছল আল্লাহ তার আদেশ ও

  শান্তি এমন স্থান হতে, যা তারা কল্পনাবদের পক্ষ হতে।</u>
- . سَسبَّحَ لِسلُهِ مَا فِسَى السَّمُوٰتِ وَمَا فِسَى السَّمُوٰتِ وَمَا فِسَى السَّمُوٰتِ وَمَا فِسَى الْآرَضِ جَ أَىٰ نَسَزَّهُ أَ فَلِيلِي اللَّاكِ مُنْ مَسْزِيْسَدَةً وَفِسِي الْإِثْنِيَانِ بِمَا تَغَلِينَا لِلْآكَفُرِ وَهُوَ الْعَزِيْزُ الْعَزِيْرُ
- ٧. هُمُو الَّذِي اَفَرَجَ الَّذِينَ كَفَرُوْا مِنْ اهْ الْ الْحَبْرِ مِنَ الْمَهُ وَدِ مِنْ دِيسَارِهِمْ مَسَاكِونِهِمْ بِالْمَسَدِيثَ الْمَهُ وَدُ مِنْ الْحَشْرِ مَ مَسَاكِونِهِمْ بِالْمَسَدِيثَ الْمَهُ وَدُ وَالْحَدُوا الْحَرْمُ الْمَسَامِ وَالْحِرُهُ الْنَّ الْمَسَامِ وَالْحُرُهُ اللَّهُ تَعَالَى عَنْهُ فِي اللَّهُ تَعَالَى عَنْهُ فِي اللَّهُ تَعَالَى عَنْهُ فِي اللَّهُ تَعَالَى عَنْهُ وَنِي اللَّهُ تَعَالَى عَنْهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُولَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

وَقَدَّنَ اَلْقَى فِى قَلُوْمِهِمُ الرُّعْبَ بِسُكُوْنِ الْعَشِنِ وَصَّيَهَا الْخُوْنَ بِقَعْلِ سَيِّدِهِمْ كَعْبِ بَنِ الْاَشْرَفِ يُخْرِيُنُ بِالتَّشْدِيْدِ وَالشَّخْفِيْفِ مِنْ اَخْرَبَ بَيْدُوتَهُمْ لِبَنْقُلُوا مَا اسْتَحْسَنُوهُ مِنْهَا مِنْ خَشَبٍ وَعَنْدِهِ بِالْدِينِهِمْ وَلَيْدِى الْمُوَمِّينِيْنَ وَ فَاعْتَبِرُوا بِالْدِينِهِمْ وَلَيْدِى الْمُوَمِّينِيْنَ وَ فَاعْتَبِرُوا

তা সঞ্চার করল উদ্রেক ঘটাল তাদের অন্তরে ব্রাস ও জীতি

ক্রিটিট হয়েছে। ব্রাস, তাদের দলপতি কা'ব ইবনে
আশরাফের হত্যার মধ্য দিয়ে। তারা ধ্বংস করে ফেলল
শব্দি তাশদীদ যোগে

রহতে এবং তাশকীফের
সাথে

ক্রিটিড কান্ঠ ইত্যাদির মধ্য হতে তারা যা তালো মনে
করেছে তা সরিয়ে নেওয়ার উদ্দেশ্য। তাদের হরতে এ

মু'মিনগণের হাতে। অতএব, হে চকুলান ব্যক্তিগণ
তোমরা উপদেশ গ্রহণ করো।

# তাহকীক ও তারকীব

ه مُبْتَنَدًا مُؤَخِّر राला مُمُنْزَبُهُم अप्र خَبَر مُفَقَّمُ राला مَانِعَتُهُمْ مَانِعَتُهُمْ مَانِعَتُهُم - حَمُونُهُمْ - هَمُ وَنَهُمْ عَمَالُ وَ اللّهُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ اللّهَ عَلَيْهُمْ اللّهِ اللّهَ عَلَيْهُمُ - مَانِعَتُهُمْ اللّهِ اللّهِ اللّهِ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ مَانِعَتُهُمْ اللّهِ اللّهِ اللّهَ عَلَيْهُمْ وَاللّهُمْ مَانِعُمُ وَاللّهُمْ وَاللّهُمْ وَاللّهُمُ مَانِعُمُ مَانِعُمُ وَاللّهُمُ اللّهِ اللّهُمُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُمْ مَانِعُمُ مَانِعُمُ مَانِعُمُ مَانِعُمُ مَانِهُمُ وَاللّهُمُ اللّهُمُ مَانِعُمُ مُانِعُمُ مَانِعُمُ مَانِعُمُ مَانِعُمُ مَانِهُمُ مَانِهُمُ مَانِهُمُ مَانِهُمُ مَاللّهُ اللّهُمُ اللّهُمُ اللّهُمُ اللّهُمُ اللّهُمُ اللّهُمُ اللّهُمُ - مُعَمُّرُ اللّهُ مُعَلِّمُ مِنْ مُعَلِّمُ مَانِهُمُ مِنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُمُ اللّهُ اللّهُم - مُعَمِّمُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

بَوْلُهُ الرُّعَبُ : هَوْلُهُ الرُّعَبُ 'শন্দিকে দু'টি পদ্ধতিতে পাঠ করা হয়ে থাকে- ১. অধিকাংশ কারীগণের মতে عَبُن كُلِمَهُ الرُّعَبُ الرُّعَبُ । কে সাকিন করে পড়তে হয়। যথা- (عَبُن كُلِمَهُ) ২. অথবা, ইবনে আমের ও আলী (রা.) -এর মতে, ডাকে (عَبُن كُلِمَهُ) পেশ প্রদান করে, যথা- الرُّعُبُ পড়া হয়।

مَخْرِيُونَ : فَوَلَمُهُ يُخْرِيُونَ अर्था९ بَخْرِيُونَ करत, या يُخْرِيُونَ : فَوَلَمُهُ يُخْرِيُونَ تَشْدِيْد अर्था९ يَخْرِيُونَ अर्था९ مَخْرِيُونَ अर्था९ يَخْرِيُونَ अर्था९ الْمَرَبُّونَ अर्था९ الْمُرَبِّقِ अर्था९ الْمُرَبِّقِ अर्था९ مَخْرِيُونَ अर्था९ يَخْرِيُونَ عَنْوَيْبُونَ अर्था९ يَخْرِيُونَ اللهِ अर्था९ يَخْرِيُونَ اللهُ عَنْوَيْبُونَ اللهُ عَنْوَيْبُونَ اللهُ عَنْوَاللهُ عَنْوَال

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

মদীনায় গিয়ে রাসূলুল্লাহ 🚃 সাহাবীদেরকে বনু নাথীরের বিরুদ্ধে যুদ্ধ করার জন্য তৈরি হতে নির্দেশ দিলেন। তাদের এ ষড়যন্ত্র আর ওয়াদা তঙ্গের কারণে, যা পূর্বেই তাদের সাথে হয়েছিল। নবী করীম 🚃 অনতিবিশ্বরে তাদের প্রতি চূড়ান্ত নির্দেশ পাঠিয়ে দিলেন, তোমাদের বিশ্বাস ভঙ্গমূলক ষড়যন্ত্রের কথা আমি জানতে পেরেছি। কাজেই দশ দিনের মধ্যেই তোমরা মদীনা ত্যাগ করে চলে যাও। এ সময়ের পরেও যদি তোমরা এখানে থাক, তাহলে তোমাদের বন্তিতে যাকেই পাওয়া যাবে তাকেই হত্যা করা হবে। অপরদিকে আদ্বাহাই ইবনে উবাই তাদেরকে সংবাদ পাঠাল—দুই হাজার লোক দিয়ে আমি তোমাদের সাহায্য করবো এবং বন্ কুরইযা ও বন্ গাতফানও তোমাদের সাহায্যার্থ এগিয়ে আসবে— তোমরা দৃঢ় হয়ে থাক, নিজেদের স্থান কিছুতেই ত্যাগ করবে না। এ মিথ্যা আশ্বাসবাণীর উপর নির্ভর করে তারা নবী করীম—এর চূড়ান্ত নির্দেশের জবাবে বলে পাঠাল— আমরা এখান হতে চলে যাব না, আপনি যা ইচ্ছা করতে পারেন। এরপর চতুর্থ হিজরির রবিউল আউয়াল মাসে নবী করীম—তাদেরকে অবরুদ্ধ করলেন। মাত্র কয়েক দিন পর্যন্ত অবরোধ চলার পর [কোনো কোনো বর্ণনা মতে ছয় দিন আর কোনোটির মতে পনেরো দিন| তারা মদীনা ত্যাগ করে চলে যেতে বাধ্য হলো এ শর্তের ভিন্তিতে যে, অক্রশন্ত ছাড়া আর যা কিছুই তারা নিজেদের উটের পিঠে বোঝাই করে নিয়ে যেতে পারবে, তা নিয়ে যাবে। এভাবেই তাদের অধিকার হতে মদীনার ভূমিকে মুক্ত করা সম্বর্ণন হয়েছিল। তাদের মধ্যে মাত্র দুজন লোক মুসলমান হয়ে মদীনায় থেকে গেল। অবশিষ্টরা সিরিয়া ও খাইবারের দিকে চলে গেল। —[ফিলাল]

 وَالْهُ سَبَّتَ لِلْهُ مَا فِي الله مَا فِي الله مَا فِي الله وَالله مَا فِي الله وَالله الله وَالله وَالله و আকাশমণে ও পৃথিবীর উপরে এবং অন্তরীক্ষে অবিস্থত আল্লাহর যে সকল সৃষ্টিকুল (মানব-দানব.... সর্বপ্রকার জীব ও নিজীব) রয়েছে সব কিছুই নিজ ভাষায় তাঁর তাসবীহ এবং অপরিসীম ক্ষমতা আর মহাজ্ঞানের জয়গান গাচ্ছে। আর তাসবীহ পাঠ করছে এবং তিনিই বিজয়ী ও মহাবিজ্ঞানী। এ প্রসঙ্গে অন্য আয়াতে আল্লাহ তা'আলা বলেছেন وَانْ مِنْ مَنْ الْاَكِمَا وَانْ مِنْ مُنْ وَالْاَ مِنْ مُنْ مُنْ الله وَهُمُ وَالله وَهُمُ وَالله وَهُمُ وَالله وَلِمُ وَالله وَهُمُ وَالله وَهُمُوا وَالله وَهُمُ وَالله وَهُمُ وَالله وَهُمُ وَالله وَهُمُ وَالله وَهُمُ وَالله وَهُمُ وَالله وَهُمُوا وَالله وَالله وَالله وَهُمُوا وَالله وَهُمُوا وَالله وَهُمُ وَالله وَهُمُ وَالله وَاللّه وَالله و

এ আয়াতটির ডাফসীরে আল্লামা ইবনে কাছীর (র.) বলেন– আল্লাহ তা'আলা এ খবর দিয়েছেন যে, আসমান ও জমিনে যা কিছু রয়েছে সবই তাঁর পবিত্রতা ঘোষণা করে, সন্মান করে ও একত্ববাদের বাণী ঘোষণা করে।

কতিপয় গ্রন্থে বর্ণনা রয়েছে যে, ইছদি বনু নাযীর গোত্রের বহিষ্করণ সম্পর্কে পর্যালোচনা আরম্ভ করার প্রথমেই আল্লাহ তা'আলা উক্ত আয়াতটিকে ভূমিকা স্বরূপ বর্ণনা করেছেন। আর এ সত্য তথ্যটি মুসলমানদেরকে উপলব্ধি করে দেওয়ার জন্য যে, কাফির বনু ন্যীরদের সঙ্গে মুসলমানদের যে ঘটনা ঘটেছিল তা মুসলমানদের ক্ষমতাবলে ও বাহুবলে হয়নি; বরং তা মহান আল্লাহর বিশেষ কুদরতের কীর্তি ও ফলাফল যাত্র।

উড আয়ाতে আয়ाহ তা'আলা বলেন- "প্রজাময় আয়াহই : कें विंग्रे الَّذِيْنَ كَفُرُوا اللخ আহলে কিতাব সম্প্রদায়ের বনূ নাযীর গোত্রীয় কাফেরদেরকে তাদের বাসস্থান (মদীনা ভূমি) হতে শাম বা সিরিয়া দেশের প্রতি প্রথম সমাবেশে বহিষ্কৃত করে দেন।' তাদের দ্বিতীয় সমাবেশে হযরত ওমর ফারুক (রা.) তার খিলাফ্ড আমলে তাদেরকে শাম হতে এবং পূর্ণ আরব উপদ্বীপ হতে খায়বর -এর প্রতি বহিষ্কৃত করে দেন, ঈমানদারদেরকে লক্ষ্য করে আল্লাহ বলেন- হে মু মিনগণ! ইছদিদের কাফির সম্প্রদায় তাদের বাসস্থান ত্যাগ করবে বলে তোমাদের সামান্যতম ধারণাও জনোনি। আর কাফির সম্প্রদায় এ প্রতিজ্ঞাবদ্ধ হয়ে বঙ্গেছিল যে, আল্লাহর গজব ও শান্তি হতে তাদেরকে রক্ষাকারী দুর্ভেদ্য দুর্গই যথেষ্ট। (বলা বাহুল্য) বন্ নাথীরের সুশক্ত কেল্লা, অজের দুর্গ ও প্রচুর যুক্ষ সরপ্তাম হেতু বিনা যুদ্ধে এত সহজে নিরন্ত্র, নিরবলম্বন মুসলমানগণ জয় করতে পারবে বলে তোমরা মুসলমানরা ধারণা করতে পারনি; অনুরূপভাবে বনু নাযীরের ইহুদিগণও ভাবতে পারেনি যে, নিরীহ মুসলমানরা তো দ্রের কথা বরং কোনো শক্তিই তাদের দুর্জয় কেল্লা জয় করারও তাদের উপর আক্রমণ করার দুঃসাহস করতে পারবে? এমন দুঃসাহসিক অভিযান, অতর্কিত আক্রমণ এবং শোচনীয় পরাজয় তাদের স্বপ্নেরও অগোচর ছিল। কিন্তু আল্লাহর নির্দিষ্ট হকুম যখন আসল তখন এমনই হলো, মুসলমানদের হাতেই এমনভাবে তাদের সর্বনাশ ঘটল, তারা যদি বিশ্বাসঘাতকতা না করত তবে তাদেরকে এমনভাবে শোচনীয় পরাজয় বরণ করতে হতো না। আর আল্লাহ রাব্বুল আলমীন তাদের দলপতি কা'ব ইবনে আশব্বাফ নামক প্রসিদ্ধ ইসলামের শত্রুকে আল্লাহর ইশারায় মুসলমানদের হন্তে অপ্রত্যাশিত হত্যার দ্বারা তাদের অন্তরে বিশেষ জীতির সঞ্চার ঘটিয়ে দিলেন। এ জয় উপচিয়ে মুসলমানদের হত্তে তারা পরাজিত হয়ে আত্মসমর্পণ করতে বাধ্য হলো। আর লোভ লালপার, কোভে উত্তেজনার তাদের পরিত্যক্ত বিষয় সম্পদ যাতে মুসলমানদের ভাগ্যে না জুটতে পারে তজ্জন্য তারা নিজেরা পোড়ামাটি নীতি অবলম্ব করে দেশত্যাগ করার মুহুর্তে নিজেদের হন্তে ও মুসলমানদের হন্তে নিজেদের ঘরবাড়ি বিনষ্ট ও

বিধ্বংস করে যায়। যা পূর্ব হতেই মুসলমানদের হাতে ধ্বংসের পথে পৌছতে থাকে, তা পুনরায় নিজেরাই ধ্বংসের ঘোলকলা পরিপূর্ণ করে তোলে। বনু নাথীর গোত্রীয় কাফেরদের বহিছারের ঘটনা আলোকপাতের পর ঈমানদার মুসলমানদেরকে উপদেশ বাণীর ইন্নিত দিয়ে বলেন– হে মু'মিন মুসলমান জ্ঞানীগুণী ব্যক্তিগণ! তোমরা উদ্বিখিত ঘটনা হতে উপদেশ গ্রহণ করে নাও।

ষন্ নাষীরের সংক্ষিপ্ত ইতিহাস : বন্ নাষীর গোত্রটি ইন্থলি জাতিরই একটি অংশ। তারা হযরত হারন (আ.)-এর বংশধর ছিল। তাদের পূর্ব-পুরুষণণ তাওরাতের আলিম ছিলেন। তাওরাতে শেষনবী ——এর আকৃতি-প্রকৃতি এবং তার নিদর্শনসমূহ এমনকি এ কথারও বর্ণনা ছিল যে, তিনি মক্কা শরীষ্ণ হতে ইয়াসরিব অর্থাৎ মদীনায় হিজরত করবেন। এ গোত্র শেষনবী ——এর সঙ্গে থাকেবে এ প্রত্যাশায় সিরিয়া হতে স্থানান্তরিত হয়ে মদীনায় এসে বসবাস করতে থাকে। তাদের তৎকালীন লোকদের মধ্যে কিছু আলিম ছিলেন। যাঁরা নবী করীম ———এর মদীনায় হিজরতের পর তাঁর নিদর্শনাদি দেখে তাঁকে চিনে ফেললেন। কিছু তাদের কল্পনা ছিল যে, শেষনবী ——

হয়রত হারন (আ.) –এর বংশধরদের মধ্য হতে হবে। সর্বশেষ নবী হয়রত মুহামাদুর রাস্কুল্লাহ কনী ইসরাঈল হতে না হয়ে বনী ইসমাঈল থেকে হয়েছে দেখে তারা হিংসায় নিমজ্জিত হয়ে গেল। এ হিংসাকে কেন্দ্র করে তাদের ঈমান গ্রহণের পথ রুদ্ধ হয়ে যায়। কিছু তারা মনে মনে তাঁকে শেষনবী বলে জানত এবং মানত।

বদর যুদ্ধে মুসলমানদের অভাবিত পূর্ণ বিজয়, তাদের এ প্রত্যয়কে আরো জোরদার করে তুলল। পরিশেষে উচ্চ যুদ্ধে যখন মুসলমানদের সাময়িক পরাজয় এবং কতিপয় সাহাবায়ে কেরাম শাহাদত বরণ করেন। তখন তারা মঞ্চার কাফিরদের সঙ্গে আলাপ আলোচনা গুরু করে দেয়।

রাসূলে কারীম — মদীনা শরীকে উপনীত হয়েই মদীনার আশে-পাশের ইহুদি গোঅগুলোর সাথে এমন একটি সদ্ধি চুক্তিতে আবদ্ধ হন যে, তারা মুসলমানদের বিরুদ্ধে যুদ্ধ করবে না। সদ্ধি পত্রে আরো বহুবিধ শর্ত ছিল। চুক্তিবদ্ধ সম্প্রদায়েরই একটি হলো বনু নায়ীর। তারা মদীনার দুই মাইল দূরে বসবাস করত। সেখানে তাদের শক্তিশালী দুর্গ এবং বহু যোদ্ধা ছিল। উহুদের যুদ্ধ পর্যন্ত এ সকল গোত্র প্রকাশ্যভাবে কৃত সন্ধির প্রতি আনুগত্য ছিল। পরবর্তীতে তারা মুসলমানদের বিরুদ্ধে বিদ্রোহী হয়ে দাঁড়ায়। বিশ্বাসঘাতকতার প্রারম্ভ এ থেকে যে, ওহুদ যুদ্ধের পর ইহুদির গোত্রপতি কা'ব ইবনে আশরাফ চল্লিশ সদস্য বিশিষ্ট একটি কাফেলা নিয়ে মন্ধায় গমন করে। তারা মন্ধার কাফিরদের সঙ্গে আলোচনার মাধ্যমে নবী করীম — তথা মুসলমানদের বিরুদ্ধে যুদ্ধ করার উপর এক চুক্তি স্বাক্ষর করে।

চুক্তির প্রাক্কালে কা'ব ইবনে আশরাফ এবং কুরাইশ নেতা আবৃ সৃফিয়ান তাদের স্ব-স্ব দল নিয়ে কা'বা ঘরের পর্দা ধরে শপথ করল যে, তারা মুসলমানদের বিরুদ্ধে একে অন্যের সাহায্য করবে।

এর পরবর্তীতে বনু নায়ীরের বিভিন্ন বিশ্বাসঘাতকতা সম্পর্কে রাস্পুরাহ 🎫 অবহিত হতে থাকেন। এমনকি তারা রাস্পুরাহ
েক হত্যা করার সিদ্ধান্ত নিলে হয়রত জিবরাঈল (আ.) তাৎক্ষণিকভাবে ওহী নিয়ে আগমন করেন এবং তাদের পরিকল্পনা
বার্থ হয়।

রাসূলুল্লাহ 🚃 তাদের সাথে বিদ্যুমান চুক্তির শর্তানুসারে একটি রক্তপণের চাঁদা আদায়ের উদ্দেশ্যে তাদের নিকট গমন করলে তারা হয়ুব 🚃 -কে দেওয়ালের উপর হতে পাথর নিক্ষেপে হত্যার সিদ্ধান্ত করেছিল।

পরিশেষে রাস্লুল্লাহ = তাদেরকে দশ দিনের সময় দিয়ে মদীনা ত্যাগ করার নির্দেশ জারি করেন। তাদের একাংশ খামবরে এবং অন্যরা সিরিয়া গিয়ে বসবাস আরম্ভ করে। হযরত ওমর (রা.) তাঁর খেলাফত আমলে এদেরকে খামবর ত্যাগে বাধ্য করলেন।

- ১. হযরত ইবনে আব্বাস (র.) এবং অধিকাংশ মুফাসসিরণণ বলেছেন, তা ছিল আহলে কিতাবদেরকে প্রথমবারের মতো একত্রিত করণ। অর্থাৎ এ বারই প্রথমবারের মতো তাদেরকে একত্রিত করা হয়েছে এবং আরব উপদ্বীপ হতে বহিস্কার করা হয়েছে। এর পূর্বে তারা এ রকম লাঞ্কনার শিকার আর কখনো হয়নি। কারণ ইতঃপূর্বে তারা ইজ্জত এবং সদানের অধিকারী ছিন।
- মদীনা হতে তাদেরকে বহিষ্কারকরণকে আল্লাহ তা'আলা হাশর আখ্যা দিয়েছেন। একে প্রথম হাশর এ জন্যই বলা হয়েছে যে,
  মানুষকে কিয়ামতের দিন শাম রাজ্যের দিকে নিয়ে গিয়ে একত্রিত করা হবে তথায় তাদের হাশর হবে।
- ৩. এটা ছিল তাদের জন্য প্রথম হাশর। তাদের দ্বিতীয় হাশর হলো খায়বার হতে তাদেরকে হয়রত ওমরের সিরিয়ায়
  নির্বাসিতকরণ।
- ৪. এ বাক্যের অর্থ হলো তাদের সাথে যুদ্ধ করার জন্য প্রথমবারই মুসলমানগণ একত্রিত হয়ে তাদেরকে নির্বাসিত করল। কারণ, এ বারই রাস্পুরাহ ত্র্ত্ত্বিত তাদের সাথে প্রথম যুদ্ধ করলেন।
- ৫. হ্যরত কাতাদাহ (র.) বলেছেন, তা প্রথম হাশর। দ্বিতীয় হাশর হবে এক আগুন মানুষদেরকে প্রাচ্য হতে পান্চাত্যের দিকে
  নিয়ে গিয়ে একত্রিত করবে, তারা যেখায় রাত যাপন করবে সেখানে সে আগুন রাত যাপন করবে। তারা যেখানে থাকবে
  আগুন সেখানেই থাকবে। কাবীর।

হাশর মোট কয়বার হয়েছিল : হাশর মোট কয়বার হয়েছিল এ প্রসঙ্গে তাফসীরে ছা'বী এন্থে এ বর্ণনা পাওয়া যায় যে,

إِعْلَمُ أَنَّ الْحَشْرَ اَرْبَعٌ (١) فَالْاَزُلُ إِجْلاَ مُبْنِى النَّفِيْدِ (٢) ثُمَّ بَعْدَهُ إِجْلاَءُ ٱهْلِ خَيْبَرَ (٣) ثُمَّ فِى الْجِرِ الزَّمَانِ تَخْرُجُ نَارً مِنْ قَعْرِ عَدْنَانَ تَسُولُ النَّاسَ (٤) ثُمَّ فِى يَرَمُ القِّبَامَةِ حَشُّرُ جَمِيْعِ النَّغَلَاتِقِ .

বনু নার্যীরের জন্য কয়টি হাশর নির্দিষ্ট? : বনি নার্যীরের প্রথম হাশর হলো মদীনা হতে বিতাড়িত হওয়া, আর দিতীয় হাশর হলো খাইবার হতে শামের পথে হযরত ওমর (রা.) দ্বারা পরে বিতাড়িত হওয়া। কেউ কেউ বলেছেন, শেষ হাশর হলো সমগ্র মানবজাতির ময়দানে মাহশারে একত্রিত হওয়া। সুতরাং এ দ্বিতীয় মত অনুযায়ী তাদের তিনটি হাশর হলে তৃতীয় হাশর হবে কিয়ামত দিবসের হাশর : ন্যাতহুল কাদীর

হাশরের ময়দান কোথায় হবে?: আলোচ্য আয়াতের পরিপ্রেক্ষিতে হযরত আব্দুল্লাহ ইবনে আব্বাস (রা.) বলেছেন, হাশরের ময়দান হবে সিরিয়াতে। আল্লাহ তা'আলা কিয়ামতের দিন সিরিয়ার মাটিতেই সকলকে একত্রিত করবেন। যে এ ব্যাপারে সন্দেহ করে, সে যেন এ আয়াত পাঠ করে। –[নূকল কোরআন]

উত্ত আয়াতাংশের তাৎপর্য এই যে, বন্ নাযীর গোত্র শত বছর পূর্ব থেকেই তাদের নির্দিষ্ট স্থানে বসবাস করছিল। মদীনার বাইরে তাদের গোত্রীয় লোক ব্যতীত অন্য কোনো বংশীয় লোক তাদের সাথে বসবাস করতে তারা দিত না। তারা নিজস্ব জনপদকে দূর্ভেদ্য দূর্গে পরিণত করে রেখেছিল। ঘরবাড়িগুলো তাদের গুহার আকারে নির্মিত ছিল। আর উপজাতিদের নীতিমালায় তাদের বসতি ছিল। লোকসংখ্যাও মুসলমানদের তুলনায় কোনো অংশে কম ছিল না। মূল মদীনাবাসী বহুসংখ্যক লোক তাদের পৃষ্ঠপোষকতা করে আসছিল। এ সব কারণে তারা সশস্ত্র মোকাবিলা না করেই কেবলমাত্র আবরেধের চাপেই দিশেহারা হয়ে বন্ধুভিটা পরিত্যাগ করে আবাহমান কালের জন্য চলে যেত হবে, এমন আশা মুসলমানরাও করেন নি। অপর পক্ষে ইত্দিগণও ধারণা করেছিল যে, যত বড় শক্তিই আসুক না কেন, কিছুই তাদেরকে চলতে কখনও ক্ষমতাবান হবে না। যদিও তাদের গৌরব ও স্পর্ধার সর্বদিক ধূলিসাং হয়ে গেছে তথাপিও স্বল্প আক্রমণে ও সন্ধ দিনে তাদেরকে কিছুই করতে পারবে না। আর তাদের সুরক্ষিত কিল্লাগুলো অতি সহজে বিজয় করার ধারণা আসাও সাধারণ বিবেকের বহির্ভূত। তথাপিও আল্লাহ তাদেরকে (ইতুদি বনু নারীরকে) মতান্তরে মাত্র ৬ দিন, অথবা ১৫ দিন, অথবা ২১ দিন, অথবা ১০ দিনের অবক্ষমের মদীনা ত্যাগ করে চলে যেতে বাধ্য করেন।

ভাদের স্কৃতিন দুর্লের উপর এত আস্থাবান ছিল যে, তাদের দুর্গই তাদেরকে আল্লাহর সর্বপ্রকার শান্তি হতে মুক্ত রাখবে। অথবা, গায়েব হতে কোনো শক্তিই তাদের পরিবর্তন ঘটাতে পারবে না।

উক্ত আয়াতের মর্মবাণীর উপর একটি প্রশ্ন জাগতে পারে :

প্রপুটি হপো, ইহুদি জাতি নিন্দিত জানত যে, তাদের এ যুদ্ধ হযরত মুহাম্বদ 🚞 -এর সাথে নর, বরং বরং আল্লাহর সাথেই, তথাপিও তারা এ কথা কিতাবে বুঝতে সক্ষম হলো যে, তারা আল্লাহর সর্ব প্রকার কঠিন শান্তি থেকে মুক্ত থাকবেঃ

এর উত্তরে বলা যায় যে, ইন্থদি জাতি বিশ্ব জগতে বেশ চিহ্নিত বর্বর ও অসন্তা জাতি হিসেবে পরিগণিত। কেননা তারা অতীতকাল হতেই বহু নবী ও রাসূল এবং বুজুর্গকে নির্দোধে হত্যা করেছিল। এমনকি তারা উক্ত কার্যে লিও হওয়া সন্ত্বেও আজ পর্যন্ত উক্ত হত্যাকান্তের উপর পরিতাপ বাণীও বর্ণনা করেনি। এর যুক্তি বর্মণ 'দি হলি ক্রিপার জুইস পাবলিকেশল সোলাইটি অব আমেরিকা ১৯৫৪ সালে জন্ম বৃত্তান্ত অধ্যায় ২৫-২১ 'জোত্র' নামক গ্রন্থে একটি ক্ষুদ্র কাহিনী বর্ণনা করা হয়েছে। তা এই-

বনী ইসরাঈল সম্প্রদায়ের পূর্ব পুরুষ হযরত ইয়াকৃব (আ.) একদা আল্লাহর সাথে পূর্ণ একটি রাত্র মন্ত্রযুদ্ধ করে পরাজিত হননি। অভঃপর সকালবেলা আল্লাহ তা'আলা বললেন– এখন আমাকে যেতে দাও। তখন হযরত ইয়াকৃব (আ.) বললেন, আমি তোমাকে যেতে দিব না। তখন আল্লাহ তাআলা তাঁকে প্রশ্ন করলেন তোমার নাম কিঃ উত্তরে বললেন, ইয়াকৃব। অভঃপর আল্লাহ বললেন, ভবিষাৎকালে তোমার নাম ইয়াকৃব-এর পরিবর্তে ইসরাঈল হবে।

এ ঘটনা হয় হতে প্রতীয়মান যে, যাদের পূর্ব পুরুষ আল্লাহ সম্বন্ধে জেনে বুঝে বিপক্ষে যুদ্ধ চালিয়ে গেছে, তাঁর বংশধররাও তো অনুরূপ করা অস্বাভাবিক নয় ! সূতরাং তারা আল্লাহর বিরোধী হয়েও আল্লাহ কর্তৃক সুকঠিন শান্তিসমূহ হতে সম্পূর্ণরূপে রক্ষা পাওয়ার সাধনায় বসে থাকা স্বাভাবিক ৷

- व तत्कात मूं कि अर्थ कता इत्सरह : के वें أَنَاهُمْ ...... لَمْ يَحْتَسِبُوا

- ১. আল্লাহর নির্দেশ তাদের উপর এমন দিক হতে আসল যেদিক হতে আসতে পারে বলে তারা কল্পনাও করে নি । আর তা হলো এই যে, আল্লাহ তা'আলা স্বীয় নবীকে তাদের সাথে যুদ্ধ করতে এবং তাদেরকে বহিষ্কার করতে নির্দেশ দিয়েছেন, এ রকম কিছু তারা কখনো কল্পনা ও ধারণা করেনি । আর কেউ কেউ বলেছেন, তা হলো, তাদের নেতা কা'ব ইবনে আশরাক্ষের হত্যা । কারণ তার হত্যা তাদের মনোবল ভেঙ্গে দিয়েছিল ।
- বলা হয়েছে أَنَاهُمُ এবং أَنَاهُمُ এবং لَمْ يَنْفَسُونُ मंभवसात مَنْ يَنْفَسُونُ এবং اَنَاهُمُ अन्त आझादत प्राहाया आमल এমন দিক হতে যেদিক হতে সাহায্য আদিতে পারে বলে তারা ধারণা করেনি।
   আমাদের মতে প্রথম অর্থটাই এখানে সামঞ্জস্যপূর্ণ الرَّعْبُ الرَّعْبُ الرَّعْبُ مَا اللهُ عَنْهُ عَلَى اللهُ عَنْهُ عَنْهُ عَلَى اللهُ عَنْهُ عَلَى اللهُ عَنْهُ عَلَى اللهُ عَنْهُ عَنْهُ عَلَى اللهُ عَنْهُ عَلَى اللهُ عَنْهُ عَلَى اللهُ عَنْهُ عَنْهُ عَلَى اللهُ عَنْهُ عَلَى اللهُ عَنْهُ عَلَى اللهُ عَنْهُ عَنْهُ عَلَى اللهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ عَلَى اللهُ عَنْهُ عَلَى اللهُ عَنْهُ وَاللّهُ عَنْهُ عَنْ عَنْهُ عَنْه
- ৩. এ বাক্যের তৃতীয় আরও একটি অর্থ হতে পারে আর তা হলো এই যে, বনু ন্যার বাইরের দিক হতে কোনো সেনাবাহিনী তাদেরকে আক্রমণ করবে এ রকম ধারণা করত; কিন্তু তাদের উপর এমন দিক হতে আক্রমণ আসল বেদিক হতে আক্রমণ আসার কল্পনাও তারা করতে পারেনি। সেদিকটি হলো অন্তর ও মনের দিক। অর্থাৎ ভিতর হতে তাদের সাহস, হিম্মত ও প্রতিরোধ ক্ষমতা নিঃশেষ করে দিলেন, যার ফলে তাদের অন্তর্শাস্ত্র ও দূর্শ কান্তে আসল না। —[যিলাল]

: আহাৎ "তারা ধ্বংস করে ফেলল তাদের ঘরবাড়ি তাদের ছহতে ও يَقُولُهُ يُخُرِبُونَ ...... الْمُؤَمِنَيْنَ (الاِية) प्रिन्तरात হাতে। অতএব, হে চকুমান বাজিণণ ডোমরা উপদেশ গ্রহণ করো।"

অর্থাৎ দুই দিক হতে ভাদের ধ্বংস সাধিত হয়েছিল। বাইরের দিক হতে মুসলমানরা অবরোধ করে তাদের দুর্গসমূহ চুর্ণবিচ্প করতে লাগলেন। আর ভিতর হতে তারা নিজেরেই প্রথমে মুসলমানদের পথরোধ করার জন্য নানাছানে পাথর ও গাছ দারা প্রতিবন্ধক দাঁড় করলো। এ কাজের জন্য তারা নিজেদের ঘর-বাড়ি চুর্ণবিচ্প করে ধ্বংসজ্বপের সৃষ্টি করল। পরে তারা যখন নিশ্চিত বুঝতে পারল যে, তাদেরকে এখান হতে বহিভ্ত হতেই হবে তখন তাদের বড় সাধের ও বড় আশার নির্মিত শ্বরবাড়ি তারা নিজেদের হাতেই ধ্বংস করতে আরঞ্জ করল, যেন সেওলো মুসলমানদের কোনো কাজে না লাগে। অতঃপর তারা নবী

করীয় — এর সাথে এই মর্মে সদ্ধি করল যে, আমাদেরকে প্রাণ ডিক্ষা দেওয়া হোক এবং অন্ত্রপন্ত ছাড়া যা কিছু আমরা বহন করে নিয়ে যেতে পারি ডা নিয়ে যাবার অনুমতি প্রদান করা হোক। এ চুক্তি অনুযায়ী তারা চলে যাবার কালে তাদের ঘরবাড়ির দরসা জানালা ও খুটিগুলো পর্যন্ত উৎপাটিত করে নিয়ে গেল। এমনকি অনেকে তো তাদের ঘরের ছাদের কাষ্ঠগুলো উটের পিঠে উঠিয়ে নিয়ে পিয়েছিল। — ফাডগুল কাদীর, সাফওয়া)

হযরত ইবনে আব্বাস (রা.) এ আয়াতের ব্যাখ্যায় বলেন যে, মুসলমানগণ যখন ইছদিদের বাড়ি ঘর দখল করতেন তখন তা ডেঙ্গে দিতেন যাতে করে যুদ্ধ ক্ষেত্র প্রশস্ত হয়; আর ইছদিরা একটি ঘর ছেড়ে দিয়ে আরেকটি ঘরে প্রবেশ করত এবং মুসলমানদের উপর পাথর বর্ষণ করত। -[নুরুল কোরআন]

আলাহ তা আলা এখানে আহদে কিতাব বন্ নাথীদেরকে মদীনা হতে বহিষ্ত করার ঘটনার বর্ণনা দানের পর মুসলমানদের উদ্দেশ্যে বলেছেন, হে দৃষ্টিমান [মুমিন] ব্যক্তিরা [এ ঘটনা হতে তোমরা] শিক্ষা গ্রহণ

- এ ঘটনা হতে শিক্ষা গ্রহণের অনেকগুলো দিক রয়েছে।
- ১. এ ইছদিরা আল্লাহকে স্বীকার করত, আল্লাহর কিতাব, নবী-রাস্ল ও পরকালকে তারা মানত; এ হিসাবে বলা যেতে পারে যে, তারা সেকালের মুসলমান ছিল; কিছু তারাই যখন দীন-ধর্ম ও নৈতিক চরিত্রকে সম্পূর্ণ উপেক্ষা করে নিছক লালসা পরিপূরণ এবং বৈষয়িক স্বার্থ ও সুযোগ-স্বিধা লাভের উদ্দেশ্যে প্রকাশ্যভাবে সত্যে স্পষ্ট বিরোধিতা করতে ওরু করল এবং নিজেদের ওয়াদা প্রতিশ্রুত্ব রক্ষা করার কোনো দায়িতৃই বোধ করল না, তখন এরই ফলে আল্লাহ তা'আলার অনুগ্রহ দৃষ্টি তাদের দিক হতে ফিরে গেল, নতুবা তাদের সাথে আল্লাহর যে কোনোরূপ শক্রতা নেই থাকতে পারে না তা বলাই বাহল্য। এদিক দিয়ে এ ইছদিদের পরিণতি হতে স্বয়ং মুসলমানদেরকেই উপদেশ গ্রহণের আহ্বান জানানো হয়েছে। তারাও যেন নিজেদেরকে ইছদিদের ন্যায় আল্লাহর আদরের বান্দা মনে করে না বসে, আল্লাহর শেষ নবীর উন্মতের মধ্যে শামিল হয়ে থাকলে স্বতঃই তাদের জন্য আল্লাহর দয়া ও অনুগ্রহ-সাহায়্য বর্ষিত হতে থাকবে এরূপ অমূলক ধারণা যেন তাদের মনে বন্ধমূল হয়ে না বসে। দীন ও নৈতিক চরিত্রের দায়িতৃ পালন করা তাদের জন্য জরুরি নয় –এমন অহমিকতা যেন তাদের মন-মণজকে কল্পিত করতে না পারে।
- ২. যেসব লোক জেনে বুঝে দীনের বিরোধিতা করে তাদের ধন-দৌলত, শক্তি সামর্থ্য ও উপায়-উপকরণই তাদেরকে আল্লাহর পাকড়াও হতে রক্ষা করবে- যারা মনে মনে এ আস্থা পোষণ করে, দূনিয়ার এসব লোককে জরুরি শিক্ষা দেওয়া আল্লাহর উদ্দেশ্য।
- ৩ বন্ নাথীর তাদের সহায়-সম্পত্তি ও দৃঢ় দূর্গের উপর পুরোপুরী আস্থাশীল ছিল, তারা তাদের জনবলের উপরও নির্ভর করেছিল।
  এ সবের উপর নির্ভর করে আল্লাহ এবং আল্লাহর রাস্লের বিরুদ্ধাচরণ করেছিল, তারা আল্লাহর উপর আস্থা রাখেনি। যার
  ফলে তাদের এ দুরাবস্থা। অতএব মুসলমানগণ যেন পুরোপুরি আল্লাহর উপর আস্থাশীল থাকে এ শিক্ষা দেওরা আল্লাহর
  উদ্দেশ্য। –কাবীর
- ৪. ইমাম রাথী (র.) বলেছেন, এ ইছদিরা কুফরি, নবুয়ত অবীকার, ধোঁকাবাজিকরণের ফলে এ বিপদে পড়েছে এবং মদীনা হতে নির্বাসিত হয়েছে। সুতরাং মুসলমানরাও যেন মনে রাখে যে, নবুয়তের শিক্ষার বিরুদ্ধাচরণ, ইসলামের প্রতি অমনোবোণিতা ও ধাঁকাবাজি বিপর্যয়ের অন্যতম কারণ। -কাবীর।
- এ আরাত কিরাস হজ্জত হওয়ার প্রমাণ : ওলামায়ে কেরাম بَا يُعْمَيُرُواْ يَا ٱلْهِي ٱلْأَبْصَارِ আরা কিরাস হজ্জত হওয়ার পান্ধে প্রমাণ পেশ করে থাকেন। কেননা কোনো বকুকে তার সমপর্যায়ের বকুর প্রতি ভিরিয়ে দেওয়া অথবা কোনো বকুকে অন্যের সাথে তুলনা করাকে يَعْمَيْنُ وَالْمَانِيَّ عَلَى نَظْمُوهُ وَالْمَانِيَّ وَالْمَانِيَ وَالْمَانِيَّةُ وَالْمَانِيَّ وَالْمَانِيِّ وَالْمَانِيَّ وَالْمِيْمِ وَلِيَّ وَالْمَانِيَّ وَالْمَانِيَّ وَالْمَانِيَّ وَالْمَانِيَّ وَالْمَانِيَّ وَالْمَانِيَّ وَالْمَانِيْقِ وَالْمَانِيَّ وَالْمَانِيَّ وَالْمَانِيَّ وَالْمَانِيْقِ وَالْمِيْفِيْقِ وَالْمِنْفِيْقِ وَالْمِنْفِيْقِ وَالْمَانِيْقِ وَالْمِنْفِيْقِ وَالْمِنْفِيْقِ وَالْمِنْفِيْقِ وَالْمَانِيْقِ وَالْمِنْفِيْقِ وَالْمَانِيْقِ وَالْمِنْفِيْقِ وَالْمَالِيْقِ وَالْمَانِيْقِ وَالْمَانِيْقِ وَالْمِنْفِيْقِ وَالْمِيْفِيْمِ وَالْمَانِيْقِ وَالْمَانِيْقِ وَالْمَانِيْقِ وَالْمَانِيْمِ وَالْمَانِيْقِ وَالْمِنْفِيْقِ وَالْمِنْفِيْقِ وَلْمَانِيْمِ وَالْمِنْفِيْقِ وَالْمِنْفِيْقِ وَالْمِنْفِيْقِ وَالْمِنْفِيْقِ وَالْمِنْفِيْقِ وَالْمِنْفِيْقِ وَالْمِنْفِيْقِ وَلِيْمِيْفِيْكِ وَلِيْقِيْقِ وَالْمِنْفِيْقِ وَلِيْمِيْقِ وَلِيْمِانِهُ وَلِيَالْمِيْمِ وَلِيَالِمُونُ وَلِيْمِ وَلِيْمِيْكُولِيْكُولِيْكُو

- ٣. وَلَوْلاَ أَنْ كُتَبَ اللّٰهُ قَضٰى عَلَيْهِمُ الْجَلاَءَ النُّدُوجَ مِنَ الْوَطَنِ لَعَنْبَهُمْ فِى النَّدُنْيَا طِي النَّدُنْيَا وَالسَّبْي كَمَا فُعِلَ بِقُرَنْظَةَ مِنَ الْبَهُودَ وَلَهُمْ فِى الْأَخْرَة عَذَابُ النَّار.
- ٤. ذٰلِكَ بِالنَّهُمْ شَاقُوا خَالَهُوا اللَّهُ وَ رَسُولَهُ عَ وَمَنْ يُسَاقَقُ اللَّهُ فَاللَّهُ اللَّهُ وَ رَسُولَهُ عَ وَمَنْ يُسَاقَقُ اللَّهُ فَإِنَّ اللَّهُ شَدِيْدُ الْعِقَابِ لَهُ ٥. مَا قَطَعُتُمْ مَا مُسْلِمِينَ مِّنْ لِيُنْفَةٍ نَخْلَةٍ اوْ تَرَكْتُمُوهُا قَالِيْمَةً عَلَى اصُولِهَا فَيِاذْنِ اللَّهِ أَى خَبَركُمْ فِى ذٰلِكَ وَلِبُخْزِى بِالْإِذْنِ فِى الْفَطْعِ الْفُسِقِيْنَ الْيَهُودَ فِى إِعْتِرَاضِهِمْ بِانَّ قَطْعَ الشَّجِرِ الْمُمُعْيِرِ فَسَاذً .
- وَمَا أَفَا ءَ رَدَّ اللّٰهُ عَلَىٰ رَسُولِهِ مِنْهُمْ فَمَا اَوْجَفْتُمُ اَسْرَعْتُمْ بِا مُسْلِمِیْنَ عَلَیْهِ مِنْ اللّٰهِ عِنْ الْحَدَّ خَیْلِ اَسْرَعْتُمْ بِا مُسْلِمِیْنَ عَلَیْهِ مِنْ اَللّٰهُ عَلَیٰ اَللّٰهُ بُسَلِطُ رُسُلَهٔ عَلَیٰ مَنْ اَللّٰهُ عَلَیٰ مَنْ اللّٰهُ بُسُلِطُ رُسُلَهٔ عَلیٰ مَنْ بُسُلَا اَنْ اللّٰهُ عَلیٰ مَنْ اللّٰهُ عَلیٰ مَنْ اللّٰهُ عَلیٰ مَنْ اللّٰهِ وَمَنْ ذُکِرَ مَعَهُ فِی اللّٰهِ النّٰهِ اللّٰهُ اللّٰلّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ ا

منَ الْأَنْصَادِ لِفَقْرِهِمْ -

#### অনুবাদ :

- ৩. আর যদি আল্লাহ তাদের ভাগ্যে অবধারিত না করতেন দিদ্ধান্ত না করতেন নির্বাসিত হওয়া স্বদেশ হতে বিতাড়িত হওয়া তবে তাদেরকে দুনিয়ায় অন্য শান্তি প্রদান করতেন হত্যা ও বন্দী হওয়ায় মাধ্যমে, যেমন বন্ কুরায়যা গোত্রীয় ইহুদিদের বেলায় তাই করা হয়েছিল। আর তাদের জন্য আথেরাতে দোজ্ঞখের শান্তি রয়েছে
- ৫. তোমরা যে কর্তন করেছ হে মুসলমানগণ! শেজুর কৃষ্ণ । কিংবা সেগুলোকে কাণ্ডের উপর প্রতিষ্ঠিত রেখেছ, তাও আল্লাহরই অনুমতিক্রমে আল্লাহ তোমাদেরকে এ বিষয়ে ইচ্ছাধিকার দান করেছেন । আর লাঞ্জিত করার জন্য কর্তনের অনুমতি দান পূর্বক পাপাচারীদেরকে ইছ্দিদেরকে। তাদের এ সমালোচনার জবাবে যে ফলন্ত বৃক্ষ কর্তন করা পাপ।
- .१ ৬. <u>আর আল্লাহ তাঁর রাসূলকে তাদের নিকট হতে যে</u>

  <u>ফাই' দিয়েছেন</u> প্রত্যর্পণ করেছেন <u>তার জন্য তোমরা</u>

  <u>লৌড়াওনি</u> হাঁকাওনি, হে মুসলমানগণ <u>অশ্ব কিংবা</u>

  সওয়ারি উষ্ট ্র অব্যয়টি অতিরিক্ত। অর্থাৎ তোমরা এ

  ব্যাপারে কোনোরূপ কন্ত স্বীকার করনি। <u>কিন্তু আল্লাহ</u>

  <u>তাঁর রাসূলকে যার উপর ইচ্ছা আধিপত্য দান করেন।</u>

  <u>আর আল্লাহ সর্ব বিষয়ে ক্ষমতাবান</u> সূতরাং তাতে

  তোমাদের কোনো অধিকার নেই; বরং তা রাসূলুল্লাহ

  এবং তাঁর সঙ্গে অন্যান্যদের জন্য নির্দিষ্ট, যাদের

  আলোচনা অন্য আয়াতে আসছে। অর্থাৎ চার শ্রেণির

  লোক, যাদের প্রত্যেক শ্রেণির মধ্যে তিনি

  এক-পঞ্চমাংশের মধ্য হতে এক-পঞ্চমাংশ বিতরণ

  করতেন। অবশিষ্ট তাঁরই জন্য থেকে যেত। তা দ্বারা

  তিনি যা ইচ্ছা করতেন। যেমন, তার একাংশ মুহাজির
  ও আনসারগণের মধ্য হতে তিনজনকে তাদের

www.eelm.weelly শুপ্তাপদান করেছেন ৷

# তাহকীক ও তারকীব

এ مَحَلُ نُصَبْ - مَا هَا فَطَعْتُمُ: فَطُعْتُمُ अविष्ठि रायाह مَعْدُمُ: فَوْلُهُ مَا فَطَعْتُمُ: عَوْلُهُ مَا مَا مَعْدُمُ عَامِيَة عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ

مَا فَطَعْتُمْ مِنْ لَيْنَةِ ٱلْ عَلَى الْصُولِهَا عَلَى الْصُولِهَا اللهِ الهُ اللهِ ال

قُوْلَـهُ وَمَنْ يُتُسَاقِق प्रथाय हेतान सूहात्रतक ও মুহামদ ইবনে ছামছিকা وَمَنْ يُتُسَاقِق اللَّـهُ وَمَنْ يُتُسَاق اللَّـهُ ن علامه به علامه علامه وَمُعَنْ يُتُسَاقِق مَدَ مُرَاثِدِة على اللَّهُ على اللَّهُ على اللَّهُ على اللَّهُ على ا

### প্রাসঙ্গিক আপোচনা

্রেট্রা আয়াতের শানে নুযুল : বনু নামীর রাস্লুল্লাহ — এর সাথে সম্পাদিত চুক্তি লপ্তন করার পর রাস্লুল্লাহ সাহাবীদেরকে নিমে বনু নামীরকে তাদের নিজ বাড়িতেই অবরোধ করে রাখলেন এবং তাদের খেজুর বাগান কেটে ফেলতে ও জ্বালিয়ে দিতে নির্দেশ দিলেন। উদ্দেশ্য তাদেরকে ভীত-সন্ত্রন্ত করে তোলা। তখন তারা বলতে লাগল, হে মুহাম্মদ! তুমিতো নিজেকে নবী বলে দাবি করা, ফিতনা ফ্যাসাদ অপছন কর এবং তা বলে বেড়াও। এখন তুমি গাছ কাটতে ও জ্বালিয়ে দিতে কিভাবে নির্দেশ দিলে? তখন আল্লাহ তা আলা — তালা — তালা তালা তালা আলাহ তা অলাহ তা অলাহ তা তালা — কাবীর, সাফওয়া]

ভাদের ভাগ্যে অবধারিত না করতেন নির্বাসিত হওয়া তবে তাদেকে দুনিয়ায় অন্য শান্তি প্রদান করতেন। আর তাদের জন্য আবেরাতে দোজঝের শান্তি রয়েছে।" অর্থাং আরুছা তা'আলা তাদের জন্য বহিষ্কারকরণকে অবধারিত না করতেন । আর তাদের জন্য আবেরাতে দোজঝের শান্তি রয়েছে।" অর্থাং আল্লাহ তা'আলা তাদের জন্য বহিষ্কারকরণকে অবধারিত না করলে যা সন্ধির মাধ্যমে হয়েছে, তাহলে তালেরকে দুনিয়ায় অন্য শান্তি দিয়ে নিচ্ছিক করে দেওয়া হতো। সন্ধি করে নিজেদের জান-মাল রক্ষা করার পরিবর্তে তারা যদি লড়াই করত, তাহলে তারা সম্পূর্ণভাবে নির্মূল ও নিচ্ছিক হয়ে যেত। তাদের পুরুষরা নিহত হতো, তাদের স্ত্রীলোক এবং শিত-সম্ভানদেরকে ক্রীতদাস বানানো হতো। যেমন-ইতঃপূর্বে বানু কুরায়যার সাথে করা হয়েছে। -[সাফব্রমা আর আবেরাতে জাহান্নামের আজাব তো রয়েছেই। তারা তাদের বাড়িঘর হতে সন্ধি করে নির্বাসিত হয়ে দুনিয়াতে প্রাণে বেঁচে গেলেও আথেরাতে দোজঝের শান্তি হতে কোনো ভাবেই রক্ষা পাবে না। অর্থাৎ তারা আল্লাহর আজাবের যোগ্য হয়েছে; সুতরাং তা তাদেরকে যে কোনোভাবে অবশাই পেতে হবে। -[কছ্ল মা'আনী, যিলাল]

ভান্য আধিরাতে নাজ্যের হতে বহিক্তকরণ আর তাদের ভান্য আধিরাতে নাজ্যের হতে বহিক্তকরণ আর তাদের ভান্য আধিরাতে দোজবের শান্তি নির্ধারিতকরণ এ কারণে যে, তারা আল্লাহ এবং আল্লাহর রাস্ল على এর প্রবল বিরোধিতা করেছে, আর যে ব্যক্তি আল্লাহর বিরোধিতা করে, আল্লাহ তাকে কঠোর শান্তি প্রদান করেন।

আহলে কিতাবগণের মধ্যে যারা কুষ্ণরি করেছে তাদেরকে পরিণামে যে আজাব ও শাস্তি ভোগ করতে হয়েছে ঠিক তেমনি যেসব লোক সর্বযুগে সর্বস্থানে আল্লাহর বিরুদ্ধাচরণ করবে তাদরেকেও তেমনি পরিণাম ভোগ করতে হবে। —[যিলাল]

শেষ বিদ্যান । كَ بَكَ এবং أَخْرَاءُ শেষ দু'টির অর্থ বহিষার-উচ্ছেদ হলেও উভয়ের মধ্যে দু' ধরনের বৈশিষ্ট বিদ্যান । كَ جَلَادَ ইলো আত্মীয়-স্বজনদের নিয়ে বহিষ্ণত হওয়া, আর أَخْرَاءُ কবনো আত্মীয়-স্বজন ব্যতিরেকে নির্বাদিত হওয়াকে বলা হয় । ২ عَلَيْ দোটা একটা সম্প্রদায়, দল বা জামাতের বহিষারের ক্ষেত্রে ব্যবহৃত হয়, আর وَخْرَاءُ দালের বহিষারের ক্ষেত্রেও ব্যবহৃত হয়, আর وَخُرَاءُ গোটা দলের বহিষারের ক্ষেত্রেও ব্যবহৃত হয় (যমন ব্যবহৃত হয় তেমনি এক ব্যক্তির বহিষারের ক্ষেত্রেও ব্যবহৃত হয় ।

রাস্পুল্লাই ক্রিন পাছওলো কাটতে ও স্থালিরে দিতে অনুমতি দিরেছিলেন? : এ প্রদ্রের উন্তরে বলতে হর বে, বন্
নাধীর গোত্রের বসভির চতুস্পার্থে ধেজুর বাগান ছিল, সে বাগানের কিছু গাছ অবরোধ নিভক্ত ও সার্থক করার উদ্দেশ্যে
রাস্পুলাই ক্রিকেটে ফেলতে নির্দেশ দিয়েছেন। হযরত আন্দ্রাহ ইবনে মাসউদ (রা.) আলোচ্য আয়াডটির বাাধ্যা প্রসন্দেশই
করে বলেছেন টুট্টিই মুসলমানরা বন্ নাধীরের কেবল সে গাছপালাই কেটেছেন যা বৃদ্ধ
ক্রেত্রে অবস্থিত ছিল। – কাবীর, তাঞ্সীরে নীপাপুরী]

কয়টি গাছ কাটা হয়েছিল? : হযরড কাতাদাহ এবং যাহহাক (র.) বলেছেন, সাহাবায়ে কেরাম বনু নারীরের কেবল একটি গাছ কেটেছিলেন এবং সেগুলো জ্বালিয়ে দিয়েছিলেন। মুহাম্মদ ইবনে ইসহাক বলেন, মুসলমানরা কেবল একটি গাছ কেটেছিলেন এবং ঐ গাছটিকেই কেবল জ্বালিয়ে দিয়েছিলেন। —[কুরজুবী]

বর্তমানেও পক্রদের গাছপালা বাড়ি-ঘর ধ্বংসের বিধান: বর্তমানেও ধর্মযুদ্ধ চলাকালে কাফের মুশরিকদের ঘর-বাড়ি অথবা, থেত-থামার ধ্বংস করার বৈধতা প্রসঙ্গে ফকীহ ও মুহাদ্দিসগণের মতডেদ রয়েছে।

ইমাম আ'যম আবৃ হানীকা (র.) বলেন, যুদ্ধ ক্ষেত্রে কাফিরদের ঘর-দরজা, খেত-খামার, ঘর-বাড়ি ও পাছ-পালা ইত্যাদি সব কিছুই প্রয়োজনে ধ্বংস করা ও জালিয়ে পুড়িয়ে নিধন করা বৈধ। তাঁর দলিল উক্ত আয়াত এবং হবরত ইবনে ধ্রমর (রা.)-এর হাদীস مُرَمَرُّ سَلَّمَ نَخْلُ بَنِي النَّاشِيرِ مُرَّرًى ضِرَّكَا السَّلَامُ قَطْعَ نَخْلُ بَنِي النَّشِيرِ رَمُرَّ

আল্লামা শাইৰ ইবন্ল হ্মাম (র.) বলেন- যদি কাফেরদেরকে পরাজয় বরণ করানোর জন্য হত্যাকাও, গাছপালা ও সম্পদ পোড়ানো এবং ঘর-বাড়ি ইত্যাদি ধ্বংস করা ব্যতীত জন্য কোনো ব্যবস্থা না থাকে, তাহলে এসব কর্মকাও সম্পূর্ণ জায়েজ হবে, জন্যথায় তা মাকরহ হবে। المُنَّذُ نُسَاذُ نِيْ غَيْرِ مُحَلِّ الْحَاجِةِ وَمَا الْمِحْجَ الْحَاجِةِ وَمَا الْمَحْجَ وَلَا الْمُحْجَ وَلَا الله وَالْمُحْجَ وَلَا الله وَالْمُحْجَلُ الْمُحْجَلُونُ وَالْمُحْبِ وَالْمُحْبَ وَالْمُحْبِ وَالْمُحْبِ وَالْمُحْبِ وَالْمُحْبِ وَالْمُحْبِ وَالْمُحْبِ وَالْمُحْبِ وَالْمُحْبِ وَالْمُحْبِ وَلَا الله وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ

তি আয়াতাংশের ভাৎপর্য ও অর্থ এই-আয়াহ তা আদা মুহামদ ক্রিটেই নিক কায়ির বন্
নার্যীর গোত্রীয় লোকদের সহয়ে-সম্পদ ও গাছপালা কেটে পুড়িয়ে নিধন করার অনুমতি এ জন্য প্রদান করেছেন, যেন কাফিরদের
গাত্রদাহ হয়। এখানে ফাসিক বলতে ইন্ট্রিগণেকে বুঝানো হয়েছে। ইন্ট্রিগণেরই চোঝের সমুখে তাদের সাধের বাগ-বাণিচাসমূহ
নই হছে। অথচ তারা কিছুই করতে পারছে না, দেখে তারা অন্তরে অতান্ত ক্লোভ ও অপমান বোধ করবে। আর বা অকতিত
অবস্থায় অবশিষ্ট থেকে যাবে তা ভবিষ্যতে মুসলমানদের ভোগে আসাব তেবে তারা মনের জ্বালায় পুড়ে মরতে থাকবে।
কাফেরদের উপর মুসলমানদের এহেন আচরণকে আল্লাহ ক্রিটেইটা বিশে বর্ণনা করেছেন।

আর মুসলমানগণের কেউ কেউ গছি না কাটার পক্ষে ছিলেন, করিণ তারা ভাবনা করলেন যে, উক্ত বৃক্ষণ্ডলো পরবর্তীতে মুসলমান গণেই ভোগ করবে, সূতরাং কেটে নষ্ট করার যুক্তি নেই। তবে বুখারী, মুসলিম, মুসনাদে আহমদ, ইবনে জারীর ও ইয়ায়ীদ ইবনে রুমান এর বর্ণনা মতে বুঝা যায় যে, যারা বৃক্ষরাজি কেটেছেন, তারা সত্যই নবী করীম —এর মতে ও নির্দেশেই কেটেছেন। অপর দিকে প্রথমেই কিছুসংখ্যক সাহাবী মহানবী ——এর নির্দেশের আওয়াজ কর্ণগোচর না হওয়ায় বৃক্ষ কর্তনের কার্ব বৈধ ও অবৈধতার লক্ষ্যে মতান্তর হয়ে গেল। সর্বশেষ আল্লাহ তা'আলা আয়াত বিশ্বতি নাজিল করে কর্তন কার্য বৈধতার ঘোষণা দিয়েছেন। —(ইবনে জারীর)

হযরত ইবনে আব্বাস (রা.)-এর বর্ণিত হাদীসটিও এ মত প্রকাশ করেছে এবং তাতে আরও বলা হয়েছে যে, মুসলমানদের মধ্যে এ মর্মে সংশার সৃষ্টি হয়েছে যে, আমাদের মধ্যে কেউ বৃক্ষ কেটেছে, আর কেউ বিরত রয়েছে, এখন কাদের কার্য যথার্থ হয়েছে, তাই রাসুলে কারীয

ফকীহণণের মধ্যে যারা প্রথমোক্ত বর্ণনাটিকে অগ্নাধিকার দিয়েছেন তারা উক্ত বর্ণনার ভিত্তিতে যুক্তি প্রদর্শন করে বলেছেন যে, ডা নবী করীম ——এর ইজভিহাদ ছিল। উত্তরকালে আল্লাহ তা আলা গুহী নাজিল করে তার প্রতি সমর্থন করলেন। (ইংরেজিতে তাকে Ratification বলা হয়) এতে বৃথা যায়, যে সকল ক্ষেত্রে আল্লাহর নির্দেশ ছিল না, সে সকল ক্ষেত্রে নবী ———ইজভিহাদ করতেন।

যে সকল ফকীহ দ্বিতীয় বর্ণনাটিকে অগ্রাধিকার দিয়েছেন তারা উক্ত দ্বিতীয় বর্ণনার আলোকে যুক্তি দিয়ে বলেছেন যে, মুসলমানদের দুই দল দু'টি পস্থায় অগ্রসর হয়েছেন। তবে তা নিজ ইজতেহাদের তিন্তিতেই করেছেন। আল্লাহ পরবর্তীতে সকলকেই সমর্থন করে আয়াত নাজিল করেছেন।

হারা উদ্দেশ্য : আলোচ্য আয়াতে হুঁটু হারা কোন প্রকার খেজুর গাছ উদ্দেশ্য করা হয়েছে সে বিষয়ে বিভিন্ন মতামত রয়েছে। যা নিম্নরপ–

- আল্লামা বাগাবী (র.) লিখেছেন, কোনো কোনো তব্ জ্ঞানীর মতে সর্বপ্রকার খেজুর বৃক্ষকেই হুঁ বলা হয়, তবে তাতে
  আজওয়া অন্তর্ভক নয়। এ কথা বলেছেন, ইকরামা এবং কাতাদাহ (র.)। ইবনে আব্বাস (রা.)ও এ মত পোষণ করেছেন।
- ২. ইমাম যুহরী (র.) বলেছেন, আজওয়া এবং বরনিয়া নামক খেজুর ব্যতীত অন্যান্য সকল খেজুর বৃক্ষকে 🛶 বলা হয়।
- ৩. হযরত মুজাহেদ (র.) এবং আতীয়া (র.) বলেছেন, সকল খেজুর বৃক্ষকেই লীনাহ বলা হয়।
- 8. হযরত সুফিয়ান (র.) বলেছেন, সর্বপ্রকার উত্তম খেজুরের বৃক্ষকৈই লীনাহ বলা হয়।
- ৫. হয়রত মোকাতেল (য়.) বলেছেন, এক প্রকার বিশেষ খেজুরের বৃক্ষকে ﷺ বলা হয়। এ খেজুরগুলোর বর্ণ হলুদ হয়; আর তা এত পরিক্ষয়য় হয় য়ে, বাইরে থেকেও ডেডরের দানা পর্যন্ত দেখা য়য়। আরবরা এ ধরনের খেজুরকে অতান্ত পছন্দ করেন। -[নুরুল কোরআন]

#### এ আয়াত হতে প্রাপ্ত শরিয়তের বিধান :

১. রাস্পের নির্দেশ প্রকৃতপক্ষে আল্লাহরই নির্দেশ। এ আয়াতে বৃক্ষ কর্তন, পোড়ানো ও অক্ষত ছেড়ে দেওয়া উভয় প্রকার কার্যক্রমকে আল্লাহর ইচ্ছানুকূলে প্রকাশ করা হয়েছে। অথচ কুরআনের কোনো আয়াতে এ দু' কাজের মধ্য থেকে কোনো কাজের আদেশ উল্লেখ নেই, সাহাবায়ে কেরাম যা করেছিলেন, তা রাস্পুল্লাহ — এর অনুমতিক্রমেই করেছিলেন। রাস্পুল্লাহ —— কে আল্লাহর পক্ষ থেকে আদেশ জারি করার ক্ষমতা অর্পণ করা হয়েছে এবং তিনি যে আদেশ জারি করবেন, তা আল্লাহরই আদেশ বলে গণ্য হবে। এ আদেশ পালন করা কুরআনের আদেশ পালন করার মতো ফরজ।

-[মা'আরেফুল কোরআন]

- যেসব বিষয়ে আল্লাহ তা'আলার নির্দেশ থাকত না, তাতে নবী করীম হক্র ইজতিহাদ করতেন। এ ঘটনায় রাস্পুল্লাহ হজতিহাদের ভিত্তিতেই বৃক্ষ কর্তন করতে ও পোড়াতে নির্দেশ দিয়েছেন। উত্তরকালে আল্লাহ তা আলা ওহী নাজিল করে তার সমর্থন করলেন।
- ৩. হয়রত মুজাহিদ ও কাতাদাহ (র.)-এর বর্ণনা হলো, মুসলমানরা নিজেদের সিদ্ধান্তে এ কাজ করেছিলেন অর্থাৎ গাছ কেটেছিলেন। এ কাজ করা উচিত কিনা পরে তা নিয়ে তাদের মধ্যে মতবিরোধ হয়েছে। কতিপয় সাহাবী তাকে বৈধ বলেছেন, কতিপয় নিয়েধ করেছেন। শেষ পর্যন্ত আল্লাহ তা আলা এ আয়াত নাজিল করে উভয় মতের লোকদের কাজকে যথার্থ বলে ঘোষণা করলেন।
- এ বর্ণনা হতে একদল ফকীহ ইন্তেম্বাত করে বলেছেন, বিশেষজ্ঞগণ সমুদ্দেশ্যে ইজতেহাদ করে যদি ভিন্ন ভিন্ন মত গ্রহণ করেন, তাহলে তাদের মত বিভিন্ন ও পরস্পর বিরোধী হওয়া সন্তেও আল্লাহর শরিয়তের দৃষ্টিতে তা সবই বরহক সত্য হবে। উভয় ইজতিহাদের মধ্যে কোনোটিকে গুনাহ বলা থাবে না। -[মা'আরেফুল কুরআন, কুরতুবী]

প্রকাং আর্বিত বার অর্থ – প্রত্যার্গণ করা । স্ত্রাং আর্বিত প্রত্যার্গন করা । স্তরাং আর্বিত প্রত্যার্গন করা । স্তরাং আর্বিতর অর্থ করে, "তাদের হতে যা কিছু আর্রাহ তা আলা তার রাস্লের প্রতি প্রত্যার্গণ করেছেন।" এটা হতে বৃঝা যায় যে, ধন-সম্পাদের প্রকৃত মালিক আর্রাহ তা আলা এবং এ ধন-সম্পাদক আর্রাহ তা আলার আনুগতো তাঁরই ইল্ছা ও বিধান অনুযায়ী ব্যবহার ও প্রয়োগ করতে হবে। এরূপ ব্যবহার কেবল আ্রাহর মু'মিন বান্দারাই সঠিকভাবে করতে পারে, অন্যরা পারে না। এ কারণেই যেসব ধন-সম্পাদ কাফেরদের হাত হতে মুক্ত হয়ে মু'মিনদের দখলে আসবে তার প্রকৃত অবস্থা ও মর্যাদা এই যে, সেওলার প্রকৃত মালিকই সেওলার আত্মসাৎকারীদের হাত হতে মুক্ত করে ধীয় অনুগত বান্দাদের হাতে তুলে দিয়েছেন। তাকে নিয়া বাক্ত করা ব্যেছে।

্রিট্র কিছি এর সংজ্ঞা : কাফেরদের হাত হতে যেসব ধন-সম্পদ ও সহায়-সম্পত্তি যুদ্ধবিহীন মুসলমানদের হস্তগত হয়, ভাই হলো ফাই তার বিপরীত রয়েছে গনিমত।

এর সংজ্ঞা: কাফেরদের হাত হতে যেসব ধন-সম্পদ ও সহায়-সম্পত্তি মুসলমানদের হাতে যুদ্ধের বিনিময়ে চলে আসে তাকে গনিমত বলা হয়। এ উভয় প্রকার ধন-সম্পদের মধ্যে পার্থক্য করে বলা হয়েছে وكُلُ وكُلِ وكُلِ أَنْ رِكُلِ خَلَقَ اللهُ ا

वंशात مُنْ مُنَ أَنَا ، اللّٰهُ عَلَى رُسُلِمِ مِنْهُمْ किछात्वत कािकवशन वर्षार مَرْجَعَ हाना مَرْجَعَ क्रिक्त (فَلَا شَنْ مَا آفَا ، اللّٰهُ عَلَى رُسُلِمِ مِنْهُمْ करा تَقْرِيرَ वात राज्य राजार قَعَةً فَيْرَ أَمَا أَفَا (فَلَا شَنْ مَا آفَا ، اللّٰهُ عَلَى رُسُلِمِ مِنْهُمْ करा تَقْرِيرَ वात تَعْرِيرَ أَعَالَى أَنْهُ اللّٰهَ عَلَى رُسُلِمِ مِنْهُمْ مِنْهُمْ فَيْهِ عَلَى اللّٰهُ عَلَى رُسُلِمِ مِنْهُمْ مِنْهُمْ فَيْهِ عَلَى اللّٰهُ عَلَى رُسُلِمِ مِنْهُمْ مِنْهُمْ فَيْمَ فَيْهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى رُسُلِمِ مِنْهُمْ مِنْهُمْ فَيْمَ فَيْمُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى رُسُلِمِ مِنْهُمْ مِنْهُمْ فَيْمِ اللّٰهُ عَلَى مُنْهَا اللّٰهُ عَلَى رُسُلِمِ مِنْهُمْ مِنْهُمْ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى رُسُلِمِ مِنْهُمْ مَ

অর্থাৎ যে ধন-সম্পদ আল্লাহ তাঁর রাস্লের জন্য ফিরিয়ে দিয়েছেন বনু নাযীর হতে, তাতে তোমাদের কোনো হক নেই, এরপর তাদের হক না থাকার কারণ সম্বন্ধে বলা হয়েছে 'কারণ সে মালগুলো এমন নয় যার জন্য তোমরা ধোড়া ও উট দৌড়িয়েছ।' গনিমত ও ফাই -এর মধ্যে পার্থক্য :

بِهُ এর পরিচিতি : কাফেরগণের মাল-সম্পদ যদি যুদ্ধবিগ্রহ ব্যতীত অর্জিত হয়, তথন তাকে 'ফাই' বলা হয়। তাফসীরে সাবী, হিদায়া] যথা– বনু নাযীর গোত্র থেকে প্রাপ্ত সম্পত্তি।

এর পরিচিতি : আর শক্র পক্ষের সাথে যুদ্ধবিগ্রহ অথবা সংঘর্ষের মাধ্যমে শক্রদেরকে ধাওয়া করার পর তাদের হতে এ সম্পদ পাওয়া যায়, তাকে গনিমত বলা হয়। ইমাম আবৃ ওবাইদ বলেন–

مًا يُنَلْ مِنْ اَهَلِ الشَّرْكِ عَنْوةً وَالنَّحَرَبُ قَائِمَةً فَهُوَ الْغَيْنِمَةُ - وَمَا يُنَلْ مِنْهُمْ بَعْدَ مَا تَبَضَعُ الْحَرْبُ اَوْزَارَهَا وَيَقِيْبُرُ الدَّارُ وَالْإِسْلَامِ فَهُو فَيْ يَكُونُ النَّاسُ عَامًا وَلَا خُمُسَ فِيتِهِ.

মূল কথা, গনিমতের মাল হিসেবে পরিগণিত হতে হলে কাফের ও মুসলমান সেনাবাহিনীর সঙ্গে যুদ্ধ হওয়া আবশ্যক; কিছু ফাই-এর মালের জন্য যুদ্ধ শর্ত নয়।

\* শরিয়ত বিশারদ অথবা ফকীহগণের মতে-

গণিমত সে অস্থাবর সম্পত্তি যা সামরিক কার্যক্রম পরিচালনা কালে শত্রুপক্ষের সৈন্যসামন্ত হতে পাওয়া যায়। এ ছড়ো শত্রুদের ভূমি, ঘর-বাড়ি এবং অন্যান্য স্থাবর-অস্থাবর যাবতীয় সম্পত্তি সবগুলো 'ফাই' বলে গণ্য হবে।

- هُمْ صَحِيْرِ এর প্রত্যাবর্তন স্থল কি? : উক্ত আয়াতে বর্ণিত مَمْ صَحِيْرِ এর প্রত্যাবর্তন স্থল কি? : উক্ত আয়াতে বর্ণিত مَرْحِعْ وَحَدِيْرُ مِنْهُمْ रेड्मि বনু নাযার -এর প্রতি প্রত্যাবর্তন করবে। কারণ উক্ত صَحِيْع -এর পূর্ববর্তী বর্ণনায় ইহুদি বনু নাযার -এর সাথে সংঘর্ষ হওয়ার আলোচনা রয়েছে। আর তাদের থেকেই 'ফাই' অর্জন করার ঘোষণা রয়েছে এবং আলোচনা তাদেরকে নিয়েই চলেছে। সুতরাং مُمْ صَحِيْرٌ -এর ইঙ্গিত তারাই। –(তাফসীরে কাবীর)

কাহির বন্ নায়ীর গোত্রের মধ্যে "،" مَرْجِعُ هَا هُرْجِعُ هَا مُرْجِعُ هَا أَرْجَعُتُمْ عُلَيْهِ -এর মধ্যে "،" মুসলমান ও কাহির বন্ নায়ীর গোত্রের মধ্যে যে সংঘর্ষ হয়েছিল, সে সংঘর্ষর প্রতি ইঙ্গিতবহ। আর মুসলমানগণ কর্তৃক লব্ধ সম্পত্তিকেই বুঝানো এখানে মূল উদ্দেশ্য। কারণ, কিছু সংখ্যক লোক সে লব্ধ সম্পত্তি নিয়েই সমালোচনা করছিল। তখনই আল্লাহ ضَعِيْرِ)
("" হারা তার প্রতি ইশারা করে উক্ত বিষয় সম্পর্কে বলে দিয়েছেন।

্রিন্টি নির্দিষ্ট করেছেন। করে জন্য লোকদেরকে যার উপর আলাহ তা আলা বলেছেন, "কিন্তু আলাহ তার রাসূলগণকে যার উপর ইচ্ছা আধিপতা দান করেন। আর আল্লাহ সর্ব বিষয়ে ক্ষমতাবান।" অর্থাৎ এ মালগুলো 'ফাই' হলেও আল্লাহ এগুলোকে স্বীয় রাসূলের জন্য নির্দিষ্ট করেছেন। কারণ সে মালগুলো তোমাদের যুদ্ধের বিনিময়ে প্রাপ্ত নয়; বরং শক্রদের অন্তরে ভয় প্রবিষ্ট করিয়ে অর্জন কর। হয়েছে। এটা অর্জনের জন্য লোকদেরকে সক্ষর করতে হয়নি। ঘোড়াও উট দৌড়াতে হয়নি। লোকেরা বনু নার্থীরের অবরোধে যত্টুকু উদ্যোগ আয়োজন করেছে তা অতি নগণ্য, আল্লাহ তাদের অন্তরে যে ভীতির সঞ্চার করে দিয়েছেন তার সাথে তুলনা করা যায় না। এ কারণেই 'ফাই' নির্দিষ্ট হয়েছে রাসূলের জন্য।

#### অনুবাদ :

. V ৭. আল্লাহ তা'আলা এ জনপদবাসীগণ হতে তাঁর রাসলকে যা দান করেছেন যেমন- সাফরা, ওয়াদীউল কোরা ও ইয়ানবু' নামক জনপদবাসীগণ হতে : তবে তা আল্লাহর জন্য তৎসম্পর্কে তিনি যা ইচ্ছা আদেশ করেন। এবং রাসুল ও রাসুলের স্বজনগণের জন্য বনী হাশেম ও বনী মুত্তালিব গোত্রীয় রাসলের স্বজনগণের জন্য আর অনাথদের জন্য মসলমানদের সে সকল সম্ভান যাদের পিতা মারা গেছে এবং তারা দরিদ মিসকিনদের জন্য মসলমানদের মধ্য হতে অভাবীগণের জন্য ৷ এবং পথিকগণের জন্য যে মুসলমান মুসাফির তার সঙ্গীগণ হতে বিচ্ছিন্ত হয়ে গেছে। অর্থাৎ রাসলুল্লাহ 🚟 এবং উক্ত চার শ্রেণির লোক 'ফাই' -এর হকদার হবে। যাদের প্রত্যেক শেণির মধ্যে তিনি তার পঞ্চমাংশের পঞ্চমাংশ বিতরণ করতেন ৷ আর অবশিষ্ট তাঁর জন্য রাখতেন। যেন 🛴 শব্দটি 💃 অর্থে ব্যবহৃত এবং তারপর ুঁ। উহ্য রয়েছে । না–হয় উক্ত 'ফাই' এরূপে বন্টনের কারণ। আয়ত্তাধীন তোমাদের মধ্যকার ধনশালীগণের মধ্যে। আর যা তোমাদেরকে দান করেন বখিশশ করেন রাসুল 'ফাই' ইত্যাদি হতে তা তোমরা গ্রহণ করো। আর যা হতে তোমাদেরকে নিষেধ করেন, তা হতে বিরত থাকো এবং তোমরা আল্লাহকে ভয় করো। নিশ্চয় আল্লাহ কঠোর শান্তিদানকারী।

৮. অতাবয়য়দের জন্য শব্দটি উহ্য ক্রিয়া । বিশ্বদিন বিশ্

مَا آفَا وَاللَّهُ عَلَىٰ وَسُولِهِ مِنْ آهِلُ الْقُرِي كَالصَّفْرَاء وَ وَادى الْقُرٰى وَيَنْبُعِ فَلِلَّهِ يَامُرُ فِينِه بِمَا يَشَاءُ وَللرَّسُول وَلذَى صَاحِب لْقُرْبِلِي قَرَابَةِ النَّبِيِّي ﷺ من بَنِي هَ يني النَّمُسَّطِيفِ وَالْبَسَيْمُ مِنْ أَطْفِال للميْنَ الَّذِيْنَ هَلَكَتْ أَبِنَاؤُهُمْ وَهُمْ فُقَرَاءُ وَالْمُسْكِيْنِ ذُوى الْحَاجَةِ مِنَ الْمُسْلِمِينَ وَابْنِ السَّبِيْلِ الْمُنْفَطِعِ فِي سَفَرِه مِنَ الْمُسلميْنَ أَيْ يَسْتَحَقُّهُ النَّبِيُّ وَالْآرْبِعَةُ عَلِدُ. مَا كَانَ يُقَسَّمُهُ مِنْ أَنَّ لِكُلِّ مِنَ الْأَرْبُعَة خُمْسَ الْخُمُسِ وَلَهُ الْبَاقِمْ كُمْ لَا كَيْ بِمَبِعْنِي اللَّالِمِ وَإِنْ مُقَدَّرَةَ بُعَدَهَا يَكُونُ لْغَمْ: عَلَّةُ الْقِسْمَةِ كَذْلِكَ دُوْلَةً مُتَدَاوِلًا نَتْ الْاَغْنِيا ۗ مِنْكُمْ طِ وَمَا الْآكُمْ اعْطَاكُمْ الرَّسُولُ سَنَ الْفَيْحُ وَغَيْرِهِ فَـخُـذُوهُ وَمَا نَـهُ كُمُّ عَنْـُ فَانْتَهَوا ج وَاتَّقُوا اللَّهَ ط إِنَّ اللَّهَ شَديدً

- وَالَّذِيْنَ تَبَوُوا الدَّارَ الْسَدِيْنَةَ وَالْإِيْسَانَ اَيُ الْفَوْهُ وَهُمُ الْاَنْصَارُ مِنْ قَبْلِهِمْ يُحِبُّرُنَ مَنَ الْفَوْهُ وَهُمُ الْاَنْصَارُ مِنْ قَبْلِهِمْ يُحِبُّرُنَ مَنَ هَاجَرَ النِيهِمْ وَلاَيمُودُونَ فِي صَدُورِهِمْ حَاجَةً حَسَدًا مِثَنَا أُوتُوا اَيْ أَتَى النَّيْسَ الْسَعُخْتَصَّةِ بِهِ مِنْ آمُوالِ بَنِي النَّصَيْرِ الْسُعُخْتَصَّةِ بِهِ وَمِنْ آمُولُ لِبَيْسِ النَّصَيْرِ الْسُعُخْتَصَّةِ بِهِ وَمَنْ أَمُوالَ بَيهِمُ وَلَوْ كَانَ بِيهِمُ خَصَاصَةً عَلَى الْمَالِ فَاوَلَيْكَ خَصَاصَةً عَرَصَهَا عَلَى الْمَالِ فَاوَلَيْكِ فَي الْمَالِ فَاوَلَيْكَ فَي الْمَالِ فَاوَلَيْكِ فَي الْمَالِ فَاوَلَيْكِ فَي الْمَالِ فَاوَلَيْكِ فَي الْمَالِ فَاوَلَيْكِ فَا الْمَالِ فَاوَلَيْكَ وَمِنْ هُمُ الْمُعْلِحُونَ .
- . وَالَّذِيْسُنَ جَا مُواْ مِنْ بُنَعْدِهِمْ مِسْ بَعْدِ الْسُهَاجِرِيْنَ وَالْاَنْصَارِ اللَّي يَوْمِ الْقِيْسَةِ يَقُولُونَ رَبِّنَا اغْفِوْرَلَنَا وَلِإِخْوَانِنَا الَّذِيْنَ سَبَقُوْنَا يِنْالِا يَمْانِ وَلَا تَجْعَلُ فِي قَلُونِنَا غِنَّا حِفْدًا لِسَلَّذِيْنَ أَمَنُوا رَبَّنَا إَنَّكَ رَوْقُ رَّحِيْمٌ.
- আর যারা বসবাস করেছে নগরীতে মদীনায় এবং ইমান আনয়ন করেছে অর্থাৎ ইমানকে ভালোবেসেছে। তারা হলো আনসারণণ। এদের পূর্বে তাদের নিকট যারা হিজরত করে এসেছে, তাদেরকে ভালোবাসে এবং তাদের অন্তরে কোনো প্রয়োজন অনুভব করে না। হিংসা তাতে যা মুহাজিরদেরকে প্রদন্ত হয়েছে অর্থাৎ নবী করীম ভাতি বা মুহাজিরদেরকে প্রদন্ত হয়েছে অর্থাৎ নবী করীম ভাতি বা মুহাজিরদেরকে প্রদন্ত মধ্য হতে যা মুহাজিরদেরকে দান করেছেন এবং তাদেরকে নিজেদের উপর প্রাধান্য দান করে, যদিও তাদের মধ্যে অভাব্যান্ততা রয়েছে যে জিনিসটি ত্যাণ করত প্রাধান্য দিয়েছে তৎপ্রতি নিজেদের প্রয়োজন থাকে। আর যে ব্যক্তি তার আন্তরিক কার্পণ্য হতে রক্ষা পেয়েছে সম্পদের প্রতি মোহাসক্তি হতে। তারাই সফলকাম।
- ১০. <u>আর যারা তাদের পরে আগমন করেছে</u> মুহাজির ও আনসারগণের পর, কিয়ামত পর্যন্ত। <u>তারা বলে, হে</u> আমাদের প্রভূ! আমাদেরকে এবং ঈমানে আমাদের অগ্রণী ভ্রাতাগণকে ক্ষমা করো এবং আমাদের অন্তরে হিংসা-বিদ্বেষ রেখো না। শক্ততা <u>ঈ</u>মানদারগণের প্রতি। হে আমাদের প্রভূ! নিশ্চয় তুমি দয়াবান ও পরম দয়ালু।

### তাহকীক ও তারকীব

كَبْلًا अर्था९ (يَكُرْنَ) क्रमहत (يَكُرْنَ) क्रमहत (يَكُرْنَ) क्रमहत (يَكُرْنَ) क्रमहत (يَكُوْنَ دُوْلَةً हिमाद পড़েছেন। আৰু का'कत, आंत्राक, हिनाप, आवृ مَنْعُمُّولُ का دُرُلَةً क्षात का'कत, ضَاعِلً क्रियात يَكُوْنَ دُوْلَةً का دُرُلَةً का रिमाद كَانَ 18 - تَكُوْنَ अर्था९ تَكُوْنَ का مُرْسُوع का دُرُلَةً का हिमाद تَا अर्थ९ تَكُوْنَ कदत পড़েছেन, তथन छेश हैवातठ हरव व तकक के के कि

জমন্ত্র হাঁটু এর মার্চ পেশ সহকারে পড়েছেন। তবে আবৃ হাইয়ান ও আঁকুলামী যবর সহকারে পড়েছেন। ঈসা ইবনে ওমর, ইউনুস ও আশজায়ী বলেছেন, উভয়ভাবেই পড়া যায়। উভয়ের অর্থ কিন্তু এক ও অভিনু। কেউ কেউ ভিনু অর্থও করেছেন।

ফাতহুদ কা

करत পरफ़रकत। سَاكِنْ ٥- ز किरस अवर سَاكِنْ ٥- رارُ अमहार بَرْنَ अमहार فَوْلُـهُ وَمَنْ يُبُوْقَ شُمَّحَ نَفْسِم عُتَامِ ٥- رَارُ ( करत अरह हिता अरह करत अरह स्वात अरह وَمَنْ يُبُونَ

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

পূর্ববর্তী **আয়াতের সাথে সম্পর্ক**: পূর্ববর্তী আয়াতে মহান আল্লাহ মুসলমানদের জন্য 'ফাই' -এর সম্পদ অর্জনের বিষয় আলোচনা করেছেন, আর অব্য আয়াতে 'ফাইয়ের' বিধান এবং এর অংশ বন্টনের বিষয়ে আলোচনা করেছেন।

নানীর হতে প্রাপ্ত কর্মান নুষ্ক : মুফাসসিরগণ বলেছেন, রাস্লুল্লাহ কনু নামীর হতে প্রাপ্ত ধন-সম্পদ কেবল মুহাজিরদেরকে দিয়েছিলেন, কারণ তখন তারা গরিব ছিলেন। (কোনো কোনো বর্ণনায় আছে তিনজন গরিব আনসারীকেও দিয়েছেন) আনসারদেরকে তা হতে কিছুই দেননি, কারণ তারা সম্পদশালী ছিলেন, তখন কোনো কোনো আনসারী বললেন, এ ফাইয়ের মধ্যে আমাদেরও অধিকার রয়েছে। তখন আল্লাহ তা আলা এ আয়াত অবতীর্ণ করলেন এবং তাতে বললেন যে, রাসুল যা তোমাদেরকে দিয়েছেন তা গ্রহণ করো আর যা দেননি তার জন্য লালায়িত হয়ো না। – সাফওয়া)

মূচাসসিরগণ আরও বলেছেন, এ আয়াত ফাইয়ের মাল সম্পর্কে অবতীর্ণ হলেও এ আয়াতের হকুম রাসূলুল্লাহ — যেসব নির্দেশ দিয়েছেন এবং যে সমস্ত করেছেন সকলের ক্ষেত্রে সমানভাবে প্রযোজ্য। সূতরাং তার মধ্যে 'ফাই' সম্পর্কের নির্দেশও থাকবে। মোদ্দকথা হলো, মুসলমানগণ সব ব্যাপারে রাসূলের আদেশ-নিষেধ মেনে চলবে, তাই হলো এ আয়াতের দাবি। মুফাসসিরগণ তাদের এ তাফসীরের স্বপক্ষে রাসূলুল্লাহ — এর কয়েকটি হাদীসেরও উল্লেখ করেছেন।

হয়রত আবৃ হরায়র। (রা.) বর্ণনা করেছেন, রাসূলে কারীম 🏣 বলেছেন- "আমি যখন তোমাদেরকে কোনো কাজের আদেশ করবো তখন যতদূর সম্ভব তদনুযায়ী কাজ করো। আর যে কাজ হতে বিরত রাখবো তা পরিহার করে চলো।' -[বৃখারী ও মুসলিম] অপর এক হাদীদে হয়রত আবৃ বকর সিদ্দীক (রা.) বর্ণনা করেছেন, রাসূলুল্লাহ 🚎 বলেছেন-

> مَنْ كَذَبَ عَلَىَّ مُتَعَمِّدًا أَوْ رُدُّ شَيْئًا أَمَرْتُ بِمِ فَلْيَتَبِوَّا بَيْنِنَا فِي جَهَنَّمَ - (رَوَاهُ أَبُوْ يَعْلَىٰ وَالطَّبَرَانِيْ) مَنْ كَذَبَ عَلَى مُتَعَمِّدًا أَوْ رُدُّ شَيْئًا أَمَرْتُ بِمِ فَلْيَتَبِوا أَبْنِيَا فِي اللّهِ اللّهِ اللّ

'যে লোক আমার নামে মিথ্যা রটনা করেছে, অথবা আমার কোনো নির্দেশকৈ প্রত্যাখ্যান করেছে, সে যেন নিজের জন্য জাহান্নামে একটা বাড়ি নির্ধারণ করে নেয় ।'

হযরত আব্দুল্লাহ ইবনে মাসউদ (রা.) সম্পর্কে বর্ণনা করা হয়েছে, একবার তিনি ভাষণ দান প্রসঙ্গে বললেন, আল্লাহ তা'আলা অমুক অমুক (ফ্যাশনাকারী) ব্রীলোকের উপর অভিশাপ বর্ষণ করেছেন, এ কথা তনে জনৈক ব্রীলোক তার নিকট এসে বলন, এ কথাটি আপনি কোথায় পেলেন; আল্লাহর কিতাবে তো এরূপ কথা আমি কোথাও দেখতে পাই নি। হযরত আব্দুল্লাহ বলেন, তুমি যদি আল্লাহর কিতাব পড়ে থাকতে, তাহলে এ কথাটি তুমি ভাতে নিশ্বয় দেখতে পেতে। তুমি কি কুরআন মাজীদের এ আয়াতটি পড়নি?

আল্লামা সাইয়েদ কুতৃব এ প্রসদে তাফসীরে ফী যিলালিল কুরআনে বলেছেন, এখানে একই উৎস হতে শরিয়ত তথা বিধান এহনের মূলনীতি বিবৃত হয়েছে। তেমনি এ আয়াত ইসলামি সংবিধানের দৃষ্টিভঙ্গির প্রতিনিধিত্ব করছে। ইসলামি আইনের ক্ষমতা এ কারণেই যে, এ শরিয়ত রাস্লুল্লাহ ক্রআন ও হাদীস হিসাবে নিয়ে এসেছেন তার বিরোধিতা করার ক্ষমতা রাখে না। এ শরিয়তের পরিপত্তি কোনো আইন রচনা করলে সে আইনের এ ক্ষমতা থাকবে না। কারণ সে আইনের প্রথম সনদ বা ভিত্তিই নেই, যা হতে ক্ষমতা অর্জন করবে। ইসলামের এ দৃষ্টিভঙ্গির মানব-রচিত যাবতীয় দৃষ্টিভঙ্গির পরিপদ্ধি, সাথে সাথে সে দৃষ্টিভঙ্গির পরিপদ্ধি, যা উত্মত তথা জাতিকে ক্ষমতার উৎস বলে দাবি করে। অর্থাৎ যেখানে বলা হয়, জাতি নিজের জন্য যে রকম ইক্ষা পরকাছির আইন রচনা করতে পারবে এবং যাই রচনা করবে তাই ক্ষমতাশালী হবে। ইসলামে ক্ষমতার উৎস হলো সে আল্লাহর শরিয়ত যা রাস্লুল্লাহ ক্রম এসেছেন। উম্মতের কর্তব্য হলো এ শরিয়ত মেনে চলা, তার হেফাজত করা এবং বাস্তবায়ন করা। এ ক্ষেত্রে ইমাম হলো জাতীয় প্রতিনিধি, এখানেই জাতির অধিকার সীমাবদ্ধ। অথবা রাস্লুল্লাহ ক্রম বারে করেনে অধিকার জাতির নেই।

ঠতবে এমন কোনো বিশেষ সমস্যা জাতির সামনে দেখা দিলে, যার সামাধান কুরআন অথবা হাদীসে নেই, তখন সে সমস্যা রাম্বান করে করা, যা রাস্বান করে কোনো উসুলের খেলাফ না হয়। এটা ঘারা সে দৃষ্টিভঙ্গির নিয়ম ভাঙ্গানো হচ্ছে না, বরং তা হলো তারই শিক্ষা (১৯) সূতরাং মূলকথা হলো যে, কোনো বিধানে কুরআন এবং হাদীস থাকলে রাস্বাণ যা দিয়েছেন তাই থাক করতে হবে। আর কুরআন-হাদীসে না থাকলে এমন বিধান রচনা করতে হবে যা ইসলামের কোনো উসুলের পরিপত্বি হবে না; এখানেই জাতি এবং জাতির প্রতিনিধি ইমামের ক্ষমতা শেষ। এটা এমন এক অননা বিধান মানব-রচিত যেসব বিধানের কথা মানুবের জানা ভাদের কোনো বিধানই এ বিধানের সমকক্ষ হতে পারবে না।

–[যিলাল]

ভালা আপন রাস্লগণকে অপরাপর স্থনপদ তথা কাফেরণণ হতে ফাই ইত্যাদির যে সকল মাল প্রদান করে থাকেন, তাতে আল্লাহ তা আলা, রাস্ল ত রাস্ল এর নিকটতম আখীয়- বন্ধন, এতিম, মিসকিন, পথের ভিষারী, ইত্যাদি লোকদের প্রাপা হক রয়েছে। তাতে নির্দিষ্ট ব্যক্তিগণ অংশ পাওয়ার অধিকারী, কারণ উক্ত ক্ষেত্রে বিশেষ যোগ্যতার বিবেচনা করা হয়েছে। পূর্ববর্তী আয়াতে কেবলমাত্র বন্ নাযীর গোত্রের ফাই' সম্পর্কেই নির্দেশ ছিল, বর্তমান আয়াতে যে কোনো ক্ষেত্রের ফাই' এর সম্পর্কে বিধান বর্ণনা করা হয়েছে। ফাই-এর মালে একমাত্র রাস্লেরই অধিকার থাকরে। আল্লাহর নাম কেবল বরকতের জন্য উল্লেখ করা হয়েছে। যাতে মালের ফন্ধিলত ও মর্যাদা বৃদ্ধি পায়। নতুবা আল্লাহ তো সব সম্পদেরই মালিক। রাস্লের ক্ষাত্র অবর্তমানে ইমাম বা রাষ্ট্রানায়ক এর ব্যবহার যথাযথ জনকল্যাণ কাজেও ব্যবহার করতে পারবেন।

আর রাস্লুল্লাই 🚃 এ ফাই থেকে তাঁর আখীয়-স্বজনকে যে দান করতেন তাতে তারা (আখীয়রা) দরিদ্র হওয়া আবশ্যক নয়; বরং ধনী-দরিদ্র নির্বিশেষে তারা সকলেই পেতেন। কোনো কোনো তাফসীরকার বলেন, তারা রাস্লের সাহায্যকারী হওয়ার কারণে পেতেন।

ধনের লেন-দেন আদান-প্রদান গুধুমাত্র ধনী সম্প্রদায়ের মধ্যে যাতে সীমিত না থাকে, ধনীরা যাতে মউজ না করে, গরিবরা যাতে দুর্ভোগ ভোগ করতে বাধ্য না হতে হয়। ধন যাতে ব্যক্তি বিশেষ অথবা গোষ্ঠী বিশেষের চির কৃক্ষিণত না হয়ে থাকে। গরিব ধনী নির্বিশেষে যাতে সর্বসাধারণের হাতে ধনের আনা-গোনার পথ অবারিত থাকে। এতিম, মিসকিন ও মুসাফিরদের তত্ত্বাবধানে যাতে অসুবিধা না হয়; তজ্জন্যই এমন বিধি ব্যবস্থা করা হয়েছে।

আর 'ফাই"-এর মাল যে কোনো গোত্র থেকেই অর্জিত হবে। সে মালের ক্ষেত্রেই এ বিধান বলবং থাকবে। কারণ, مُنْ اَهُل ै बादा हुकूम जाम হয়ে গেছে। হযরত ইবনে আব্বাস (র.)-এর মতে উক্ত আয়াতে বর্ণিত "الْفُرِيُّ" बादा हुकूम जाम राय গেছে। কুরাইযা, খাইবার, ফাদাক ইত্যাদি হতে প্রাপ্ত সম্পদের কথা বলা হয়েছে। -[তাফসীরে আযহারী, আশরাফী, তাফসীরে তাহের] হকদারদের সাথে আল্লাহ তা'আলার নাম উল্লেখ করার তাৎপর্য : উপরে বলা হয়েছে যে, আল্লাহর নাম উল্লেখ করে ইঙ্গিত করা হয়েছে যে, এ ধন-সম্পদ ও আভিজাত্য হালাল পৃত-পবিত্র। আল্লাহ তা'আলা নবীগণের জন্য মুসলমানদের কাছ থেকে অর্জিত সদকার মাল হালাল করেননি। 'ফাই' আর গনিমতের মাল কাফেরদের থেকে অর্জন করা হয়। কাজেই প্রশ্ন দেখা দেয় যে, এ মাল নবীদের জন্য কিভাবে হালাল হলোঃ এখানে আল্লাহ তা আলার নাম উল্লেখ করে এ প্রশ্নের উত্তর দেওয়া হয়েছে যে, প্রকৃতপক্ষে সব কিছুর মালিক আল্লাহ তা'আলা : তিনি কৃপাবশত বিশেষ আইনের অধীনে মানুযকে মালিকানা দান করেছেন; কিন্তু যে মানুষ বিদ্রোহী হয়ে যায় তাদেরকে সঠিক পথে আনার জন্য প্রথমে নবীদেরকে ঐশীবাণীসহ প্রেরণ করা হয়েছে। যারা নবীদের দাওয়াতে সঠিক পথে আসে না, তাদেরকে কমপক্ষে ইসলামি আইনের বশ্যতা স্বীকার করে নির্ধারিত জিজিয়া ও খারাজ ইত্যাদি আদায় করে বসবাস করার অধিকার দেওয়া হয়েছে। যারা এর বিরুদ্ধেও বিদ্রোহের ষড়যন্ত্র করে তাদের মোকাবিলায় জিহাদ ও যুদ্ধের আদেশ দেওয়া হয়েছে। এর অর্থ এই যে, তাদের জান-মাল সন্মানই নয়। তাদের ধন-সম্পদ আল্লাহর সরকারে বাজেয়াও। জিহাদ ও যুদ্ধের মাধ্যমে তাদের কাছ থেকে যে ধন-সম্পদ অর্জিত হয় তা কোনো মানুষের ব্যক্তিগত মালিকানাধীন নয়; বরং তা সরাসরি আল্লাহর মালিকানায় ফিরে যাওয়া। সত্যিকার মালিক আল্লাহ তা'আলার মালিকানায় ফিরে যাওয়ার কারণেই এ সম্পদকে 'ফাই' বলা হয়। এখন এতে মানুষের মালিকানার কোনো হক নেই। যেসব হকদারকে তা হতে অংশ দেওয়া হবে, তা সরাসরি আল্লাহর পক্ষ হতে দেওয়া হবে : কাজেই এ ধন-সম্পদ আকাশ হতে বর্ষিত পানি এবং স্বউদ্দাত ঘাসের ন্যায় আল্লাহর দান হিসাবে মানুষের জন্য হালাল ও পবিত্র হবে।

সারকথা এই যে, এ স্থলে আল্লাহর নাম উল্লেখ করার মধ্যে এ ইন্দিত আছে যে, এ সব ধন-সম্পদ প্রকৃতপক্ষে আল্লাহ তা'আলার। তাঁর পক্ষ হতে হকদারদেরকে প্রদান করা হয়। এটা কারো সদকা–খয়রাত নয়।

এখন সর্বমোট হকদার পাঁচজন রয়ে গেল- রাসূল, তার আত্মীয়-স্বজন, এতিম, মিসকিন ও মুসাফির। –িমা আরেফুল কোরআন। রাসূল —এর অংশ প্রসঙ্গ : এ সম্পদে প্রথম হকদার রাসূলুল্লাহ —। তিনি এ বিধানটি কিডাবে কার্যকর করেছেন-মাশেক ইবনে আওস ইবনে হাদসান হয়রত ওমরের বর্ণনার ভিত্তিতে তা উদ্ধৃত করেছেন। তাতে বলা হয়েছে, নবী করীম — এ অংশ হতে নিজের ও নিজের পরিবারবর্গের খরচাদি গ্রহণ করতেন। –ির্বারী, মুসলিম, মুসনাদে আহমদ, আরু দাউদ, তিরমিয়ী, নাসায়ী প্রসৃতি।

এ সম্পদে রাস্পুরাহ ==== -এর যে অংশ ছিল তা রাস্বের অন্তর্ধানের পর মওকুফ হয়ে যাবে- হানাফী মাযহাব মতে, কারণ খোলাফায়ে রাশেদীন তা মওকুফ করেছেন। রাস্বের অন্তর্ধানের পর তা খোলাফাদের জন্য হবে তা মনে করলে তারা তা মওকুফ করতেন না।

অন্য আর এক কারণ হলো, এ অংশ বর্ণ্টন করা হয়েছে রাসূলের জন্য। রাসূল রিসালাত হতে উদ্বৃত। তা হতে প্রতীয়মান হয় যে রিসালাত হলো এ অংশ বন্টনের কারণ। সুতরাং রিসালাতের তিরোধানের সাথে সাথে এ অংশও মওকুফ হয়ে যাবে। ইমাম শাফেয়ী (র.) মত প্রকাশ করেছেন যে, যে অংশটি রাস্লের জন্য নির্দিষ্ট ছিল তা রাস্লুলাহ -এর তিরোধানের পর তার খলীফার জন্য থাকরে, কেননা তিনি তার নেতৃপদে অসীন থাকার কারণেই তা গ্রহণ করতেন, রাস্ল হিসাবে নয় :

তবে শাফেয়ী মাযহাবের অধিকাংশ ফিক্হবিদগণের মত জমহুর ফকীহগণের মতের অনুরূপ। অর্থাৎ উক্ত হিসসা মুসলমানদের ধর্মীয় ও সমষ্টিগত কল্যাণকর কাজেই ব্যয় হবে, ব্যক্তিগত প্রয়োজনে নয়।

রাস্পুল্লাহ — এর নিকটতম আত্মীয়-স্কলের হিসসা সম্পর্কে বর্ণনা : হযরত রাসূলে কারীম — এর জন্য যে অংশ নির্দিষ্ট ছিল তা তাঁর ওফাতের পর পরই নির্ধারিত করা বন্ধ হয়ে গেল। অতঃপর (دَرِي الْمُرَّيِّيُّةُ) তাঁর নিকট মতো আত্মীয়-স্কলনের জন্য নির্ধারিত অংশ প্রদান করার দু'টি কারণ তাফসীরে মা'আরেফুল কোরআনে বর্ণনা করা হয়েছে। তা এই যে,

- ১. তাঁরা হয়রত মুহাম্মদ ====-এর ইসলাম প্রচার তথা ধর্মীয় কার্যে তাঁকে বিশেষ সহানুভৃতি করতেন, সুতরাং সে লক্ষ্যে ধনী ও দরিত্র সকলেই সমান অংশে অংশীদার হতেন।
- ২. আর হয়রত এর পরিবার-পরিজন ও আত্মীয়-স্বজন কারো জন্য সদকা অথবা যাকাতের মাল থাওয়া সম্পূর্ণরূপে ইসলামি আইন মোতাবেক হারাম ছিল। তাই আল্লাহ তা আলা তাদের জন্য 'ফাই'' সম্পদের অংশ হালাল করে দিয়েছেন। আর অপর দিকে যেহেতে হয়রত মুহাম্ম এর ওফাত হয়ে যাওয়ার সাথে সাথে তাঁর নুসরত ও মদদ –এর পথ বন্ধ হয়ে গেল। সেহেতু তাঁর আত্মীয়গণের ধনাত্য লোকদেরকে দেওয়ার নিস্প্রয়োজন দাঁড়াল। তথন কেবলমাত্র গরিব আত্মীয়দেরকে 'ফাই' এর মাল অপরাপর দরিশ্র নির্দ্ধি নামান অংশে দেওয়া ব্যবস্থা বহাল রাখা হলো। হাঁা, যদিও রাস্লের ন্যায় তাঁর ধনাত্য লোকদেরকে দেওয়ার কারণ বন্ধ হয়ে গেল। তথাপিও কাফের আত্মীয়-স্বজনকে অন্যান্য সাধারণ (مَسَاكِيْسُ) মিসকিন হতে প্রাধান্য দেওয়ার ব্যবস্থা রইল। শ্রম'আরেফুল কুরআন, হেদায়াঃ

আর যেহেতু জাকাত হতে রাসূলের 🊃 আত্মীয়গণ কোনো অংশ পেতেন না, সেহেতু অন্যান্যদের (অভাবগ্রস্তদের) তুলনায় রাসূলের আত্মীয় গরিবদের হকের প্রাধান্য দেওয়া হলো।

আখীয়-স্বন্ধনদের অংশ সম্পর্কে বিভিন্ন মতামত : হ্যরত আব্দুরাহ ইবনে আব্বাস (রা.) হতে বর্ণিত হয়েছে যে, হ্যরত আব্
বকর, ওমর ও ওসমান (রা.)- এর খেলাফত আমলে প্রথম দৃটি অংশ প্রত্যাহার করে অবশিষ্ট তিন অংশ অর্থাৎ এতিম, মিসকিন
ও মুসাফিরদের জন্য নির্দিষ্ট অংশ 'ফাই' প্রাপকদের মধ্যে শামিল থাকতে দেওয়া হলো এবং হ্যরত আলী (রা.)ও তাঁর খেলাফত
আমলে এ নীতি অনুসারে কাজ করে গেছেন। মুহাম্মদ ইবনে ইসহাক ইমাম মুহাম্মদ বাকের -এর একটি উক্তি উদ্ধৃত করেছেন,
তা হলো– হ্যরত আলী (রা.) -এর ব্যক্তিগত মত যদিও তাই ছিল, যা আহলে বায়ত -এর ছিল। (তা হলো, এ অংশ হ্যরত
রাস্পুরাহ ——-এর আত্মীয়-স্কানদের জন্য নির্দিষ্ট থাকা আবশ্যক, কিন্তু তিনি হ্যরত আবৃ বকর ও হ্যরত ওমর (রা.) -এর
মতের বিপরীত কাজ করতে রাজি হননি।

হযরত হাসান ইবনে মুহাম্মদ ইবনে হানাফিয়াহ (র.) বলেন, নবী করীম ——এর ইন্তেকালের পর এ দৃটি অংশ তথা রাস্লে কারীম ——এর নিজের ও তাঁর আত্মীয়-স্বজনের অংশ নিয়ে মত-বিরোধের সৃষ্টি হয়। কারো মত ছিল প্রথম অংশ (রাস্লে কারীম ——এর নিজের অংশ) তাঁর খলীফার পাওয়া উচিত। অপর কিছু লোক এ মত প্রকাশ করেছেন যে, হিতীয় অংশ রাস্লে কারীম ——এর আত্মীয় স্বজনকেই দেওয়া উচিত। আবার কারো মত ছিল হিতীয় অংশ খলীফার আত্মীয়-স্বজনকে দেওয়া উচিত। শোষ পর্যন্ত ঐকমত্যে এ সিদ্ধান্তে উপনীত হলো যে, উভয় অংশই জিহাদের প্রয়োজনে বায় হবে।

আডা ইবনে সায়েব (র.) বলেন, হ্যরত ওমর ইবনে আমূল আয়ীয (র.) তাঁর খেলাফত আমলে নবী করীম 🚟 ও তাঁর আয়ীয়-স্বন্ধনের অংশ বনু হাশেমের লোকদেরকে দিতে শুরু করেছিলেন।

ইমাম আবৃ হানীফা (র.) ও হানাফী মাযহাবের অধিকাংশ ফকীহগণের মত হলো, এ পর্যায়ে খোলাফায়ে রাশেদীনের অনুস্ত নীতি অনুসরণ করাই অধিক নির্ভুল কর্মনীতি : -কিতাবুল খারাজ, ইমাম আবৃ ইউসুফ, ১৯, ২১ পৃ.]

ইমাম শাফেয়ী (র.) -এর মত হলো যেসব লোক হাশেমী ও মোত্তালিব বংশোদ্ধৃত বলে নির্ভূলভাবে প্রমাণিত কিংবা সাধারণভাবে সর্বজন জ্ঞাত হবে। তাদের ধনী-গরিব উভয় পর্যায়ের লোকদেরকে "ফাই" থেকে অংশ দেওয়া যেতে পারে।

হানাফী আলিমগণের মত হলো তাদের মধ্য হতে কেবলমাত্র গরিব লোকদেরই তা হতে সাহায্য দেওয়া যেতে পারে। অবশ্য অন্যদের ডলনায় তাদের হকই বেশি হবে। -[রুছল মা'আনী]

ইমাম মালেকে (র.)-এর মতে, এ ব্যাপারে ইসলামি রাষ্ট্রের উপর কোনো বাধ্য-বাধকতা নেই। যে খাত হতে যেরূপ সমীচীন বিবেচিত হবে বায় করতে পারবে। তবে রাসুপুল্লাহ ====-এর লোকজনকে অগ্রাধিকার দেওয়া অধিক উত্তম।

–[শরহে কাবীর, ইবনে সাবীল]

অবশিষ্ট তিনটি অংশ সম্পর্কে ফিকহবিদগণের মধ্যে কোনো মতবিরোধ নেই। অবশ্য ইমাম শাফেয়ী ও অপর তিনজন ইমামের মধ্যে অপর একটি দিক নিয়ে মতবিরোধ রয়েছে। ইমাম শাফেয়ী (র.)-এর মতে "ফাই" -এর সমন্ত মাপকে পাঁচটি সমান অংশে বিভক্ত করে তার একটি অংশ উপরিউক্ত ব্যয়খাতসমূহে এমনভাবে ব্যয় করতে হবে যে, তার এক-পঞ্চমাংশ বন্ হাশেম ও বন্ মোন্তালেবের জন্য, এক-পঞ্চমাংশ এতিমদের জন্য, এক-পঞ্চমাংশ মিসকিনদের জন্য এবং এক-পঞ্চমাংশ পথিক মুসাফিরদের জন্য ব্যয় করতে হবে। ইমাম মালিক, আবৃ হানীফা ও আহমদ ইবনে হাম্বল (র.) এ মতে বন্টন সমর্থন করেন না। তাদের মত হলো "ফাই" সাধারণ মুসলিম জনগণের কল্যাণে ব্যয় হবে।

শক্রদের কাছ থেকে প্রাপ্ত মালামাল সম্বন্ধে আলোচনা <u>:</u> যেসব ধন-সম্পদ শক্রদের নিকট হতে পাওয়া যায়, সেসব সম্পদের হকুম সম্বন্ধে কুরআনের তিন জায়ণায় আলোচনা করা হয়েছে। প্রথমত সুরা আল-আনফালে বলা হয়েছে–

راغلَمُواْ اَنَّمَاغَنِمْتُمْ مِنْ شَيْعَ فَانَّ لِلْهِ خُمُسَهُ وَلِلرَّسَوْلِ وَلِذِي الْقُرْبَى وَالْبَتَامٰي وَالْمَسَاكِيْنِ وَابْنِ السَّبِيْلِ إِنْ كُنتُمَّ اَمْنَتُمْ بِاللَّهِ .

আর জেনে রাখো, যুদ্ধে যা তোমরা গনিমত পাও তার এক-পঞ্চমাংশ আল্লাহর, রাসূলের, আত্মীয়-স্বজনদের, এতিমদের, দরিদ্রদের এবং পথচারীদের যদি তোমরা ঈমান রাখ । -[সুরা আল-আনফাল-৪১]

দ্বিতীয়ত সূরা আল-হাশরের উপরিউক্ত প্রথম আয়াত, যাতে বলা হয়েছে – (وَمَا اَنَا ۚ اَللَّهُ عَلَىٰ رَسُوْلِهِ مِنْهُمْ فَمَا اَرْجَفْتُمْ (الاِية) কৃতীয়ত সূরা আল-হাশরের দিতীয় আয়াত, যেখানে বলা হয়েছে –

حَنَّا أَفَاكَةَ اللَّهُ عَلَىٰ دَسَوْلِهِ مِنْ اَحْلِ الْقُرَىٰ فَلِلَّهِ وَلِلرَّسُوْلِ وَلِذِى الْقَرْبَى وَالْبَسَّامُى وَالْبَسَّامُى وَالْبَسَّامُ وَالْبَسَامُ وَلِلرَّسُوْلِ وَلِذِى الْقَرْبَى وَالْبَسَامُى وَالْمَسَاكِيْنِ وَابِيْنِ السَّبِيئِلِ كَيْلاً يَكُونَ دُولَةُ بَيْنَ الْاَغْنِبَاكِ مِنْكُمْ .

এ আয়াতগুলোর তাফসীর সম্পর্কে মুফাসসিরগণের মধ্যে মতান্তর পরিলক্ষিত হয়। কেউ কেউ বলেছেন, এ সব আয়াতে তিনটি আলাদা আলাদা হুকুম বিবৃত হয়েছে- সূরা আনফালে শক্রদের যেসব সম্পত্তি যুদ্ধের ফলে শক্তি প্রয়োগের মাধ্যমে পাওয়া গেছে সেসব সম্পদের হুকুম বর্ণনা করা হয়েছে। বলা হয়েছে যে, সে ধন-সম্পদকে পাঁচ ভাগে বিভক্ত করে চারভাগ আক্রমণকারী সেনাবাহিনীর মধ্যে বন্টন করতে হবে আর বাকি এক-পঞ্চমাংশ রাসূল, রাসূলের আত্মীয়-স্বজন প্রমুখের জন্য বরাদ্ধ হবে।

সূরা আল-হাশরের প্রথম আয়াতে যেসব ধন-সম্পদ কাফিররা ফেলে চলে গেছে, তারপর মুসলমানরা তা যুদ্ধ ছাড়াই পেয়েছে সেসব মলের শর্মী হকুম বিবৃত হয়েছে। বলা হয়েছে তাতে সেনাবাহিনীর কোনো হক নেই। তা কেবল রাস্লের জন্য নির্দিষ্ট।

সূরা আল-হাশরের দ্বিতীয় আয়াতে যেসব মাল চুক্তির বিনিময়ে মুসলমানদের হাতে আসে অর্থাৎ জিজিয়া, খারাজ ইত্যাদির <del>হকুম</del> বলা হয়েছে। অর্থাৎ সেগুলো রাসূল, রাসূলের আত্মীয় বজন, এতিম, মিসকিন এবং মুসাফিরগণের জন্য। –[আয়াতুল আহকাম]

আবার কোনো কোনো মুফাসসির বলেছেন, সূরা আনফালের আয়াতে যুদ্ধের বিনিময়ে প্রাপ্ত সম্পদের ভ্কুম বর্ণনা করা হয়েছে, আর সূরা হাশরের উভয় আয়াতে বিনা যুদ্ধে প্রাপ্ত শক্ত-সম্পদের ভ্কুম বিবৃত হয়েছে। তারা আরো বলেছেন যে, সূরা হাশরের প্রথম আয়াতে বলা হয়েছে যে, এ সম্পদগুলোর প্রকৃত স্বরূপ এ নয় যে, সৈন্যরা যুদ্ধের ময়দানে শক্তর সাথে যুদ্ধে লিও হয়ে এগুলো দখল করে নিয়েছে। আর এ কারণে এগুলোকে তাদের মধ্যে বন্টন করে দেওয়ার জন্য তাদের অধিকার স্থাপিত হয়েছে। দ্বিতীয় আয়াতে এ সমস্ত ধন-সম্পদের প্রকৃত হকদার কারা সে বিষয়ে বলা হয়েছে।

ইমাম মালিক (র.) বলেছেন, সূরা হাশরের প্রথম আয়াতে যে ধন-সম্পদের কথা বলা হয়েছে সেগুলো কেবল রাসুলুরাহ —এর জন্য নির্দিষ্ট। আর সূরা হাশরের দ্বিতীয় আয়াত এবং সূরা আনফালের আয়াতে শক্রদের কাছ থেকে যে কোনোভাবে প্রাপ্ত সম্পদের হকুম বিবৃত হয়েছে। তবে এ অবস্থায় দু' আয়াতের মধ্যে কোনো একটিকে মানসৃখ বা রহিত মানতে হবে। কারণ আনফালের আয়াতে এক-পঞ্চমাংশ রাসূল, রাসূলের আত্মীয়-স্বজন ——প্রমূথের জন্য বলা হয়েছে। আর এখানে সূরা হাশরের আয়াতে পুরোটাই রাসূল, রাসূলের আত্মীয়-স্বজন, এতিম, মিসকিন ও মুসাফিরদের জন্য নির্দিষ্ট হয়েছে। —ফাতহুল কাদীর

আবার কোনো কোনো মুফাসসির সূরা হাশরের প্রথম আয়তটিকেই মানসূথ বলে দাবি করেছেন। তাঁদের মতে, বিনা যুদ্ধে প্রাপ্ত শক্র-সম্পদের হকদার ছিলেন ইসলামের প্রথম যুগে কেবল রাসূল ক্রিন্দ্র পরে সে ভকুম মানসূথ হয়ে যায় সূরার দ্বিতীয় আয়াত দারা। সূতরাং তাঁদের মতে আয়াত দুটি একত্রে থাকলেও একত্রে অবতীর্ণ হয়নি। –আয়াতুল আহকামা

আমাদের মতে তিনটি আয়াতে আলাদা আলাদা হকুম বিবৃত হয়েছে। সুতরাং কোনো আয়াতই মানসৃখ নয়।

হয়েছে। সাথে সাথে ইসলামি সমাজ ব্যবস্থায় ইসলামি অর্থনীতির মূলনীতি কি হবে, তাও ব্যক্ত করা হয়েছে। বলা হয়েছে, যেন তা (সম্পদ) তোমাদের ধনীদের মধ্যেই আবর্তিত হতে না থাকে; অর্থাৎ ধন-সম্পদের আবর্তন গোটা সমাজের মধ্যে আবাধ ও

সাধারণ হতে হবে। কেবল ধনশালী লোকদের মধ্যেই ধন-সম্পদ আবর্তিত হতে থাকবে, কিংবা ধনীরা আরও অধিক ধনশাল আর গরিবররা আরও অধিক গরিব হতে থাকবে তা করআনের এ মুলনীতি নির্ধারণী আয়াতটির সম্পূর্ণ পরিপন্তি।

ইসলামি অর্থনীতির এ নীতিতে ব্যক্তি মালিকানা স্বীকৃত কিন্তু তা এ মূলনীতি ঘারা সীমাবদ্ধ। অর্থাৎ ধন-সম্পদ কেবল ধনীদের মধ্যে আবর্তিত না হয়ে গোটা সমাজের মধ্যে আবর্তিত হওয়ার বিধান ঘারা সীমাবদ্ধ। সূত্রাং যেসব বিধানে কেবল ধনিক শ্রেণির মধ্যে সম্পদ আবর্তিত হওয়ার ব্যবস্থা রয়েছে তা ইসলামি অর্থনীতির পরিপন্থি, ব্যক্তি সম্পদের মালিক হতে পারবে তবে বল্পাহীন মালিক হওয়ার সুযোগ নেই। বক্তুত কুরআন মাজীদে এ নীতিটিকে বলে দিয়েই ইতি করা হয়নি। ঠিক এ উদ্দেশ্যেই কুরআনে সূদকে হারাম করা হয়েছে, যাকাত ফরজ করা হয়েছে, গানিমতের মাল হতে এক-পঞ্চমাংশ সাধারণাে বন্দীন করার বিধান দেওয়া হয়েছে, বিভিন্ন কাফ্যারার এমন সব পস্থা পেশ করা হয়েছে, যাতে ধন-সম্পদের স্রোত সমাজের দরিদ্র শ্রেণির লোকদের দিকে প্রবাহিত হয়। মিরাস বন্টানের পদ্ধতি রচনা করে দেওয়া হয়েছে, যাতে প্রত্যেক মৃত্যুক্তির পরিত্যুক্ত সম্পত্তি অধিকতর ব্যাপক কেত্রে বিক্তক ও বিক্ষিপ্ত হয়ে পড়ে। নৈতিকতার দিক দিকে রাধ্যার ও অতীব ঘৃণ্য ও নিন্দারীয় ওণ বলে চিহ্নিত করা হয়েছে। সাছল অবস্থার লোকদেরকে বৃক্তিয়ে দেওয়া হয়েছে যে, তাদের ধন-সম্পদেশ প্রার্থী ও বঞ্চিত লোকদের অধিকার রয়েছে। তা দান নয়, তাদের হক সুম্পাষ্ট অধিকার হিসাবে যথাযথভাবে আদায় করতে হবে। ইসলামি রাষ্ট্রের উপর আরবের একটা বিরাট উৎস শাই' সম্পর্কে এ আইন করে দেওয়া হয়েছে যে, তার একটা অংশ সমাজের দরিদ্র শ্রেণির লোকদের সাহায্য দানে বায় করতে হবে, এ পর্যায়ে শ্রেবণ রাখতে হবে যে, ইসলামি রাষ্ট্রের আয়ের ওরুত্বপূর্ণ উৎস দৃ'টি– একটি যাকাত, দ্বিতীয়াটি 'ফাই'।

মুসলমানদের নির্দিষ্ট পরিমাণ (عَمَابُ) অতিরিক্ত সম্পদ, গৃহপালিত পণ্ড, ব্যবসা পণ্য ও কৃষি ফসল হতে যাকাত গ্রহণ করা হয় এবং তার অধিকাংশই গরিব লোকদের জন্য নির্দিষ্ট । আর 'ফাই' পর্যায়ে জিজিয়া ও ভূমি রাজস্থসহ এমন সমস্ত আয়ই গণ্য যা অমুসলমানদের নিকট হতে আসবে । তারও বিরাট অংশ গরিবের জন্যই নির্দিষ্ট করা হয়েছে । ইসলামি রাষ্ট্রের আয়-বায় বাবস্থা এবং সামগ্রিকভাবে দেশের সমস্ত আর্থিক ও সম্পদ সম্পর্কীয় বিষয়াদির ব্যবস্থা এমনভাবে সম্পন্ন করতে হবে, যার ফলে ধন-সম্পদের উৎস ও উপায়ের উপর কেবলমাত্র ধনশালী ও প্রভাবশালী লোকদের একচেটিয়া আধিপত্য কায়েম না হয়—ধন-সম্পদের স্রোভ ধনীদের হতে পরিবের দিকে যেতে পারে, তা কেবলমাত্র ধনীদের মধ্যেই সীমাবদ্ধ হয়ে না থাকে; বরং সব হবে তার বিপরীত ধারায়। উপরিউক্ত বিধান হতে এ কথা সুম্পষ্ট হয়ে উঠ। মূলত ইসলামের পূর্ণ অর্থনৈতিক ব্যবস্থাটাই এ মূলনীতির উপর প্রতিষ্ঠিত, যা ব্যক্তির অগাধ মালিকানার উপর একটা বড়বাধা

অতএব, ইসলাম ব্যক্তি মালিকানা স্বীকার করে; কিন্তু তাই বলে ইসলাম পুঁজিবাদ নয়, তেমনি পুঁজিবাদও ইসলাম হতে সৃষ্ট নয়, পুঁজিবাদ সুদ ও মজুদদারী ছাড়া কায়েম হতে পারে না, ইসলামের অর্থনৈতিক ব্যবস্থা হলো আল্লাহ তা'আলা প্রদন্ত এক বিশেষ বাবস্থা যা একাকী সৃষ্ট, একাকী চলছে এবং একাকী আজ পর্যন্ত বাকি আছে– এমন এক বৈশিষ্টমণ্ডিত ব্যবস্থা যা ভারসাম্যপূর্ণ এবং সুষম অধিকার ও হক সম্বলিত। '–[ফিলাল]

উত্ত আয়াতাংশে মহান রাব্বুল আলামীন সমস্ত মুসলমান সম্প্রদায়কে লক্ষ্য ও উদ্দেশ্য করে বলেন, হে মুসলিম সম্প্রদায়ং তোমরা প্রত্যেক কার্য ক্ষেত্রে তোমাদের দলনেতা রাস্নুল্লাহ —এর অনুসরণ করো। তিনি তোমাদেরকে যা করার নির্দেশ প্রদান করে থাকেন তাই করবে, আর যা থেকে বিরত থাকার হকুম দান করে থাকেন তাই তরবে, আর যা থেকে বিরত থাকার হকুম দান করেন তা হতে বিরত থাকরে। তাতেই তোমাদের মঙ্গল নিহিত রয়েছে। উক্ত বর্ণনার মাধ্যমে 'ফাই'-এর মালের প্রতি ইশারা করেছেন এবং সে ক্ষেত্রে বলেন— 'ফাই'-এর মাল যেহেতু তোমাদের কষ্ট-ক্রেশ ব্যতীত অর্জন হয়েছে অথবা এমনি বিনা ক্রে যা হন্তগত হয় তা বন্টনের ক্ষেত্রে তিনি তাঁর রাস্লকেই একক অধিকার দিয়েছেন, সার্বজনীন প্রয়োজন বশত থথা ইচ্ছা তিনিই তথায় তা বর্বচ করবেন। (হাকীমূল উম্মত) সূত্রাং ধন হোক জ্ঞান হোক, অথবা আদেশ নিষেধ যাই হোক না কেন প্রগম্বর আ্বেকে যার অনুমতি পাওয়া যায় মুসলমান মাত্রকেই তা সানন্দে ও সাধ্যহে বরণ করতে হবে। তাই শিরোধার্যরমেণ এহণ করতেই হবে। আর প্রগম্বরের বিরোধিতা আল্লাহর বিরোধিতা ছাড়া অন্য কিছুই নয়।

উক্ত আয়াতখানি দ্বারা যদিও আল্লাহ ফাই-এর অংশীদারদের বর্ণনা প্রসঙ্গে অবতীর্ণ তবুও অংশীদারদের কাকে কডটুকু দান করবেন সেই কথা রাস্লের উপর নান্ত রয়েছে। যাকে না দেওয়া হয়ে থাকে সে যেন তা প্রাপ্ত হওয়ার চিন্তায় বিভোর না হয়। আর যারা বাহানা করে প্রাপ্যের অতিরিক্ত গ্রহণ করবে তাও জঘন্য অপরাধ হবে। –িতাফসীর মা আরেফুল কোরআন ও তাফসীর তাহের।

আর আয়াতটির প্রয়োগ কেবল ফাই -এর ক্ষেত্রেই প্রযোজ্য নয়; বরং সাধারণ দৃষ্টিতেও তাকে প্রয়োগ করা বাঞ্ছনীয়, এ প্রসঙ্গে হয়ব ব্যক্তিন নাম করা বাঞ্ছনীয়, এ প্রসঙ্গে হয়ব করা বাজ্যনীয়, বাই নাম বিশ্বনাথ করা ব্যক্তিন নাম নাম বাই নাম ব

رَوْيُ أَكُوْ يَعْلَى وَالطَّبَرَانِي عَنْ أَبِيْ يَكْرٍ (رض) قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ مَنْ كَذَبَ عَلَى مُتَعَيَّدًا أَزَرَهُ شَيْتًا أَمُرُت بِهِ وَلَكَنَدُهُ \* مَقْدَدُهُ وَرَ يَعَيِّدُهُ .

आয়াতের অনুসরণে বহু সংখ্যক সাহাবী প্রত্যেক কার্যে কুরআন মাজীদের নির্দেশের অনুগমন করতেন এবং তাকে (رَاجِبُ الْعَمَل) হিসাবে গ্রহণ করতেন। -[মাআরেফ]

ইমাম কুরতুবী (র.) বলেন, উক্ত আয়াতে نَتُى শব্দের মোকাবিলায় نَهُى শব্দটি আনয়ন করা হয়েছে। এতে স্পষ্ট বুঝা যায় آخرُ শব্দটির অর্থ اَسُونَ শব্দের হবহু বিপরীত অর্থবোধক। আর কুরআনে কারীমে نَهُى শব্দের বিপরীতে أَسُلُ শব্দকে না নিয়ে أَسُلُ শব্দ ব্যবহার করার কারণ সম্ভবত তাই হতে পারে। যে বিষয় প্রসঙ্গে আয়াতটি নাজিল হয়েছে [অর্থাৎ ফাই প্রসঙ্গে] তাতে আয়াতাংশ শামিল থাকবে।

একদা হয়রত আব্দুল্লাহ ইবনে মাসউদ (রা.) এক ব্যক্তিকে ইহরাম অবস্থায় সেলাই করা কাপড় পরিধান করতে দেখে তাকে নির্দেশ দিলেন যে, এই কাপড় (পরণ থেকে) খুলে ফেল, তখন ব্যক্তি তাঁকে প্রশু করে বসল যে, এ প্রসঙ্গে আপনি কোনো আয়াত পেশ করতে পারবেন, যাতে সেলাইকৃত কাপড় ইহরামের অবস্থায় পরিধান করার কথা নিষেধ করা হয়েছেঃ তখন হয়রত আব্দুল্লাহ ইবনে মাসউদ (রা.) উক্ত আয়াত أَمَا أَنَاكُمُ الخَ

একদা ইমাম শাফেয়ী (ৱ.) মানুষদের উদ্দেশ্যে বললেন, আমি কুরজান মাজীদের আয়াত দ্বারা তোমাদের সকল প্রশ্নের উত্তর দিতে সক্ষমতা রাখি, সূতরাং তোমরা যা ইচ্ছা প্রশ্ন করতে পার। অতঃপর এক ব্যক্তি প্রশ্ন করল, ইহরাম অবস্থায় জনৈক ব্যক্তি (কুরজানের মাধ্যমে উত্তর দিন) তখন ইমাম শাফেয়ী (র.) উক্ত আয়াত করলেন এবং তার প্রসঙ্গে একটি হাদীস বর্ণনা করে লোকটিকে তার হুকুম বলে সন্তুষ্ট করে দিলেন। -[কুরতুবী]

ं (তামাদেরকে রাস্লুলাহ আ বা দান করেন তা গ্রহণ করো, আর যা হতে নিষেধ করেন তা হতে বিরত থাকো' আল্লাহ তা আলা এ কথা বলার পর মু'মিনদেরকে উদ্দেশ্য করে বলেছেন, 'এবং তোমরা আল্লাহকে ভয় করো নিশুমুই আল্লাহ কঠোর শান্তিদানকারী।'

মুফাসসিরগণ বলেছেন, আয়াতের শেষাংশে الله বলে পূর্বোক্ত নির্দেশকে জোরদার করা হয়েছে। অর্থাৎ এ ব্যাপারে ছলচাতুরী করলে এবং জীবনের সর্বক্ষেত্রে রাসূলের আদেশ-নিষেধ মেনে চলতে গড়িমসি করলে জেনে রেখ যে, আল্লাহ তার খবর রাখেন, তিনি এজন্য শান্তি দিবেন।

আল্লামা সাইয়েদ কুতৃব বলেছেন, এ আয়াতে উপরিউক্ত দৃ মূলনীতিকে মু'মিনদের অন্তরে তাঁর প্রথম উৎসের তথা আল্লাহ তা'আলার সাথে সম্বন্ধ করে দিয়েছে। আল্লাহ তা'আলা তাদেরকে আহ্বান করেছেন তাকওয়া অবলম্বন করতে এবং আল্লাহর আজাব হতে ভয় দেখাচ্ছেন "এবং তোমরা আল্লাহকে ভয় করো নিশ্বয় আল্লাহ কঠোর শান্তিদানকারী" এটাই হলো বড় জামিন যাতে গড়িমসি চলে না। যা হতে পলায়ন সম্ভব নয়। মুসলমানগণ জানেন যে, আল্লাহ তা'আলা তাদের গোপন ববর রাখেন, তাদের আমল সম্বন্ধে ওয়াকিবহাল এবং তাঁরই কাছে ফিরে যেতে হবে। আরো জানে যে, আল্লাহ তা'আলা কঠোর শান্তিদানকারী, তাদেরকে কেবল ধনীদের মধ্যে সম্পদের আবর্তন যেন না হয় সেদিকে লক্ষ্য রাখতে আদেশ দেওয়া হয়েছে, আর রাস্পুরাহ ভালেরকে যা দান করেছেন তা সভুষ্ট চিন্তে এবং আনুগত্যের সাথে এহণ করতে হবে এবং রাসূল যা করতে নিষেধ করেছেন, তাতে অবহেলা প্রদর্শন না করে বিরত থাকতে হবে। কারণ, তাদের সামনে এক কঠিন দিন রয়েছে। –[যিলাল]

আরাতের শানে নুযুদ : হযরত আবৃ হরায়রা (রা.) হতে বর্ণিত যে, রাসূলুরাহ একজন আনসারকে মেহমান হিসাবে আহলে সুফফার একজন লোক দিলেন। আনসার সে লোকটিকে নিয়ে নিজ গৃহে গমন করলেন। বাড়ি পৌছে স্ত্রীকে বললেন, বাড়িতে কিছু খাবার আছে কিঃ উত্তর হলো, না, বাচ্চাদের খাবার ছাড়া আর কিছুই নেই। তিনি ব্রীকে বললেন, বাচ্চাদেরকে ঘুম পাড়িয়ে দাও, অতঃপর খাবার নিয়ে আসো। তুমি খাবার নিয়ে আসলে আমি বাতি নিভিয়ে দিবো। ব্রী আনসারীর কথা মতো কাজ করলেন। অনসারী খেতে বসে নিজের সামনের খাবার মেহমানের দিকে এগিয়ে দিলেন। অওঃপর সকালবেলায় মেহমানকে নিয়ে রাস্লুরাহ — এর কাছে গেলেন। তখন রাস্লুরাহ বললেন, আসমানের অধিবাসীগণ তোমানের কর্মকাও দেখে আকর্যান্ত্রিত হয়েছেন। তখন আয়াতটি অবতীর্ণ হলো।

-[বুখারী, মুসলিম, মা'আরিফুল কোরআন, ইবনে কাছীর, কুরতুবী, আসবাবুন নুযূল]

হথরত আপুল্লাই ইবনে ওমর (রা.) হতে বর্ণিত যে, রাস্লের একজন মান্যবর সাহাবীর কাছে এক ব্যক্তি একটি ছাগলের মাথা উপটোকন দিলেন। নাহাবী মনে করলেন আমার অমুক ভাই ও তার বাদ্ধারা আমার চেয়ে বেশি অভাবগ্রস্ত। সে মতে তিনি মাথাটি তার কাছে এবং তৃতীয়জন চতুর্বজনের কাছে পাঠিয়ে দিলেন। অবশেষে সাতটি গৃহে যাওয়ায় পর মাথাটি আবার প্রথম সাহাবীর গৃহে ফিরে আসল। এ ঘটনার পরিপ্রেক্ষিতেই আলোচ্য আয়াত অবতীর্ণ হলো مُوَا وَيُوْرُونَ عَلَى اَنْفُسِهُمْ وَلُو كُنْ بِهِمْ اللهُ اللهُ

সাহাবীদের ﴿ نَـُو ا (অন্যকে প্রাধান্য দান)-এর আরো বহু ঘটনা বিভিন্ন তাফসীরে বিবৃত হয়েছে। মোটকথা হলো, আনসারগণ নিজেদের প্রয়োজন, দাইদ্রো, ক্ষ্ধা-ক্লিষ্টতা থাকা সন্ত্বেও অন্যদেরকে প্রাধান্য দান করতেন।

وَلِذِى ٱلْغُرِّشِى وَالْبَتَامِٰى وَالْسَسَاكِيْنِ শব্দি لِلْغُفَرَاءِ: قَوْلُهُ لِللْهُ قَرَاءِ الْمُهَاجِرِيْنَ ....... وَاَمْوالهمْ اللّهِ السَّبِيْلِ وَالْمَهَاءِ بَدُلْ عَامَةَ بَدُلْ عَامَةَ وَابْنِ السَّبِيْلِ عَمَا عَمَاهُ وَابْنِ السَّبِيْلِ وَابْنَ السَّبِيْلِ وَالْمَاءُ وَابْنِ السَّبِيْلِ وَالْمَامِنَ وَابْنِ السَّبِيْلِ وَالسَّاءُ وَابْنِ السَّبِيْلِ وَالْمَامِنَ وَالسَّاءِ وَابْنِ السَّبِيْلِ وَالسَّاءِ وَابْنِ السَّبِيْلِ وَالسَّامِ وَالْمَالِيَّةُ وَالْمَالِيَّةُ وَالسَّالِيَةُ وَالسَّمِيْلِ وَالسَّامِينَ وَالسَّالِيّةَ وَالْمَالِيّةُ وَالْمُوالِيَّةُ وَالسَّامِ وَالسَّامِ وَالسَّامِينَ وَالسَّامِ وَالسَّامِينَ وَالسَّامِ وَالسَّامِ وَالسَّامِينَ وَالسَّامِ وَالسَّامِ وَاللّهُ وَالسَّامِ وَاللّهُ وَالسَّامِ وَاللّهُ وَالسَّامُ وَاللّهُ وَاللّ

আয়াত ষারা উদ্দেশ্য : এ আয়াতের উদ্দেশ্য এই বে, পূর্বের আয়াতে সাধারণ এতিম, মিসকিন ও মুসাফির্নগবক অভাবগ্রস্ততার কারণে 'ফাই' -এর মালের হকদার গণ্য করা হয়েছে। আলোচ্য আয়াতসমূহে এর অভিরিক্ত ব্যাখ্যা প্রসঙ্গে বলা হয়েছে যে, যদিও সকল দরিদ্র ও মিসকিন এ মালের হকদার কিন্তু ভাদের মধ্যে দরিদ্র মুহাজির ও আনসারগণ অগ্রগণ্য। কারণ ভাদের দীনি খেদমত এবং ব্যক্তিগত গুণ-গরিমা সুবিদিত। -(মা'আরিফুল কোরআন)

আয়াতের কারীমা হতে নির্গত শররী মাসআলাসমূহ : উজ আরাত হতে ইসলামের নীতি অনুসারে কয়েকটি মাসআলা সাব্যন্ত করা যায়–

- ১. কাফেরণণ জবর দখল করে মুসলমানদের মালের উপর মালিকানা, অধিকার স্থাপন করতে পারে। কেননা, আল্লাহ তা'আলা উক্ত আয়াতে মুহাজিরদেরকে ফকির বলেছেন, অথচ তাদের দেশে সকল মাল সম্বল রয়েছে। সুতরাং এ মাসআলার জন্য আয়াতখানা প্রমাণ স্বরূপ।
- ২. এটা হতে আরো মাসআলা নির্ধারিত করা যায় যে, দেশত্যাগ অথবা নির্বাসিত ব্যক্তি সে দেশের সম্পদের উপর পরবর্তীতে মালিকানা স্বস্তু দাবি করতে পারে না ارْبُقَالُ لَهُ إِخْسَارُكُ الدَّارُيْنِ الدَّارُيْنِ الْمُأْرِيْنِ الْمُ
- ৬. ধর্ম পরিবর্জনের কারণেও সম্পদের মালিকানা স্বর্জ্ব থাকে তাকে ধর্ম পরিবর্জন وَشْنِيلُانُ وَيُنْكِبُ إِنْ الْمُمْزِيلُ
   السَّنْزيل السَّنْز
- সদকা ও ফাই-এর মাল সাধারণ অভাবগ্রস্তদের অভাব দূর করার জন্য হলেও তাদের মধ্যে সংকর্মশীল ও ধার্মিক দীনের খেদমতে নিয়োজিত ব্যক্তিগণ অন্যান্যদের অংশকা 'এয়াধিকা'। পাবে।
- ইসলাম ওথা ধর্ম রক্ষার্থে পুনর্বাসিত হলে, তাদে: ক রাষ্ট্রের দায়িতে ফাই অথবা সদকার মাল হতে পুনর্বাসনের ব্যবস্থা করতে হবে।
- ৬. উক্ত ব্যবহা কেবল রাপ্লুহাহ ====-এর যুগের জন্য সীমিত ।য়; বরং এ নির্দেশ কিয়ামত পর্যন্ত বদাবং .কেনে। -[মাদারেক]
  উক্ত আয়াতটি মুহাজির সম্পারের ফাজারেল বর্ণনাকারী তরপ : قَرْنُهُ لِلْفُقَرَاءِ النَّهُمَ جِرِيْنَ الخ তাআলা মুহাজিরগণের তণ বর্ণনা করেছেন, তা হচ্ছে-

- ১. মুহাজিরগণ আল্লাহর উপর বিশ্বাস আনয়ন করেছে। অর্থাৎ ঈমানদারের গুণে গুণান্বিত হয়েছে। এর কারণেই তাদেরকে কাফের সম্প্রদায় ধন-দৌলত ও পরিবার-পরিজন থেকে বহিছার করে দিয়েছে। আর তারা জীবন দিয়ে হলেও হয়রও রাস্পুল্লাহ ॐও আল্লাহ তা আলার সাহায়্যকারী হয়ে থাকবে। এ কারণে তাদের উপর বিভিন্ন প্রকার দুরাচার ও অকথ্য অত্যাচার চালানো হয়েছে ফলে তারা স্বীয় ধন-সম্পদ ছেড়ে হিজরত করতে বাধ্য হয়েছেন। উদাহরণ স্বরূপ বলা য়ায় য়ে, তাদের কেউ কেউ কখনো ক্লুধার জ্বালায় অসহ্য হয়ে পেটে পাথর বেঁধেছেন। আবার কেউ কেউ শীতের সম্বল না থাকার কারণে মাটির গর্ত তৈরি করে তাতে গা ঢাকা দিয়ে শীত হতে বক্ষা পাওয়ার ব্যবস্থা করতেন। -(তাফসীর মায়হারী, কুরতুরী)
- ২. মুহাজিরগণ ইসলাম এহণের পিছনে লালায়িত হয়ে সহায়-সম্বলহীন অবস্থায় দেশান্তর হওয়ার একমাত্র উদ্দেশ্য ছিল আল্লাহ ও রাস্ল — এর সন্তুষ্টি অর্জন করা। দুনিয়ার কোনো উদ্দেশ্য হাসিল করার লক্ষ্যে নয়। যাতে তাঁদের পূর্ণ এখলাসের সাথে আল্লাহমুখি হওয়া প্রমাণিত হয়েছে।
  - আর (وَصُوَانُ) শব্দটি সাধারণত দুনিয়ার নিয়ামত ও (وَصُوَانُ) শব্দটি পরকালীন নিয়ামতের জন্য বলা হয়। এ স্থলে উভয় শব্দ ব্যবহার করে এ মর্মটুকুই বুঝানো হয়েছে যে, ইসলামের ছাঁয়াতলে দীক্ষিত হয়ে দুনিয়ার প্রয়োজনীয় শান্তি এবং আখেরাতের শান্তি অর্জন করার কামনা করেছিলেন। সে মর্মেই আরাহ বলেছেন اللّهِ وَرَضُوانًا اللّهِ وَرَضُوانًا اللّهِ وَرَضُوانًا اللّهِ وَرَضُوانًا اللّهِ وَرَسُوانًا الللّهِ وَرَسُوانًا اللّهِ وَرَسُوانًا اللّهِ وَرَسُوانًا اللّهِ وَرَسُوانِهُ وَاللّهِ وَرَسُوانًا اللّهِ وَرَسُوانًا اللّهِ وَاللّهِ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهِ وَاللّهُ وَلَّهُ وَاللّهُ وَلِلْمُ وَاللّهُ وَلِلْمُ
- ৩. মুহাজিরণণ দুনিয়া ও আথেরাতের শান্তির জন্য আল্লাহ ও রাসূল = এর সাহায্য একান্ত আবশ্যক মনে করেছেন, কারণ আল্লাহর সাহায্য ও রাসূলের সাহায্যের অর্থই দীন -এর সাহায্য। সূতরাং তারা দীনের জন্য অশেষ ও অবর্ণনীয় জান-মাল কুরবানি করেছেন। এর প্রতি ইঙ্গিত করেই আল্লাহ বলেছেন ا رَسُنَصُرُونَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَاللَّهُ وَرَسُولُهُ وَاللَّهُ وَالل
- এ আয়াত দ্বারা হ্যরত আবৃ বকর (রা.)-এর খেলাফতের সত্যতার দলিল পেশ করা : যারা এ আয়াত হতে হযরত আবৃ বকর (রা)-এর খেলাফত বৈধ হওয়ার প্রমাণ পেশ করতে চান তাঁরা বলেন, সেসব ফকির মুহাজির ও আনসারগণ হযরত আবৃ বকর (রা.)-কে উদ্দেশ্য করে বলতেন, ইয়া খালীফাতৃ রাসূলিক্সাহ-[হে রাসূলুক্সাহর খলীফা] এ আয়াতে আক্সাহ তা'আলা তাঁরা সত্যবাদী বলে সাক্ষ্য দিয়েছেন, সুতরাং তারা যে 'ইয়া খালীফাতৃ রাসূলিক্সাহ' বলতেন তাদেরও সত্যবাদী হওয়া অপরিহার্য। যখন অবস্থা এই দাঁড়াল, তখন হযরত আবৃ বকরের খেলাফত বৈধ হওয়ার প্রতি বিশ্বাস স্থাপনও অপরিহার্য হয়ে গেল। -{কাবীর!
- এ প্রসঙ্গে আল্লামা আল্সী তাফসীরে রুহুল মা'আনীতে লিখেছেন, হযরত আবৃ বকর (রা.)-এর খেলাফত বৈধ প্রমাণ করার জন্য এ জাতীয় দলিল দুর্বল এবং অপ্রয়োজনীয়। কারণ তাঁর খেলাফত সাহাবীদের ইজমা দ্বারা প্রমাণিত। হযরত আলী ও তাঁর খেলাফত মেনে নিয়েছিলেন। –(রুহুল মা'আনী)
- (الایت) অধিকাংশ মুফাসসিরদের মতে পূর্বোক্ত আয়াতের وَالْدَیْنَ تَعَالَىٰ وَالْدَیْنَ تَبَرُوْا الدَّارَ ..... هَاجَرَ النَّهِمَ (الایت) অধিকাংশ মুফাসসিরদের মতে পূর্বোক্ত আয়াতের পূর্বে "এ সম্পদ তাদের জন্যও যারা এ মুহাজিরদের আগমনের পূর্বে দীনায় এহণ করে মদীনায় বসবাস আরম্ভ করেছিল। তারা ভালোবাসে সে লোকদেরকে যারা হিজরত করে মদীনায় এসেছে।" পূর্বোক্ত আয়াতে মুহাজিরদের প্রশংসা করার পর এখানে আল্লাহ তা'আলা আনসারদের প্রশংসা করেছেন।
- শব্দের অর্থ অবস্থান গ্রহণ করা। এখানে নার্ক্সন হিজরত মদীনা তাইয়োবা, সূতরা। بَنَوُوًا এর অর্থ হলো মদীনায় অবস্থান গ্রহণ করেছে; কিন্তু এখানে النَّراء مَطْفُ করা হয়েছে। অবস্থান গ্রহণ কেনে। স্থান এর উপর النَّرْبُانُ কে غَطْفُ করা হয়েছে। অবস্থান গ্রহণ কোনো স্থান ও জায়গায় হতে পার। ঈমান কোনো জায়গা নয় যে, তাতে অবস্থান গ্রহণ সম্ভবপর হয়। তাই কেউ কেউ বলেছেন যে, এখানে আবা اخَلَمُوا অথবা مَنْكُمُوا কিয়াপদ উহা রয়েছে। উদ্দেশ্য এই যে, তারা মদীনায় অবস্থান গ্রহণ করেছে এবং ঈমানে পাকাপোজ ও খাটি হয়েছে।

এখানে এ ব্যাখ্যা করা যেতে পরে যে, ঈমানকে রূপক ভঙ্গিতে জায়গা ধরে নিয়ে তাতে অবস্থান গ্রহণের কথা বলা হয়েছে। --[মা`অরিফুল কোরআন, ফাতহুল কাদীর, কাবীর, কুরতুরী]

আল্লামা আলুসী (র.) বলেছেন, এখানে اَدَّارُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ مَا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ وَاللهُ اللهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ اللهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ اللهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ اللّهُ ال

আবার কেউ কেউ کِیْرِ مِنَ الْمُهَاجِرِیْنَ स्मारि উহা مُظَانَ प्राताहन, अर्थाश کَیْدِر مِنَ الْمُهَاجِرِیْنَ अतनक मुशिक्षातत পূর্বেই তারा ঈমান গ্রহণ করেছেন । ﴿प्रायक्षा, हेरान काहीत}

ضَرَّوُا اللَّارُ العَ الْحَارُ العَ الْعَارِيَّا اللَّهُ وَالْدَيْنُ تَبَوُوُا اللَّهُ وَالْاَرُ العَ اللهِ ال

অথবা, বলা যায় ঈমানকে اِسْتَعَارَ হিসেবে একটি রক্ষিত স্থানের সাথে بَشْيَتُ দিয়ে তথায় বাসস্থান বা আশ্রয়স্থল নিধারিত করে নেওয়ার অর্থ নেওয়া হয়েছে।

৩আর مِنْ فَيْلِهِمْ प्राরা মুহাজিরগণের পূর্ববর্তীগণকে বুঝানো হয়েছে। সুতরাং আয়াতের মতলব এই হবে যে, মদীনা তাইয়্যেবাহ এর আনসারগণের আর একটি ফজিলত এই যে, যে শহরটি আল্লাহর مَارُ الْمِيْمَانُ অথবা دَارُ الْمِيْمَانُ অথবা الْمِيْمَانُ عَلَيْهِ وَمَا الْمِيْمَانُ وَهَا اللهِ وَمَا اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ اللهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ

উক্ত আয়াতটি মদীনা মুনাওয়ারাহ-এর ফজিলত বর্ণনাকারীও বটে : কারণ উক্ত আয়াতে ﴿ تَبَرُّوُوا শব্দটি স্থান নির্ধারণকরণের প্রতি ইন্দিতবহ, আর دار अभुंगि ছারা دَار الْإِيْكَان অথবা دَارُ الْهِيْجَرِة অথবা دار অব্বাং মদীনায়ে তাইয়্যেবাহ উদ্দেশ্য।

এ লক্ষ্যে ইমাম মালিক (র.) মদীনা শরীফকে দুনিয়ার সকল শহর হতে উত্তম শহর বলেছেন। কেননা পৃথিবীর যে সকল শহরওলোতে ইসলামের আলো পৌছেছে, তাতে যুদ্ধ ব্যতীত পৌছতে পারেনি; কিন্তু মদীনা শরীফে বিনা যুদ্ধে ইসলাম পৌছেছে। এমনকি মক্কা শরীফে ইসলামের উৎপত্তিস্থল হওয়া সত্ত্বেও তথায় জিহাদ ব্যতীত ইসলামের জ্যোতি পৌছানো সম্ভব হয়নি। —[কুরজুবী]

: "তারা তালোবাসে সেসব লোকদেরকে যারা তাদের নিকট হিজরত করে এসেছেন।" এ কথা এ জন্য বলা হয়েছে যে, মুহাজিরগণ যখন মঞ্জা হতে হিজরত করে মদীনার আসলেন তখন মদীনার অধিবাসী আনসারগণ তাদেরকে নিজের বাড়িতে স্থান দিলেন এবং তাদের ধন-সম্পদের একটা অংশ মুহাজির ভাইগণকে দিয়ে দিলেন। –(খাযেন, সাফওয়া)

হয়রত আবৃ হ্রায়রা (র.) হতে বর্ণিত। তিনি বলেছেন, মুহাজিরগণ মদীনায় আসলে আনসারগণ রাসূলুল্লাহ — এর কাছে প্রভাব করলেন আমাদের বাগ-বাগিচা ও খেজুর বাগান আছে। আপনি তা আমাদের ও মুহাজির ভাইদের মধ্যে ভাগ করে দিন। নবী করীম — বললেন, এ লোকেরা বাগ-বাগিচা চাষাবাদের কাজ জানে না। এরা যেখানে হতে এসেছে সেখানে বাগ-বাগিচা নেই। এমনকি হতে পারে না যে, এসব বাগ-বাগিচায় চাষাবাদের কাজ তো তোমরা করবে আর তা হতে ফসলের অংশ তাদেরকে দিবেং আনসাররা বললেন,

মুহাজিরগণের জন্য আনসারদের ভালোবাসার বহু ঘটনা ও বহু ত্যাগের কথা হাদীসের বিভিন্ন কিতাবে রয়েছে। দুনিয়ার জন্য কোথাও—অন্য কোনো সমাজে এ রকম নজির মিলা অসম্ভব। সাধারণত লোকেরা ভিটা-মাটিহীন নির্বাসিত মানুষকে হান দিতে চার না। সর্বত্রই দেশী ও বিদেশীর প্রশ্ন উঠে; কিন্তু আনসারগণ কেবল তাদেরকে স্থানই দেননি; বরং নিজের বাড়িতেই পুনর্বাসিত করেছেন, নিজের ধন-সম্পদের অংশীদার করেছেন এবং অভাবনীয় ইজ্জত ও সম্ভুমের সাথে তাদেরকে স্থাণত জানিয়েছেন, যা দেখে স্বয়ং মুহাজিরগণ আশ্বর্য হয়ে বলেছেন, 'এ রকম ত্যাগ ও ক্ষতি স্বীকার করতে প্রস্তুত লোক আমরা কথনো দেখিনি।"
—(মুসনদের আহমদ, ইবনে কাছীর)

(الایتة نَوْنَ فِی صُدُورِهِمْ مَا عَدَيْدَةِ عَالَمَةُ اللایتة : आनमातरान्त ७० প্ৰসঙ্গে वना रख़िष्ट ये, الایتة الایتقا عَدُورُهُمْ حَاجَةُ (الایتة نَوْنَ فِی صُدُورِهُمْ حَاجَةُ مِنَا ارْتُرُا وَالْوَالِية صَادَة عَالَمَ مَاجَةً مِنَا الرَّتُوا مَا عَالَمَ مَا اللهِ عَلَيْهُمَا اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهُمَا اللهُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُمُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلِي اللهُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلِي عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلِي عَل مُعَلِّمُ عَلَيْهُمُ عَلِيهُمُ عَلِيهُمُ عَلِيهُمُ عَلِيهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلِيهُمُ عَلَيْ

যে সময় বনু ন্যীর গোত্রের ফাই'রের ধন-সম্পদ মুসলমানদের মধ্যে বন্টনের এখতিয়ার রাসূলুল্লাহ 🚟 -কে দেওয়া হয়, তখন মুহাজিরগণ ছিলেন সম্পূর্ণ নিঃস্ব, তাঁদের না ছিল নিজস্ব কোনো বাড়ি-ঘর, আর না ছিল কোনো সহায়-সম্বল। তাঁরা আনসারগণের বাড়িতে বাস করতেন এবং তাঁদের বিষয়-সম্পত্তিতে মেহনত-মজদুরি করে জীবিকা নির্বাহ করতেন। ফাইয়ের সম্পদ হস্তগত হওয়ার পর রাসূল 🚃 আনসারদের সরদার সাবেত ইবনে কায়েসকে ডেকে বললেন, তুমি আনসারগণকে আমার কাছে ডেকে আন, সাবেত জিজ্ঞাসা করলেন, ইয়া রাসূলাল্লাহ! আমার নিজের গোত্র খাযরাজের আনসারগণকে ডাকবো না সমস্ত আনসারকে ভাকবোঃ রাসূলুল্লাহ 🚟 বললেন, না সবাইকে ডাকো, অতঃপর তিনি আনসারগণের এক সমেলনে ভাষণ দিলেন। হামদ ও সালাতের পর তিনি মদীনার আনসারগণের ভূয়দী প্রশংসা করলেন– আপনারা আপনাদের মুহাজির ভাইদের সাথে যে ব্যবহার করেছেন তা নিঃসন্দেহে অনন্য অসাধারণ সাহসিকতার কাজ। অতঃপর তিনি বললেন, আল্লাহ তা আলা বনূ নাযীরের ধন-সম্পদ আপনাদের হস্তগত করেছেন। যদি আপনারা চাহেন তাহলে আমি এ সম্পদ আনসার ও মুহাজিরদের মধ্যে বন্টন করে দিবো এবং মুহাজিরগণ পূর্ববৎ আপনাদের গৃহে বসবাস করবে। পক্ষান্তরে আপনারা চাইলে আমি এ সম্পদ কেবল গৃহহীন ও সহায় সম্বলহীন মুহাজিরগণের মধ্যেই বন্টন করে দিবো এবং এরপর তারা আপনাদের গৃহ ত্যাগ করে আলাদা নিজেদের গৃহ নির্মাণ করে নিবে। এ বক্তৃতা গুনে আনসারগণের দু'জন প্রধান নেতা সা'দ ইবনে ওবাদা (রা.) ও সা'দ ইবনে মায়ায (রা.) দগুয়মান হয়ে আরজ করলেন, ইয়া রাসূলুল্লাহ 🚃 আমাদের অভিমত এই যে, এ ধন-সম্পদ সম্পূর্ণই আপনি কেবল মুহাজির ভাইদের মধ্যে বন্টন করে দিন এবং তাঁরা এরপরও পূর্ববৎ আমাদের গৃহে বসবাস করুন। নেতাদ্বয়ের এ উক্তি তনে উপস্থিত আনসারগণ সমস্বরে বলে উঠলেন, আমরা এ সিদ্ধান্তে সম্মত ও আনন্দিত। তথন রাস্বুল্লাহ 🚃 সকল আনসার ও তাঁদের সন্তানদের জন্য দোয়া করনেন এবং ধন-সম্পদ মুহাজিরদের মধ্যে বন্টন করে দিলেন, আনসারদের মধ্যে মাত্র দুই ব্যক্তি অর্থাৎ সহল ইবনে হানীক ও আবৃ দজানাকে অত্যধিক অভাবগ্রস্ততার কারণে অংশ দিলেন। গোত্র নেতা সা'দ ইবনে মুয়ায (রা.)-কে ইবনে আবী হাকীমের একটি বিখ্যাত তরবারি প্রদান করলেন। -[মাযহারী, মা'আরেফুল কুরআন]

وَيَوْثُورُونَ عَلَى -আনসারদের গুণ সম্পর্কে বলা হয়েছে : قَوْلُهُ تَعَالَى وَيُوْثُورُونَ عَلَى ...... خَصَاصَةُ الْبُقَارُ । আৰা আৰা কুণি আর তারা নিজেদের উপর অগ্রাধিকার দেয় তারা নিজেদের অভাব থাকলেও الْبُقَارُ । এই অপরের বাসনা ও প্রয়োজনের অগ্রে রাখা ।

এর অর্থ দারিদ্র, ক্ষুধা, প্রয়োজন, অভাব।

- \* হযরত ইবনে মাসউদ (রা.) বলেছেন, خُمَعُ শব্দের অর্থ হলো তুমি তোমার ভাইয়ের অর্থ-সম্পদ অন্যায়ভাবে হজম করা, তবে তা কৃপণতা নয়।
- 🏂 হযরত সাঈদ ইবনে যোবায়ের (র.) বলেছেন, হর্না হারাম পথে অর্থ-সম্পদ অর্জন করা এবং তার যাকাড আদায় না করা ৷

- \* কোনো কোনো তত্ত্বজ্ঞানী বলেছেন 🕰 শব্দের তাৎপর্য হলো এমন অদম্য লোভ যা নিষিদ্ধ পথে রোজগারের কারণ হয়।
- \* ইবনে যায়েদ (র.) বলেছেন, আল্লাই তা'আলা যা গ্রহণ করতে নিষেধ করেছেন তা গ্রহণ করা, আর যা দান করার আদেশ দিয়েছেন তাকে কৃপণতার কারণে রেখে দেওয়া, যদি সে আল্লাহর পথে সম্ভুষ্ট চিন্তে দান করে তবে বলা যাবে যে এই বক্তি ক্রিকে সংরক্ষিত। —[নুরুল কোরআন]

বা লোভ থেকে আমাদের সকলেরই বেঁচে থাকা উচিত। مُنْحُ বা বথিলি সম্পর্কে হযরত জাবির ইবনে আন্দুরাহ (রা.) হযরত রাসুলে কারীম 🚃 হতে একটি হাদীস বর্ণনা করেন, হয়র 🚎 বলেন–

দ্বিতীয় দিন ও তৃতীয় দিন একই ব্যক্তির মাধ্যমে একই ঘটনা প্রকাশ পেল। যখন রাসূলুল্লাহ ক্রমে ফালিস থেকে উঠে গেলেন তখন হযরত আপুল্লাহ ইবনে আমর ইবনে আস (রা.) সে ব্যক্তির বেহেশতী হওয়ার গুপ্ত রহস্য জানবার জন্য তার পিছনে লাগলেন এবং সে ব্যক্তিকে লক্ষ্য করে বললেন, আমি কোনো কথা প্রসঙ্গে ঝগড়া করে শপথ করেছি যে, তিন দিন বাড়িতে যাবো না, সূতরাং আমাকে আপনার সাথে স্থান দেওয়া মুনাসিব মনে করলে স্থান দিন। তখন তিনি তাকে গ্রহণ করলেন ও স্থান দিলেন। হযরত আপুল্লাহ তিন রাত পর্যন্তই তার সাথে ছিলেন, কিন্তু রাতে তাহাজ্জ্বদ; এর জন্যও উঠতে দেখেননি বরং রাতে শোয়ার সময় কিছু তাছবীহ পাঠ করে শুতেন এবং ফজরের নামাজ রীতিমতো জামাতে পড়তেন। কিছু ভালো কথাবার্তাই সর্বদা বলতেন এবং অগ্লীল বলতেন না। তখন এ অবস্থা দেখে আপুল্লাহ-এর মনে তার আসল সম্পর্কে নিন্দনীয় ধারণা পোষণ করার উপক্রম হলে তিনি তাকে তার সকল ঘটনা ভেঙ্গে বললেন। এ কথা শুনে ব্যক্তিটি হয়রত আপুল্লাহকে বলল, আমার কাছে তো আপনি যা দেখেছেন, তা বাতীত আর কিছুই নেই। তখন আপুল্লাহ বাড়িতে ফিরে আসতে লাগলেন, তখনই সে ব্যক্তি আপুল্লাহকে পুনরায় ডাক দিয়ে বললেন, আমার একটি কথা মনে পড়ে তা হলো আমি কখনো কারো সাথে হাসাদ করি না এবং কাউকেও হিংসা করি না। অতিরিক্ত থাকলে তাই আমার আমল।

এ কথা ওনে হযরত আবুল্লাহ (রা.) নিশ্চিত হলেন ও বললেন এ দিকেই হযরত ক্র্রান্ত এর ইঙ্গিত ছিল এবং এটাই আপনাকে বেহেশতের কারণ বানিয়েছে। –ৃহিবনে কাছীর, নাসায়ী]

এখানে মুহাজির ও আন্সারদের পর উমতের সাধারণ : قَـوْلُـهُ تَـعَـالَـٰى وَالَّـذِيْنَ جَـاّءُواْ ..... سَبَعُوْنَا بِالْإِيْمَـانِ মুসলমানদের প্রশংসা করা হয়েছে। আর وَالَّذِيْنَ جَاءُوا ضَاءَ وَهَ خَرَةً وَالَّذِيْنَ جَاءُوا ফাই'-এর মাল সে সমস্ত লোকদের জন্যও যারা এ অর্থবর্তীদের পরে এসেছে। যারা বলে, হে আমাদের রব! আমাদেরকে এবং আমাদের সে ভাইকে ক্ষমা কর যারা আমাদের পূর্বে ঈ্মান এনেছে।

এ আয়াত সমস্ত মু'মিনকে অন্তর্ভুক্ত করেছে। কারণ মু'মিনগণ হয়তো মুহাজির, না হয় আনসার, নতুবা এদের পরে আগমনকারী অন্য যে কোনো মুসলমান। এখানে আরও বলা হয়েছে যে, মুহাজির ও আনসারগণের পরে যাদের আগমন হয়েছে সেসব মুসলমানদের উচিত পূর্বের আনসার ও মুহাজিরদের জন্য আল্লাহর রহমত কামনা করে দোয়া করা এবং তাদের জন্য ক্ষমা প্রার্থনা করা। সূতরাং যেসব লোক এরপ করবে না; বরং তাদেরকে গালাগালি করবে বা তাদেরকে খারাপভাবে চিহ্নিত করবে, এ আয়াত মতে তারা মু'মিনগণের দল হতে বের হয়ে যাবে। — সাফওয়া।

মূলকথা, এ আয়াতে কিয়ামত পর্যন্ত আগমনকারী সকল মুসলমান অন্তর্ভূক আছে এবং এ আয়াত তাদের স্বাইকে 'ফাই' -এর মালের হকদার সাব্যন্ত করেছে। এ কারণে-ই খলীফা হযরত ওমর ফারুক (রা.) ইরাক, সিরিয়া, মিসর ইত্যাদি বড় বড় শহর অধিকার করার পর এদের সম্পত্তি যোদ্ধাদের মধ্যে বন্টন করেননি; বরং এগুলো ভবিষ্যৎ বংশধরদের জন্য সাধারণ ওয়াকফ হিসাবে রেখে দিয়েছেন। যাতে এ সব সম্পত্তি হতে প্রাপ্ত অর্থ ইসলামি বাইভূল মালে জমা হয় এবং তা দ্বারা কিয়ামত পর্যন্ত আগমনকারী মুসলমানগণ উপকৃত হয়। কোনো কোনো সাহাবী তাঁর কাছে বিজিত সম্পত্তি বন্টন করে দেওয়ার জন্য আবেদন করলে তিনি এ আয়াতের বরাত দিয়ে জবাব দেন যে, আমার সামনে ভবিষ্যৎ বংশরদের প্রশ্ন না থাকলে আমি যে দেশই অধিকার

করতাম তার সম্পত্তি যোদ্ধাদের মধ্যে বন্টন করে দিতাম। যেখন রাসুপুরাহ 🚞 খায়বরের সম্পত্তি বন্টন করে দিয়েছেন। এসব সম্পত্তি বর্তমান মুসলমানদের মধ্যে ভাগাভাগি হয়ে গেলে ভবিষ্যৎ মুসলমানদের জন্য কি অবশিষ্ট থাকবে?

—[কুরতুবী, মাআরেফুল কুরআন] হযরত ওমরের এই কথা ওনে সাহাবায়ে কেরামদের মধ্যে ইজমা বা ঐকমত্য প্রতিষ্ঠিত হলো যে, এ সমস্ত বিজিত অঞ্চলই সাধারণ মুসলমানদের জন্য 'ফাই' স্বরূপ থাকবে, যারা এ সব জমির চাষাবাদের কাজ করছে তা তাদেরই হাতে থাকবে এবং তার উপর খারাজ ও জিজিয়া বসিয়ে দেওয়া হবে। —[কিতাবুল খারাজ, আহকামুল কোরআন]

চাষাবাদের এ অধিকার বংশানুক্রমে তাদের অধন্তন পুরুষেরা লাভ করতে থাকবে। এ অধিকার তারা ক্রয়-বিক্রয় করতে পারবে; কিন্তু এ জমি ক্ষেতের মালিক তারা নয়, মুসলিম মিল্লাতই এ সবের আসল মালিক। —কিতাবুল আমওয়াল]

- এ সিদ্ধান্তের দৃষ্টিতে বিজিত দেশসমূহের যেমন ধন-মাল মুসলমানদের সমষ্টিক ও জাতীয় মালিকানা রূপে চিহ্নিত করা হয়েছিল, তা হলো–
- ১. যেসব জমি ও অঞ্চল কোনোরূপ সন্ধির ফলে ইসলামি রাষ্ট্রের করায়ত্ত হবে।
- ২. কোনো অঞ্চলের লোকেরা যুদ্ধ ব্যতীতই মুসলামানদের নিকট নিরাপন্তার আশ্রয় পাবার উদ্দেশ্যে যেসব বিনিময় মূল্য (وَنَدَيَةُ কিংবা ভূমিকর (خَرَاءُ) অথবা জিজিয়া দিতে প্রস্তুত হবে তা।
- ৩, যেসব জমি-জায়গাঁ ও বিত্ত-সম্পত্তি তার মালিকরা পরিত্যাগ করে ছেড়ে যাবে। [সর্ব প্রকার পরিত্যক্ত সম্পত্তি]।
- 8. মালিকবিহীন বিষয়-সম্পত্তি, যার কোনো মালিক বেঁচে নেই।
- ৫. যেসব জমি-জায়গা পূর্ব হতে কারো মালিকানাধীন নয়।
- ঘেসর ৩রু হতেই ল্যোকদের দখলে ছিল, কিন্তু সে সবের প্রাক্তন মালিকগণকে বহাল রেখে তাদের উপর জিজিয়া ও ধারাজ
  ধার্য করা হয়েছিল।
- ৭. প্রাক্তন শাসক পরিবারসমূহের জায়গীরসমূহ।
- ৮. প্রাক্তন শাসকদের মালিকানাভুক্ত জমি-জায়গা ও বিষয়-সম্পত্তি। -[কিতাবুল খারাজ, বাদায়ে ওয়া সানায়ে]

তারা পূর্বের মুহাজির ও আনসারগণের জন্য আরু কর্মান করা হরেছে পরবর্তীতে যারা আসে তারা পূর্বের মুহাজির ও আনসারগণের জন্য আরুহের দরবারে দোয়া করতে গিয়ে বলেন, "আর আমাদের ঈমানদার লোকদের জন্য কোনো হিংসা ও শক্ততার ভাব রেখো না, হে আমাদের রব! তুমি বড়ই অনুগ্রহ সম্পন্ন এবং করুণাময়।"

এ আয়াতে মুসলমান জনগণকে একটি অতিশয় গুরুত্বপূর্ণ নৈতিক শিক্ষাও দান করা হয়েছে। সে নৈতিক শিক্ষা এই যে, কোনো মুসলমানের অন্তরে অপর কোনো মুসলমানদের প্রতি এক বিন্দু হিংসা ও বিদ্বেষ থাকা উচিত নয়; বরং পূর্ববর্তী লোকদের জন্য মাগফিরাতের দোয়া করতে থাকা এবং তাদের প্রতি অভিশাপ বর্ষণ ও তাদের সাথে সম্পর্কচ্ছেদের উক্তি না করাই তদের সঠিক ও নির্ভূল আচরণ।

মুসলমানদের সম্পদের উপর কাফিরগণের হস্তক্ষেপ প্রসঙ্গে বিশেষ শুরুত্ব পূর্ণ মাসআলা : الْفَغُوْرَاءُ الْمَهُ الْحِرْمُنُ الْمَ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ الله

তার উত্তর এই যে, আল্লাহ তাদেরকে ফকির বলে এ কথার প্রতি ইঙ্গিত করেছেন যে, হিজরতের মূহুর্তে যে সম্পদ তারা ম**কাতে** ফেলে এসেছে তাতে কাফিরগণ হস্তক্ষেপ করে ফেলেছে; সুতরাং তা তাদের মালিকানা হতে খারিজ হয়ে গেছে।

তাই ইমাম আ'যম আবৃ হানীফা (র.) ও ইমাম মালিক (র.) বলেছেন, যদি কোথাও কোনো কাফির কোনো মুসলমানদের মালের উপর অধিকার স্থাপন করে ফেলে, অথবা কোনো বুঁ الْاَسْكُرُمُ এর উপর তারা জন্মী হয়ে মুসলমানদের সম্পদের উপর তারা প্রত্তুত্ব পেয়ে যায়, অথবা মুসলমান الْمُسْتُرُمُ থেকে وَارُ الْاَسْكُرُمُ এর দিকে বিজরত করে চলে যায়, তখন সে সম্পদের উপর মুসলমানদের মালিকানা সত্ত্ব থাকবে না এবং সে সম্পদ পুনরায় মুসলমানদের নিকট ক্রয়-বিক্রয়ে ওদ্ধ হবে। হাদীস দ্বারা তার যথেছ প্রমাণ রয়েছে। তাফসীরে মাযহারী প্রস্তের উক্ত অংশে এ বিষয়টি সুন্দরভাবে বর্ণিত রয়েছে।

মা আরিফুল কোরআনেও এই মতই বর্ণিত।

#### অনুবাদ :

- ১১. আপনি কি দেখেননি লক্ষ্য করেননি মুনাফিকদের প্রতি । তারা আহলে কিতাবগণের মধ্য হতে তাদের <u>ভ্রাতৃদেরকে বলে।</u> তারা হলো বনূ নাযীর গোত্রীয় ইহুদিগণ ও কৃফরির মধ্যে তাদের অন্যান্য সাথীগণ। এর মধ্যে চার স্থানে لَامُ হরফটি -এর -এর জন্য। তোমরা বহিষ্কৃত হও মদীনা হতে তবে আমরাও তোমাদের সঙ্গে দেশত্যাগ করবো। আর আমরা মান্য করবো না তোমাদের ব্যাপারে তোমাদেরকে অপদস্থ করায় কারো আদেশ কোনো সময়েই ৷ আর যদি তোমরা আক্রান্ত হও এখানে ﴿ ثُورُ فَكُمْ لَكُونُ كَامُ اللَّهُ اللَّ হয়েছে। তাহলে আমরা তোমাদের সাহায্য করবো। কিন্ত আল্লাহ সাক্ষ্য দিচ্ছেন যে, তারা মিথ্যাবাদী :
  - দেশত্যাগী হবে না। আর যদি তারা আক্রান্ত হয়. মনাফিকগণ তাদের সাহায্য করবে না : আর যদি তারা এদের সাহায্য করেও সাহায্য করার জন্য আগমন করেও তারা অবশ্যই পৃষ্ঠ প্রদর্শন করবে। পাঁচ স্থানেই জওয়াবে কসম থাকার কারণে শর্তের জওয়াব উহ্যরূপে গণ্য করার প্রয়োজনীয়তা দেখা দেয়নি ৷ অতঃপর তারা কোনোই সাহায্য পাবে না অর্থাৎ ইহদিরা :
- ১৩. বাস্তবিক পক্ষে তোমরা অধিক ভয়ন্ধর ভয়ানক তাদের অন্তঃকরণে অর্থাৎ মুনাফিক গোষ্ঠীর অন্তরে ৷ আল্লাহর তুলনায় তাঁর শাস্তি বিলম্বে আগমনের কারণে এটা এ কারণেই যে, তারা এক অবুঝ সম্প্রদায়।
- . ∖ ১ ১৪. এরা তোমাদের সাথে যুদ্ধ করবে না। অর্থাৎ ইহদিগণ সকলে মিলে সঙ্গবদ্ধভাবে তবে হ্যা সুরক্ষিত জনপদের মধ্যে কিংবা প্রাচীরের অন্তরালে থেকে যুদ্ধ করবে। এখানে ু শব্দের অর্থ বলা হয়েছে দেয়াল, আর অন্য এক কেরাঁতে جَدَارُ -এর পবিবর্তে جُدُرٌ বলা হয়েছে। <u>তাদের</u> পরস্পরের মধ্যে দারুন সংঘর্ষ এখানে 🚅 🗓 অর্থ 🕰 🔾 অর্থাৎ তাদের মধ্যকার বিরোধ আপনি তাদেরকে ঐক্যবদ্ধ মনে করছেন দলবদ্ধ অথচ তা<u>দের অন্তর্</u>গুলো পর<u>স্পর</u> ভিন্ন : বিচ্ছিন্ন, ধারণার বিপরীত, এটা এ কারণেই যে, ভারা এক নির্বোধ জাতি। ইমাম গ্রহণ না করার ক্ষেত্রে তাদেরকে নির্বোধ জ্বাতির সাদৃশ্য বলা হয়েছে।

- ١١. ٱلَّمْ تَبَرَ تَنْظُرْ إِلَى ٱلَّذِيْنَ نَافَقُوْا يَقُولُوْنَ لِإِخْوَانِهِمُ النَّذِيْنَ كَفَرُواْ مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ وَهُمْ بَنُو النَّضِيْرِ وَإِخْوَانِهِمْ فِي الْكَفّر لَئِنْ لَامُ قَسَيمٍ فِي ٱلْأَرْبَعَةِ ٱخْرِجْتُمْ مِنَ ٱلمَديْنَة لَنُخُرِجَنَّ مَعَكُمْ وَلاَ نُطيعُ فَيْكُمْ فَيْ خُذْلَانِكُمْ أَحَدًا أَبَدًا وَانْ قُوْتِلْتُمْ حُذفَتْ مِنْهُ اللَّامُ الْمُوَطِّنَةِ لَنَنْصُرَنَّ كُمْ د وَاللُّهُ يَشْهَدُ إِنَّهُمْ لَكُذِّبُونَ.
- ১২. যদি তারা বহিষ্কৃত হয়, তবে মুনাফিকণণ তাদের সঙ্গে كَلْ يُشْرُجُوا لَا يَحْرُبُونَ مَعَـهُمْ ج وَلَـشِنْ قُوْتكُوْا لاَينَصُرُوْنَهُمْ ج وَلَيْنُ نَصَرُوْهُ جَاءُواْ لنَصْرهم لَيُحَولَّنَّ الْأَدْبَارَ قَـف وَاسْتَغْنُى بِبَحَوَابِ الْقَسْمِ الْمُقَدَّرِ عَنْ جَوَابِ الشُّرطِ في المُّوَاضِعِ الخُّمْسَةِ ثُمُّ لا يُنْصُرُونَ أَيْ الْيَهَوْدَ .
- ١٣. لَا أَنْتُمْ أَشَدُّ رَهْبَةً خَوْفًا فِي صُدُورُه المُنافِقينَ مِنَ اللَّهِ ط لِتَأْخَيْر عَذَابِهِ ذٰلكَ بِالنَّهُمْ قَوْمُ لَّايِفَقَهَونَ.
- لَايَـقَاتِـكُونَـكُمْ أَيْ ٱلْبِيَهُمُودُ جَم مَجَنتَ مِعِيْنَ وَقَلُوبُهُمْ شَسَتَّى ط مُسَتَفَرَّقَةً خِلاَفَ الْحِسْبَانِ ذُلِكَ بِانَهُمْ قَوْمٌ لَّا بِعَقَلُونَ مَثَلُهُمْ فِي تَرْكِ الْايْمَان.

# তাহকীক ও তারকীব

। মানসূব হয়েছে مَغَكُّرُ उटा مَغْعُولُ अणि পূৰ্ববৰ্তী الَّذِيْنَ نَافَعُواً

আধান থেকে اَبِينَ পর্যন্ত কিন্দুন হিংসেরে و المَارِيَّة কিন্দুন কিন

–[ফাতহুল কাদীর, কাবীর, রুহুল মা'আনী]

শন্ধি দুভাবে পঠিত হয়েছে - ১. জমহর شَتْی পড়েছেন। ২. হযরত ইবনে মাসউদ (বা.) নিশ্রী নিশ্রী পড়েছেন। ২. হযরত ইবনে মাসউদ (বা.) أَشَتُ পড়েছেন। অর্থাৎ তাদের অন্তর নিশ্রী করে أَشَتُ পড়েছেন। অর্থাৎ তাদের অন্তর পুরোপুরিই বিচ্ছিন। –[ফাতহল কাদীর]

مَنْهُ وَهُمَّةً ﴿ مَا عَوْلُهُ أَشَدُّ وَهُمَا عَالَمَهُ وَهُمَّةً ﴿ وَهُمَا ﴿ وَهُمَا اللّهُ وَهُمُ أَشَدُّ وَهُمَا وَهُمَ وَهُمَ وَقَالُ مَا مَنْهُ وَلَهُ أَشَدُّ وَهُمَا وَهُمُ وَلَا مَصَّدَرُ وَمُعَالًا ﴿ مَصَّدَرُ وَمُعَالًا ﴿ مَصَّدَرُ وَمُعَالًا مَصَّدَرُ وَمَعَالًا مَا مَعْهُمُولًا وَمُعَلِيّا وَمُعَالًا وَمُعَلِّلًا مَعْهُمُولًا وَمُعَالًا مَعْهُمُولًا مَعْهُمُولًا وَمُعَلِّلًا مَعْهُمُولًا وَمُعَلِّلُهُ وَمُعَالًا مُعَلِّلًا مُعَلِّلًا مَعْلًا مُعَلِّلًا مُعَلِّلًا مُعَلِّلًا مُعَلِّلًا مُعَلِّلًا مُعَلِّلًا مُعَلًا مُعَلِّلًا مُعَلِّلًا مُعَلِّلًا مُعَلِّلًا مُعَلِّلًا مُعَلِّلًا مُعَلِّلًا مُعَلِّلًا مُعَلِّلًا مُعْلِلًا مُعَلِّلًا مُعَلِّلًا مُعْلِلًا مُعْلِلًا مُعْلِلًا مُعْلِلًا

## প্রাসঙ্গিক আলোচনা

পূর্ববর্তী আয়াতের সাথে যোগসূত্র : পূর্বোল্লিখিত আয়াতসমূহে আল্লাহ তা'আলা সত্যবাদী মু'মিনদের গুণাবলি আলোচনা করেছেন। অতঃপর এখানে ধোঁকাবাজ মুনাফিকদের পরিচয় প্রসঙ্গে আলোচনা করেছেন। যারা মু'মিনদের পক্ষ ত্যাগ করে মু'মিনগণের শক্রদের পক্ষাবলম্বন করেছিল। পরে তাদের সঞ্জিত ধোঁকাবাজি করেছিল। —[সাফওয়া]

আরাতের শানে নুযুল: হাকীমূল উন্নত হযরত মাওলানা আশরাফ আলী থানবী (র.) বলেন, হযরত মৃহাদ্দ — ইথন বন্ নাযীর গোত্রকে অবরুদ্ধ করতে ছিলেন এবং বহিদ্ধার করার সিদ্ধান্ত নিচ্ছিলেন তখনই তাদের দলীয় নেতা আন্দুল্লাই ইবনে উবাই তাদের নিকট এই মর্মে সংবাদ প্রেরণ করল যে, আমরা সর্বদা তোমাদের পক্ষে কান্ধ করবে এবং তোমাদের সহানুভূতি করতে থাকব। যদি তোমাদেরকে মুসলমানগণ দেশান্তর করে দেয়, তাহলে আমরাও তোমাদের সাথে দেশান্তর হয়ে যাবো। তবে দু' হাজার সৈনিক এখন তোমাদের জন্য পাঠাছি। যখন সময় ঘনীভূত হলো এবং মুসলমানগণ তাদেরকে আক্রমণ করল, তখন মুনাফিকদের সেসব অঙ্গীকারের কোনো ফল দেখা গেল না। তাদের সে অবস্থা বর্ণনা করে আল্লাহ তা আলা উক্ত আয়াত নাজিল করেন।

১. মুনাফিক এবং ইত্লিদেরকে পরম্পর ভাই এ জন্য বলা হয়েছে য়ে, উভয়েই একই সাথে হয়রত মুহাম্বদ ক্রি এর নবয়তের অবিশ্বাসী। মুসলমানগণ য়েমন পরম্পর ভাই إِنَّكَ الْسُؤُومِئُونَ إِخُوءً ভাই- য়েমন বলা হয়, أَنْكُمْرُ مَلَةً وَإِحْدَةً .

- ২. তাদের মধ্যে একে অপরের সাথে বন্ধুত্ব, ভ্রাভৃত্ব ও সাহায্য-সহযোগিতা ছিল, যার ফলে তাদের একদলকে অপর দলের ভাই বলা হয়েছে।
- ৩, তারা রাসূলুল্লাহ 🕮 -এর শত্রুতায় একে অপরের সাথে শরিক ছিল। যার ফলে তাদেরকে পরম্পর ভাই বলা হয়েছে।
- 8. আর্কিদা-বিশ্বাসে পারস্পরিক মিল ছিল বলে তাদেরকে পরস্পর ভাই বলা হয়েছে : -[কাবীর, রুহুল মা'আনী]

আয় যে, এ মুনাফিকরা ইহুদিদের সাহায্য করতে এগিয়ে আসবে, তাহলেও তারা অবশ্যই পৃষ্ঠ প্রদর্শন করে পানিয়ে যারে এবং ইহুদিদেরকে তাদের শক্তর হাতে হেড়ে যারে।" কারণ পূর্বেই আল্লাহ তা আলা বলেছেন যে, তারা ইহুদিদের সাহায্য করতে এগিয়ে আসবে, তাহলেও তারা অবশ্যই পৃষ্ঠ প্রদর্শন করে পানিয়ে যারে এবং ইহুদিদেরকে তাদের শক্তর হাতে হেড়ে যারে।" কারণ পূর্বেই আল্লাহ তা আলা বলেছেন যে, তারা ইহুদিদের সাহায্য করতে এগিয়ে আসবে না; সূত্রাং এখানে প্রশ্ন উঠতে পারে যে, কিভাবে তা ঘটতে পারে আল্লাহ যা নিষেধ করেছেন? এ প্রশ্ন এড়াবার জন্য আয়াতের অর্থ "যিদি ধরে নেওয়া হয় যে ......" করা হয়েছে। যুজাঞ্ক এ আয়াতের অর্থ প্রসদের বলেছেন, যদি তারা ইহুদিদের সাহায্য করতে ইচ্ছা করে, তাহলে তারা অবশ্যই পৃষ্ঠ প্রদর্শন করেব পরাজিত হয়ে। অতঃপর ইহুদিরা বিজয়ী হতে পারবে না যখন তাদের সাহায্যাচাতাগণ পরাজিত হবে। কোনো কোনো মুফাসিনর ট্রুটিটের সাহায্য করেবে তিলার কর মুনাফিকরা আর কখনও বিজয়ী হতে পারবে না; বরং আল্লাহ তা আলা তাদেরকে লাঞ্ছিত করবেন। তাদের নিফাক কোনো কাজে আসবে না। আবার কেউ কেউ বলেছেন, আয়াতের অর্থ হলে, স্তঃক্তুর্তভাবে মুনাফিকরা ইহুদিদেরকে সাহায্য করবে না। আর যদি বাধা হয়ে সাহায্য করতে আসেও পৃষ্ঠ প্রদর্শন করে পালিয়ে যাবে। আর কেউ বলেছেন, অর্থ এই যে, মুনাফিকরা তাদেরকে সাহায্য করবে না এবং সাহায্য অব্যাহত রাখবে না। তবে প্রথম অর্থই উত্তম অর্থ বলে মনে হয়।

—্বিনীর, ফাতহুল কানীর)

পূ**র্ববর্তী আয়াতের সাথে সম্পর্ক :** পূর্ববর্তী আয়াতে মুনাফিকদের চারিত্রিক দুর্বলতার বিভিন্ন দিক তুলে ধরা হয়েছে। আর অত্র আয়াতসমূহে তাদের অবস্থার আরো কিছু বিবরণ স্থান পেয়েছে।

তামাদের ভিতর ও বাহির এক, তোমাদের অন্তরে আল্লাহ রয়েছেন। তাই তারা তোমাদেরকে আল্লাহ অপেক্ষাও অধিক ভয়ানক মনে করে। মূলত কাকে তয় করতে হবে এটাও তাদের বিবেচনার বহির্ভূত। এ কারণেই ভাদের অন্তরে একে অপরের জন্য ভালোবাসা জন্মাতে পারে না। তাদের অন্তরে এ ভয়ও রয়েছে যে, তোমরা তাদের কোনো তপ্ত ব্যাপারে অবগত হয়ে তাদেরকে শান্তির ব্যবস্থা করতে পার।

উক্ত আয়াতে نبئ صُدُرُومِنا এর মধ্যে مَرْضِعَ এর ক্রন্থে مَرْضِعَ মুনাফিকগণও হতে পারে। তখন আয়াতের উদ্দেশ্য হবে– এ মুনাফিকদের অন্তরে আল্লাহ অপেক্ষা তোমাদের ভয় সর্বাধিক।

অথবা, مُرْجِعُ কেবলমাত্র ইহদিগণ হতে পারে। তখন অর্থ হবে – ইহদিগণের অন্তরে ডোমরা আল্লাহ অপেক্ষা অধিক ভয়ের কারণ।

অথবা, ক্র'-এর প্রত্যাবর্তন স্থল উভয় সম্প্রদায় হতে পারে। তখন তোমরা অধিক ভয়ন্তর হওয়ার কারণ হলো, আল্লাহ সম্বন্ধে তাদের ধারণা নিতান্ত কম বরং আল্লাহর শক্তির ক্ষমতা সম্পর্কে তারা অনবহিত। –্যাতত্বল কাদীর]

ত্র এখানে মুনাফিকদের প্রথম দুর্বলতার কথা বলা হয়েছে। আল্লাহ ডা'আলা বলেন, হে মুসলমানগণ। ইত্নি সম্প্রদার সাহসহীন গোত্র, তোমাদের সাথে কি করে একাকী যুদ্ধ করতে সাহস করবে; বরং গোটা ইত্নি জাতি মিলেও তোমাদের সাথে খোলা ময়দানে যুদ্ধ করতে সাহস করবে না। তবে যদি তাদের বাসস্থানে কোথাও কিল্লা তৈরিকৃত থাকে, অথবা দালানের আড়ালে থেকে, নতুবা জমিনে গর্ত খনন করে তাতে লুকিয়ে যুদ্ধ করতে সাহস করবে। যেমনিতাবে খায়বার ইত্যাদিতে যুদ্ধ হয়েছিল। সূতরাং হে মুসলিম জাতি! তোমরা কখনো তয় করো না যে, তাদের সাথে ভয়াবহ যুদ্ধ করতে হবে। তারা যুদ্ধ ক্ষমতায় খুবই দুর্বল জাতি; এদের পরাজয় অবশ্যধ্যবী। তাদের অন্তরে আল্লাহ তোমাদের তয় চুকিয়ে দিয়েছেন। —আশ্রমাফী, কাবীরা

ভৈত আয়াতে মহান আল্লাহ মুনাফিক ও ইহ্দিগণের দুর্বলতার আর একটি দিক তুলে ধরেছেন। তা হেছে, তারা একক শক্তিসম্পন্ন জাতি নয়। তাদের মধ্যে একতার অভাব রয়েছে। যদিও তোমরা তাদেরকে একদল ও এক খেয়ালের বলে মনে কর। তা তুল ধারণা, তারা একই দলভুক্ত কেবলমাত্র মুনাফেক হওয়ার লক্ষ্যেই হয়েছে, তারা কেবলমাত্র এ জন্য একতাবদ্ধ হয়েছিল যে, নিজেদের নগরেঁর উপর মুহাম্ম ——এর দল (বহিরাগত হিসেবে) কর্তৃত্ব করতে না পারেন তাদের স্বদেশীদের জন্য মদীনাবাসীগণ সর্বস্থ বিলীন করতে দেখে তাদের অস্তরে যেন শেল পড়েছিল। এ অসহনীয় হিংসা অন্তরে চুকে পড়ার কারণে তারা ঐক্যবদ্ধ হয়ে আশে পাশের ইসলামের দুশমন লোকদের সাথে যোগ সাজস করে কোনো না কোনোভাবেই বহিরাগত প্রতিপত্তি (মুসলমান) নির্মূল করে দেওয়ার লক্ষ্যে একজাট হয়েছিল। এটাই ছিল তাদের একমাত্র নেতিবাচক। তারা একত্রিভূত হওয়ার জন্য এটা ব্যতীত অন্য নেতিবাচক বিষয় কিছুই ছিল না। প্রত্যেক গারো অক্ত্রিম বদ্ধু ছিল না; বরং সত্য কথা এই যে, প্রত্যেকেই স্বীয় মাতাক্রী চালাবার জন্য সচেতন ছিল। প্রকৃতপক্ষে কেট কারো অক্ত্রিম বদ্ধু ছিল না; বরং সত্য কথা এই যে, প্রত্যেকেই জন্যে অন্যদের প্রতিপত্তি ছিল হিংসা ও বিদ্বেষ, এ কারণেই যাকে তারা সকলের শক্র মনে করেছিল, তাকে উৎখাত করার জন্য পারম্পরিক শক্রতা সাময়িকের জন্যও ভূলতে সক্ষম ছিল না।

তাদের এ আভান্তরীণ কোন্দলের কারণেই তারা মুসলমানদেরকে দেয়ালের পিছন থেকে যুদ্ধ করার ভয় দেখায়। হযরত ইবনে আব্বাস (রা.) তাদের একে অপরের দুশমন হওয়ার প্রমাণ স্বরূপ ক্রিন টিন্দির তাদের সমুখে উজ্জ্বল হয়ে ভাসার পরও তারা সেসব প্রমাণসমূহকে অকাট্য দলিলরূপে বোধগম্য করার ক্ষমতা তাদের নেই। তাই তারা হযরত মুহাম্মদ —এর বিরোধিতা করছে। —্ফাতহল কাদীর

#### অনুবাদ:

- . كَمَثُلِ الَّذِيْنَ مِنْ قَبْلِهِمْ قَرِيْبًا يِزَمَنِ قَرِيْبًا يِزَمَنِ قَرِيْبًا يِزَمَنِ قَرِيْبًا يَزَمَنِ قَرِيْبٍ وَهُمْ اَهْلَ بَدْدٍ مِنَ الْمُشْرِكِيْنَ ذَاقُوْا وَبَالَّ أَمْرِهِمْ عَقُوبَتَهُ فِي اللَّانِيَا مِنَ الْقَتْلِ وَغَيْرِهِ وَلَهُمْ عَذَابُ الِيَّمُ مُؤْلِمُ فِي اللَّانِيَةُ مُؤْلِمُ فِي اللَّانِيَةُ مُؤْلِمُ فِي اللَّاخِرَةِ مَثْلُهُمْ أيسْطًا فِي سِمَاعِهِمْ مِنَ الْمُنَافِقِيْنَ وَتَخَلَّفِهِمْ عَنْهُمْ
- .١٦ كَمَثَلِ الشَّيْطِنِ إِذْ قَالَ لِلْإِنسَانِ الْكُفْرِ عَلَى اللَّهِ مَثْلَ اللَّهِ اللَّهِ مَثْلَ النَّيْ اَخَانُ اللَّهُ رَبَّ الْعُلَمِيْنَ كِذْبًا مِنْدُ وَ رِبَاءً.
   اللَّهُ رَبَّ الْعُلَمِيْنَ كِذْبًا مِنْدُ وَ رِبَاءً.
- الفَكَانَ عَاقِبَتُهُمَا أَى الْغَاوِي وَالْمَغْوِيِّ وَلَهُمُ فِي النَّارِ وَقُرِي إِللَّهُمَا فِي النَّارِ وَقُرِي إِللَّهُمَا فِي النَّارِ خَلِدِينَ فِيهَا وَ ذَٰلِكَ جَزَاءُ الظَّلِمِينَ وَلَيْكَ جَزَاءُ الظَّلِمِينَ وَالْكَافِرِينَ .
- .١٨. يَايَتُهَا الَّذِيْنَ امْتُوا اتَّقُوا اللَّهُ وَلْتَنْظُرُ اللَّهُ وَلْتَنْظُرُ اللَّهُ وَلْتَنْظُرُ نَفْسُ مَّا قَدَّمَتْ لِغَدِج لِيَوْم الْقِيلُمَةِ وَاتَّقُوا اللَّهُ طَانَّ اللَّلهَ خَينيْرٌ بِلَما تَعْمَلُهُ مَّر.
- . وَلاَ تَكُونُوا كَالَّذِينَ نَسُوا اللَّهَ تَرَكُوا طَاعَتَهُ فَانْسَاهُمْ اَنْفُسَهُمْ طَ اَنْ يُقُوَمُوا لَهَا خَيْرًا اَوَلَيْكَ هُمُ الْفُسِقُونَ .
- . لاينستيون اصحب النيار واصحب ا الْجَنَّة ط أَصُحُتُ الْجَنَّة هُمُ الْفَالَةُونَ. أَنْ

- তাদের পূর্ববর্তীগণের ন্যায়। অতি সম্প্রতি স্বল্প
  কিছুকাল পূর্বে। তারা বদর যুদ্ধে নিহত মুশরিকগণ।

   যারা নিজেদের কৃতকর্মের ফল ভোগ করেছে হত্যা
  ইত্যাদির মাধ্যমে জাগতিক শাস্তি। আর তাদের জন্য
  রয়েছে পীড়াদায়ক শাস্তি কষ্টদায়ক, আখেরাতে।

   তদ্ধপ মুনাফিকদের নিকট হতে শ্রবণ করা ও তাদের
  কথায় প্রশুদ্ধ হয়ে বিরুদ্ধাচরণ করার উদাহরণ হলো।
  - ১৬. শ্রতানের ন্যায় যখন সে মানুষকে বলে, কুফরি করো। অতঃপর যখন সে কুফরি করে তখন সে বলে "আমি তোমার থেকে সম্পর্কমুক্ত, আমি বিশ্বজগতের প্রতিপালক আল্লাহকে তয় করি' মিখ্যা ও রিয়াকারীর সাথে এ রূপে বলে থাকে।
  - 39. ফলে উভয়ের পরিণাম অর্থাৎ ভ্রষ্টকারী ও ভ্রষ্ট। অপর
    এক কেরাতে পেশ যোগে غَانَ -এর إِنْم রূপে
    পঠিত হয়েছে। <u>এই হবে যে, তারা উভয়ই</u>
    জাহান্নামী। তারা তথায় চির অবস্থানকারী। এটাই
    জালিমদের প্রতিফল কাফেরদের।
    - ১৮. হে মু'মিনগণ আল্লাহকে ভয় করো। আর প্রত্যেকেই ভেবে দেখুক যে, আগামীকালের জন্য সে কি অগ্রিম পাঠিয়েছে কিয়ামত দিবসের ত্রা । <u>আর আল্লাহকে</u> ভয়্ম করো, নিশ্চয় তোমরা যা কিছু কর, আল্লাহ তৎসম্পর্কে সম্যুক অবহিত।
    - ১৯. <u>আর তোমরা তাদের মতো হয়ো না, যারা আল্লাহকে</u>

      বিশৃত হয়েছে তাঁর ইবাদত বর্জন করেছে <u>ফলে আল্লাহ</u>

      <u>তাদেরকে আত্মবিশৃত করেছেন</u> যে, তারা নিজের
      জন্য পুণ্য অমিম পাঠাবে। তারা<u>ই পাপাচারী।</u>
  - ২০. <u>দোজখবাসী ও বেহেশতবাসী সমপর্যায়ের নয়।</u>
     <u>বেহেশতবাসীগণই কৃতকার্য।</u>

٢١ ك. لَوْ أَنْزَلْنَا هٰذَا الْقُرْأَنَ عَلَى جَبِلَ وَجُعلَ وَجُعلَ فيْه تَمَيْيُزُ كَالْانْسَانِ لَرَايِنَهُ خَاشِعًا مُّتَصَدَّعًا مُتَشَقَّقًا مِنْ خَشَيةِ اللَّهِ ط وَتِلْكَ الْاَمْتَالُ الْمَذْكُورَةُ نَضْرِبُهَا لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ فُيُؤْمِنُونَ.

করতাম এবং তাতে মানুষের ন্যায় পার্থক্য- জ্ঞান দান করা হতো তবে ভূমি তাকে দেখতে বিনীত ও বিদীর্ণ বিখণ্ডিত, আল্লাহর ভয়ে । আর এ সকল উদাহরণ উল্লিখিত আমি মানুষের জন্য বর্ণনা করি, যাতে তারা চিন্তা করে এবং ঈমান আনয়ন করে।

# তাহকীক ও তারকীব

राहाह । जना आत এक मरा فَرْبُ राहाह مَدْصُرْب राहाह وَلَا اللهُ عَلَيْنَا : قَلُولُـهُ قَرِيْبًا ذَاقُوا وَسَالَ امْرُهُمْ रदाए । مَنْصُرُبُ अल أَنَاعُ أَنْ عُمُرُلُ فِيهُ कियात وَالْكُا اللَّهُ عَالَمُ اللَّهُ عَالَمُ الْ

خَبَرْ عَاهِ - مُبِنَدَا مَخْذُونْ , अवकाणि अधिकाश्म प्रुकानितालव पारठ . كَمَثَلَ الشَّبْطُن : قَوْلَـهُ كَمَثَلَ الشَّعْطِين - مَثَلُهُمْ كُمَثَلِ الشَّبِطَانِ - दांत त्र वाकाि रत مَثَلُهُمْ لَهُ के वा विनुख مُبْتَدَأً के वा विनुख مُبْتَدَاً

رَاوْ - حَرْف الشَّبِطُن ,अत मर्थ خَبَرْ उथन जात व मूरे خَبَرْ व वाकांि विजीय خَبَرْ उथन जात व मूरे ্রার্ট্র -কে ্রার্ট্র করা হয়েছে বলে মেনে নির্তে হবে।

ه- ي अप्रद و سَاكِن करत পरफ़रहन । नारक', देवरन काहीत ७ पावृ ७मत ماكن कर ي اتَّى عَوْلُهُ إِنَّى بَرِيُّ مَنْك সহকারে পড়েছেন।

اِسْم ١٩٥٦- كَانَ 🗗- أَنَهُمًا في النَّارِ আর خَبَرْ ١٩٠٦- كَانَ শশটি عَاتِبَتُهُمًا अমহর : قَوْلُهُ فَكَانَ عَاقِبَتَهُمَا ি ইসেবে الْمُمَّ كَانَ সহকারে পড়েছেন। হাসান ও আমর ইবনে উবাইদ وَمُعَا الْمُمَّ كَانَ দিয়ে অর্থাৎ المُمَّ كَانَ হিসেবে পড়েছেন

याद्राप रेंदरन जानी ७ रेंदरन जावी जांतनी أَزَ -এর ﴿ وَهُمُ أَوَلَاكُ रिफ़्टिन । -[फांफ्टन कामीत, क़टन मां जानी, कृतकृती]

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

পর্ববর্তী আয়াতের সাথে সম্পর্ক : পূর্ববর্তী আয়াতে ইহুদি সম্প্রদায় মুসলমানদেরকে ভয় করার বিষয় বর্ণনা ছিল : আর উক্ত আয়াতে তাদেরকে শয়তানের সাথে উদাহরণ পেশ করা হয়েছে।

आज़ार ठा'घाला वल्लाइन, ठाएनत উमारतन एम लाकरानत घरठा, याता: قَوْلُتُهُ كَمَثَلُ الَّذِينَ ..... عَدَانُ النَّكُ তাদের নিকট অতীতে নিজেদের কর্মের শান্তি ভোগ করেছে । তাদের জনা রয়েছে যন্ত্রণাদায়ক শান্তি ।

এই আয়াতে আল্লাহ তা'আলা ইহুদিদের দৃষ্টান্ত পেশ করেছেন। বলা হয়েছে যে, ইহুদি বনু নাযীরের উদাহরণ সে লোকদের মতে। যারা নিকট-অতীতে নিজেদের কর্মের শান্তি ভোগ করেছে। 'নিকট-অতীতে শান্তি ভোগ করেছে' বলে কাদেরকে বঝানো হয়েছে এ বিষয়ে মুফাসসিরগণের মধ্যে সাধারণত দৃটি মত পরিলক্ষিত হয় :

এক, মন্ধার করাইশদের সে কাফিরগণ যারা ইতঃপূর্বে বদর যুদ্ধে মুসলমানদের হাতে শোচনীয়ভাবে পরাজিত হয়েছিল। তাদের সত্তরজন লোক নিহত হয়, আর সত্তরজন মসলমানদের হাতে বন্দী হয়। অবশিষ্টরা চরম লাঞ্চিত অবস্থায় মঞ্চায় প্রত্যাবর্তন করে। তারা ইসলাম, মুসলমান ও নবীর বিরোধিতা করে এ রকম বিপর্যয়ের সমুখীন হয়েছিল, ঠিক তেমনি বনু নাযীরও বিপর্যয়েও সম্ম্বীন হয়েছে। তাদেরকে মদীনা হতে বহিষ্কত হতে হয়েছে। এটা হয়রত মজাহিদের অভিমত।

দুই হযরত ইবনে আববাস (রা.)-এর অভিমত হলো, যারা ইতঃপূর্বে শান্তিভোগ করেছে তারা হলো ইহুদি বনৃ কায়নুকা। রাসূলুল্লাহ 
মদীনায় আসার পর মদীনার ইহুদিদের সাথে যে শান্তিচুক্তি সম্পাদন করেন তার একটি শর্ত ছিল রাসূলুল্লাহ 
ও মুসলমানদের কোনো শক্তকে ইহুদিরা কোনো প্রকার সাহায্য করবে না; কিছু এ চুক্তির কয়েক মাস পরে ইহুদি বনৃ কায়নুকা এ 
শর্তের বিরোধিতা করতে আরম্ভ করে। বদর যুদ্ধের সময় তারা মক্কার কাফিরদের সাথে গোপন যোগসাজশ করে। এ ঘটনার পর 
একটি আয়াত অবতীর্ণ হয়, যাতে বলে দেওয়া হয় "চুক্তি সম্পাদিত হওয়ার পর যদি কোনো সম্প্রদায় হতে বিশ্বাসঘাতকতার 
আশক্ষা দেখা যায়, তাহলে আপনি শান্তিচুক্তি ভঙ্গ করে দিতে পারেন।" এ আয়াত অবতীর্ণ হওয়ার পর রাসূলুল্লাহ 
শান্তিচুক্তি ভঙ্গ করে বনু কায়নুকার বিরুদ্ধে জিহাদ ঘোষণা করলেন এবং তাদের দুর্গ অবরোধ করে নিলেন। পনেরো দিন পর তারা দুর্গের 
ফটক খুলে দিয়ে বলল, আমাদের সম্বন্ধে হযরত মুহাম্বদ

রাসূলুল্লাহ তাদের পুরুষগণকে হত্যা করার সিদ্ধান্ত নিতে চাইলেন কিন্তু মুনাফিক আব্দুল্লাহ ইবনে উবাই কাকুতি-মিনতি সহকারে তাদের প্রাণ রক্ষার আবেদন জানালে রাসূলুল্লাহ তামগণ করলেন, তাদেরকে মদীনা ছেড়ে চলে যেতে হবে, আর তাদের ধন-সম্পদ গনিমতের মালে পরিগণিত হবে। এ সিদ্ধান্ত অনুযায়ী বনু কায়নুকা মদীনা ছেড়ে সিরিয়ায় চলে যায়।

ঠিক বনু কায়নুকার মতো বনু নাযীরকেও মদীনা ছেড়ে চলে যেতে হয়েছে। সুতরাং তাদের উদাহরণ যথার্থই বনু কায়নুকার মতোই হয়েছে। -[মা'আরেফুল কুরআন, সাফওয়া, ফাতহল কাদীর]

এ শাস্তি তো তারা এ দুনিয়াতে ভৌগ করেছে, পরকালেও তাদের জন্য যন্ত্রণাদায়ক শাস্তি অপেক্ষা করছে, যা তাদেরকে অবশ্যই ভোগ করতে হবে।

ভিজ আয়াতের মাধ্যমে আল্লাহ তা আলা মুনাফিকদের উলাহরণ পেশ করেছেন। যারা বন্ নাযীর গোত্রকে রাস্লুল্লাহ তাত্র এব সিদ্ধান্ত অবমাননা করার জন্য উন্তেজিত করেছিল এবং তাদেরকে মুসলমানদের বিপক্ষে যুদ্ধ বাধলে সাহায্য করার অঙ্গীকার দিয়েছিল। মূলত যখন মুসলমানগণ বন্ নাযীরকে ঘেরাও করে বসেছেন তখন মুনাফিকগণের অঙ্গীকার দানকারীগণ কেউই সাহায্যার্থে এগিয়ে আসল না। তাকে আল্লাহ তা আলা শায়তানের দৃষ্টান্ত স্বরূপ বলেছেন যে, শায়তান মানুষকে যখন আল্লাহর সাথে কৃফরি ও নাফরমানি করার জন্য প্রভাবিত করে, তখন বলে ক্রীড় আমি তোমাদের হিতৈষী। অতঃপর যখন কৃফরি করে বসে তখন সে উত্তর দের তা নিট্র নি

ُواِذْ زَيَّنَ لَهُمُ الشَّبْطَانُ اعْمَالَهُمْ وَقَالَ لَا عَالِبَ لَكُمُ الْبَوْمَ مِنَ التَّاسِ وَانِّيْ جَارُ ثُّكُمَ فَلَمَّا تَزَاثَنِ الْيُعَتَانِ نَكَمَ الْبَوْمَ مِنَ التَّاسِ وَانِّيْ جَارُ ثُّكُمَ فَلَمَّا يَزَيْ بَوَالَيْنَ فِلْهَا وَ ذَٰلِكَ عَقِبَتِهِ وَقَالَ إِنِّى بَرِئَ مَنْ مَنْ التَّهَ إِنِّي أَخَافُ اللَّهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ ﴿ فَكَانَ عَاقِبَتُهُمَا ٓ إِنَّهُمَا فِي النَّارِ خَالِدِينَ فِيلْهَا وَ ذَٰلِكَ جَزَاءُ الطَّالِمِيْنَ ﴿ (مَعَارِفُ الْقُرْآنِ)

তাফসীরে তাহের এন্থে বলা হয়েছে যে, শয়তান কিয়ামতের দিনও এমন কথা বলবে।

বদরের যুদ্ধের দিনও জনৈক ব্যক্তি কাফেরের বেশে কাফেরদেরকে উত্তেজিত করার পর প্রচণ্ড সংঘর্ষ কালে এই (উপরে উল্লিখিত আয়াত মোতাবেক) বলে দূরে সরে গেছে, পলায়ন করেছে। এরপে অন্যকে ফাসিয়ে নিজে চম্পট দেওয়াই তার কাজ। শ্মতানের ন্যায় বনু নাথীরদেরকেও এমনিভাবে উত্তেজিত করতে থাকে। অবশেষে যখন বনু নথীরের বিপদ ঘনিয়ে আসল এবং দুঃসময় ওরু হলো হয়, তখন তারা নিজ নিজ ঘরে বসে থাকে। আর ঐ সময় মনে হয় যেন বনু নাথীরের লোকদের সাথে কোনো কালেই তাদের কোনো সম্পর্ক ছিল না। শয়তানের ধোঁকায় লিঙ হয়ে বনী ইসরাঈলদের অলিগণ কুফরি করার প্রসঙ্গে তাফসীরে মাযহারী, কুরতুরী, ইবনে কাছীর ইত্যাদি প্রস্থে বহু ঘটনা বর্ণনা রয়েছে। উদাহরণ স্বরূপ একটি ঘটনা উল্লেখ করা হলো।

এতদ শক্তোন্ত ঘটনা : বনী ইসরাঈলদের একজন রাহেব সর্বদা নিজ খানকাহ শরীকে থেকে দিনে রোজা রাখতেন ও সারা রাত্র ইবাদতে মাশগুল থাকতেন। এভাবে তাঁর ৭০ বৎসর কেটে গেল। তখন শয়তান তাঁর পিছনে পড়ল। শয়তান তাকে ধ্বংস করার ইচ্ছায় অতি বড় ধোঁকারাজ্ঞ একটি শয়তানকে ঐ রাহেবের সম্মুখে অতি বড় অলির বেশে ইবাদতে লিপ্ত করে দিল। অতঃপর রাহেব এ অবস্থা দেখে তার উপর বিশ্বাস স্থাপন করল যে, সে তার চেয়েও বড় দরবেশ। তৎপর সে শয়তান রাহেবকে এমন কিছু আন্চর্য ফলপ্রদ দোয়া শিবিয়ে দিল যা পড়ে ফুঁক দিলে রোগ মুক্ত হয়ে যায়। এরপর শয়তান কিছু সংখ্যক লোককে রোগাক্রান্ত করে চিকিৎসার জন্য ঐ রাহেবের ঠিকানায় পাঠিয়ে দিত এবং রাহেব দোয়া পড়ে ফুঁক দিয়ে দিলে শয়তান তার প্রভাব আক্রান্ত ব্যক্তি হতে সরিয়ে দিল, অতঃপর রোগী সৃস্থ হয়ে যেত।

এ অবস্থায় অনেক দিন অতিবাহিত হওয়ার পর শয়তান তার সর্দারের একটি সৃন্দরী যুবতী মেয়ের উপর উক্ত প্রভাব বিক্তার করে তাকে রোগাক্রান্ত করে দিল এবং রাহেবের নিকট পৌছে দিতে সক্ষম হয়ে গেল। পরিশেষে উক্ত রাহেব দে মেয়েটির উপর আকৃষ্ট হয়ে তার সাথে জেনা করে বসল এবং মেয়েটির উপর আকৃষ্ট হয়ে তার সাথে জেনা করে বসল এবং মেয়েটির উপর আকৃষ্ট হয়ে গেল। তখন লক্ষার ভয়ে রাহেবকে শয়তান যুক্তি দিয়ে গর্তবতী মেয়েটির হত্যা করিয়ে ফেলল। তখন মেয়েটির আত্মীয়-স্বজন বিচারের জন্য আসল এবং রাহেবকে হত্যা করে শুলি দেওয়ার সিদ্ধান্ত করে ফেলল। এরপর শয়তানটি রাহেবের নিকট গিয়ে তাকে বলল, এখন তোমার প্রাণ রক্ষার কোনো ব্যবস্থা দেখা যায় না। তবে যদি তুমি আমাকে সিজদা কর তাহলে আমি তোমাকে রক্ষা করতে পারবো। অতঃপর রাহেব শয়তানকে সিজদা করল। তখনই শয়তান বলে উঠল তালিটি এখনে সংক্ষেপে উল্লেখ করা হয়েছে। তাফসীরে মাযহারী ও কুরতুবী গ্রন্থে এর বিস্তারিত বর্ণনা রয়েছে।

نَّهُ النَّالَةِ النَّرَالِ الْآانَةُ النَّالَةِ النَّذَالِةِ النَّالَةِ النَّالَةِ النَّالَةِ النَّالَةِ النَّالَةِ النَّةَ النَّالَةِ النَّذِي الْمَالَةُ النَّالَةُ النَّالَةُ النَّالَةُ النَّالَةُ النَّذِيلُولُو اللَّذَالِيَّةُ اللَّذَالِيلَةِ اللَّذَالِيلَةِ اللَّذَالِيلَةُ النَّالَةُ النَّالَةُ النَّالَةُ النَّالَةُ النَّالَةُ اللَّذَالِيلَةُ النَّذِيلُولُولِ اللَّذَالِيلَا الْمَالِيلَةُ اللَّذِيلُولُولُولِيلَا الْمَالِقُولُ اللَّذَالِيلَةُ اللَّذِيلُولِيلِيلَا الْمَالِقُولُ اللَّذَالِيلَةُ اللَّذَالِيلَا الْمَالِقُولُولُولِيلُولِيلُولِيلُولِيلُولِيلِيلِيلَا الْمَالِيلَالِيلَا الْمَالِيلَالِيلَا الْمَالِيلَا الْمَالِيلُولِيلِيلِيلُولِيلِيلُ

হযরত মোকাতেল (র.) বলেন, মুনাফিক এবং ইহুদিদের পরিণাম ছিল মানুষ এবং শয়তানের পরিণামের মতো, অর্থাৎ জাহান্নামী। (কাবীর) শয়তান এবং মানুষ কাফেরের পরিণাম নিশ্চিত জাহান্নাম। -{ফাতহুল কাদীর]

পূর্ববর্তী আয়াতের সাথে যোগসূত্র: সূরা হাশরের ওক থেকেই মুনাফিক, ইহুদি ও কাফের মুশরিকদের অবস্থা, কাজ-কারবার ও তাদের ইহলৌকিক এবং পারলৌকিক শান্তির বর্ণনা এবং তাদের উদাহরণ পেশ করার পর সূরার শেষাংশে মুমিনদেরকে সতর্কবাণী দান ও সংকাজ করার নির্দেশ দেওয়া হয়েছে। যেন তাদের অবস্থা পূর্বে উল্লিখিত লোকদের অবস্থার মতো না হয়। -{সাফওয়া, মা'আরিফুল কোরআন

উক্ত আয়াতে আল্লাহ তা'আলা সকল ঈমানদারণণক ক্ষানদার সম্প্রদায়, তোমরা আল্লাহর নির্দেশাবলি প্রতিপালনের মাধ্যমেই আল্লাহকে তয় করে চলো। দু'দিন পূর্বে হোক অথবা পরে হোক ইহধাম ত্যাগ করতে হবে। মৃত্যুর পেয়ালা সকলকেই পান করতে হবে। ট্রেট্রিট্রিটর কথা অরণ করে অথবা পরে হোক ইহধাম ত্যাগ করতে হবে। মৃত্যুর পেয়ালা সকলকেই পান করতে হবে। ট্রেট্রিট্রিটর কথা অরণ করে আগামী নিনের জন্য আত্মপ্রস্তুতি বহণ করে। আর কিয়ামতের আসন্ন ও অশেষ নিনের জন্য কে কি অর্জন করেছে তেবে দেখ। আর জেনে রাখো, আল্লাহ ও রাস্বের তাবেদারী, তাদের মর্জি মোতাবেক নিজের আচরণ গড়ে তোলা ইত্যাদিই পরকালের জন্য মৃলধন। এ পুঁজি যে যত বেশি পরিমাণে সঞ্চয় করতে পার সে তত বেশি সৌভাগ্যবান।

উক্ত আয়াতের তাফসীরে মালিক ইবনে দীনার (র.) বলেন, বেহেশতের দরজায় এ কথাটিও লিপিবদ্ধ রয়েছে– وَجَدْنَا مَا وَلَكَنَا [মা'আরিফ, তাহির, মাদারিক] .

তাকওয়ার নির্দেশ দু'বার প্রদান করার কারণ : উক্ত আয়াতে তাকওয়া সম্বন্ধে দু'বার নির্দেশ দেওয়া হয়েছে । প্রথমত বলা হয়েছে । টুটিটুট । اللّهُ خَبِيْلُ بُكَ تَعْمَلُونَ  $\hat{a}$  कि क्षेत्र ज्ञा राहिक हैं। اللّهُ خَبِيْلُ بُكُ اللّهُ خَبِيْلُ بُكُ تَعْمَلُونَ  $\hat{a}$ 

তার কারণ হচ্ছে- প্রথমবার ইসলামের নির্দেশ মোতাবেক যাবতীয় সংকর্ম অর্থাৎ ফ্রায়েয ওঁয়াজিবাত ইত্যাদি আদায় করার প্রতি তাকিদ প্রদান করে তাকওয়ার নির্দেশ দেওয়া হয়েছে- وَنَقَالُ تَمَالُى بِأَيْهُا ٱلَّذِيْنَ أَمْنُواْ اتَّقُوا اللَّهَ وَلَتَنْظُرُ نَفْسٌ

দ্বিতীয়বার যাবতীয় পাপাচার হতে মানবতাকে নিষ্কলুষ বা মুক্ত রাখার উদ্দেশ্যে তাকওয়া অবলম্বনের আদেশ দেওয়া হয়েছে- نَفَالَى وَاتَعُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ خَبِيرٌ بُسُا يَعْمَلُونَ [اللَّمَ خَبِيرٌ بُسُا يَعْمَلُونَ عَالَمُ وَالْمُعَالِّ اللَّهُ إِنَّ اللَّهُ خَبِيرٌ بُسُا يَعْمَلُونَ

অর্থাৎ তাকওঁয়ার নির্দেশ বারংবার দেওয়ার মাধ্যমে আল্লাহভীতির প্রতি তাকিদ করা হয়েছে। কেননা নাহ্বিদগণের নীতিমালা অনুসারে انتُكْرَارُ لِسَتَّاكِيْرُ السَّاكِيْرُ السَّاكِيْرِ السَّاكِيْرِ السَّاكِيْرِ السَّاكِيْدِ তাকওয়ার প্রসঙ্গে হয়রত মালিক ইবনে দীনার (রা.) আরও বলেন–

إِتَّقُوا اللَّهَ فِى آذَاء الْوَاجِبَاتِ لِاَتَّهُ قَرَنَ بِمَا هُوَ عَصِلَ وَاتَقُوا اللَّهَ فِى تَرُكِ الْمَعَاصِى لِأَنَّ قَرَنَ بِمَا هُوَ مُجْرَى الْوَعِيْدِ -(كَمَا فَى مَفَارِكِ التِّنَوْيُل)

কোনো কোনো মুফাসসির غَارِتُّل করে বলেন, প্রথম তাকওয়ার নির্দেশ দারা আল্লাহর প্রেরিত আহকামগুলোর অনুসরণে পরকালীন জীবনের সম্বল তৈরি করার নির্দেশ দেওয়া হয়েছে। আর দ্বিতীয় তাকওয়ার নির্দেশ দারা বলা হয়েছে যে, তোমরা যে সকল সম্বল প্রেরণ করছ তা অকৃতিম ও পরকালে চলমান ও মূল্যায়ন হবে কিনা তার প্রতি লক্ষ্য করে।?

পরকালে অচল সম্বল বলে তাই গণ্য হবে। যে আমল দৃশ্যত তা মূলত আল্লাহর সন্তুষ্টি অর্জনের লক্ষ্যে করা হয়নি; বরং কোনো নাম, যশ বা মানবিক স্বার্থের বশীভূত হয়ে করা হয়েছে।

অথবা, আমলটি দৃশ্যত নয়, বরং ধর্ম তাকে স্বীকৃতি দেয়নি। তা মূলত পথন্রষ্টতা। অতএব, দ্বিতীয় তাকওয়ার শব্দটি দ্বারা এ কথাই বুঝানো হয়েছে যে, পরকালের জন্য দৃশ্যত (রিয়াকারী) ইবাদত সম্বল হিসেবে যথেষ্ট নয়। —[মা'আরেফুল কোরআন]

কিয়ামত দিবসকে الْكُنْ (আগামীকাল) নামকরণের কারণ : এ আয়াতে কিয়ামত বুঝাবার জন্য عُنْدُ শব্দ ব্যবহার করা হয়েছে, যার অর্থ আগামীকাল। কিয়ামতকে الله তথা আগামীকাল কয়েকটি কারণে বলা হয়েছে-

- ১. কিয়ামতকে আগামীকাল বলা হয়েছে কিয়ামত সুনিশ্চিত বুঝাবার জন্য, য়েমন আজকের পর আগামীকালের আগমন সুনিশ্চিত। কেউ এ ব্যাপারে সন্দেহ করতে পারে না। ঠিক তেমনি এ দুনিয়ার পর কিয়ামতের আগমনও সুনিশ্চিত, তাতেও কোনে! সন্দেহ নেই। [ফাতহুল কাদীর]
- ২. কিয়ামতকে নিকটবর্তী বুঝাবার জন্য। আজকের পর আগামীকাল যেমন নিকটে, তেমনি দুনিয়ার পর কিয়ামতও নিকটে। —কাবীর।
- ৩. কিয়ামত দিবসকে আগামীকাল বলে আল্লাহ তা'আলা মানুষকে বুঝাতে চান যে, যে ব্যক্তি আজকের আনন্দ-ফুর্তি ও স্বাদ-আস্বাদনে নিজের সবকিছু ঢেলে দেয়, কালকে তার নিকট ক্ষুধা নিবৃত্তির জন্য খাবার ও মাথা গুঁজাবার জন্য ঠাই থাকবে কিনা তার চিন্তাও করে না। সে লোকটি যেমন অজ্ঞ, মূর্য ও অপরিণামদশী তেমনি সে লোকটি নিজের পায়ে নিজেই কুঠার মারে যে লোক নিজের ইহজীবনকে সুখী ও সমৃদ্ধ বানাতে ব্যস্ত হয়ে পরকালের প্রতি সম্পূর্ণ রূপে উদাসীন হয়ে যায় অথচ প্রকৃতপক্ষে পরকাল ঠিক তেমনিভাবে অবশ্যই আসবে যেমন আজকের পর আগামীকাল অবশ্যই আসবে।

বাকো نَغْسُ বাকো اَنَعْسُ বাকো اَنَعْسُ শব্দিটিকে 'নাকেরা' ব্যবহার করার ফায়েদা : এখানে اَنُعْسُ 'শব্দিটিকে 'নকিরি' ব্যবহার করে প্রত্যেক নাফ্স বা ব্যক্তিকে স্বাধীনভাবে নিজের হিসাব গ্রহণকারী বানিয়ে দেওয়া হয়েছে। যেমন বলা হয়েছে, প্রত্যেক ব্যক্তি লক্ষ্য করুক সে আগামীকাল কিয়ামতের জন্য কি কি ব্যবস্থা করে রেখেছে। –[কাবীর]

نَفُولُـهُ تَعَالَىٰي وَلاَ تَكُونُـوا كَالَّـذِيْنَ نَسُوا اللَّـهُ ..... الْفُسِقُونَ বিভিন্ন তাফসীরকারকগণ বিভিন্ন অভিমত পেশ করেছেন।

- ১. আল্লামা আবৃ হাইয়ান (র.) বলেন, উক্ত আয়াতখানি "যেমন কর্ম তেমন ফল" প্রবাদের ন্যায় বলা হয়েছে। যারা মহান আল্লাহর ইবাদত সম্পর্কীয় কাজকর্মগুলোকে সম্পূর্ণরূপে ভূলে গেছে এবং তাঁর আদেশ নিষেধগুলোর অবমাননা করেছে তাদেরকে প্রতিফল স্বরূপ আল্লাহ তা'আলা তাদেরকে আত্মবিশৃত করে দিয়েছেন। সূতরাং পরকালের মঙ্গলার্থে তারা কোনো কাজ আল্লাহর কৃপায় করে যেতে পারেনি।
- ২. কেউ বলেন, তার অর্থ ও তাফসীর এই যে, হে মু'মিনগণ! তোমরা সেসব লোকের ন্যায় হয়ো না, যারা আল্লাহর জিকির ইত্যাদি ভূলে গেছে। অতঃপর তাদের নিজেদের জন্য কল্যাণকর কার্যসমূহ করতে ভূলিয়ে দেওয়া হয়েছে।
- ত. কেউ কেউ (ইমাম রায়ী (রা.)] বলেন, যারা আল্লাহর হক সম্পর্কীয় কার্য করতে ভুলে যাওয়ার ফলে তাদের নিজদের হক হতে
  তাদেরকে ভুলিয়ে দেওয়া হয়েছে, তোমরা তাদের মতো হয়ো না।
- কারো মতে, উক্ত আয়াতের তাফসীর হলো যারা নিজেদের সুদিনে আল্লাহ তা'আলাকে ভুলে গেছে, অতএব তাদের দুর্দিনেও আল্লাহর পক্ষ হতে তাদেরকে আত্মবিশ্বত করে দেওয়া হয়েছে।

ষারা আরাতে কাদেরকে সাব্যস্ত করা হলো? : উক্ত আয়াতাংশে আল্লাহ তা'আলা ফাসিক বলে আল্লাহর নির্দেশ পদ্মনকারীদেরকে বুঝানো হয়েছে। তারা হলো, যারা কবীরা গুনাহসমূহে লিপ্ত হয়ে থাকে। অথবা, আল্লাহর যে কোনো প্রকার নির্দেশ অব্যাননাকারীগণই আয়াতের উদ্দেশ্য। বিকারীর, সাবী]

আল্লামা তাহের (র.) বলেন, ক্রিট্রান্টের তুর্পি ক্রিট্রান্টের অর্থ হলো, যারা আল্লাহকে ভূলে গেছে, ফলে আল্লাহও তাদেরকে আত্মবিশৃত করে দিয়েছেন। তারা নিজেদের হিতাহিত ভালোমন্দ বুঝে উঠতে পারছে না, তাদের মতো হতভাগ্য কেউ নেই। তাদের কপালে চরম দুর্ভোগ ও আল্লাহর আজাব অনিবার্থ। খবরদার, খবরদার, মু'মিনরা তোমরা তাদের মতো হয়ো না। আল্লাহকে ভূলে থেকে নিজেদের চরম সর্বনাশ ডেকে এনো না।

মাঁ আরিফুল কোরআন গ্রন্থে উক্ত আয়াতাংশের তাফসীর এভাবে করা হয়েছে যে, তারা আল্লাহকে ভূলে যাওয়ার ফলে আল্লাহর কোনো ক্ষতি সাধিত হয়নি; বরং তারা নিজেরাই ক্ষতির দায়ে এত গভীরভাবে নিমজ্জিত হয়ে গেছে যা তাদের কখনো ধারণা করাও সম্ভব হয়নি ৷

এ দুই সম্প্রদায়ের মধ্যে পার্থক্য সর্বজন স্বীকৃত এবং সর্বজ্ঞাত, তা সত্ত্বেও এরকম স্থানে তার উল্লেখকরণের উদ্দেশ্য হলো এ পার্থক্যের ভরুত্ত্বের প্রতি সচেতন করা।

জিমি হত্যার বদদায় মুসলমানকে হত্যা করা যাবে না বলে শাফেয়ীদের এ আয়াত হতে দলিল গ্রহণ : শাফেয়ী মাযহাবের ইমামগণ এ আয়াত ছারা দলিল দিয়ে বলেছেন যে, কোনো মুসলমানকে কোনো জিমি হত্যার কেসাস স্বরূপ মৃত্যুদও দেওয়া যাবে না। কারণ এ আয়াতে বলা হয়েছে যে, দোজখবাসী আর্থাৎ কাফের] আর বেহেশতবাসী আর্থাৎ মুসলমান] সমপর্যায়ের নয়। সূতরাং কাফের জিমি হত্যার বদলায় মুসলমানকে মৃত্যুদও দেওয়া যাবে না।

তবে হানাফী মাযহাবের ইমামগণ এ ইন্তিদ্লালকে অসার মনে করে থাকেন। কারণ এ আয়াতে আথেরাতে জান্নাতবাসী এবং দোজখবাসীর মধ্যে পার্থক্য ও ব্যবধান আলোচনা করা উদ্দেশ্য, দুনিয়াবী ব্যাপারে পার্থক্য বলা এ আয়াতের উদ্দেশ্য নয়। সূতরাং এ আয়াত দ্বারা জিম্মির কেসাসের দলিল দান যথার্থ নয়। —[রহুল মা'আনী]

উপরে দোজখবাসী এবং জান্নাতবাসী সমান হতে পারে না এ কথা বলে মু'মিনদেরকে জান্নাতবাসী সমান হতে পারে না এ কথা বলে মু'মিনদেরকে জান্নাতবাসী হওয়ার জন্য অনুপ্রাণিত করা হয়েছিল এবং তাদেরকে জান্নাতবাসী হওয়ার জন্য কাজ করতে নিস্হত করা হয়েছে। এ আয়াতে যে কুরআন এত সুন্দর সুন্দর নিসহত সম্বলিত সে কুরআন সম্পর্কে বলা হয়েছে। لَوْ أَنْرُلْنَا هُلَا يَا الْمُعَلَّمُ اللّهُ الْفُرْانُ (الإية) "আমরা যদি এ কুরআনকে পর্বতের উপর অবতীর্ণ করতাম তবে তুমি তাকে আল্লাহর ভয়ে বিনীত এবং বিদীর্ণ দেবতে পেতে।"

অর্থাৎ পাহাড়-পর্বতের যদি আকল-জ্ঞান থাকত- যেমন মানুষের রয়েছে, অতঃপর তার উপর কুরআন অবতীর্ণ করা হতো তাহলে তোমরা মানুষেরা দেখতে পেতে যে, পর্বত আল্লাহর ভয়ে ধ্বসে যাচ্ছে এবং দীর্ণ-বিদীর্ণ হচ্ছে।" সূতরাং তোমাদেরও উচিত কুরআনের নসিহত গ্রহণ করা, কুরআনের বিধান মেনে চলা। কারণ তোমাদের আকল-জ্ঞান রয়েছে।

কতিপয় ওলামায়ে কেরাম বলেন, এটা একটি রূপক দৃষ্টান্তস্বরূপ বলা হয়েছে। এ দৃষ্টান্তের তাৎপর্য হচ্ছে— আল্লাহর বিরাট শ্রেষ্ঠত্ব ও মহানত্ব এবং তার সমীপে বান্দার দায়িত্ব ও জবাবদিহির বাধ্য-বাধকতার কথা কুরআন মাজীদে যেভাবে স্পষ্ট করে বলা হয়েছে, পর্বতের নাায় বিরাট সৃষ্টিও যদি তার সঠিক উপলব্ধি লাভ করতে পারত এবং মহান সর্বশক্তিমান আল্লাহর সন্মুখে নিজের আমদের জন্য যে তাকে জবাবদিহি করতে হবে তা যদি সে জানতে পারত, তা হলে ভয়ে-আতঙ্কে সে কেঁপে উঠত। কিন্তু মানুষের নিশ্চিপ্ততা ও চেতনাহীনতা অধিক বিশয়কর। তারা কুরআন বুঝে এবং তার সাহায়ে সেসব কিছুর মূলতত্ব ও যথাযথ ব্যাপার জানতে পারে; কিন্তু তা সন্ত্বেও তাদের মনে ভয়ের উদ্রেক হয় না। যে বিরাট দায়িত্ব তাদের উপর চাপিয়ে দেওয়া হয়েছে সে বিষয়ে তারা আল্লাহের নিকট কি জবাবদিহি করবে সে বিষয়ে এক বিন্দু চিন্তা তাদেরকে প্রকম্পিত করে না; বরং দেখা যায় কুরআন তনে কিংবা পড়ে উহা হতে তারা এক বিন্দু প্রভাব গ্রহণ করে না। মনে হয় তারা মানুষ নয় নিস্পাণ-নিজীব ও চেতনাহীন পাথর মাত্র। দেখালন ও উপলব্ধি করা যেন তাদের কাজই নয়। মানুষের এ অবস্থা সত্যই হতাশাব্যপ্তক।

উদাহরণ দানের উদ্দেশ্য: এখানে আল্লাহ তা'আলা কুরআনে উপরিউক দৃষ্টাপ্ত পেশ করে বলেছেন, "আমি এ সব দৃষ্টাপ্ত মানুষের উপকারের জন্য বর্ণনা করি, যাতে তারা চিন্তা ভাবনা করে এবং উপকৃত হয়।" অর্থাৎ আল্লাহর কুদরতের প্রমাণ দেখে এবং তাঁর একড়ের দলিল দেখতে পেয়ে তারা যেন ঈমান আনে। এ উদ্দেশ্যে কুরআনের এ দৃষ্টান্ত দেওয়া হয়েছে। ٢٢. هُوَ اللُّهُ الَّذِيْ لَا إِلٰهَ اللَّهُ مَوَجٍ عَالِمُ الْغَيْب وَالشَّهَادَةِج السِّسر وَالْعَلَانِيَةِ هُوَ الرَّحْمٰنُ الرَّحِيْمُ.

. ٢٣ २७. <u>७ितिर आज्ञार, यिनि उाठीত कात</u>ा हेलार तिरे के اللُّهُ الَّذِيْ لَا ٓ اِللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّالَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ ال الْقُنُدُوْسُ التَّطَاهِرُ عَمَّا لاَ يَلَيْتُ بِهِ السَّلَامُ ذُو السَّلَامَةِ مِنَ النَّفَائِص الْسَفْوْمِينَ السُّصَدَقُ رُسُلَهُ بِخَلْق الْمُعْجَزَةِ لَهُمُ الْمُهَيْمِنُ مِنْ هَيْمَنَ يُهَيْمِنُ اذاً كَانَ رَقَيْبًا عَلَىَ الشُّوعُ أَيّ الشُّهيْدُ عَلَىٰ عِبَادِهِ بِأَعْمَالِهِمْ الْعَزِّيزُ الْقُويُّ الْجَبَّارُ جَبَرَ خَلْقَهُ عَلَىٰ مَا اَرَادَ الْمُتَكِّبُرُ طَعَمَّا لَايَلَيْقُ بِهِ سُبِحُنَ اللَّهِ نَزُّهُ نَفْسَهُ عَمَّا يُشْرِكُونَ بِهِ.

٢٤. هُوَ اللَّهُ الْخَالِقُ الْبَارِئُ الْمُنشِعُ: مِنَ الْعَدَم الْمُصَورُ لَهُ الْأَسْمَا ءُ الْحُسْنَى التَّسْعَةُ وَالنِّسْعُونَ الْوَارِدُ بِهَا الْحَدِيْثُ وَالْحُسَنٰي مُؤَنَّثُ الْاَحْسَن يُسَبِّحُ لَهُ مَا فِي السَّمْوَاتِ وَالْارَضِ ج وَهُوَ الْعَزِيْزُ الْحَكِيْمُ تَقَدُّمَ أُوَّلَهَا .

#### অনুবাদ :

২২. তিনিই আল্লাহ, যিনি ব্যতীত কোনো ইলাহ নেই : তিনি অদৃশ্য ও দৃশ্যের পরিজ্ঞাতা ৷ গোপন ও প্রকাশ্য বিষয়। তিনি করুণাময় ও পরম দয়ালু।

তিনিই অধিপতি, পুত-পবিত্র। তাঁর শানের উপযোগী নয়, এমন বস্তু হতে পবিত্র। তিনিই নিরাপদ দোষ-ক্রটি হতে নিরাপদ ও মুক্ত। তিনিই সত্য প্রতিপনুকারী রাসূলগণের জন্য মু'জিযা সৃষ্টির মাধ্যমে তাঁদেরকে সত্য প্রতিপন্রকারী। তিনিই রক্ষণাবেক্ষণকারী শব্দটি হতে নিষ্পন্ন, যখন কোনো বস্তুর উপর রক্ষক নিযুক্ত হয়। অর্থাৎ স্বীয় বান্দাগণের আমল রক্ষাকারী ৷ তিনিই শক্তিধর শক্তিশালী তিনিই পরাক্রমশালী সৃষ্টির বিকৃতিকে স্বীয় ইচ্ছার আলোকে সংশোধনকারী। তিনিই মহিমান্বিত যা তাঁর শানের অনুপযোগী তা হতে ৷ আল্লাহ পবিত্র তিনি স্বীয় পবিত্রতা বর্ণনা করেছেন। তারা যা অংশী সাব্যস্ত করে তা হতে তাঁর সাথে।

২৪. তিনিই আল্লাহ যিনি সৃষ্টিকর্তা, উদ্ভাবক অনস্তিত্ব হতে অস্তিত্ব দানকারী। আকৃতিদানকারী। তাঁর জন্য রয়েছে উত্তম নামসমূহ নিরানকাই নাম যা হাদীসে বর্ণিত হয়েছে। আর ﴿ حُسُنُ শব্দটি ﴿ الْحَسَنَ শব্দের كُنُّ وَ أَوْ الْعَلَى الْعَلِيقِ الْعَلَى الْعَلِيقِ الْعَلَى الْعَلِيقِ الْعَلَى الْعَلِيقِ الْعَلَى الْعَلِيقِ الْعَلَى الْعَلَى الْعَلِيقِ الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلِيقِ الْعَلَى الْعَلِيقِ الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلِيقِ الْعَلَى الْعَلِيقِ الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلِيقِ الْعَلَى الْعَلِيقِ الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلِيقِ الْعَلَى স্ত্রীলিঙ্গ। আকাশমওলী ও পথিবীতে যা কিছু আছে, সবই তাঁর মহিমা ঘোষণা করে। তিনিই শক্তিধর ও প্রজ্ঞাময়: সূরার প্রারম্ভে এ সকল শব্দের ব্যাখ্যা উল্লিখিত হয়েছে।

### ভাহকীক ও ভারকীব

দিয়ে পড়েছেন। আবৃ যর ও আবৃ ছাম্মাক উভয়ই أَدُرُسُ শদ্টির وَ وَ পশ দিয়ে পড়েছেন। আবৃ যর ও আবৃ ছাম্মাক উভয়ই وَدُوسُ পড়েছেন। <del>-</del>[ফাতম্বল কাদীর]

পড়েছেন। আবৃ أَسْدُ فَاعِلْ करछ أَمَنْ अरफ़्हिन। वर्षा ٱلْمُؤْمِنُ किरस كُسْرَةْ ٥- مِيمٌ अमि : فَوَلَمُ ٱلْمُؤْمِنُ का कर प्राचन हैतत जानी हैतत हामाहेन नमित भीत فَتَعَ नित्र الْمُؤْمِنُ शएएहन। अर्थार الْمُؤْمِنُ का कर प्राचन हैतत जानी हैतत والمتابعة المتابعة الم খাডেমের মতে এভাবে এ শব্দটিকে পড়া বৈধ নম্ব। করেণ তখন অর্থ হয়ে যায় যে, ডিনি ভীত ছিলেন কেউ তাঁকে নিরাপন্তা বিধান করেছেন। আল্লাহ ডা'আলার শানে এ কথা বলা যায় না। \_\_ক্মাডহুল কাদীর]

अर्था९ مُصَوَّرَ वरप्रते مَفْعَرِلْ بِهِ लस्पते : इयते इरिज इंतरन जावी वालछाया (ता.) य नमिष्ठि أَلْبُارِئُ नरमत अर्था९ مُصَوَّرَ विरुदिन مَفْعَرِلْ بِهِ नरमत

প্রাসঙ্গিক আলোচনা

যেতে পারে, যিনি ছাড়া খোদায়ী তণ, কমতা ও এথতিয়ার আর কারো নেই, অথন মর্থাদা ও অধিকার সম্পন্ন মাবুদের ইবাদত করা যেতে পারে, যিনি ছাড়া খোদায়ী তণ, কমতা ও এথতিয়ার আর কারো নেই, অথবা থাকতেও পারে না। সৃষ্টিক্ষণতে সৃষ্টির নিকট যা অম্পন্ট ও পোপন তিনি তাও অবগত আছেন, আর যা তার নিকট স্মান্ট ও সু-প্রকাশিত সে বিষয়েও তিনি জ্ঞাত। যে সম্বন্ধ কারো অবগত হওয়া অসম্ভব, সে বিষয়েও তিনি অবগত আছেন। যা দুনিয়া ও আখেরাতে রয়েছে তাও তাঁর নিকট স্মাই। ইহকাল ও পরকালে তাঁর রহমত ও দয়ার তাত্তার মাখলুকাতের জনাই। উজ আয়াত হতে এটাও প্রতীয়মান হয় যে, বাদাগণ যা কিছু করে থাকে সবই আল্লাহর জন্য নির্দিষ্ট এবং তার সন্তুষ্টি অর্জনের লক্ষোই সবকিছু করা হয়। যেতাবে অন্য আয়াতে বলা হয়েছে মিমি মির্মাও প্রত্যাক্ষর একমাত্র আল্লাহর জন্য সর্বকিছু নিবেদিত করে থাকে। আর সকল নবীগণ ও রাসুলগণকে প্রেরণ করার একমাত্র উদ্দেশ্য হলো তাঁর ইবাদত করা মর্বিছু নিবেদিত করে থাকে। আর সকল নবীগণ ও রাসুলগণকে প্রেরণ করার একমাত্র উদ্দেশ্য হলো তাঁর ইবাদত করা মুর্মাও তাঁন কর্মিত নির্মাত করতে বাধ্য থাকতে হবে। তথাপিও হয়রত মুহাম্বদ বিদ্যার মন্ত গ্রাক্র নান্তিকদেরকে একত্ব্রাদের দাওয়াত প্রদানের কান্ধে বের হলেন, তথন তারা তা তথু অবিশ্বাস করত। সে প্রসক্ষে আল্লাহ বলেছেন। ক্রাগ্রহ তৈরিক্ত ৩৬০ খোদার পূজায় মন্ত থাকত। সেগুলোকে তারা তাদের পৃষ্ঠপোষক মনে করত। সে প্রসক্ষে আল্লাহ বলেছেন। নির্মাণ করেছে অরা বলেন। বিত্র করতে ক্ষমতা নির্মাণ করেছেঃ অরা বলেন। ক্রাক্র না কিন্তুই তৈরি করতে ক্ষমতা রাখে না।

উক্ত আয়াতে وَالشَّهَادَةِ الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ । বাজ আয়াতে وَالشَّهَادَةِ وَالشَّهَادَةِ अकागा विसदा खाज । दरवं आदी (वा.) বলেছেন, এর অর্থ হলো দুনিয়া ও আখিরাত সম্বন্ধে প্রাজ্ঞ । কারো মতে, এর অর্থ যা ঘটেছে ও ভবিষ্যতে যা ঘটবে সে সম্পর্কে প্রাজ্ঞ । কেউ কেউ বলেন, যা বান্দাগণ জেনেছে আর যা তনেনি ও জানেনি সে বিষয়ে অভিজ্ঞ । ক্রিক্তি ইয়েছে ।

অভিজ্ঞ । ক্রিক্তি ইয়েছে ।

-[কুরতুবী, ফতহুল কাদীর]

আর্কাস (রা.) বলেছেন, এর অর্থ হলো 'গাপন ও প্রকাশ্য বিষয়ে প্রান্ত । কার্কিন্দু অর্থ করা হয়েছে। হযরত ইবনে আর্কাস (রা.) বলেছেন, এর অর্থ হলো 'গাপন ও প্রকাশ্য বিষয়ে প্রান্ত । সাহাল বলেছেন, এর অর্থ হলো আর্ধেরাত এবং দুনিয়া সমধ্য প্রান্ত । কেউ কেউ বলেছেন, এর অর্থ 'যা ঘটেছে এবং যা ভবিষ্যতে ঘটবে সবকিছু সম্বন্ধ প্রান্ত । আর কারো মতে । এর অর্থ হলো 'যা বান্দা জানে না' আর না এর অর্থ 'যা তারা জেনেছে এবং দেখেছে।' অর্থাৎ আল্লাহ তা আলা এসব সম্পর্কে প্রান্ত । - ক্রিত্রী, ফাতহল কানীর)

اَلرَّحْمَـٰنُ 'তিনি পরম করণাময় ও দয়ালু' এগলো হলো আল্লাহ তা'আলার ওণবাচক নাম অর্থাৎ اَلرَّحِمْـُنُ এবং اَلرَّحْمَـُنَ হলো আল্লাহ তা'আলার নাম, আর এ দু'টি যে মূল হতে উদ্দাত (অর্থাৎ اَلرَّحْمَـُنَ الرَّحِمْـُنَ عا সিফ্লত :

কে তাকরার করার উদ্দেশ্য : "তিনিই আল্লাহ যিনি ব্যতীত কোনো ইলাহ নেই।" এ কথাটি পুনর্বার উল্লেখ করার করেব শৈল তাকরার করেব উদ্দেশ্য : "তিনিই আল্লাহ যিনি ব্যতীত কোনো ইলাহ নেই।" এ কথাটি পুনর্বার উল্লেখ করার করেব হলো, তার প্রতি গুরুত্বদান। করেব এতে আল্লাহর একত্বাদের দাওয়াত দেওয়া হয়েছে। আর এটাই হলো তাওহীদের মূলকথা। এ উদ্দেশ্যেই আল্লাহ তা আলা মানুষ এবং জিনজাতিকে সৃষ্টি করেছেন। আল্লাহ তা আলা বলেন, وَمَا يَعْمُونُونَ سَالِكُ الْمُحَمِّدُونُ وَالْإِنْسَ لِلَّا لِمُحَمِّدُونُ وَالْإِنْسَ لِلَّا لِمُحَمِّدُونُ وَالْمِنْسَ لَا لَعْمُونُ وَالْمِنْسَ لَا لَعْمُونُ وَالْمِنْسَ لَا لَعْمُونُ وَالْمُونُ وَالْمُؤْلِقِيْكُونُ وَالْمُونُ وَالْمُؤْلُونُ وَلَالْمُؤْلُونُ وَالْمُؤْلُونُ وَالْمُؤْلُونُ وَالْمُؤْلُونُ وَالْمُؤُلُونُ وَالْمُؤْلُونُ والْمُؤْلُونُ وَالْمُؤُلُونُ وَالْمُؤْلُونُ وَالْمُونُ وَالْمُؤْلُونُ وَالْمُؤْلُونُ وَالْمُؤْلُونُ وَالْمُؤْلُونُ وَالْمُؤْلُونُ وَالْمُؤُلُونُ وَالْمُؤْلُونُ وَالْمُؤْلُونُ وَالْ

ত্র মধ্যকার পার্ধক্য : এ দু'টি শব্দ আল্লাহ ডা'আলার গুণবাচক নাম। অর্থ প্রকাশের দিক থেকে উভয়ের মধ্যে কিছুটা পার্থক্য রয়েছে, যা নিম্নরূপ–

- ك الرَّحْمَانُ ) भारमत मार्था तदमाराज वाधिका तासाह, वात ألرَّحْمَانُ ألرَّحَمَانُ ألرَّحَمَانُ الرَّحَمَانُ
- খনটি গুধু আল্লাহ তা'আলার জন্য ব্যবহৃত হয়, পিঁকান্তরে اَلرَّحْمُةُ मनिট অন্যের জন্যও ব্যবহার করা যায়।
- হয়রত ইবনে আক্রাস (রা.) বলেছেন, দুটি শব্দই পরম করুণাময় অসীম দয়ালু অর্থে ব্যবহৃত হয়। তবে উভয়ের মধ্যে
  পার্থকা অতিসক্ষ।
- হয়রত মুজাহিদ (র.) রলেছেন, বিশ্ববাসীর প্রতি যিনি দয়া করেন তাঁকে রহমান বলা হয়, আর রহীম বলা হয় তাঁকে য়িনি
  পরকালে দয়া করবেন।
- ৫. হযরত যাহহাক (র.) বলেছেন, যিনি আসমান বাসীর প্রতি দয়া করেন তাঁকে রহমান বলা হয়, আর য়িনি দূনিয়াবাসীর প্রতি দয়া করেন তাঁকে রাহীম বলা হয়!
- ৬. তক্জ্ঞানীগণ বলেছেন, রহমান তিনিই যাঁর নিকট চাওয়া হলে তিনি স্বীয় বান্দার চাহিদা পূরণ করেন। আর রাহীম তিনিই যাঁর নিকট চাওয়া না হলে তিনি রাগান্তিত হন।
- হথরত আব্দুল কাদের জিলানী (র.) বলেছেন, রহমানের অর্থ হলো আল্লাহ তা'আলা সর্বাবস্থায় তোমার প্রতি দয়াবান। আর রাহীমের অর্থ হলো তিনি সকল বালা-মসিবত থেকে বান্দার হেফাজতকারী।
- ৮. কারো মতে, রহমান অর্থ হলো যিনি দোজথ থেকে নাজাত দান করেন, আর রাহীম অর্থ যিনি বান্দাকে বেহেশত দান করেন।
- ৯. কারো মতে রাহীম তিনি, যিনি মানুষের অন্তরে দয়া সৃষ্টি করেন। আর রহমান তিনি যিনি মানুষের দুঃখ দূর করেন।
- ১০. কেউ বলেন, যিনি মানুষের পাপসমূহ ক্ষমা করেন তিনি রাহীম, আর যিনি মানুষকে সরল সঠিক পথ প্রদর্শন করেন তিনি রহমান।
- কেউ কেউ বলেন, যিনি মানুষকে পাপসমূহ থেকে রক্ষা করে ইবাদতের ভৌফিক দান করেন ভিনি রহমান, আর যিনি পরকালের বিষয়ে দয়া করেন ভিনি রাহীম।
- ১২. কারো মতে, যিনি পরকালের বিষয়ে দয়া করেন তিনি রাহীয়, আর যিনি দুনিয়া জীবনের সকল বিপদাপদ দূর করেন তিনি রহয়ান। -[নুরুল কুরআন]
- আল্লাহ তা আলা বলেছেন, তিনি (আল্লাহ) মালিক বাদশাহ, আজিব মহান পবিত্র। পুরোপুরি শান্তি-নিরাপত্তাদাতা সংরক্ষক, সর্বজয়ী, নিজের নির্দেশ বিধানে শক্তি প্রয়োগে কার্যকরকারী এবং স্বয়ং বডত গ্রহণকারী।
- শব্দের অর্থ– বাদশাহ, নিরকুশ অধিনায়ক, ওধু বিশ্বনি বাদশাহ, তার অর্থ হয় তিনি সমগ্র সৃষ্টি জগতের অর্থিপতি, বাদশাহ, সবকিছুরই প্রকৃত মালিক তিনি। তাঁর এ মালিকানায় কোনো সংকীর্ণতা নেই। তিনি ছাড়া অন্যান্য যারা মালিকানার প্রকৃতপক্ষে তালের মালিকানা আল্লাহ তা'আলার দান।
- وم শব্দটি মুবালিগার সীগাহ বা আতিশয্যবোধক শব্দ وما يوا ما بي والكثير والكثير
- আল্লাহ তা'আলাকে এখানে 'সালাম' বলা হয়েছে। সালাম অর্থ শান্তি, নিরাপন্তা। আল্লাহ কিডাবে 'সালাম' তার তিন রকমের ব্যাখ্যা দেওয়া হয়েছে— ১. আল্লাহ 'সালাম' মানে আল্লাহ তা'আলার জুলুম হতে শ্বীয় সৃষ্টিকে নিরাপদ ও মুক্ত রাখেন। ২. থিনি সর্বপ্রকারের দোষ এবং দুর্বলতা হতে নিরাপদ ও মুক্ত। ৩. যিনি নিজের বান্দাদেরকে জান্লাতে 'সালাম' দাতা। যেমন, আল্লাহ আন্যাত্র বলেছেন سَكَمُ مُنْ وَلا بِينَ وَرِبْ رَّحِيْمٍ ক্রাড্ডন। ক্রাড্ডন। ব্রক্তিবী
- কেউ কেউ বদেছেন, আল্লাহ তা'আলাকে ﴿ اَشَادُ বলার তাৎপর্য হলো তিনি পুরোপুরি নিরাপদ, তা হতে কোনোরূপ বিপদ বা দুর্বলতা কিংবা ক্র'টি বিচ্চুতি ঘটতে পারে না অথবা তাঁর পরিপূর্ণতা ও পূর্ণাঙ্গতায় কখনও ভাঙ্গন বা ভাটা পড়তে পারে, এটা হতে তাঁর সম্ভা সম্পূর্ণরূপে মুক্ত ও পবিত্র ।

  WWW.eelm.weebly.com

— এ শপটি মানুষের জন্য ব্যবহৃত হলে এটার অর্থ হয় আরাহ এবং রাস্প্রাহ ক্রান্ত এবং উপর বিশ্বাসী। আর যথন আরাহর জন্য ব্যবহৃত হয় তথন অর্থ হয় নিরাপত্তা বিধায়ক। অর্থাৎ তিনি ঈমানদারগণকে সর্বপ্রকারের আজাব ও বিপদ থেকে শান্তি এবং নিরাপত্তা দান করেন। — শাাআরিফা

কিন্তু কেউ বলেছেন, কিন্তু তিনি নিরাপত্তা কাউকে দেন এটার উল্লেখ না হওয়ার কারণে স্বন্তই সমগ্র সৃষ্টিলোক এবং সৃষ্টিলোকের প্রত্যেকটি জিনিসই এটার অন্তর্ভুক বুঝায়।

– এর তিনটি অর্থ, ১. পাহারাদার ও সংরক্ষণকর্তা। ২. পর্যবেক্ষক, এটা হযরত ইবনে আব্বাস, কাতাদাহ এবং মুজাহিদের অতিমত। ৩. যিনি সৃষ্টি সংক্রান্ত যাবতীয় ব্যাপারে সদা কর্মতৎপর।

े এ শব্দ এমন এক মহাপরাক্রমশালী সন্তা বুঝায়, যাঁর বিরুদ্ধে কেউই মাথা জা্গাতে পারে না। যাঁর সিদ্ধান্তসমূহের প্রতিরোধ করার সাধ্য কারো নেই। যার সমুখে অন্য সকলই নিঃশক্তি, অসহায় ও অক্ষম। –[ফাতহুল কাদীর]

ন শব্দটি بَخَبُرُ – এ শব্দটি بَخَبُرُ হতে উপাত, অর্থ- জোর করা ও শক্তি প্রয়োগ করা; কিন্তু তার আসল অর্থ সংশোধনের উদ্দেশ্যে শক্তি প্রয়োগ। بَجُبُرُ বলা হয়েছে এ অর্থে যে, তিনি তাঁর এ বিশ্বলোকের ব্যবস্থাপনা বল প্রয়োগপূর্বক যথাযথ করে থাকেন; সুস্থ, সঠিক ও সবল করে রাখেন। এ ছাড়া জাব্দার শব্দের বিরাটত্ব ও মহানত্বের অর্থও নিহিত রয়েছে। –[কুরতুবী]

— বড়ত্ব প্রকাশকারী, বড়াইকারী। প্রত্যেক বড়ত্ব প্রকৃতপক্ষে আল্লাহ তা'আলার জন্য নির্দিষ্ট। তিনি কোনো বিষয়ে কারো মুখাপেন্দী নন। যে মুখাপেন্দী সে বড় হতে পারে না। এ কারণেই আল্লাহ ছাড়া অন্য কারো জন্য নিজেকে বড় মনে করা, নিজের বড়ত্ব প্রকাশ করা, বড়াই করে বেড়ানো। এটা মিথ্যা এবং গুনাহের কাজ। কারণ সত্যিকার বড় না হয়ে বড়ত্বের দাবি করা মানে আল্লাহর বিশেষ গুণে শরিক হওয়ার দাবি করা। — মা'আরিফ, কাবীর

উপরে আলাহ তা'আলার তণাবলি এবং নামসমূহের আলোচনার পর বিশেষত আলাহ তা'আলার ত্ণাবলি এবং নামসমূহের আলোচনার পর বিশেষত আলাহ তা'আলার মৃতাকাব্দির ত্তেবে আলোচনার পর বলা হয়েছে, "আলাহ পবিত্র মহান সে শিরক হতে যা লোকেরা করছে।"

এর উদ্দেশ্য এই যে, মানুষেরা যে মিথ্যা বড়ত্বের দাবি করে এবং মিথ্যা অহমিকার প্রকাশ করে, আল্লাহ তা'আলার বিশেষ গুণে শরিক হওরার দাবি করে, সেসব হতে আল্লাহ পবিত্র মহান। –(কাবীর]

বিভিন্ন ওলামায়ে কেরামণণ বলেছেন, অর্থাৎ তাঁর সার্বভৌমত্ব ক্ষমতা-এখভিয়ার এবং গুণাবলিতে কিংবা তাঁর মূল সবায় অন্যকোনো সৃষ্টিকে তাঁর শরিকদার যারাই মনে করে মূলতই তারা একটা অযৌক্তিক কথা বলে। কোনো দিক দিয়েই এবং কোনো অর্থেই কেউ তাঁর শরিক হবে– এটা হতে তিনি সম্পূর্ণ মুক্ত ও পরিত্র।

সংশয় নিরসন : এখানে কারো কারো মনে একটি প্রশ্নের উদ্রেক হতে পারে সে প্রশ্নটি হলো, এখানে আল্লাহ তা আলার যেসব তণাবলির আলোচনা হয়েছে ঠিক সেসব তণাবলি কোনো কোনো সৃষ্টির জন্যও কুরআনের অন্যত্র আছে বলে প্রমাণ করা হয়েছে। যেমন, উপরে مُوَمَّدُ مُ বলে যে مُوَمَّدُ مُ বা দয়া আল্লাহর জন্য প্রমাণ করা হয়েছে, অন্যত্র এ مُرَّمَّدُ أَلَّ وَمَا بَالْمُحْمَّدُ وَالْمُحْمَّدُ أَلْمُحْمَّدُ مَا لَمُحْمَّدُ وَالْمُحْمَّدُ وَالْمُحْمَّدُ وَالْمُحْمَّدُ وَالْمُحْمَّدُ وَالْمُحْمَّدُ وَالْمُحْمَّدُ وَالْمُحْمَّدُ وَالْمُحْمَّةُ وَالْمُحْمَّدُ وَالْمُحْمِينُ وَالْمُحْمَّدُ وَالْمُحْمَالُونُ وَالْمُحْمَالُونُ وَالْمُحْمَالُونُ وَالْمُحْمَالُونُ وَالْمُحْمَالُونُ وَالْمُحْمَالُكُونُ وَالْمُحَمَّالُ وَالْمُحْرِجُونُ وَالْمُونُ وَالْمُحْمَالُونُ وَالْمُحْمَالُونُ وَالْمُعْمَالُونُ وَالْمُحْمَالُونُ وَالْمُحْمَالُونُ وَالْمُحْمَالُونُ وَمُعَلِّمُ وَالْمُعْمِالُونُ وَالْمُعْمِالُونُ وَالْمُحْمَالُونُ وَالْمُحْمَالُونُ وَالْمُعْمَالُونُ وَالْمُعْمِالُونُ وَالْمُوالْمُونُ وَالْمُعْمَالُونُ وَالْمُعْمَالُونُ وَالْمُحْمَالُونُ وَالْمُعْمَالُونُ وَالْمُعْمَالُونُ وَالْمُعْمِالُونُ وَالْمُعْمَالُونُ وَالْمُعْمَالُونُ وَالْمُعْمِالُونُ وَالْمُعْمِلُونُ وَالْمُعْمِلُونُ وَالْمُعْمِلُونُ وَلَالُمُعُمِّالُونُ وَالْمُعْمِلُونُ وَالْمُعْمِلُونُ وَالْمُعْمِلُونُ وَالْمُعْمِلُونُ وَالْمُعْمِلُونُ وَالْمُعْمِلُونُ وَالْمُعْمِلُونُ وَالْمُعْمِلُونُ والْمُعْمِلُونُ وَالْمُعْمِلُونُ وَالْمُعْمِلُونُ وَالْمُعْمِلُونُ

لَقَدْ جَا ۚ كُمْ رَسُولٌ مِنْ ٱنْفُسِكُمْ عَزِيْزٌ عَلَبْهِ مَا عَنِيتُمْ حَرِيْكُ عَلَبْكُمْ بِالْمُوْمِنِيْنَ رَوُونٌ رَّحِيمُ

এ আয়াতে রাস্লের জন্য مَوْمَ مُوَافَدُ مِاهِ وَافَدُ مِاهِ مَا اللَّهِ وَافَدُ مِنْ مُوافَدُ مِنْ مُوافَدُ مِن আছে বলে দাবি করা হয়েছে । বলা হয়েছে مَرُونُدُ رُخِبُ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْ

এ প্রশ্নের উত্তরে তাওহীদের আলিমণণ এবং আহলে সুন্নাত ওয়াল জামাতের ইমামণণ বলেছেন, আল্লাহ তা আলা أَنْفُ এবং وَالْكُ তণ দু'টি দ্বারা গুণাৰিত। রাস্লুলাহ نَّفَ এ গুণ দু'টি দ্বারা গুণাৰিত, তবে আল্লাহর গুণ এবং রাস্লের গুণের মধ্যে আকাশ পাতাল ব্যবধান, যেমন আল্লাহ এবং রাস্লের যাতের মধ্যে ব্যবধান বিদ্যমান। আল্লাহ তা আলার مُرْفُتُهُ এবং وَأَنْ أَنْهُ اللّهُ اللّ

আ**ল্লাহর নাম এবং গুণাবলি পর্যালোচনার পদ্ধতি**: আল্লাহ তা'আলার সিফাত বা গুণাবলি সম্বলিত যেসব আয়াত বা হাদীস বয়েছে, সে সবের পর্যালোচনার পদ্ধতি হলো, সেসব গুণাবলি আল্লাহ তা'আলার আছে বলে স্বীকার করা। তবে উদাহরণ এবং দৃষ্টান্ত পরিহার করতে হবে। অর্থাৎ আল্লাহর গুণাবলি পর্যালোচনার সময় দু'টা বিষয় লক্ষ্য রাখতে হবে—

- ১. কোনো সৃষ্টির সাথে আল্লাহর তণাবলিকে তুলনা করা বা দৃষ্টাভ স্থাপন করা চলবে না। কারণ, আল্লাহ বলেছেন فَلاَ تَعْشَابُونَ اللّٰهِ الْاَحْتَالُ إِنَّ اللّٰهَ يَسْلَمُ وَأَنْتُمْ لاَ تَعْلَمُونَ "সুতরাং তোমরা আল্লাহর কোনো সদৃশ স্থির করো না। আল্লাহ জানেন এবং তোমরা জান না।" | নাহল 98|

বাকি গুণাবলি সম্বন্ধেও এ কথা বলতে হবে। অর্থাৎ সদৃশ্বিহীন স্বীকার করতে হবে এবং আল্লাহর যাতের সাথে সামঞ্জস্যপূর্ণ বলেই বিশ্বাস করতে হবে। কোনো সৃষ্টির কোনো গুণকে তাঁর গুণের সাথে তুলনা করা চলবে না।

এর শেষোক -এর শেষোক قُوْلُهُ تَعَالَىٰ هُوَ اللَّهُ الْخَالِقُ الْبَارِئُ الْمُصَوِّرُ لَهُ الْإَسْمَاءُ الْحُسَنَى عرب المُعَامِ الْحُسَنَى عرب المُعَامِةِ عرب المُعَامِةِ الْحُسَنَى عرب المُعَامِةِ عرب المُعَامِةِ عرب المُعَامِةِ عرب المُعَامِةِ عرب المُعَامِةِ عرب المُعَامِنِينَ عرب المُعَامِنِينَ عرب المُعَامِنِينَ المُعَامِنَ المُعَامِنِينَ المُعَامِنَ المُعَامِنِينَ المُعَامِنَ المُعَامِ

আল্লাহ বলেন, ভিনিই আল্লাহ, সৃষ্টিকর্তা, বারী, মুসাওয়ির অর্থাৎ জগতের প্রত্যেকটি জিনিস সৃষ্টির প্রাথমিক পরিকল্পনা হতে তব্ধ করে বিশেষ আকার-আকৃতি ও প্রকৃতিতে অন্তিত্ব স্থাপন হওয়া পর্যন্ত সম্পূর্ণরূপে তাঁরই নির্মাণ ও লালনের অধীন, কোনো জিনিসই স্বয়ংসম্পূর্ণ নয়। কোনো আকস্মিক দূর্ঘটনার ফলে অন্তিত্বশীল অথবা তার নির্মাণ ও লালনে অন্য কারো এক বিন্দু দখল নেই। এ পর্যায়সমূহ একের পর এক এসে থাকে। প্রথম পর্যায় হলো خَلَقْ -এর অর্থ – পরিমাণ নির্ধারণ, পরিমাণ নির্ণয় ও পরিকল্পনাকরণ। যেমন কোনো প্রকৌশলী একটি প্রাসাদ নির্মাণের জন্য সর্বপ্রথম সংকল্প গ্রহণ করে যে, এ বিশেষ উদ্দেশ্য এ ধরনের ও রকক্ষের একটি প্রাসাদ তৈরি করতে হবে। তখন মনের পর্দায় একটি চিত্র চিন্তা করে, উদ্দেশ্যানুসারে প্রস্তাবিত প্রাসাদের বিস্তারিত রূপ কি হবে তা সে চিন্তার রং তুলি দিয়ে মনের পর্দায় রূপায়িত করে নেয়। কুরআনের পরিভাষায় এ পর্যায়ের যাবতীয় কাজকে خَلَقَ

ছিতীয় পর্যারে أَيْ بَابِّم , এর মূল অর্থ – ভিন্ন করা, ছিন্ন করা, দীর্ঘ করা, ছিড়ে আলাদা করে দেওয়া। غَالِيَّ গীয় পরিকল্পিত চিত্রকে কার্যকর করে যে জিনিসের চিত্র সে চিন্তা করেছে তাকে অনস্তিত্বের অন্ধকার হতে মুক্ত করে অন্তিত্বের আলোকে টেনে আনে। এ কারণে غَالِثُ (খালেক) শব্দ বলার সঙ্গে সঙ্গে بَارِيٌ শব্দ বলা হয়েছে এবং তা এ অর্থেই বলা হয়েছে। যেমন প্রকৌশলী প্রাসাদের যে চিত্র মানসপটে একছিল তদনুযায়ী সে যথাযথ পরিমাপ অনুযায়ী মাটির উপর চিত্র ও রেখা অংকন করে। তার উপর মূল ভিত্তি খোদাই করে প্রাচীর বানায় ও নির্মাণ সংশ্লিষ্ট যাবতীয় কাজ একের পর এক করে যায়। এটাও ঠিক তেমনি।

তৃতীয় পর্যায়ে হলো তাসবীর ক্রুল্রন্থ এর অর্থ– আকার, আকৃতি, রচনা, এখানে এর অর্থ একটি জিনিসকে তার চূড়ান্ত রূপে বানিয়ে দেওয়া। এ তিনটি পর্যায়ে আল্লাহ তা'আলা ও মানবীয় কাজের মধ্যে কোনোই সদৃশ নেই।

অতঃপর অর্থ আকৃতি সৃষ্টিকারী। অর্থাৎ সমস্ত সৃষ্টিজগৎকে আল্লাহ তা'আলা ভিন্ন ভিন্ন আকৃতি প্রকৃতি পান করেছেন যাঁর কারণে তা অপর একটি সৃষ্টি হতে অন্য প্রকার আকার আকৃতি ধারণ করে এবং তা চেনা যায়। পৃথিবীর সমস্ত মাখলুকাতকে পৃথক পৃথক আকৃতি ঘারা চেনা যায়। তা চাই আসমানি হোক চাই জমিনী হোক। অতঃপর তাতে প্রকারডেদে প্রত্যেক প্রকারের আকৃতি প্রকৃতি এবং মানবীয় একই জাতির মধ্যে পুরুষ ও ব্রী জাতির গঠন পদ্ধতির বিবর্তন, আর যে কোনো পুরুষ ও ব্রী জাতের চেহারার পরিবর্তন ইত্যাদির মধ্যে সম্পূর্ণ ভিন্ন ধরনের গঠন বাবস্থা তৈরি করা হয়েছে। এ সকল পরিবর্তন একমাত্র একই সৃষ্টিকর্তার পরিপূর্ণ কুদরতের বাস্তবায়ন ব্যতীত আর কিছুই নয়। তাতে কারো কোনো ক্ষমতার যৌথ ব্যবহার করা হয়েদি।

সুভরাং যেতাবে عَبْرُ اللّٰهِ -এর জন্য تَكْبُرُ আরেজ নয়, অনুরূপভাবে تَعْبِرُ اللّٰهِ ভবা সৃষ্টিজগতের আফৃতি তৈরি করার ক্ষমতায়ও বিভীয় কারো জন্য হতকেপ করা জায়েজ নয়। কারণ এগুলো আর্ত্রাহর জন্য সুনির্দিষ্ট গুণ। ন্যা আরিক্

আয়াতের ভাৎপর্য এই যে, আল্লাহ তা আলার ভালো ভালো ভিৎকৃষ্ট। নামসমূহ বিদামান ররেছে। পবিত্র কালামে আল্লাহ তা আলার নামসমূহের কোনো সংখ্যা নির্ধারিতভাবে বর্ণনা করা হয়নি, তবে সহীহ দনদ সম্পান্ন হানীস শরীকে তার একটি সূচি পেশ করা হয়েছে। যেমন, তিরমিযী শরীকের একটি হানীসে হযরত আবৃ হয়য়য় (য়).এর মাধ্যমে বর্ণনা পাওয়া যায় তাতে ৯৯টি নাম গণনা করা হয়েছে। তবে এগুলোতে সীমিত নয়, বরং আহলে সূনুত ওয়াল জামাতের আলিম ও ফকীহ, মুফাসসিরগণের মতে এসব নাম সাদৃশ্য ও তুলনাবিহীন বরং আল্লাহ তা আলার নিজের মাধ্যমে নির্দিষ্ট এবং রাস্পুলাহ ত্রী এবং আরা আরাহর কাছে সাদৃশবিহীন অবহায় আছে বল আয়য়া বীকার করি। কেননা আল্লাহ তা আলা বলেছেন, তুর্কী নির্দিষ্ট করি। কেননা আল্লাহ তা আলা বলেছেন, তুর্কী নির্দিষ্ট করি। তিননা আলাহ তা আলা বলেছেন তিন্দি নির্দিষ্ট করি। কর্মনির্দ্ধী তিন্দি নির্দ্ধি করি। আরাহর স্কর বামসমূহের মাধ্যমে তাঁকে ডাকবে। বিকৃতকারীদের ব্যবহৃত বিকৃত নামের ঘারা তাঁকে ডাকবে না। তাঁর নামের বিকৃতি সম্পূর্ণ অস্বীকারের মাধ্যমে অর্থের বিকৃতি, অপব্যাখ্যা, অথবা বাতিল প্রভূদের নাম ইত্যাদি বহু প্রক্রিয়ার মাধ্যমেই হতে পারে।

আরাহ তা আলার নির্মান এর উপর বহু গ্রন্থ রচিত হয়েছে। মুনাজাতে মাকবুল নামক কিতাবের প্রথমাংশে মা আরেফুল কোরআন গ্রন্থকারের একটি পুস্তিকাও রচিত হয়েছে। ন্মা আরিফু

আল্লাহকে এমন নামে ডাকা জায়েজ হবে কিনা যা তিনি ও তাঁর রাস্ন ক্রেননি: আল্লাহ তা আলার ৩৭ প্রকাশক যে সকল নাম তিনি নিজের জন্য দাবি করেননি, অথবা রাস্নুলাহ ক্রেন ও দাবি করেননি, সে সকল নামে তাঁকে আহ্বান করা যাবে কিঃ

উক প্রশ্নের সমাধানে আহলে সুনুত ওয়াল জামাত-এর মত হলো, যে সকল নাম কুরআন ও হাদীসে বর্ণিত হয়নি, সে সকল নামে তাঁকে আহ্বান করা জায়েজ হবে না। তবে আরবি নামের অন্য ভাষায় অর্থকরণ ও ব্যাখ্যা করা অন্যকথা। কারণ অন্য নামে আহাহকে ডাকতে গোলে এমন নামে ডাকার সম্ভাবনা থেকে যায়, যা তার ইজ্জত এবং সম্মানের উপযুক্ত নয়। এ কারণেই ইমাম আহমদ (র.) বলেছেন- ﴿ اللَّهُ إِلَّا بِمَا وَصَفَ بِهِ نَفْسَهُ أَنْ وَصَفَا بِهِ رَسُولُهُ لاَ يَتَجَارَزُ الْفَرْآنَ وَالْحَدِيْثَ

অর্থাৎ যে গুণবাচক নামে আল্লাহ নিজকে নামকরণ করেছেন বা তাঁর রাস্প তাঁকে নামকরণ করেছেন তা ব্যতীত অন্য নামে তাঁকে নামকরণ করা যাবে না এবং এক্ষেত্রে কুরআন ও হাদীসের বাতিক্রম করা চলবে না। وَمُكَذَا فِي عَنْيِنَدُ الْأَسْكِرُم وَالْإِصْامِ الْمُاتُرِيْدِي .। এর অভিমত اللهُ تُعَالَى عَنْيِنَدُ وَالْإِصْامِ الْمَاتُرِيْدِي .) اللهُ تَعَالَى مَنْيَبَدُ وَالْإِصْامِ الْمَاتُرِيْدِي .) এর অভিমত اللهُ تَعَالَى مَنْيَبَدُ الْرَاسِطِيَّةِ وَغَيْرِهُ )

আল্লাহ তা আলা বলেছেন, 'আসমান-জমিনের প্রত্যেকটি জিনিস তার তাসবীহ করে, আর তিনি অতীব প্রবল, মহাপরাক্রান্ত এবং সুবিজ্ঞ বিজ্ঞানী।' অর্থাৎ কথা ও অবস্থার ভাষায় বলছে যে, তার স্রষ্টা সর্বপ্রকারের দোষক্রটি, দুর্বলতা ও ভুলভ্রান্তি হতে সম্পূর্ণ মুক্ত ও পবিত্র।

আল্লাহ ডা'আলার তাসবীহের আলোচনা করে এ সূরা আরম্ভ করা হয়েছিল, আবার তাসবীহের আলোচনার মাধ্যমে শেষ করা হয়েছে। এ শিক্ষা দেওরার জন্য যে, তাসবীহ পাঠ অত্যন্ত শুরুত্বপূর্ণ ও মহৎ কান্ত এবং তাই মূল উদ্দেশ্য। –[সাবী]

# সূরা আল-মুমতাহিনাহ: سُوْرَةُ الْمُمْتَحِنَةُ

স্রাটির নামকরণের কারণ : এ স্রার ১০ নং আয়াতে বলা হয়েছে-

يَايَهُا الَّذِينَ أَمَنُوا إِذَا جَاءَكُمُ الْمُزْمِناتُ مُهْجِرَاتٍ فَامْتَحِنَرُهُنَّ -

"যে সব প্রীপোক হিজরত করে আসবে ও মুসলমান হওয়ার দাবি করবে তার্দের যাচাই ও পরীক্ষা করতে হবে।" উপরিউজ শব্দ হতে সূরার নামকরণ పేస్తేపేస్తే (আল-মুমতাহিনাহ) করা হয়েছে। এ শব্দটির উচ্চারণ 'মুমতাহিনাহ' করা হয়েছে অর্থাৎ ইমতিহান হতে ইসমে ফায়েল, যার অর্থ – পরীক্ষা গ্রহণকারী সূরা। আর কেউ কেউ এর উচ্চারণ মুমতাহানাহ করেছেন অর্থাৎ ইসমে মাফউল, যার অর্থ – সে গ্রীলোক যার পরীক্ষা নেওয়া হয়েছে।

অত্র সূরার অপর নাম হলো সূরাতুল মোয়াদা। এতে ১৩টি আয়াত, ৩৪৮টি বাক্য এবং ১৫১০ টি অক্ষর রয়েছে।

–[নূরুল কোরআন]

পূর্ববর্তী সুরার সাথে সম্পর্ক : পূর্ববর্তী সূরায় মুনাফিকদের অবস্থা বর্ণিত হয়েছে যে, তারা প্রকাশ্যে ঈমানের দাবিদার হলেও কাফেরদের সাথে তাদের সম্পর্ক ছিল বন্ধুত্বের, আর এ সূরায় মু'মিনদেরকে বিশেষভাবে নির্দেশ দেওয়া হয়েছে, যেন তারা কাফিরদের সাথে কোনো প্রকার বন্ধুত্বের সম্পর্ক না রাখে। —[রুভ্ল মা'আনী]

সুরাট নাজিল হওয়ার সময়কাল: এ সূরায় এমন দুটি ব্যাপারের কথা বলা হয়েছে, যার সময়কাল ঐতিহাসিকভাবে সর্বজন জাত। প্রথম ব্যাপার হয়রত হাতিব ইবনে আবু বালতায়া (রা.) সম্পর্কিত। তিনি মন্ধা বিজয়ের কিছুদিন পূর্বে কুরাইশ সরদারদেরকে রাসূলুল্লাহ ক্রি নাজা আক্রমণের সংবাদ জানাবার উদ্দেশ্যে একথানা গোপন চিঠি পাঠিয়েছিলেন। আর দিতীয় বিষয়েটি হলো, ছ্লায়বিয়ার সন্ধির পর যেসব মুসলমান স্ত্রীলোক মন্ধা হতে হিজরত করে মদীনায় এসেছিলেন এবং সন্ধির শর্ত অনুযায়ী মুসলমান পুরুষদের নায়য় মুসলমান স্ত্রীলোকদেরকে কাফেরদের হাতে প্রত্যর্পণ করতে হবে কি হবে না এ বিষয়ে একটা জটিল প্রশ্ন দেখা দিয়েছিল। এ দুটি ব্যাপার উল্লেখে এ কথা নিশ্চিতভাবে নির্দিষ্ট হয়ে গেল যে, এ সূরাটি হুদায়বিয়ার সন্ধি এবং মন্ধা বিজয়ের মধ্যবতী সময়ে নাজিল হয়েছিল।

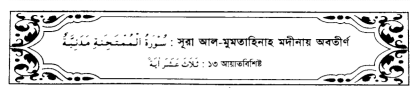
#### স্রাটির বিষয়বস্থ :

- ১. এ স্বার প্রথমে শুরু হতে ৯ নং আয়াত পর্যন্ত হাতিব ইবনে আবৃ বালতায়া য়িন নিজের পরিবার-পরিজনকে রক্ষা করার মানসে রাস্লে কারীম ৄর্ট্টি -এর একটি অতীব গুরুত্বপূর্ণ সামরিক গোপন তথ্য শক্রপক্ষকে জানিয়ে দেওয়ার চেষ্টা করেছিলেন তার নিন্দা করা হয়েছে। এখানে প্রথমেই অমুসলিমদের সাথে বন্ধুত্ স্থাপন না করতে নির্দেশ দেওয়া হয়েছে। অতঃপর বলা হয়েছে– এ দুনিয়ার বন্ধুত্, আত্মীয়তা এবং সম্পর্ক পরকালে কোনো কাজে আসবে না। পরকালে কেবল ঈমান এবং আমলে সালেইই কাজে আসবে । অতঃপর হয়রত ইবরাহীম (আ.) এবং তাঁর অনুসায়ীদের আদর্শ হতে শিক্ষা অর্জন করতে বলা হয়েছে। ─(সায়৽ওয়া)
- ২. ১০ নং এবং ১১ নং আয়াত দু'টিতে একটি গুরুত্বপূর্ণ সামাজিক সমস্যার সমাধান পেশ করা হয়েছে। সমস্যাটি তখন খুব বেশি জটিলতার সৃষ্টি করেছিল। সমস্যাটি ছিল এই যে, মঞ্জায় বহুসংখ্যক মুসলিম নারীর স্বামী কাম্পের ছিল। তারা কোনো না কোনো উপায়ে হিজরত করে মদীনায় উপস্থিত হতেন। অনুরূপভাবে বহুসংখ্যক মুসলিম পুরুষ এমন ছিলেন যাদের ব্রীরা ছিল কাফির আর তারা মঞ্জাতেই থেকে গিয়েছিল। অতঃগর এদের মধ্যে বৈবাহিক সম্পর্ক অক্ষত আছে কিনা। সে সম্পর্কে তীর প্রশ্ন দেখা দিয়েছিল। আল্লাহ তা'আলা এ আয়াত কয়টিতে সে সমস্যাটির চূড়ান্ত সমাধান করে দিয়েছেন। তাঁর সিদ্ধান্ত হলো এই যে, মুসলিম নারীর জন্য কাফের স্বামী হালাগ নয় এবং মুসলিম পুরুষের জন্যও জায়েজ নয় কাফের নারীকে নিজের ব্রী হিসেবে রাখা।
- ৩. ১২ নং আয়াতে রাসূলে কারীম কে নির্দেশ দেওয়া হয়েছে যে, যেসব ব্লীলোক ইসলাম কবুল করবে তাদের নিকট হতে জাহেলিয়াতের যুগে আরব নারীদের মধ্যে সাধারণভাবে প্রচলিত বহু বড় বড় দোষ-ক্রটি হতে মুক্ত থাকার প্রতিশ্রুতি গ্রহণ করুন। সে সঙ্গে এ কথারও অঙ্গীকার গ্রহণ করুন যে, ভবিষ্যতে আল্লাহর নির্দেশ অনুযায়ী রাসূলে কারীম — এর পক্ষ হতে উপস্থাপিত ঘারতীয় কল্যাণ ও মঙ্গলময় নিয়মনীতি, আইন-কানুন অনুসরণ ও পালন করে চলতে তারা বাধ্য ও প্রস্তুত থাকবেন।

স্বার শেষ আয়াত অর্থাৎ ১৩ নং আয়াতে মুসলমানদেরকে কাফিরদের সাথে বন্ধুত্ স্থাপন না করতে কঠোর নির্দেশ দেওয়া
হয়েছে । এ আয়াতটিও প্রথম দিকের আয়াতগুলোর সাথে সম্পক্ত ।

স্বাটির শানে নুযুল : তাফসীরে মাযহারী, কুরতুবী ও খতীব থ্রছের বর্ণনা মতে উক্ত সুরার শানে নুযুল হঙ্গে— হযরত কোলাইরী ও ছা'আলাবী (রা.) বর্ণনা করেন ৮ম হিজরিতে ইযুর মদীনা শরীফ হতে মন্ধা বিজয়ের উদ্দেশ্যে রওয়ানা হওয়ার জন্য ওঙাবাবে কিছু সংখ্যক ছাহাবায়ে কেরামের সাথে আলোচনাক্রমে তৈরি হতে লাগলেন। সারাহ নামক একজন মহিলা ছিল। হযরত হাতিব ইবনে আবৃ বালতায়া (রা.) রাসূলুরাহ ——এর মন্ধা বিজয়ের প্রসঙ্গটি সম্বন্ধে সংবাদ জানিয়ে উক্ত সারাহ নামক মহিলার মাধ্যমে একটি পত্র মন্ধার নেতৃহ্বানীয় লোকদের নিকট পাঠিয়ে দিলেন। বার্তাবাহক মহিলাটি মন্ধায় পোঁছার পূর্বেই ওহার মাধ্যমে আল্লাহ তাজালা হযরত মুহাত্মদ ——কে ঘটনাটি জানিয়ে দিলেন এবং তাও অবহিত করে দিলেন যে, অমুক স্থানে এই আকৃতি প্রকৃতির বার্তাবাহক একটি মহিলাকে পাওয়া যাবে। তার নিকট অবশাই চিঠি রয়েছে। তাকে অবশাই ধরে আনতে হবে। সে মতে রাসূলুরাহ ——হযরত আলী ও হযরত জোবায়ের (রা.)-কে পাঠিয়ে দিলেন এবং বলে দিলেন যে, তাকে পাওয়া মাত্রই তার থেকে চিঠি নিয়ে আসবে। তখন হযরত আলী (রা.) উক্ত মহিলাকে যথাস্থানে গিয়ে পেলেন এবং চিঠি বৌজ করলে প্রথমত মহিলাটি তা অহীকার করল। অতঃপর হযরত আলী ও হযরত জোবায়ের (রা.) বললেন, আমরাও সত্য বলছি এবং হযরত মহাত্মদ ——ও সত্যই বলেছেন, তোমার সাথে হাতিব (রা.)-এর লিখিত পত্র রয়েছে। সুতরাং তা ভাড়াতাড়ি বের করে দাও। অনাথায় তোমাকে উলস্ব করে চিঠি বির করবো।

এ ধমকি দেখে মহিলাটি তয়ে তার চুলের খোপা হতে পত্রখানা বের করে দিলেন। অতঃপর হযরত আলী ও জোবায়ের (রা.) তা এনে নবী করীম — এর নিকট পৌঁছালেন। এরপর হযরত হাতিব (রা.)-কে ডাকানো হলে তিনি উপস্থিত হলেন। রাস্নুল্লাহ — এর নিকট পাঁর করলে তিনি অতান্ত মিনতির সুরে শপথ করে রাস্নুল্লাহ — এর নিকট আরজ করলেন, ইয়া রাস্নাল্লাহ! আমি ঈমানদার, মুনাফিক নই। দীন ইসলামের জন্য আমার আত্মা বিসর্জন দিতে প্রস্তুত আছি। ইসলামের সাথে শক্রতার মানসে এ পত্র লিখিনি; বরং তার কারণ এই যে, আমার ছোট ছোট সন্তানগণ মক্কায় রয়ে গোছে। তাদের তালোবাসার কারণে আমার হতে এহেন কার্য ঘটেছে। এ কাজের বদৌলতে আমার বাদ্যাকাচাগণকে তারা রক্ষণাবেক্ষণ করতে মর্জি করবে। হযরত হাতিব (রা.)-এর বর্ণনা প্রবণ করে হযরত ওমর (রা.) রাগান্বিত হয়ে বললেন, ইয়া রাস্নাল্লাহ! যদি নির্দেশ দেন তবে এ মনাফিকের শিরভেদ করে দিতে চাই।



بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمُنِ الرَّحِيْمِ পরম করুণাময় ও দয়ালু আল্লাহর নামে শুরু করছি

#### অনুবাদ :

১. হে ঈমানদারগণ: তোমরা আমার ও তোমাদের শক্রদেরকে অর্থাৎ মক্কাবাসী কাফেরদেরকে বন্ধরূপে গ্রহণ করো না যে, তোমরা সংবাদ প্রেরণ করবে পৌঁছাবে তাদের নিকট রাসূলুল্লাহ 🎫 -এর সঙ্কল্প বিষয়ে, মক্কাবাসী কাফিরগণের বিরুদ্ধে অভিযান পরিচালনা প্রসঙ্গে যা তিনি তোমাদেরকে গোপনভাবে অবহিত করেছেন এবং বাহাত খায়বরের দিকে 'তাওরিয়া'- ভান করেছেন। বন্ধুত্বের কারণে তোমাদের ও তাদের মধ্যে পরম্পর । হাতিব ইবনে আবু বালতায়া এ বিষয়ে মক্কাবাসী কাফেরদের নিকট একটি চিঠি লিখেছিল। যেহেতু তার সন্তান-সন্ততি ও পরিবার-পরিজন মুশরিকদের সাথে ছিল। অতঃপর রাসলল্লাহ 🚟 ওহীর মাধ্যমে এ সম্পর্কে অবগত হয়ে উক্ত চিঠি ফেরত আনিয়ে নেন এবং হাতিবের অপরাধ ক্ষমা করে দেন। অথচ তারা তোমাদের নিকট যে সত্য আগমন করেছে, তা অস্বীকার করেছে অর্থাৎ দীন ইসলাম ও কুরআন মাজীদ ৷ তারা রাসূলকে এবং তোমাদেরকে বহিষ্কৃত করেছে মঞ্চা হতে. তোমাদের বাধ্যবাধকতা আরোপ করে। এ কারণে যে, তোমরা ঈমান আনয়ন করেছ অর্থাৎ তোমাদের ঈমান আনয়নের কারণে। তোমাদের প্রতিপালক আল্লাহর প্রতি। যদি তোমরা বের হয়ে থাক জিহাদে জিহাদের জন্য আমার পথে এবং আমার সন্তুষ্টি লাভের উদ্দেশ্যে:

١. كَالُّهُا الَّذِينَ أَمُنُوا لاَ تَتَّخذُوْا عَدُوّى وَعَدُوَّكُمْ أَيْ كُفَّارَ مَكَّةَ أَوْلَيَا ٓ عَلَٰكُو نَ تُوصِلُوْنَ إِلَيْهِمْ قَصَدَ النَّبِيُّ، ﷺ غَــْزُوهُـمُ الَّــٰذِي أَسَــرُهُ إِلَــْيــكُــُم وَ وَرَّى بِحُنَيْن بِالْمَوَدَّة بَيْنَكُمْ وَبَيْنَهُمْ كَتَبَ حَاطِبُ بِنُ ابِنِي بَلْتَعَةَ إِلَيْهِمْ كِتَابًا بذلكَ لِمَالِهِ عِنْدَهُمْ مِنَ الْأَوْلَادِ وَالْآهُلِ الْمُشْرِكِيْنَ فَاسْتَرَّدُهُ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلُّمَ مِمَّنْ أَرْسَلُهُ بِاعْلَامِ اللَّهِ تَعَالِي لَهُ بِذُٰلِكَ وَقَبِلَ عُنْدَ حَاطِبِ فِيْهِ وَقَدْ كَفَرُوا بِمَا جَاءَكُمْ مِنَ الْحَقّ ج أَيْ دِيْنِ الْإِسْكَامَ وَالْقُرَانِ يُخْرِجُونَ الرَّسُولَ وَإِيَّاكُمْ مِنْ مَكَّةً بِتَضْيِبْقِهِمْ عَلَيْكُمْ. أَنْ تُؤْمِنُوا أَيْ لِاجَلِ أَنْ أُمَنْتُمْ بِاللَّهِ رَبِّكُمْ إِنْ كُنْتُمُ خَرَجْتُمُ جِهَاداً لِلْجِهَادِ فِيْ سبيلي وَابْتغَاءُ مَرْضَاتِي .

يتَفْعَلُهُ مِنْكُمْ أَىْ إِسْرَادَ خَبَرَ النَّنبِيِّ ﷺ إِلَيْهُمْ فَقَدْ ضَلَّ سَوَآءَ السَّبِيلِ أَخْطُأُ طَرِيْقَ الْهُدُى وَالسَّواءُ فِي أَلاَصْلِ الْوَسطُ.

ইতঃপূর্বেকার বক্তব্য শর্তের জওয়াবের প্রতি নির্দেশ করেছে। অর্থাৎ তবে তাদেরকে বন্ধুরূপে গ্রহণ করো না। তোমরা তাদের সাথে গোপনীয়ভাবে বন্ধুত্ব করেছ্, অথচ তোমরা যা গোপন কর এবং যা প্রকাশ কর, আমি সম্যক অবহিত। আর তোমাদের মধ্য হতে যে তা করে রাসূলুবাহ -এর পরিকল্পনা গোপনে তাদেরকে খবর দিবে সে সরল পথ বিচ্যুত হবে হেদায়েতের পথ হতে বিদ্রান্ত হবে ী🚅 শব্দটি মূলত 'মাঝামাঝি' অর্থে ব্যবহৃত হয়।

### তাহকীক ও তারকীব

হয়েছে। তাকে صَعَلاًّ مَنْصَرَب হওয়ার কারণে مَالُ হওয়া مَصِيْر २७० تَشَّغِذُواْ वाकाि : ۖ فَوْلُهُ تُلْقُونَ اِلَيْهِمْ بِالْمُودَّةِ مَعَلًا विता त्यर्छ भारत । छथन এ वाकािं वक्तर्ख्य कातरंगत बागा। बरव । धरक أُرْلِينًا ، وَهُمُمُلُمُ مُسْتَأْنِفَةُ ক্রিন বলা যেতে পারে। –(ফাডচ্ল কাদীর)

रखात عَالَ शर فَأَعِلَ १८० لَاتَتَّخِذُوا १८० مَاعِلُ १८٩ تُلْقُرُنَ वाकांगि : قَوْلُهُ وَقَدُ كَفَرُوا بِسَمَا جَاآمِكُمْ مِنَ الْسَصَقّ কারণে بَعَلَّمُ مُنْصُبُ रहारह। একে يُعَلِّمُ مُنْصُانًا अति कोतान विकार कारण कारण कारण कारण कारण कारण विकार विका

হবে: -[ফাতহল কাদীর, কুরতুবী]

لَــُ अयह بِمَا ﴿ مَا اللَّهِ عَلَيْهِ عَلَى اللَّهِ عَلَيْهِ عَلَى اللَّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَم ك أَك مُ 🏒 🛴 অথাৎ 🏋 সহকারে দেখা যায়।

انْ كُنْتُمُ शखर ، عَفْعُرُلِ لَهُ क्रिय़ रूर कर्जा हुए أَخْرَجُتُمُ अभवय कांत्र रहात, भवय خَهَادًا وَالْبِرْخَاءُ । वर्ष यित छामता जिहान थवः पामात मञ्जूष्टित छेत्सरा। तत हासु थारका خَرَجْتُمُ كُأَجُلِ الجُهَادِ وَابْتِغَا مُمُرْضًا تِنْ

–[কারীর, সাফওয়া, ফাতহল কাদীর]

### প্রাসঙ্গিক আন্সোচনা

فَوْلُهُ تَعَالِي 'يَايَنُّهَا الَّذِيْنَ .... اَوْلِينَاءَ تُلْقُونَ اِلَيْهِمْ بِالْمَوَدَّةِ' মুসলমানদেরকে ইশিয়ার করে নির্দেশ প্রদান করছেন, যেন তারা কাফিরদের সাথে বন্ধুত্ব না রাখে। আল্লাহ তা'আলা বলেন- হে ঈমানদারগণ, তোমরা আমার ও তোমাদের প্রত্যক্ষ শত্রুদের সাথে বন্ধুসুলভ ভাব দেখায়ো না এবং তাদেরকে তোমরা সহায়ক মনে করিও ন: - আর বন্ধুত্ত্বের কারণে তোমরা তাদেরকে সংবাদ আদান প্রদান করে থাক :

উক্ত আয়াতের ইঙ্গিতে এটাই প্রকাশিত হয় যে, কাফেরদের নিকট বার্তা সম্বলিত পত্র লিখন অর্থ তাদের সাথে বন্ধুত্বের পরিচয় দান করা মাত্র : অথচ আল্লাহ তা আলা উক্ত আয়াতাংশে مَدُرِّيٌّ وَعَدُوكُمْ শিরোনাম পেশ করে এ কথাই বুঝাতে চেয়েছেন যে, আল্লাহর শক্ত ও মুসলমানদের শক্রদের সাথে বন্ধুত্বের আশা করা অমার্জনীয় অপরাধ এবং মুসলমানদের সাথে এটা মারাত্মক ধোঁকাবান্জি, সুতরাং তোমরা তা হতে বেঁচে থাক।

আর এটাও বুঝিয়েছেন যে, যতক্ষণ কাফের কুফরির মধ্যে এবং মুসলমান ইসলামের অন্তর্ভুক্ত থাকে, তৃতক্ষণ পর্যন্ত পরশার বৃদ্ধু হতে পারে না : কারণ মুসলমানগণ আল্লাহর বন্ধু হয়ে তাঁর শক্রদের সাথে কিভাবে বন্ধুত্ব স্থাপন করতে পারে- وَالْكُمُورُ مُنْصَادُ وَالْمُعَالِمِ وَالْمُعِلَّمِ وَالْمُعَالِمِ وَالْمُعَالِمِ وَالْمُعَالِمِ وَالْمُعَالِمِ وَالْمُعِلَّمِ وَالْمُعَالِمِ وَالْمُعَالِمِ وَالْمُعَالِمِ وَالْمُعِلِمِ وَالْمُعِلَّمِ وَالْمُعِلَّمِ وَالْمُعَلِمِ وَالْمُعِلِمِ وَالْمُعِلِمِ وَالْمُعِلَّمِ وَالْمُعِلَّمِ وَالْمُعِلَّمِ وَالْمُعِلِمِ وَالْمُعِلَّمِ وَالْمُعِلَّمِ وَالْمُعِلَّمِ وَالْمُعَلِمِ وَالْمُعَلِمِ وَالْمُعِلِمِ وَالْمُعِلَّمِ وَالْمُعِلَّمُ وَالْمُعِلِمِ وَالْمُعِلَّمِ وَالْمُعِلَّمِ وَالْمُعِلَّمِ وَالْمُعِلَّمِ وَالْمُعِلَّمِ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعِلَّمِ وَالْمُعِلَّمِ وَالْمُعِلَّمِ وَالْمُعِلَّمِ وَالْمُعِلَّمِ وَالْمُعِلَّمِ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعِلِمِ وَالْمُعِلِمِ وَالْمُعِلِمِ وَالْمُعِلِمِ وَالْمُعِلِمِ وَالْمُعِلِمِ وَالْمُعِلِمِ وَالْمُعِلِمِ وَالْمُعِلَّمِ وَالْمُعِلَّمِ وَالْمُعِلَّمِ وَالْمُعِلَّمِ وَالْمُعِلَّمِ وَالْمُعِلَّمُ وَالْمُعِلِمِ وَالْمُعِلَّمِ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعِلَّمِ وَالْمُعِلَّمِ وَالْمُعِلَّمِ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعِلَّمُ وَالْمُعِلَّمِ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعِلَّمِ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعِلِمِ وَالْمِعِلِمُ وَالْمُعِلِمِ وَالْمُعِلِمِ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعِلِم কৃফরির বিপরীত।

আর ইমানদারণণকে বলা হয়েছে, والمَّبِيَّةُ بِالسَّرِّةُ অধাই তোমরা কাফেরদের প্রতি বন্ধুত্বে আচরণমূলভ বার্তা পঠিও যদিও ইযরত হাতিবের অন্তরে কাফেরদের সাথে বন্ধুত্বের পরিচয় হিল না। তথাপিও এ পত্র দারা প্রকাশা বন্ধুত্বের পরিচয় বহন করে। সুতরাং মুসলমানদেরকে কুঝানোর উদ্দেশ্যে রাসূলুল্লাহ 🚟 বলেছিলেন. مَاعْبُكُمْ نَفُدُ صَدَى वर्षाह ज्ञाराम्बर आशी সভাই বলেছে। অন্য ागाराज जातार व अतर जाता वरतरहन - "بَابَتُهَا الَّذَيْنَ أَمَنُوا لاَ تَشَيَّفُوا الْكُفَّارَ اوْلْيَا أُ

- ইমাম কুরতুবী (র.) বলেন, আল্লাহর বাণী ﴿ إِلْمُ مُلْقُرُنَ اِلْبَهِمُ بِالْمَرَدُّةِ ﴿ -श्री कारण्य कारण्य तक्राण्य कारण्य कारण्य वक्राण्य कारण्य कार्य । করেণ মূলত হয়রত হাতিব -এর আত্মা বিতন্ধ ছিল, নিফাক তার ছিল না, এর প্রমাণ স্বয়ং মহানবী 🚃 -এর বাণী- 🛍 এটাই তার মুসলমান থাকা ও সহীহ আত্মাসম্পন্ন হওয়ার প্রমাণ। 🗕 (খতীব)

उर वें के जाग्रात्व कारफ्त्र मूलनानगरगत मक वर : قَوْلُهُ تَعَالَى وَقَدْ كَفَرُوْا .....أَنْ تُؤْمِنُوا بِاللَّبِهِ رَبِّكُمُ ইসলমি ও হযরত মুহাম্মদ 🚟 -এর শক্ত হওয়ার কারণ দর্শানো হয়েছে। আল্লাহ তা আলা বলেন, কাফেরগণ আল্লাহর পক্ষ হতে আগত সত্যের নাফরমানি করেছে বিশেষত ঈমানদারদেরকে ও রাসূলুল্লাহ 🚃 -কে স্বীয় মাতৃভূমি ও বাসস্থান হতে বিতাড়িত করে দিয়েছে। এর একমাত্র কারণ এই যে, তারা আল্লাহর উপর বিশ্বাস আনয়ন করেছে, যিনি তৌমাদের অর্থাৎ সকল ঈমানদার তথা সকল মানবজাতির প্রভু :

উক্ত আয়াতে বর্ণিত শব্দ (عَمْلٌ) দ্বারা পবিত্র কুরআন অথবা ইসলাম উদ্দেশ্য নেওয়া হয়েছে। আর তাদের মুসলমানদের সাথে শক্রতার মূল কারণ এটাই বর্ণনা করা হয়েছে যে, তোমরা মুসলমানরা আল্লাহর উপর ঈমান আনয়ন করেছ। এতে ইহকালীন লাভ ছাড়া আর অন্য কোনো উদ্দেশ্য ছিল না। এতে আরো প্রমাণিত হয় যে, মুসলমানগণ কন্মিনকালেও ঈমান থাকা সত্ত্বে কাফেরদের সহচর ও বন্ধু হতে পারে না। সূতরাং হযরত ২াতিব ইবনে আবূ বালতায়া (রা.) যে ধারণা পোষণ করেছিলেন যে, কাফেরদের নিকট বার্তা পৌঁছিয়ে কিছু ইহসান করবো, যাতে তারা আমার পরিবার-পরিজনের উপর কিঞ্চিৎ রক্ষণাবেক্ষণের কাজ করবে, এ ধারণা সরাসরি বিভ্রান্তি মাত্র। কেননা কাফেরগণের সাথে তোমাদের ঈমানদারদের শত্রুতার একমাত্র কারণ যেহেতু ঈমান, আল্লাই না কৰুক, তোমাদের ঈমান কখনো বিধ্বংস হওয়ার পূর্বে কাফেরদের সাথে বন্ধুত্বের আশা পোষণ করা কেবল গোঁকাবাজি ছাড়া অন্য কিছুই নয়। -[মা'আরিফ]

आल्लार् तरलन, यिन रामारमत रिखता अवाहारत : قَوْلُهُ تَعَالَىٰ إِنْ كُنْتُمْ خَرَجْتُمْ ..... مَرْضَاتِيْ সভুষ্টি ও তাঁর সান্নিধ্য পাওয়ার উদ্দেশ্যেই হয়ে থাকে, তাহলে কোনো কাফির যে আল্লাহর দুশমন, তার থেকে কি করে তোমরা

শান্তি ও সহানুভূতি আশা করতে পার।

উক্ত আয়াতাংশটি শর্তস্বরূপ, সূতরাং তার জাযা আবশ্যুক। তবে তা কোথায় বা কি এ সম্পর্কে তাফসীরকারগণের মুতবিরোধ त्रायाह : हेमाम युक्ताक (त्र.) वर्राना, পূर्व वर्षिত वाका أَرُلُكُ أَرُلُكُمُ أَرُلُكُمُ اللّهِ عَدُوكُم اللّهِ اللهُ বলেন– তার জাযা উহা রয়েছে। আর উপরিউক্ত অংশ জার্যা হ'লে তথন তার অর্থ এভাবে হবে যে.

لَا تَتَخَذُوْا اَعْدَائِيْ اَوْلِيَاءَ اِنْ كَنْتُمُ اَوْلِيَائِيْ . : শক্তা ও ডালোবাসা পরম্পর বিপরীত হওয়া সত্ত্বেও আল্লাহ (وَلِيَانَيُّ وَعَدُوْكُمْ اَوْلِيَانَ عَدُوْكُمْ الْوَلِيَا الْعَالَى কি তাবে বললেন? এটার প্রতি উত্তরে বলতে হবে, কাফেরগণ ঈমানদারদের শত্রু কেবলমাত্র আল্লাহ ও রাসূলের লক্ষ্যেই। তবুও দুনিয়ার যাবতীয় কার্যকলাপ ও ব্যক্তিগত বিষয়ে ঈমানদারদের সাথে কাফেরদের ভালোবাসা স্থাপন করা জায়েজ রয়েছে। তাই আল্লাহ এটা হতেও শিক্ষধাজ্ঞা জারি করেছেন। قَلَمْ يَتَحَقَّقُ وَحَدَةَ النَّيْسُبَةِ مِنَ الْوَاحِدَةِ النَّمَانِ وَحَبْثُ لَمْ يَكْنَف بِقُوَّةٍ । निरुधाङ्का জाति करतरहन বলে আল্লাহ ক্ষান্ত হতে পারেননি, বরং ২১১১ শব্দও উল্লেখ করেছেন, যার্তে তাদের মরুয়াতের পরিচয় বিলীন হয়ে যায়, নতুবা শব্দ বলা দ্বারাই ঈমানদারদের শব্দ বলে পরিচয় দেওয়ার জন্য যথেষ্ট ছিল, আর এটাও বুঝাবার উদ্দেশ্য যে, তারা আল্লাহর ক্রিন্দারদের শক্র হোক, বা না হোক। - ক্রিন্দল বয়ান।

কাফেরদের সঙ্গে বন্ধুত্বপূর্ণ সম্পর্কের শুকুম: কাফেরদের সাথে যাবতীয় পার্থিব সম্পর্কের ক্ষেত্রে যেমন– লেনদেন, সামাজিক আচার-আচরণ, বেচাকেনা, সন্ধিচুক্তি ইত্যাদির ক্ষেত্রে তাদের সঙ্গে সুসম্পর্ক রক্ষা করা বা তালের সাথে আপোষ করা কোনোক্রমেই মুসলমানদের জন্য জায়েজ নয়। কারণ তারা আল্লাহ ও রাসূলের চিরন্তন শব্দ। সুতরাং তারা কোনো দিনই মুসলমানদের বন্ধু হতে পারে না।

आज्ञार ठा जाला त्लन, जाभि रामारमत ७७ : قَوْلُهُ تَعَالَىٰ وَانَا أَعْلَمُ بِمَآ اَخْفَيْتُمْ وَمَا اعْلَنْتُمْ বিষয়সমূহ সম্বন্ধে অধিক অবহিত রয়েছি। অথচ তোমরা ধারণা পোষণ করেছিলে যে, তোমরা ধূর্ত। অথচ তোমরা জেনে রাখবে 🏅 🔃 প্রকাশ্য ও অপ্রকাশ্য সব বিষয়ই আমার সামনে সমান। আর তোমরা যা অস্পষ্ট রাখবে তা আমি স্বীয় রাসূলকে ওহীর মাধ্যমে অবগত করে দেবো। -{মাদারেক}

- वहा बाल्लार عَلَامُ الْفَيُرُبِ वहा बाल्लार عَلَامُ الْفَيْرُبِ वहा बाल्लार عَلَمُ إِنَّا أَخْفَيْتُمْ إِنَّ اللَّهَ عَالِمٌ غَيَيْبٍ النَّسَمُواتِ وَالْآرِضِ آِنَّهُ عَلِيْمٌ بِكُوَّاتِ الصَّدُورِ

يصِيغَه تَفْضِيل अनुशा । वे नेनिंदि अर्थ कताल "आपि अवगठ आहि" अर्थ रूत । अनुशा يصِيغَه تَفْضِيل अनुशा أَعَلَمُ वेशात "अपि अवगठ आहि" अर्थ रूत পড়লে অধিক অর্থে ব্যবহৃত হবে অর্থাৎ আমি সবচেয়ে অধিক অবগত আছি। 🕒 শাতহল কাদীর।

षागठ विषयुखला दराठ त्य कारना अकि ব্রী (যুমন হতে পারে, তেমনি এক সাথে তিনটিও হতে পারে; ১. কাফেরদের সাথে বন্ধুত্ব স্থাপন; ২. ভালোবাসার বার্তা প্রেরণ, ৩. ্গোপনে পরামর্শ দান বা মুসলমানদের গোপন সংবাদাদি জানিয়ে দেওয়া। 🗕 কাবীর

-বাক্যেরও দু'টি অর্থ হতে পারে فَغَدْ ضَلَّ سَوْآءُ السَّبِيْل

এঁক, "সত্যপথ হতে ভ্রষ্ট হয়ে গেছে।" এটা হয়রত মুকাতিল (র.)-এর অভিমত। पूरें. इराइड देवत आकाम (ता.)-এর অভিযত হলো, مَا عَنْ فَصِد الْإِنْمَانِ فِي أَعْشِفَادٍه पूरें. وَمَا الْإِنْمَانِ فِي أَعْشِفَادٍه وَالْمُعَالِّمُ اللهُ عَمْلُ عَنْ فَصِد الْإِنْمَانِ فِي أَعْشِفَادٍه وَاللهُ اللهُ عَلَيْهِ وَاللهُ وَاللهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ عَلَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ عَلَيْهِ وَلِي اللَّهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَي

জমানের পথ হতে বিপথগামী হয়েছে। Www.eelm.weebly.com

#### অনুবাদ:

- . إِنْ يَشْقَفُوكُمْ يَظْفُرُوا بِكُمْ يَكُونُوا لَكُمْ اَعُدِنُوا لَكُمْ اَعْدِيَهُمْ بِالْقَتْلِ اَعْدَاءً وَيَبْسُطُوا اللّهِكُمْ اَعْدِيَهُمْ بِالْقَتْلِ وَالشَّنْرِ وَالْسِنَتَهُمْ بِالسُّنَّ وَالشَّنْمِ وَالشَّنْمِ وَالشَّنْمِ وَالشَّنْمِ وَوَدُوا تَمَنَّوا لَوْ تَكُفُرُونَ .
- لَنْ تَنْفَعَكُمْ اَرْحَامُكُمْ قَرَابَتُكُمْ وَلَا اللهُ اللهُ اللهُ الْحَلْمِهُمْ اللهُ اللهُ
- فَذَ كَانَتُ لَكُمْ أَسُوةً بِكَسُرِ الْهَمْزَةِ وَصَنَهُا فِي الْمَوْضَعَيْنِ قُدُوةً حَسَنَةً فِي الْمَوْضَعَيْنِ قُدُوةً حَسَنَةً فِي الْمَوْضَعَيْنِ قُدُوةً حَسَنَةً فِي الْمَوْضِيْنِ الْا قَوْمِهِمْ مَعْمُ عِمْنَ الْمُؤْمِنِيْنَ إِذْ قَالُوا لِقَوْمِهِمْ اللهِ مَن الْمُؤْمِنِيْنَ إِذْ قَالُوا لِقَوْمِهِمْ إِنَّا بُرَاوًا جَمْعُ بَرِيْ كَظِيرِيْفِ مِنْكُمْ وَمِيمًا تَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللّهِ زَكَفَرْنَا وَمِيمًا تَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللّهِ وَكَفَرْنَا وَمَنْكُمُ اللّهُ مَا الْكَرْنَاكُمْ وَوَيَا المِنْانِيةِ وَاوَا حَتْمَ اللّهِ مَعْدَاوَةً وَاللّهِ وَحُدَةً إِلّا قَوْلُ إِبْرَاهِيمَ وَاوَا حَتْمَ تَنْفِينُونَ إِللّهِ وَحُدَةً إِلّا قَوْلُ إِبْرَاهِيمَ وَالْمَتْمِ وَالْمَنْ لَكَ .

- ত্রারা যদি তোমাদেরকে কারু করতে পারে তোমাদের
  উপর জয়লাভ করে তবে তারা তোমাদের শক্র হবে

   ব্রং তোমাদের প্রতি হস্ত সম্প্রসারণ করবে হত্যা ও

  প্রহারের মাধ্যমে ও জবান দরাজী করবে মদের সাথে

  গাল-মন্দ বলার মাধ্যমে। আর তারা কামনা করবে

  আকাজ্জা পোষণ করবে যে, তোমরাও কামের হয়ে য়াও।

  প্রতারাদের কোনো উপকারে আসবে না তোমাদের
  - তামাদের কোনো উপকারে আসবে না তোমাদের আত্মীয়-বজনগণ নিকটাত্মীয়গণ এবং তোমাদের সভান-সভতিগণ, যাদের কারণে তোমার রাস্লুল্লাহ এর গোপন সংবাদ প্রেরণ করেছ পরকালীন শান্তির মোকাবিলায়। কিয়ামতের দিন, আল্লাহ ফয়সালা করে দেবেন শন্দিট উভয় কেরাতে পঠিত হয়েছে তোমাদের মধ্যে এবং তাদের মধ্যে। তখন তোমরা বেহেশতবাসী হবে আর তারা কাফেরদের সাথে দোজখবাসী হবে। আর আল্লাহ তোমরা যা কর, তা প্রত্যক্ষকারী।
  - স্থানেই হামযার মধ্যে যের ও পেশ উভয় কেরাতে পঠিত হয়েছে, এর অর্থ আদর্শ। ইবরাহীম (আ.)-এর মধ্যে অর্থাৎ তাঁর বাণী ও কর্মকাণ্ডের মধ্যে এবং যারা তার সঙ্গে রয়েছে মু'মিনগণ হতে ৷ যখন তারা তাদের সম্প্রদায়কে লক্ষ্য করে বলেছিল, আমরা সম্পর্কমৃত - عَلَمْ يُف अकि بُرَاؤُا - عَلَمْ يَف अकि بُرَاؤُا তোমাদের হতে এবং আল্লাহ ব্যতীত তোমরা যাদের ইবাদত কর্ তাদের হতে। আমরা তোমাদের সাথে বিরুদ্ধাচরণ করেছি তোমাদের অস্বীকার করেছি। আর আমাদের ও তোমাদের মধ্যে শক্রতা ও বিদ্বেষ গুরু হলো সার্বক্ষণিক শব্দটি উভয় হামযা বহাল রেখে ও দিতীয়টিকে ওয়াও দারা পরিবর্তন করে উভয় কেরাতে পঠিত হয়েছে। যাবৎ তোমরা একক আল্লাহর উপর ঈমান আন, তবে ব্যতিক্রম ৩ধ তাঁর পিতার প্রতি ইবরাহীমের উক্তি "নিক্য় আমি তোমার জন্য ক্ষমা প্রার্থনা করব 🛚

مُستَفْنلي مِنْ أَسُوةٍ أَيْ فَلَيْسَ لَكُمْ السُّنَاسَيْ بِهِ فِينْ ذُلِكَ بِانَ تُسْتَغُفُرُوْا للْكُفَّارِ وَقَوْلُهُ وَمَأَ آمَيْكُ لَكَ مِنَ اللَّهِ آيُ مِنْ عَذَابِهِ وَتَوَابِهِ مِنْ شَيْعُ وَكَنِّي بِهِ عَنْ أنَّهُ لَايِمَلِكُ لَهُ غَيْرُ الْاسْتِغْفَارِ فَهُوَ مَبْنِي عَلَيْه مُسْتَثْني مِنْ حَيثُ الْمُراد منه وان كان من حَيثُ ظاهره مِمَّا بِتَاسِّي فِيه قُلْ فَمَنْ يَتَمْلِكُ لَكُمْ مِنَ اللَّهِ شَيْئًا وَاسْتِغْفَارُهُ قَبِلَ أَنْ يَتَبَيَّنَ لَهُ أَنَّهُ عَدُرُ ۗ لُلُّه كَمَا ذُكِرَ فِي بَرَاءَة رَبَّنَا عَلَيْكَ تَوَكُّلْنَا وَإِلَيْكَ أَنَبْنَا وَإِلَيْكَ الْمَصْبِرُ مِنْ مَقُوْلِ الْخَلِيلِ وَمَنْ مَّعَهُ أَيْ وَقَالُوا .

তোমাদের আদর্শ নন যে তোমবাও কাফেরদের জন্য ক্ষমা প্রার্থনা করবে ৷ আর তাঁর এ উক্তি যে আর আমি তোমার ব্যাপারে আল্লাহর নিকট অধিকারী নই অর্থাৎ তাঁর শান্তি ও ছওয়াবের ব্যাপারে ৷ কোনো কিছুই এটা দ্বারা এ কথার প্রতি ইঙ্গিত করা হয়েছে যে, তিনি তার জন্য ক্ষমা প্রার্থনা করা ছাড়া আর কিছুর অধিকারী নন। সূতরাং এ বক্তব্যটি পূর্বোক্ত হাঁএইটার্ম -এর উপর এএটি -এর অন্তর্ভুক্ত যদিও فُلْ فَمَنْ تَبْعِلْكُ مِنَ طَالِكُ مِنَ वाश्चिक पृष्टिए व वक्षवाि वाग्नाव এর ভিত্তিতে অনুসরণীয় ও আদর্শ। আর হ্যরত ইবরাহীম (আ.)-এর ক্ষমা প্রার্থনার ঘটনাটি- সে আল্লাহর শক্র- এটা প্রকাশিত হওয়ার পূর্বেকার বিষয়। যেমন, সুরা বারাআতের মধ্যে আলোচিত হয়েছে। হে আমাদের প্রতিপালক! আমরা তোমারই উপর নির্ভর করেছি ও তোমারই মুখাপেক্ষী হয়েছি এবং তোমারই নিকট আমাদের প্রত্যাবর্তন । এটা হযরত ইবরাহীম (আ.) ও তাঁর সঙ্গী ম'মিনগণের উক্তি। অর্থাৎ তাঁরা বলেছিল।

## তাহকীক ও তারকীব

وَنَ عَلَىٰ مَنْ وَالْ الْوَ الْوَالِمُ وَمَا اللّهِ وَالْمَا اللّهِ وَالْمَا اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ اللللللّهُ الللللللّه

এর উপন ইন্দুটি কলা যায়। তখন প্রসু আসবে এই নির্দুটি কলা যায়। তখন প্রসু আসবে এই নির্দুটি টেও ইন্দুটি কলা যায়। তখন প্রসু আসবে কিটির আদর্শ না হওয়ার কারণ বুঝা যায়; কিছু দ্বিতীয় উজি দুর্দুটি কুটা নির্দুটি নির্দুটির আদর্শ না হওয়ার কারণ কি। এটা একটি স্বাভাবিক প্রসু। এ প্রশ্নের উত্তর তাফসীরে দেওয়া হয়েছে।

আল্লামা শাওকানী এ উজিটিকে বিলে দাবি করেছেন, তথন আয়াতের অর্থ হবে কিন্তু হবরত ইবরাহীমের এ উজিতে তোমাদের জন্য কোনো আদর্শ নেই যে উজিতে তিনি নিজের পিতাকে বলেছেন, আমি তোমার জন্য কমা প্রার্থনা করবো, তবে আমার অবস্থা এই যে, তুমি শিরক করলে আল্লাহর আজার হতে তোমাকে আমি বাঁচাতে পারবো না, অর্থাৎ তখন কেবল ক্ষমা প্রার্থনাটাই আদর্শ হতে ব্যতিক্রম হবে দ্বিতীয় উজিটি নয়।

এবং ইবনে উসহাক একে بُرَاءُ শব্দটি بُرَاءُ শব্দটি بُرَاءُ শব্দটি بُرَاءُ শব্দটি بُرَاؤًا : فَوَلَـهُ انْنَا بُرَاؤًا এবং ইবনে উসহাক একে بُرَاءُ - بِرَاءً طَاهُ ، يَعَالُ তথা بُرَاءً - بِرَاءً طَاهُ ، এটা بَرَاءً - بِرَاءً طَاهُ ترابُ - بِرَاءً - بِرَاءً طَاهُ ، وَمِرْوَعًا الْعَامِينَ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ الْعَامِ ، وَهِ فَعَالَ ك

## প্রাসঙ্গিক আলোচনা

ত্র কারা করে। এই যে, তারা পরাজিত অবস্থায়ও সামানারগণে অধীতিকর আচরণ করতে থাকে। হে ঈমানদারগণ! যদি কখনো কোথাও তারা তোমাদের উপর বিজয় লাভ করতে সক্ষম হয় এবং তাদের হাতে শক্তি আসে, তবে তারা মুসলমানদেরকে কষ্ট প্রদান করতে কখনো কমতি করবে না। শারীরিক, মানসিক ও আঘিক সর্বপ্রকার লাঞ্জনায় নিপতিত করবে। আর প্রথমে হত্যা ও মার-ধর করবে। অতঃপর মুসলমানদের সম্পত্তির উপর হস্তক্ষেপ করবে। এরপর তাদেরকে কাফেরও মুরতাদ হওয়ার জন্য জোর প্রচেষ্টা চালাবে।

অর্থাৎ সুযোগ মিললে অশালীন কথা থেকে আরম্ভ করে যাবতীয় নিকৃষ্ট ব্যবহার তো করবেই এবং এহেন দূরবস্থা বাতীত তোমরা তাদের থেকে অন্যকোনো আশা পোষণ করতে পারবে না।

আর তিইনৈটো এই কর্মারের প্রতি ইন্ধিত করেছেন যে, যখনই তোমরা তাদের প্রতি বন্ধুত্বের হস্ত প্রসারিত করবে, তবে তা একমাত্র ঈমানের মূল্যের উপরই থাকবে, যতক্ষণ পর্যন্ত তোমরা কুফরিকে গ্রহণ না করবে ততক্ষণ পর্যন্ত তারা তোমাদের উপর সন্তুষ্টি প্রকাশ করবে না । নিআশরাফী, মা'আরিফুল কোরআন

তারা চায় যে, তোমরাও কাফের হয়ে যাও।" এতে ইঙ্গিত আছে যে, যখন তোমরা তাদের প্রতি বন্ধুত্বে হাত প্রসারিত করবে তথন তাদের বন্ধুত্ কেবল তোমাদের ঈমানের বিনিময়ে লাভ করতে পারবে। তোমরা কুফরিতে লিঙ না হওয়া পর্যন্ত তারা তোমাদের প্রতি সন্তুষ্ট হবে না। –[মা'আরেফুল কোরআন]

্র কুটির নে এটা বলে যে, মকাতে তার যে আত্মীয়-স্বজন এবং সন্তানাদি রয়েছে তাদেরকে কান্দেরদের জুলুম-অত্যাচার হতে বাচানের উদ্দেশ্য তিনি কান্দেরদেরকে রাস্পুল্লাহ — এর মকা অভিযানের গোপন সংবাদ পাঠিয়েছেন তা বঞ্চন করা হয়েছে। বলা হয়েছে তোমাদের আত্মীয়তা ও তোমাদের সন্তান-সন্ততি তোমাদের উপকারে আসবে না। কিয়ামত দিবসে তোমাদের মধ্যকার এ সম্পর্ক আল্লাহ তা আলা ছিন্ন করে দেবেন।

- বাক্যটির তিনটি অর্থ করা হয়েছে يَغْصَلُ بَيْنَكُمُ

এক. তোমাদের মধ্যকার সম্পর্ক ছিন্ন করে দেওয়া হবে, অভঃপর আল্লাহর অনুগতদেরকে জানাতে আর নাফরমানদেরকে জাহান্নামে প্রবেশ করানো হবে।

দুই, প্ৰচও ভয়ের কারণে সেদিন একে অপর হতে পালিয়ে যাবে। যেমন, অপর আয়াতে বলা হয়েছে يَرْمَ يَبْغُرُ الْمُمْرُ، مِنْ أَخِيِّهِ "সেদিন লোক নিজের ভাই হতে পালিয়ে যাবে।" ⊣ফাতহল কাদীর]

তিন, সে কঠিন দিবসে আল্লাহ তা'আলা মু'মিন এবং কাফিরদের মধ্যে ফয়সালা করবেন। অতঃপর মু'মিনদেরকে জান্লাতের নিয়ামতে আর কাফিরদেরকে জাহান্লামের আজাবে প্রবেশ করানো হবে। —[ছাফওয়া] া পূর্বেক আয়াতের সাথে যোগসূত্র : পূর্বেক আয়াতের সাথে যোগসূত্র : পূর্বের আয়াতেগুলোতে মুসলমানদেরকে অমুসলিমদের সাথে বন্ধুত্ব স্থাপন না করতে বলা হয়েছে। এ আয়াত কয়টিতে মুসলমানদেরকে কাফিরদের সাথে কি করতে হবে, সে বিষয়ে হয়রত ইবরাহীম (আ.) এবং তাঁর সঙ্গী-সাথীদের আদর্শ অনুসরণ করতে নির্দেশ দেওয়া হয়েছে। হয়রত ইবরাহীম (আ.) এবং তাঁর সাথীদের উদাহরণ পেশ করে মুসলমানদেরকে বুঝানো হয়েছে যে, কেবল তোমাদেরকে কাফির আখীয়-স্বজনদের সাথে সম্পর্কচ্ছেদের নির্দেশ দেওয়া হয়নি; বরং তোমাদের পূর্বের নবীগণ এবং তাঁদের সাহাবীগণও তাঁদের আখীয়-স্বজনের সাথে পূর্ণ সম্পর্ক ছিন্ন করেছিলেন। এটা আল্লাহর বিধান, ঈমানের প্রমাণের জন্য এটা অপরিহার্ম।

শুন আঁন ইনান আনুর করে। তোমাদের জন্য তাঁর ও তাঁর সাথীদের জীবনটি এক উত্তম আদর্শ স্বরূপ। যথন তাঁরা নিজ নিজ আত্মীয়-স্বজনদের আত্মীয়ারভার সকল বন্ধনের জন্য তাঁর ও তাঁর সাথীদের জীবনটি এক উত্তম আদর্শ স্বরূপ। যথন তাঁরা নিজ নিজ আত্মীয়-স্বজনদের আত্মীয়ারভার সকল বন্ধনের কথা বাদ দিয়ে আল্লাহর নির্দেশের প্রতি লক্ষ্য করে নিজ সম্প্রদায়কে বলছিলেন যে, আমারা তোমাদের বক্ষুত্ব হতে দূরে সরে গেলাম। তোমাদের সাথে আমাদের কোনো সম্পর্ক নেই। আর তোমাদের সকল তাগুত হতেও বিমুখ হয়ে গেলাম, তোমাদের নাফরমানি ও কৃফরির কারণে এবং আমাদের ক্ষমনের কারণে তোমরা আমাদের জন্য চিরতরে শক্র সেজে গেলে। তবে যথন তোমরা মহান আল্লাহর একত্বাদের উপর বিশ্বাসী হবে তথন পুনরায় তোমরা আমাদের জন্য পূর্ণ আত্মীয়তার বন্ধনে আসবে।

উক্ত আয়াতে হয়রত হাতিব (রা.)-কে ভাওবীখ (تَرْبُيْتُغ) করা হয়েছে যে, মুসলমান হয়ে অমুসলমানদের জন্য কিভাবে অত্যীয়তা বহাল রাখার আশা পোষণ করতে পারে।

আয়াতে কুঁটন আৰু কি? أَسَوَةً وَ اَسْوَةً وَ اَسْوَةً وَ اَسْوَةً وَ اَسْوَةً وَ اَسْوَةً عَلَى قَدُوهِ अमरु, অভ্যাস আল্লামা রাগেব বলেন أَسَوَةً وَ اَسْوَةً - अन्य न्यात्र, অর্থাৎ ডা এমন এক গুণাবলি বা অবস্থার নাম, যা অন্যের চরিত্রে ফুটে উঠে এবং যাতে মানুষ অন্যের অনুসরণ করতে আকৃষ্ট হয়। চাই ডা উস্তম হোক অথবা অধম হোক, সংপথের পক্ষে হোক বা অসং পথের পক্ষে হোক। যদি উক্ত গুণাবলি উস্তম পথের সন্ধান দেয়, তাকে أَسْوَةً حَسْسَتُهُ أَمِنُ إِبْرَاهِبِيمَ اللهِ عَلَى قَدْ كَانَتُ لَكُمْ السُوّةً حَسْسَتُهُ أَمِنُ إِبْرَاهِبِيمَ الْمَوْقَ صَابِعَ لَا اللهِ عَلَى قَدْ كَانَتُ لَكُمْ السُوّةً حَسْسَتُهُ وَمِنْ اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَل

बंदों के وَالَّذِيْـنَ مَعَهُ पाता आलाग्रामा कालान्मित्नेत्र মতে وَالَّذِيْـنَ مَعَهُ पाता इयत्र है उत्तरींस (আ.)-এत উপর ঈমান আন্মনকারী মূসলমানগণকে লক্ষ্য করা হয়েছে। আর ইবনে যায়েদের মতে وَالَّذِيْنَ مَعَهُ पाता পূর্বেকার নবীগণকে উদ্দেশ্য করা হয়েছে।

এ আয়াতি পূর্বের তিন্দুন । কিন্দুন নির্দ্দিন কর্তি নির্দ্দিন কর্তি নির্দ্দিন কর্তি নির্দ্দিন কর্তি কর্তি নির্দ্দিন কর্তি কর্তি নির্দ্দিন কর্তি কর্তি নির্দ্দিন নিরেছেন। এটা হতে প্রমাণিত হয় যে, আমাদের পূর্বের শরিয়তগুলোর যেসব সংবাদাদি আল্লাহ এবং তাঁর রাস্ল আমাদেরকে দিয়েছেন, তা আমাদের জন্যও শরিয়ত তথা পালনীয়। -[কুরতুবী]

খারা উদ্দেশ্য : তাফসীরে সাবীতে বর্ণনা করা হয়েছে- إِذْ فَالُوا لِفَوْمِهُمُ । খারা তদানীস্তন বাদশাহ নমরুদকে এবং তার দলকেই আখ্যায়িত করা হয়েছে।

عَوْلَهُ كَفَرْنَا بِكُمْ : قَوْلُهُ كَفَرْنَا بِكُمْ : قَوْلُهُ كَفَرْنَا بِكُمْ : قَوْلُهُ كَفَرْنَا بِكُمُّ মরা তোমাদের সাথে সম্পর্ক ছিন্ন করেছি এবং তোমরা হক পথে আছ এ দাবি আমরা অস্বীকার করি। কোনো কোনো কাসসির এর অর্থ করেছেন, তোমরা যেসব মূর্তির প্রতি ঈমান এনেছ আমরা তার সাথে কুফরি করেছি। -[কুরতুরী]

আল্লামা শওকানী (র.)-এর আরো একটা তাফসীর করে বলেছেন, আমরা তামাদের দীন অস্বীকারকারী। –[ফাতহুল কাদীর] উল্লামা শওকানী (র.)-এর আরো একটা তাফসীর করে বলেছেন, আমরা তোমাদের দীন অস্বীকারকারী। –[ফাতহুল কাদীর] ﴿﴿ কার ফায়দা : ঈমান কেবল এক আল্লাহর উপর আনলে চলে না, আরো অনেক কিছুর উপর আনতে হয়, যেমন কুরঅ

ক্রনার ফায়দা : ঈমান কেবল এক আল্লাহর উপর আনলে চলে না, আরো অনেক কিছুর উপর আনতে হয়, যেমন কুরআনে বলা হয়েছে— ঠুনুন নুন্দির নুন্দির নুন্দির আলাহ, আল্লাহর ফেরেশতা, আল্লাহর কিতাবসমূহ এবং তার রাসূলগণের প্রতি ঈমান এনেছেন। তাহলে এখানে কেবল আল্লাহর প্রতি ঈমান আনয়নের কথা বলার ফায়দা কিঃ এ প্রশ্নের জরাবে ইমাম রাখী (র.) বলেছেন, ফেরেশতা, কিতাবসমূহ, নবীগণ এবং আখেবাতের প্রতি ঈমান আনা আল্লাহর প্রতি ঈমান আলা করার করে আল্লাহর প্রতি ঈমান বালাকেই কেবল আল্লাহর প্রতি ঈমান না আনবেই, এ কথা বলে বুঝানো হয়েছে কেবল আল্লাহর ইত্যকল পর্যন্ত ইলাহ এবং মাবুদ স্বীকার না করবে, কারণ আল্লাহর প্রতি ঈমান তন্ধ হয় না। কেননা এটাই তো আসল শিরক। মুশরিক কি কথনো মুখিন হতে প্রারুহ ইলাহ মানা হলে আল্লাহর প্রতি ঈমান তন্ধ হয় না। কেননা এটাই তো আসল শিরক। মুশরিক কি কথনো মুখিন হতে প্রারুহ

্ত্ৰিবৰ আল্লাহ তা'আলা বলেছেন, কিন্তু হ্যৱত ইবৱাহীমের উক্তি তাঁর পিতার উদ্দেশ্যে "আমি অবশ্যই তোমার জন্য [আ্লাহর কাছে] ক্ষমা প্রার্থনা করবো" এ আদর্শের ব্যতিক্রম।

এবানে একটি সন্দেহের জবাব দেওয়া হয়েছে। উপরের আয়াতে মুসলমানদেরকে হয়রত ইবরাহীম (আ.)-এর আদর্শ এবং সুনুত অনুসরণ করার জোর আদেশ দেওয়া হয়েছে। হয়রত ইবরাহীম (আ.) তাঁর মুশরিক পিতার জন্য জমা প্রার্থনা করেছিলেন বলে প্রমাণ আছে। সুরা তাওবায় তার উল্লেখ আছে। অতএব সন্দেহ হতে পারে যে, মুশরিক পিতান মাতা, আখীয়-য়জনের জনাও মাণাফিরাতের দোয়া করা মিল্লাতে ইবরাহীমী বা ইবরাহীমী আদর্শের অন্তর্ভুক্ত এবং তা জায়েজ হওয়া উচিত। তাই একে ইবরাহীমী আদর্শের ব্যক্তিক্র বাজিক্র ভালিছির বাতিক্রম ঘোষণা করে বলা হয়েছে যে, অন্যসরণ রাহমির আদর্শের অনুসরণ জরুরির কিন্তু তার এক কাজটির অনুসরণ মুসলমানদের জন্য রা। এটাই হলো এটাই বলা ক্রিক্র ক্রিম্বর্জির ক্রিম্বর্জির ক্রিম্বর্জির ক্রিম্বর্জির ক্রিম্বর্জির ক্রেম্বর্জির ক্রেম্বর্জার ক্রেম্বর্জির ক্রেম্বর্জার ক্রেম্বর্লার ক্রেম্বর্জার ক্রেম্বর্জার ক্রেম্বর্জার ক্রেম্বর্জার ক্রেম্বর্জার ক্রেম্বর্জার ক্রেম্ব

হযরত ইবরাহীম (আ.) তাঁর পিতার জন্য দোয়া করার কারণ : হযরত ইবরাহীম (আ.)-এর পিতা যখন তাঁকে ঘর হতে বহিছার করেন তখন তিনি তাঁর পিতার সাথে ক্ষমা প্রার্থনার প্রতিশ্রুতি দিয়েছিলেন, তা রক্ষা করার জন্য আল্লাহর সমীণে ক্ষমা প্রার্থনা করেছেন। যথা আল্লাহ বলেন নুনি ইন্দের্থনা করেছেন। তালা উল্লেখ করে বলেন নুনি ইন্দ্র্যার্থনা করেছেন। তালা উল্লেখ করে বলেন করেছেন। তালা করেছেন। করেছিল করেছিল। করিছিল করেছিল করেছিল করেছিল করেছিল করেছিল করেছিল করেছিল করিছিল। করিছিল করিছিল করিছিল করিছিল করিছিল করিছিল করিছিল করিছিল করিছিল। করিছিল করিছিল

وَفِيْ اَيْهُ اَخْزِى : رَبِّ اغْفَرْلِيْ وَلِوَالِدَى وَلِلْمُؤْمِنِيْنَ يَوْمَ يَقُوْمُ الْحِسَابُ. অন্য আয়াতে রয়েছে- হে প্রভু, আমাকে ও আমার পিতা-মাতাকে এবং সকল ঈমানদারকে কিয়ামতের দিবসের জন্য ক্ষমা করে

দাও: -[সুরা ইবরাহীম : ৪১]

وَفِيْ أَيَةٍ إِيَضًا : وَاغْفِرٌ لِإَبِى إِنَّهُ كَانَ مِنَ الضَّالِّينَ - وَلاَ تُخْزِنِي بَوْمَ يُبَعَفُونَ ـَ

আন্য আয়াতে আরো বলেন হৈ প্রভু, আমার পিতাকৈ ক্ষমা করে দিন, তিনি অবশাই পিথন্ত ছিলেন, আমাকে কিয়ামতের দিন লজ্জিত করবেন না। স্রির শুআরা : ৮৬, ৮৭) এ দোয়া করা হয়েছিল নিষেধাজ্ঞা জারি হওয়ার পূর্ব সময়ে। কিন্তু যখন তিনি স্পষ্টত বৃঝতে পেরেছিলেন যে, তার পিতা একজন নির্মাণ্ড মুশরিক লোক, তখন তিনি ক্ষমার দোয়া হতে বিমুখ হয়ে গেলেন এবং অনুতপ্ত হলেন। যেমন, আল্লাহ বলেন কর্মান ক্রিট্রিট ট্রিট্রিট ট্রিট ক্রিট্রিট ক্রিটিট ক্রিটিটিট ক্রিটিট ক্রিটিট ক্রিটিট ক্রিটিট ক্রিটিট ক্রিটিট ক্রিটিট ক্রিটিট ক

وَالَيْكَ الْمُصَيّْلِ : আল্লাহ তা'আলা বলেছেন, হযরত ইবরাহীম এবং তার সঙ্গী সাথীদের প্রার্থনা ছিল "হে আমাদের প্রতিপালক আমরা তোমার উপর নির্ভর করেছি ও তোমার মুখাপেক্ষী হয়েছি এবং তোমারই নিকট আমাদের প্রভাবর্তন স্তব।"

এ উক্তিকে হয়রত ইবরাহীম (আ.) এবং তাঁর সঙ্গী-সাথীদের উক্তি বলে-তাফসীরবিদগণ মত প্রকাশ করেছে। আবার কোনো কোনো তাফসীরবিদগণ বলেছেন, মুমিনদেরকে এ রকম বলতে শিক্ষা দেওয়া হয়েছে। অর্থাৎ কাফেরদের হতে বিমুখ ২ও এবং আল্লাহর উপর ভরসা করো, বল رَبَنَا عَلَيْكَ تَرَكُلُنَا अर्था९ "হে আমাদের প্রতিপালক! আমরা আপনার উপরই নির্ভর করেছি।" –[কুরতুরী]

#### অনুবাদ :

- رَبَّنَا لَا تَجْعَلْنَا فِتْنَةً لِلَّذِیْنَ كَفُرُوا آئ لاَتُظْهِرُهُمْ عَلَیْنَا فَیَظُنُّواْ آنَهُمْ عَلَی الْحَقِّ فَیُفْتَنُوا آئ تَذْهَبُ عُقُولُهُمْ بِنَا وَاغْفِرْ لَنَا رَبَّنَا جِإِنَّكَ آنَتَ الْعَیزِیرُ الْحَکِیْمُ فِیْ مُلْکِكَ وَصُنْعِكَ
- لَقَدْ كَانَ لَكُمْ يَا أُمَّةَ مُحَمَّدٍ جَوَابُ قَسْمٍ مُقَتَّدُ فِيهِمْ أُسْوَةً حَسَنَةً لِمَنْ كَانَ بَدْلُ إِشْتِمَالٍ مِنْ كُمْ بِإِعَادَةِ الْجَارِ يَرْجُوا اللّٰهَ وَالْبَوْمَ الْأَخِرَ ط أَيْ يَخَافُهُمَا أَوْ يَظُنُّ الثَّوَابَ وَالْعِقَابَ وَمَنْ يَتَوَلَّ بِانْ يُوالِيَ الْكُفَّارُ فَإِنَّ اللَّهَ هُوَ الْغَنِيُّ عَنْ خَلْقِهِ الْحَمِيْدُ لِآهَلِ طَاعَته.
- عَسَى اللّٰهُ أَنْ يَجْعَلَ بَيْنَكُمْ وَبَيْنَ الذِيْنَ عَادَيْتُمْ مِنْهُمْ مِنْ كُفَّارِ مَكَّةَ طَاعَةً لِللهِ تَعَالَى مَوَّةً أَ دِيانَ يَهْدِيهُمْ لِلْإِيْمَانِ فَيَعِيْرُوا لَكُمْ أَوْلِينَا ءَ وَاللّٰهُ قَدِيْرٌ طَعَلَى ذٰلِكَ وَقَدْ فَعَلَهُ بَعْدَ فَتْعِ مَكَةً وَالسُّلَهُ غَنْفُورٌ لَهُمْ مَا سَلَفَ

- ৫. হে আমাদের প্রতিপালক! তুমি আমাদেরকে কাফেরদের জন্য বিভ্রান্তির কারণ বানিয়ো না অর্থাৎ তাদেরকে আমাদের উপর বিজয়ী করো না । ফলে তারা নিজেদেরকেই হকপস্থিরপে কল্পনা করবে ও বিভ্রান্তিতে পতিত হবে । অর্থাৎ আমাদের কারণে তারা জ্ঞান-বৃদ্ধিহীন ও বিবেকশৃন্য হয়ে পড়বে । আর আমাদেরকে ক্ষমা কর, হে আমাদের প্রতিপালক! নিশ্চয়ই তুমি পরাক্রমশালী ও বিজ্ঞানময় তোমার রাজত্ব ও ক্রিয়াকলাপে ।
- শপথের জনা রয়েছে হে উদ্মতে মুহাম্মদী! এটা উহ্য
  শপথের জবাব। <u>তাদের মধ্যে উত্তম আদর্শ অর্থাৎ
  তোমরা যারা</u> এটা ঠুঁ সর্বনাম হতে কুরু আরাহ ও

  <u>আথেরাতের প্রত্যাশা করো।</u> অর্থাৎ এতদৃত্যুকে তয়

  করো অথবা ছওয়াব ও শান্তির প্রতি আস্থা রাখো। <u>আর</u>

  <u>যে ব্যক্তি বিমুখ হবে</u> কাফেরদের সাথে বন্ধুত্ করে,
  তারা জেনে রাখুক যে, নিঃসন্দেহে আল্লাহ তা'আলা

  <u>অমুখাপেক্ষী</u> স্বীয় সৃষ্টি হতে এবং প্রশংসিত তার
  আনুগত্যকারীদের নিকট।
- . প ৭. সম্ভবত আল্লাহ অচিরেই সৃষ্টি করবেন তোমাদের মধ্যে ও তাদের মধ্যে যাদের সাথে তোমাদের শক্রতা রয়েছে আল্লাহর আনুগত্যের কারণে অর্থাৎ মক্কার কাফেরগণ বক্রত্ব তাদেরকে ঈমানের প্রতি হেদায়েত করার মাধ্যমে। তখন তারা তোমাদের বন্ধু হবে <u>আল্লাহ</u> <u>শক্তিমান</u> তার উপর। আর মক্কা বিজয়ের পর তিনি তাই করেছেন। <u>আর আল্লাহ ক্ষমাশীল</u> তাদের অতীত কার্যকলাপের জন্য ও দুয়াময় তাদের প্রতি।

- لَايَنْهَاكُمُ اللَّهُ عَنِ الَّذِيْنَ لَمْ يُقَاتِلُوكُمْ مِنَ الْكُفَّارِ فِي الدِّيْنِ وَلَمْ يَخْرُجُوكَ مِنْ دِيَارِكُمْ أَنَّ تَبَرُّوهُمْ بَذَلَّ إِشْتِمَالِ مِنَ بِـالْـقِــُسطِ أَيْ ٱلْعُـدُلِ وَهُـذًا قَــُبِلَ الْاَمْيُر بِالْجِهَادِ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُقْسِطِينُ
- الدِّيْن وَاخْرَجُوْكُمْ مِنْ دِيبَارِكُمْ وَظُهَرُ عُاوَنُوا عَلَى إِخْراجِكُم أَنْ تَوَلُّوهُم ، بَدَل إِشْتِمَالٍ مِنَ الَّذِينَ أَيْ تَتَّخِذُوْهُمْ أُولِيَاءَ وَمَنْ يَتَوَلَّهُمْ فَأُولَٰئِكَ هُمُ الطَّلِمُونَ .
- আল্লাহ তোমাদেরকে নিষেধ করেন না, তাদের ব্যাপারে যারা তোমাদের সাথে যুদ্ধ করেনি কাফেরদের মধ্য হতে দীনের ব্যাপারে, আর তোমাদেরকে তোমাদের স্বদেশ হতে বহিষ্কৃত করেনি তাদের প্রতি মহানুভবতা প্রদর্শন করতে এটা করবে তাদের প্রতি ন্যায়দণ্ড তথা ন্যায় বিচার দারা : আর এ আদেশ জিহাদ সংক্রান্ত আদেশের পূর্বেকার আদেশ নিক্য়ই আল্লাহ ন্যায়পরায়ণদেরকে ভালোবাসেন ন্যায় বিচারকারীগণ।
- ه ﴿ ٥. إِنَّمَا يَنْهُكُمُ اللَّهُ عَنِ الَّذِيْنَ قَاتَلًا তোমাদের সাথে দীনের ব্যাপারে যুদ্ধ করেছে, আর তোমাদেরকে স্বদেশ হতে বহিষ্কৃত করেছে, আর প্রকাশ করেছে সহযোগিতা করেছে তোমাদের বহিষ্করণে যে, তোমরা তাদেরকে বন্ধুরূপে গ্রহণ তাদেরকে বন্ধুরূপে গ্রহণ করা হতে বাধা দান করে। আর যে তাদের সাথে বন্ধুত্ব করবে, তারাই অত্যাচারী :

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

পূর্ববর্তী আয়াতের সাথে সম্পর্ক : পূর্ববর্তী আয়াতসমূহে মহান আল্লাহ হযরত ইবরাহীম (আ.) ও তাঁর সাথীদেরকে উত্তম আদর্শ হিসেবে উল্লেখ করেছেন। অতঃপর আল্লাহ তা আলার দরবারে তারা যে দোয়া করেছিলেন তার উল্লেখ রয়েছে।

আর অত্র আয়াতেও হ্যরত ইবরাহীম (আ.)-এর আরো কিছু দোয়া স্থান পেয়েছে, যাতে করে সকল যুগের মুসলমানগণ আল্লাহ তা আলার মহান দরবারে এভাবে এ ভাষায় দোয়া করতে পারে। - নিরুল কোরআন]

আল্লাহ তা'আলা বলেন, হযরত ইবরাহীম (আ.) ও তাঁর সাথীগণ প্রার্থনা করে : تَوْلُهُ تَعَالَى رَبَّنَا لَاتَجْعَلْنَا فِنْنَدَّ الخ বলেছিলেন- ওগো প্রভূ! কাফেরদের মাধ্যমে আমাদের পরীক্ষা করো না। যাতে তারা আমাদেরকে অত্যাচার উৎপীড়ন এবং আমাদের সঙ্গে যথেচ্ছা আচরণ করে বেড়াতে সুযোগ পাবে, এমন অবস্থায় আমাদেরকে ফেলো না। অর্থাৎ আমাদেরকে নিয়ে তাদেরকে ছিনিমিনি খেলতে সুযোগ দিও না। তোমার এ ভক্ত অনুরক্ত বান্দাদেরকে তুমি তাদের অত্যাচারের কবল হতে রক্ষা করো। এটাই তোমার নিকটে আমাদের আশা-আকাজ্ফা, তুমি অশেষ জ্ঞান-বিবেচনা ও ক্ষমতার অধিকারী। –্তাফসীরে তাহির] মু'মিনগণ কাফেরদের জন্য কিভাবে ফেতনার কারণ হবে? : আল্লাহ তা'আলা বলেন, [হ্যরত ইবরাহীম (আ.) আরো বলেছেন) "হে আমাদের রব! আমাদেরকে কাফেরদের জন্য ফেতনা বানিয়ে দিও না। হে আমাদের রব! আমাদের অপরাধতলোকে মাফ করে দাও। নিঃসন্দেহে তুমি মহাপরাক্রমশালী, সুবিজ্ঞ ও বিচক্ষণ।"

#### ঈমানদার লোকেরা কাফেরদের জন্য ফেতনার কারণ বিভিন্নভাবে হতে পারে :

১. কাফেররা মু'মিনদের উপর বিজয়ী হলে, তখন তারা একে প্রমাণ হিসেবে পেশ করে বলবে, আমরাই সত্যপর্থগামী তা না হলে আমরা কি মু'মিনদের উপর বিজয়ী হতে পারতাম। অতএব, আমরাই হকপন্থি। এটা ইমাম জুবায়ের (র.)-এর অভিযক।

- ২. মুসলমানরা তাদের ইসলামি চরিত্র আদব-আখলাক এবং নৈতিকতা হারিয়ে ফেললে তথন দুনিয়ার লোকেরা মুসলমানদের মধ্যেও ঠিক সে চরিত্রই দেখতে পাবে যা ইসলাম বিরোধী সমাজে লোকদের মধ্যে সাধারণভাবে দেখা যায় । এর ফলে কাফেররা বলার সুযোগ পাবে যে, দীন ইসলামে এমন কি বৈশিষ্ট্য রয়েছে যার কারণে আমাদের কুফরির উপর তারা অধিক মর্যাদা পাওয়ার অধিকারী বিরেচিত হতে পারে ।
- কান্টেরদের দ্বারা মু'মিনগণ লাঞ্ছিত হলে বা মু'মিনদের উপর আল্লাহর পক্ষ হতে কোনো আজাব আসলে, তখন কান্টেররা
  বলতে পারে, মুসলমানরা যদি সত্যপথগামী হতো তাহলে তারা লাঞ্ছিত হতো না বা তাদের উপর আল্লাহর আজাব আসত না।

  —[ফাতহল কাদীর, কাবীর]
- কান্ফেররা মুসলমানদের তুলনায় অধিক ধন-সম্পদের অধিকারী হলে তখন তারা বলতে পারে, তোমরা আল্লাহর কাছে প্রিয় হলে তোমাদের এ দুরবস্থা কেন? এভাবে মুসলমানদের দুরবস্থা কান্ফেরদের ক্ষেতনার কারণ হতে পারে । 

  —[কাবীর]
- ৫. এটাও হতে পারে যে, হে আমাদের রব, কাফিরদের আজাব দেওয়ার কারণ আমাদেরকে বানিও না। তথন এ আয়াত হয়রত ইবরাহীম (আ.)-এর উক্তির অংশ হবে না। উম্বতে মুহাম্মনীকে এ দোয়া করতে শিক্ষা দেওয়া হয়েছে বৃঝতে হবে। এ অভিমত মুজাহিদের। −[কাবীর]
- ৬. আশরাফ আলী থানবী (র.) বলেন, কখনো কখনো বাতিলপস্থিদের পক্ষ থেকে সত্য অনুসারীদের প্রতি জুলুম-অত্যাচার করা হয়, আর তা হয় মু'মিনদের দ্বারা সংঘটিত পাপাচারের কারণে তাদের জানা-অজানা গুনাহসমূহের কারণে, এমন অবস্থায় আল্লাহ তা'আলার মহান দরবারে ক্ষমাপ্রার্থী হওয়া এবং বিপদমুক্ত হওয়াই হলো একমাত্র পথ। যেমন, হাদীসে এসেছে–

إِذاً عَصَانِيْ مَنْ يَعْرِفُنِيْ سَلَطْتُّ عَلَيْهِمْ مَنْ لَايَعْرِفُنِيْ . الْغَنِيُّ الْحَمِيْدُ النخ উজ আয়াতে হ্যরত ইবরাহীম (আ.) এবং তার আদর্শ ও তার অনুসারীদের আদর্শ অনুসরণের জন্য অনুপ্রেরণা দেওয়া হয়েছে এবং বলা হয়েছে, তোমাদের মধ্যে যারা আল্লাহ এবং আথেৱাতের আশা রাখে, আর কিয়ামতের দিবসে মুক্তির আশা করে, আল্লাহর প্রস্নৃতা এবং আথেৱাতের

মধ্যের বারা বারার বার বাবের দেকে হয়রত ইবরাইয় (আ.) ও তাদের সঙ্গীদের মধ্যে অনুকরণীয় উনুত আদর্শ রয়েছে। তারা যেন তা অবলম্বন করে চলে। এতদসত্ত্বেও কেউ যদি বিমুখ হয় তাতে, তবে সে নিজেরই সর্বনাশ করে আনবে। আল্লাহর বিন্দুমাত্রও ক্ষতিসাধন করতে পারবে না। তিনি যেমন চির বেনিয়াজ ও চির প্রশংসিত তেমনি চির বেপরোয়া ও চির প্রশংসিতই থাকবেন সন্দেহ নেই। –[তাহের]

আর আল্লাহর শক্রদের সাথে আপোষহীন সংগ্রাম চালিয়ে যাওয়ার ক্ষেত্রে হযরত ইবরাহীম (আ.)-এর আদর্শে আদর্শবান হওয়ার প্রতি উদ্বন্ধ হওয়া প্রত্যেক মুসলমানের নৈতিক দায়িতু।

نَّنَا الَّخَ عَلَّنَا الَّخَ وَكَانَا الَّكَ - هُوَ لَكُوَّ - هُمَ عَلَيْنَا الَّخَ عَلَيْنَا الَّخَ আল্লাহর দরবারে দোয়া করা হয়েছে। আর দোয়ার মহলে সাধারণত কাকৃতি-মিনতিই উদেশ্য হয়ে থাকে। সূতরাং যত কাকৃতি-মিনতি দারা আল্লাহকে আহ্বান করা হয়, আল্লাহ ততই তাড়াতাড়ি ডাকে সাড়া দেন। তাই আয়াতে وَيُنَا وَهُمُ مَا مَا مُعَالِّمُ اللّهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّ

আর আল্লাহ ওয়ালাগণ যতই আল্লাহর নাম উচ্চারণ করতে থাকে তাদের নিকট ততই মধুর লাগে ও আত্মার তৃত্তি গ্রহণ করে থাকে। হযরত ইবরাহীম (আ.) ও তার সহচরগণও আল্লাহর প্রেমের সাগরে লিপ্ত হয়ে গিয়েছিলেন। তাই ঈমানের প্রেম ও তালোবাসার টানে আল্লাহকে বারংবার স্বরণ করে দোয়া প্রার্থনা করেছেন।

- । वाकाणित मूणि जर्थ कता स्रस्रह ي : قَوْلُهُ وَمَنْ يَتَوَلَّ فَإِنَّ اللَّهُ هُوَ الْغَنِيُّ الْحَمِيْدُ
- ১. "আর যে লোক মুখ ফিরিয়ে নেয় তার জানা উচিত যে, আল্লাহ পরমুখাপেক্ষীহীন এবং স্বতঃই প্রশংসিত।"-[কুরতুবী, কাবীর]
- ২. তাঞ্চনীরে জালালাইনে এর অর্থ করা হয়েছে, "আর যে কাফেরদের সাথে বন্ধুত্ব করবে, [এই নিষেধাজ্ঞার পরও] তার জানা উচিত যে, আল্লাহ মুখাপেন্ফীহীন [তার এ বন্ধুত্বের দ্বারা আল্লাহর কিছু যায় আসে না] তিনি স্বপ্রশংসিত।

জ্বানদার লোকেরা যদিও অত্যন্ত সহনশীলতার সাবে আমল করতেছিলেন; কিছু তথাপি নিজেদের বাপ-মা, ভাই-বোন ও নিষ্ঠাবান সমানদার লোকেরা যদিও অত্যন্ত সহনশীলতার সাথে আমল করতেছিলেন; কিছু তথাপি নিজেদের বাপ-মা, ভাই-বোন ও নিকটতম আত্মীয়দের সাথে সম্পর্কক্ষেদ করা যে কত বড় কঠিন ও দৃঃসহ কাজ এবং তার ফলে ঈমানদার লোকদের মনের উপর দিয়ে কি প্রবল ঝড় বয়ে যান্চিল, তা আল্লাহ তা আলা ভালো করেই জানতেন। এ জনাই আল্লাহ তা আলা এ আয়াত অবতীর্ণ করে তাদেরকে সান্ত্রনা দিলেন এই বলে যে, সেদিন দ্রে নয় যথন তোমাদের এসব আত্মীয়-স্বজন মুসলমান হয়ে যাবে এবং আক্সকের শক্রতা আগামীকাল ভালোবাসায় রূপান্তরিত হয়ে যাবে। ব্রুরতুরী, কাবীর, আসবাব

এ কথাগুলো যখন বলা হয়েছিল তখন কারো বোধগম্য হচ্ছিল না যে, কিন্তাবে তা সম্ভব: কিন্তু কিছু দিন যেতে না যেতেই যখন মন্ধা বিজিত হয়ে মুসলমানদের হাতে চলে আসল তখন তাঁরা দেখতে পেলেন যে, কুরাইশের লোকেরা দলে দলে ইসলাম গ্রহণ করছে। যার ফলে মুসলমানরা স্বচক্ষেই দেখতে পেলেন কিভাবে তাদের আত্মীয়-স্ক্তনরা ইসলাম গ্রহণ করে তাদের বন্ধুত্বে পরিণত হচ্ছে।

কোনো কোনো বর্ণনায় আছে যে, হযরত আসমার জননী কাবীলাকে হযরত আবৃ বকর (রা.) ইসলাম পূর্বকালেই তালাক দিয়েছিলেন : –[ইবনে কাছীর, মা'আরিফ]

যেসব কাফের মুসলমানদের বিরুদ্ধে যুদ্ধ করেনি এবং মুসলমানদেরকে দেশ হতে বহিষারেও অংশগ্রহণ করেনি; আলোচ্য আয়াতে তাদের সাথে সদ্বাবহার ও ইনসাফ করার নির্দেশ দেওয়া হয়েছে। ন্যায় ও সুবিচার তো প্রত্যেক কাফেরের সাথেও জরুরি। এতে জিমি কাফের, চুক্তিতে আবদ্ধ কাফের এবং শক্র কাফের সবই সমান, বরং ইসলামে জন্তু-জানোয়ারের সাথেও সুবিচার করা ওয়াজিব, অর্থাৎ তাদের পৃষ্ঠে সাধ্যের বাইরে বোঝা চাপানো যাবে না এবং ঘাস পানি ও বিশ্রামের প্রতি খেয়াল রখেতে হবে। নিমা আরেফুল কোরআন, কুরতুবী।

শুন করিবল হয়েছে যে, তোমরা ভীত হয়ো না। অচিরেই তোমাদের শক্রু কাফেরগণ ঈমান গ্রহণ করার পূর্ণ ধারণা অর্জন করতে পারে। তোমাদের জন্য তখন তারা বন্ধু হয়ে যাবে। তাদেরকে আজ যদিও শক্রে, তাদেরকে ঈমানদার বানানো আল্লাহর পক্ষে অতি সহজ। আর আল্লাহ বড়ই ক্ষমাশীল ও দয়াময়। তার দয়ার সাগর সকল ব্যক্তি ও বস্তুকেই পরিবর্তন করতে সমস্যা হয় না। সূতরাং মক্কা বিজয় করে তিনি বহুসংখ্যক কাফেরদেরকে মুসলমান বানিয়ে মুসলমানদের সাথী করে দিয়েছেন। ফলে কাফেরদের কৃফরির শক্তি মুসলমানদের শক্তিতে পরিবর্তন হয়ে গেল। আর তারা ইসলাম গ্রহণ করে মুসলমানদের জন্য জান-প্রাণ হয়ে গেল। এসবগুলোই আল্লাহর কৃদরতের ফ্যুসালা মাত্র।

ভক্ত আয়াতটি ঈমানদারদেরকে সান্ত্রনা প্রদানের উদ্দেশ্যেই বর্ণনা করা হয়েছে। পূর্ববর্তী আয়াতসমূহে মুসলমানগণকে তাদের কাফের আত্মীয়-স্বজনের সাথে সকল সম্পর্ক ছিন্ন করার যে উপদেশ দেওয়া হয়েছিল, তদনুসারে প্রকৃত নিষ্ঠাবান ঈমানদার লোকেরা অত্যন্ত সহনশীলতার সাথে আমল করছিলেন। অর্থাৎ মক্কাবাসীগণ আল্লাহর রহমত প্রাপ্ত ইওয়া এবং ইহকাল ও পরকালের শান্তি অর্জন করার লক্ষ্যে থখন ঈামন আনয়ন করেছিল। তখন তাদের সকল আত্মীয় স্বন্ধন ও ভাই বন্ধুগণ তাদের প্রাপ্ত ইয়ে দাঁড়াল। এমতাবস্থায় ধর্ম রক্ষার্থে সকল আত্মীয়-স্বন্ধন ও পরিবার-পরিজনকে ছেড়ে মক্কা হতে মদীনার হিজরত করেন। আপনজনের বিয়োগ ব্যথা যে কত বড় আঘাত হানে তা অবর্ণনীয়। ঈমানদারদের অন্তরে তখন কেমন আর্তনাদ বয়ে গিয়েছিল তা আল্লাহই ভালো জানতেন।

সূতরাং তাদের অন্তরে সান্ত্রনা প্রদানের জন্য আল্লাহ তা'আলা نَصَى اللّهُ اَنْ بَجْعَلَ আয়াত নাজিল করলেন। আর এ আয়াতগুলো নাজিল হওয়ার পর সকলেই ভাবনা করছিল যে, কিভাবে শক্রণণ মিত্র হবে, কিভাবে কাফিরদের শক্রতা বিপৃত্তিত হয়ে মিত্রতা প্রকাশ পাবে এবং কিভাবে তা সম্ভব হতে পাবে। কিছু স্বস্ত্রকাল পরই যখন মন্ধাভূমি মুসলমানদের মাধ্যমে বিজয় হলো এবং দলে দলে লোক মুসলমান হতে লাগল তখনই তারা অনুভব করতে পারল যে, আল্লাহ তা'আলার নির্দেশ এখন বাস্তবায়িত হয়েছে এবং শক্রমিত্র হয়ে গেল, কাফেরগণ মুসলমানদের বন্ধু হয়ে গেল, পরিবার ও আত্মীয়স্বন্ধনের বিয়োগ ব্যথা দৃরীভূত হলো। –্কাবীর, আসবাব, কুরতুরী

ं चें हें : आहार উक आशार वर्तन- यांता তোমাদের ধর্মীয় हैं : आहार উक आशार वर्तन- यांता তোমাদের ধর্মীয় দৃষ্টিতে শক্ত সাব্যন্ত হয়ে গেছে, তানের মধ্যে যেসব লোক তোমাদেরকে হত্যাকার্যে লিপ্ত হয়নি, তোমাদেরকে দেশাপ্তরেও বাধ্য করেনি, তোমাদের উপর অত্যাচার-উৎপীড়নও করেনি, তোমরা তাদের সাথে আগ্নীয়তার কারণে সন্ত্বহার করা তোমাদের জন্য দৃষ্ণীয় কাজ নয়।

অর্থাৎ এমন লোকদের সাথে সুন্দর আচরণ করতে কোনো বাধা নেই। সততা ও ন্যায়পরায়ণতাতো সকল কাফেরদের সাথে মানবিক কারণে করার নির্দেশ ইসলাম প্রদান করেছে, শক্র, জিমি ও হরবী সকলই এ ক্ষেত্রে সমান: বরং ইসলামের নির্দেশ মোতাবেক চতুপদ জন্তুদের সাথেও ইনসাফ করা আবশ্যক। কারণ আয়াত وَمُ اللّهُ نَصْبًا إِلّا رُسُعَا اللّهُ نَصْبًا إِلّا رُسُعَا اللّهُ وَمَا জায়েজ হবে না। উক্ত আয়াতে আল্রাহ ইহসান ও সদাচার বহাল রাথার আদেশ দিয়েছেন। —[মা'আরিফ]

মুশরিক ও কাফিরদের হাদিয়া থহণের ত্কুম : উক্ত আয়াতের ব্যাখ্যায় প্রমাণিত হয় যে, হযরত আসমা বিনতে আবী বকর (রা.)-এর মাতা তার জন্য যে হাদিয়া নিয়ে সাক্ষাতে আসলেন ত্যুর তা ফিরিয়ে দিতে বলেননি । সূত্রাং কাফেরদের হাদিয়া এহণ করাও জায়েজ । আর হযরত রাসুলে কারীম ও হাদিয়া এহণ করতেন । যেমন হাদীস শরীক্ষে বলা হয়েছে—১৬৬ । উক্ত হাদিয়ে এহণ করতেন । যেমন হাদীস শরীক্ষে বলা হয়েছে—১৬৬ । তাই করার হয়েন হাদিয়া এহণ করতেন । যেমন হাদীস শরীক্ষে বলা হয়েছে—১৬৬ । তাই করার হয়েন হাদিয়া এহণ করতেন । যেমন হাদীস শরীক্ষে বলা হয়েছে—১৬৬ । তাই করার হয়েন হয়ের হয়ের আরা এটা শ্রুতিত প্রমাণিত হয় যে, একজন মুসলমানের পক্ষে তার কাফের মাতা-পিতা ও ভাই-বোন ইত্যাদির সেবা সহায়তা করা জায়েজ হবে । আর যদি তারা শক্রতা পোষণ করে তবে তা জায়েজ হবে না। অনুরূপভাবে করি মিসকিনদেরকেও সদকা খয়রাত করা যেতে পারে। যদি কাফেরগণ মুসলমানদের বশ্যতা প্রীকার করে ও নির্দেশ পালন করে ইসলামিক রাষ্ট্রে বসবাস করে তবে তাদের ক্ষেত্রে সদাচার করা আবশ্যক। ক্রেন্থর ক্রেন্থর ও অন্যান্য দুনিয়ারী কাজকর্ম ইত্যাদিও নিষিদ্ধ নয়। তবে তাদেরকে প্রাধান্য দেওয়া যাবে না। কেননা রাস্লুরাহ তির ক্রেছেন। এটাও ১৯৮৯ আর ভ্রেন্থর ক্রেমেন সালাম দেওয়ার ক্ষেত্রে বলহেন তারীকর একটি বিশেষ প্রমাণ। কিত্ব ধর্মীয় ব্যাপারে মুসলমানদের অগ্রাধিকার থাকবে, যেমন সালাম দেওয়ার ক্ষেত্রে বলবে—
তির্মী এই৬ ন শির্মীর ব্যাপারে মুসলমানদের অগ্রাধিকার থাকবে, যেমন সালাম দেওয়ার ক্ষেত্রে বলবে—
তির্মী এই৬ ন শির্মীর ব্যাপারে মুসলমানদের অগ্রাধিকার থাকবে, টেন্সন সালাম দেওয়ার ক্ষেত্রে বলবে—
তির্মী এই৬ ন শির্মীর ব্যাপারে মুসলমানদের অগ্রাধিকার থাকবে, যেমন সালাম দেওয়ার ক্ষেত্রে বলবে—
তির্মী এই৬ ন শির্মীর ব্যাপারে মুসলমানদের অগ্রাধিকার থাকবে, যেমন সালাম দেওয়ার ক্ষেত্রে বলবে—
তির্মী এই৬ ন শির্মীর ব্যাপার মুসলমানদের অগ্রাধিকার থাকবে, টেন্সন সালমের করে করে নান্ত্র শ্রমীত নান্ত্র ক্রেমিকার তা নিন্ধীর বার্মীর ব্যাপার মুসলমানদের ত্ব্যাধিকার থাকবে, টেন্সন সালমের ক্রেমিকার করে বিন্ধীর বার্মীর বার্মীর বার্মীর ব্যাপার মুসলমানদের ত্ব্যাধিকার থাকবে, টেন্সন সালমের তা নিন্ধীর বার্মীর বান্ধীর বিন্ধীর বার্মীর বার্মীর বার্মীর বার্মীর বার্মীর বার্মীর বান্ধীর বিন্ধীর বার্মীর বান্ধীর বান

আল্লাহ তা'আলা বলেছেন– আল্লাহ কেবল তাদের সাথে বন্ধুত্ করতে নিষেধ করেন যারা দীনের ব্যাপারে তোমাদের বিরুদ্ধে যুদ্ধ করেছে, তোমাদেরকে দেশ হল্ডে বহিষ্কার করেছে এবং বহিষ্কার কার্যে সাহায্য করেছে। যারা এ জাতীয় লোকদের সাথে বন্ধুত্ব করে তারা জালিম।

পূর্ববর্তী আয়াতসমূহে কাফিরদের সাথে সম্পর্ক ছিন্ন করার যে নির্দেশ দেওয়া হয়েছিল, সে সম্পর্কে লোকদের মনে একটা ভুল ধারণার সৃষ্টি হওয়া সম্ভব ছিল। সে ভুল ধারণাটি হলো, তাদের কাফের হওয়ার দরুনই বুঝি এরূপ নির্দেশ দেওয়া হয়েছে। এ কারণে আলোচ্য আয়াত কয়টিতে বুঝিয়ে দেওয়া হয়েছে যে, তাদের কাফের হওয়াই আসল কারণ নয়। ইসলাম ও মুসলমানদের সাথে তাদের শব্রুতা ও অত্যাচারমূলক আচরণে কারণেই সে নির্দেশ দেওয়া হয়েছে। কাজেই শক্রু কাফের ও অশক্র কাফেরদের মধ্যে পার্থক্য করা মুসলমানদের কর্তব্য। যেসব কাফের তাদের সাথে কোনোদিন খারাপ আচরণ করেনি তাদের প্রতি অনুগ্রহপূর্ণ ব্যবহার করা কর্তব্য। হয়রত আবৃ বকরের কন্যা হয়রত আসমা (রা.) এবং তাঁর কাফের মাতার মধ্যে যে ঘটনা সংঘটিত হয়েছিল তাই এ কথাটির সর্বেত্তির বাস্তব ব্যাখ্যা (পূর্বে তার উল্লেখ হয়েছে)।

এ ঘটনা হতে জানা যায় যে, একজন মুসলমানের পক্ষে তার কাফের পিতা-মাতার খেদমত করা ও নিজের কাফের ভাই-বোন ও আত্মীয়-স্বজনের সাহায্য করা সম্পূর্ণ জায়েজ। যদি তারা ইসলামের শক্ত না হয়ে থাকে। অনুরূপভাবে জিমি মিসকিন লোকদের প্রতিও দান-সদকা করা যেতে পারে। —(আহকামূল কুরআন, জাচ্ছাছ, রুল্ল মা'আনী)

আল্লামা সাইয়েদ কুতৃব বলেছেন, এ আয়াতগুলোতে মুসলমানদের সাথে অমুসলিমদের সম্পর্ক কি রকম হবে, আন্তর্জাতিক সম্পর্কের ক্ষেত্রে তার একটা মূল্যবান বিধান বিবৃত হয়েছে। সে বিধান হলো— সম্পর্কছেদ ও হানাহানি হবে বিশেষিত শক্রতা এবং সীমালজ্ঞনের অবস্থায়। আর যখন শক্রতা থাকবে না, কোনো সীমালজ্ঞিত হবে না, তখন যারা সদ্মবহারের উপযুক্ত তাদের সাথে সদাচরণ করতে হবে। মুয়ামালার ক্ষেত্রে এটাই হলো ইনসাফ। এ বিধানই হলো ইসলামের আন্তর্জাতিক শর্মী বিধানের মূলভিবি। যে বিধানে মুসলমানদের সাথে অন্যসব মানুষের শান্তিময় অবস্থাকে আসল অবস্থা মনে করা হয়। এ অবস্থার পরিবর্তন যুদ্ধ জাতীয় সীমালজ্ঞন এবং তার প্রতিরোধের প্রয়োজন ছাড়া হয় না। অথবা, চুক্তি সংঘটিত হওয়ার পর তা লক্ষিতে হওয়ার সম্বাবনা দেখা দিলেই হতে পারে। অথবা, দাওয়াতের স্বাধীনতা এবং আকীদার স্বাধীনতার স্বপক্ষের শক্তিসহ অবস্থানের জন্য হতে পারে। এ হাড়া অন্যাবস্থায় এ বিধানের তাৎপর্য হলো শান্তি, ভালোবাসা, সদাচার এবং সমস্ত মানুষের সাথে ইনসাফ। —[যিলাল]

. ١. يَايَهُا الَّذِينَ أَمَنُواۤ إِذَا جَآ كُمُ ٱلْمُؤْمِنْتُ بِٱلْسِنَتِهِينَ مُهَاجِرَاتِ مِنَ الْكُفَّادِ بَعْدَ الصَّلَح مَعَهُمْ في الْحَدَيْبِيَّةِ عَلَىٰ أَنَّ مَنْ جَاءَ مِنْهُمْ الِّي الْمُؤْمِنِيْنَ يَرُدُّ فَامِتُحَنَّوْهُنَّ مِ بِالْحَلَفِ أَنَّهُنَّ مَا خُرَجِنَ الَّا رَغْيَةً فِي الْاسْلَامِ لاَ بِغَيضًا لاَزُواجِهِنَّ الْكُفَّارِ وَلاَ عشُقًا لرجَالِ منَ الْمُسلِمنِينَ كَذَا كَأَنَ النُّدُّ عَنُّ بَحُلفُهُنَّ اللَّهُ أَعْلَمُ بِالنَّمَانِهِينَ عَلَّمُ بِالنَّمَانِهِينَ عَ فَانْ عَلَمْتُمُ فُنَّ ظَنَنْتُمُوهُنَّ بِالْحَلَفِ مُسَوَّمِينَاتِ فَيلاً تَسْرِجِيعُتُوهُينَّ تَبُودُوهِينَّ اليَي الْكُفَّارِ طِ لاَ هُنَّنِ حِلَّ لَهُمْ وَلاَ هُمْم يُحِلُّونَ لَهُنَّ طِ وَأَتُوهُمْ أَيْ أَعْلَطُوا الْكُفَّارِ أَزْوَاجِهُنَّ مَا أَنْفَقُوا طَعَلَيْهِنَّ مِنَ الْمُهُورِ وَلاَ جَنَاحَ عَـكَــكُـمُ أَنْ تَـنــُكُـحُـهُ هُـتُّ، حِشَد طـه اذاً أَنْ مُرْدُهُ وَرَدُ أُوهُ وَرَيَّا مُرُهُ وَرُهُنَّ وَلَا تُمُسكُواً بالتَّشْدِيْد وَالتَّخْفيْف بعصَم الْكَوَافر زَوْجَاتِكُمْ لِقَطْعِ اسْلَامِكُمْ لَهَا بِشَرْطِهِ أَو اللَّاحِقَاتِ بِالْمُشْرِكِيْنَ مُرْتَدَّاتِ لِقَطِع واستُكُوا إرتدادهن نكاحِكُم بسَرطه. اطَلَبُوا مَا آنَـفَقَتُمْ عَلَيْهِنَّ مِنَ الْمُهَوِّرِ فعي صَنورة الارتبداد معيَّنُ تَبُرُوَّجُهُنُ مِنَ الْكُفَّا، وَلُبَسْنَكُوا مِا آنَفَقُوا طَعَلَى لمُهَاجِرَاتَ كُمَّا تُقَدَّمَ أَنَّهُمْ يُؤْتُونُهُ ذَٰلِكُمُ حُكْمُ اللَّهِ ط يَحْكُمُ بِيَنْكُمْ ط بِه وَاللَّهُ عَلَيْهُ خَكِيْهُ.

#### অনুবাদ :

১০, হে ঈমানদারগণ! যখন তোমাদের নিকট আগ্মন করে ম'মিনা ত্রীলোকগণ তাদের মৌখিক বীকারোক্তি মজে দেশত্যাগী হয়ে কাফিরগণ হতে যখন তাদের সাথে এ মর্মে হোদায়বিয়ার সন্ধিচ্কি হয়েছে যে, তাদের নিকট হতে যে ব্যক্তি মু'মিনদের নিকট আগমন করবে, তাকে কেরত পাঠানো হবে, এটার পর : তবে তোমরা সেই ব্রীদেরকে পরীক্ষা করো এরূপ শপথ গ্রহণের মাধ্যমে যে ভারা ঈমানের প্রতি আকৃষ্ট হয়েই বহির্গত হয়েছে, তাদের কাফের স্বামীগণের প্রতি বিদ্বেষ কিংবা কোনো মুসলিম পরুষের প্রতি প্রেমাসক্তির কারণে নয়। রাস্লুলাহ 🚐 তাদের হতে এরপ শপথই গ্রহণ করতেন। আদ্মাহই তাদের ঈমান সম্পর্কে সমাক অবগত আছেন। **অনন্তর** তোমরা যদি জানতে পার শপথের কারণে তোমাদের ধারণা সৃষ্টি হয় যে, তারা ম'মিন, তবে তাদেরকে ফেরত পাঠিও না ফিরিয়ে দিও না কাফেরদের নিকট । মু'মিন নারীগণ তাদের জন্য হালাল নয় এবং কাফেরগণ ম'মিন নারীদের জনা হালাল নয় : আর তোমরা তাদেরকে প্রদান করে৷ অর্থাৎ তাদের কাফের স্বামীগণকে দাও যা তারা ব্যয় করেছে। উক্ত মু'মিন নারীগণের প্রতি মোহর ইত্যাদি। আর ডোমরা তাদেরকে বিবাহ করায় কোনো অপরাধ নেই উক্ত শর্ত সাপেক্ষে যখন তোমরা তাদের বিনিময় আদায় করেছ তাদের মোহর। আর তোমরা বজায় রেখো না শব্দটি তাশদীদ ও তাখফীফ সহকারে উভয় কেরাতেই পঠিত হয়েছে। কাফের নারীগণের সাথে দাম্পত্য সম্পর্ক কাফের স্ত্রীগণের সাথে। কারণ তোমাদের ইসলাম গ্রহণ উক্ত সম্পর্ককে তার শর্তসহ বিচ্ছিন্র করে দিয়েছে। অথবা সেই ব্রীগণ যারা মুরতাদ বা ধর্মত্যাগী হয়ে মশ্রিকদের সাথে মিলিত হয়েছে। কারণ তাদের ধর্মত্যাগ তোমাদের সাথে বিবাহ বন্ধনকে তার শর্তসহ ছিন্র করে দিয়েছে। আর তোমরা দাবি করো ফেরত চাও যা তোমরা ব্যয় করেছ তাদের উপর মোহর ইত্যাদি : তারা যে সকল কাফেরকে স্বামীরূপে গ্রহণ করেছে তাদের নিকট হতে, ব্রী ধর্মত্যাগী হওয়ার ক্ষেত্রে ৷ আর তারা দাবি করবে, যা তারা ব্যয় করেছে মুহাজির নারীগণের নিকট। যেমন উপরে উল্লিখিত হয়েছে যে, তাদেরকে তা ফেরত দান করা হবে। এটাই আল্লাহর বিধান : তিনি তোমাদের মাঝে ফরসালা করেন এটার মাধ্যমে আল্লাহ সর্ববিষয়ে প্রাজ্ঞ ও বিজ্ঞানময়।

## তাহকীক ও তারকীব

হতে উদ্ভূত হিসেবে عَفْنَيْكَ অর্থাৎ يَوْلُكُ لَا تُمْسِكُوْا করে পড়েছেন। আবৃ ওবাইদও এ কেরাত পছন্দ করেছেন, অপর আয়াত نَامُسُكُولُكُ بَعَدُولُكُ بَعَادُهُ وَالْمَالُكُولُ مَا اللهُ اللهُ مَا اللهُ اللهُ وَمَا اللهُ اللهُ عَلَيْكُولُ مَا اللهُ ال

## প্রাসঙ্গিক আলোচনা

আরাতের শানে নুমৃল : ষষ্ঠ হিজরিতে মুসলমান এবং করাইশদের মধ্যে হোদায়বিয়ার চুক্তি সম্পাদিত হওয়ার পর প্রথম প্রথম মক্কা হতে পুরুষেরা ইসলাম গ্রহণ করে পালিয়ে আসছিল। চুক্তির শর্ত অনুযায়ী সেসব মুসলমানকেরে রাস্লুল্লাহ তাদের আত্মীয়দের হাতে তুলে দিছিলেন। পরে মুসলমান প্রীলোকদের আগমন আরম্ভ হলে একটা নতুন সমস্যা দেখা দেয়। সেই সমস্যাটি হলো ব্রীলোকদেরকেও তাদের আত্মীয় কাফেরদের হাতে তুলে দেওয়া হবে; না অন্য কোনো ব্যবস্থা গ্রহণ করা হবে?

সর্বপ্রথম কোন্ মহিলা ইসলাম গ্রহণ করে মুসলমানদের কাছে চলে এসেছিলেন সেই ব্যাপারে বিভিন্ন বর্ণনা লক্ষ্য করা যায়।

- ১. এক রেওয়ায়াতে দেখা যায় যে, মুসলমান সাঈদা বিনতে হারিছ কাফের সায়ফী ইবনে আনসারীর পত্নী ছিলেন। কোনো কোনো রিওয়ায়াতে সায়ফীর নাম মাখযুমী বলা হয়েছে। তখন পর্যন্ত মুসলমান ও কাফেরের মধ্যে বৈবাহিক সম্পর্ক স্থাপন হারাম ছিল না। এ মুসলমান মহিলা মক্কা হতে পালিয়ে হোদায়বিয়ায় রাস্লুল্লাহ এর কাছে উপস্থিত হলেন। সাথে তার স্বামীও হাজির হলো। সে রাস্লুল্লাহ এর কাছে দাবি জানাল যে, আমার প্রীকে আমার কাছে প্রত্যর্পণ করা হোক। কেননা আপনি এ শর্ত মেনে নিয়েছেন এবং চুক্তির কালি এখনও ওকায়নি। এ ঘটনার পরিপ্রেক্ষিতে আলোচ্য আয়াতসমূহ অবতীর্ণ হয়েছে। বিকৃত্বী, মা'আরিফা
- ২. আর কোনো কোনো রেওয়য়াত মতে, সর্বপ্রথম যে মহিলা হিজরত করে মুসলমানদের কাছে চলে এসেছিলেন তিনি হলেন উকবা ইবনে মুয়াইতের কন্যা উম্মে কুলছুম (রা.)। তাঁর দুই ভাই রাসূলুল্লাহ = এর কাছে উপস্থিত হয়ে সদ্ধির শর্ত অনুযায়ী তাঁকে ফেরত চাইলেন। এ ঘটনার পরিপ্রেক্ষিতে এ আয়াতসমূহ অবতীর্ণ হয়।

-[কুরতুবী, ইবনে কাছীর, সাফওয়া, ফাতহুল কাদীর]

এ দুই নারী ছাড়া আরো কয়েকজন নারী সে সময় ইসলাম গ্রহণ করে মদীনায় হিজরত করে মুসলমানদের কাছে চলে এসেছিলেন বলে জানা যায়। হতে পারে এ সব ঘটনার পরিপ্রেক্ষিতে এ আয়াতগুলো অবতীর্ণ হয়েছিল। যাই হোক এ আয়াতগুলো যে এ সামাজিক সমস্যার সমাধানকল্পে অবতীর্ণ হয়েছে তাতে কোনো সন্দেহ নেই।

হোদায়বিয়ার ঘটনা : হোদায়বিয়া হেরেম শরীক্ষের সীমানার একেবারে নিকটবর্তী একটি স্থানের নাম। বর্তমানে এটা শামসিয়া নামে পরিচিত। আবদ ইবনে হুমায়েদ, ইবনে জারীর, বায়হাকী প্রমুখের রেওয়ায়াতক্রমে বর্ণিত আছে যে, রাসূলে কারীম মদীনায় অবস্থানকালে স্বপ্নে দেখলেন যে, তিনি সাহাবায়ে কেরামদেরকে নিয়ে পবিত্র মক্কায় গমন করেছেন এবং ওমরা পালন করে মাথা মুড়িয়ে অথবা চুল ছোট করে নিয়েছেন। স্বপ্নের ঘটনাটি তিনি সাহাবায়ে কেরামের নিকট ব্যক্ত করলে সকলে কা'বা ঘর জেয়ারত এবং বহুদিনের বঞ্চিত আত্মীয়-স্বজনের সাথে সাক্ষাৎ করার জন্য উদ্মীব হয়ে সাথে সাথেই প্রস্তুতি গ্রহণ করলেন।

পবিত্র জিলকাদ মাসে প্রাচীন আরবি প্রথানুযায়ী যুদ্ধবিগ্রহ বন্ধ থাকায় রাসূলুল্লাহ 🕮 পুণাভূমি দর্শন এবং ওমরা হজ আদারের উদ্দেশ্যে চৌদ্দশত সাহাবী সহকারে মদীনা হতে মক্কাভিমুখে যাত্রা করলেন।

মুসনাদে আহমদ, বুখারী, আবু দাউদ ও নাসায়ী শরীকে বর্ণিত আছে যে, রাসূলুরাহ 🏬 যাত্রার প্রাক্কালে গোসল করলেন এবং নতুন পোশাক পরিধান করে নিজের কসওয়া নামীয় উদ্রীর পূর্চে আরোহণ করলেন। তাঁর সঙ্গে উন্মুল মু'মিনীন হযরত আয়েশা, উচ্ছে সালমা এবং আনসার ও মদীনার পল্লী থেকে আগত বেদুইনের এক বিরাট দলও ছিল।

রাস্লে কারীম 🛅 যুলক্লাইফা নামক স্থান হতে ইহরাম বেঁধে রওয়ানা হলে মক্কাবাসী জানতে পেরে মুসলমানদের অগ্রগতি রোধ করার উদ্দেশ্যে থালিদ ও ইকরামার নেতৃত্বে একদল সৈন্যবাহিনী প্রেরণ করে। এদিকে রাস্লে কারীম 🚞 মক্কার সন্নিকটে খ্যায়া গোত্রের বুদাইল ইবনে ওয়ারাকার নিকট কুরাইশদের যুদ্ধাভিযানের সংবাদ পেয়ে অন্য পথ অনুসরণ করলেন এবং মক্কার তিন মাইল দূরে কুনায়বিয়া নামক স্থানে শিবির স্থাপন করলেন।

হয়র শূরেই বাশার ইবনে সৃষ্টিয়ানকে দৃত হিসেবে মঞ্জা শরীফে পাঠিয়ে দিয়েছিলেন। এ উদ্দেশ্যে যে, তিনি অতি সংগোপনে মঞ্জাবাসীদের অবস্থা পর্যবেক্ষণ করে রাস্পুল্লাহ — কে এ বিষয়ে অবহিত করবেন। তিনি মঞ্জা শরীফ হতে এসে কাফিরদের যুদ্ধ প্রস্তুতির সংবাদ দিলেন। রাস্পুল্লাহ বায়তুল্লাহর দিকে অপ্রসর হবেন, না যুদ্ধের জন্য প্রস্তুতি নেবেন এ ব্যাপারে সাহাবায়ে কেরামের সাথে পরামর্শ নিলে সকলে এ উত্তর দিলেন যে, আমরা ওমরা করতে এসেছি যুদ্ধ করতে নয়। মঞ্জার কাফিরদের শক্ষ হতে উরওয়া ইবনে সাকাফী এসে হত্ত্বর — এর আগমনের উদ্দেশ্য জানতে চাইলে রাস্পুল্লাহ — বলনে যে, আমরা যুদ্ধ করতে আসিনি, শুধুমাত্র বায়তুল্লাহ ওওয়াফ করতে এসেছি। তারা রাস্পুল্লাহ — এর সত্যতায় বিশ্বাস স্থাপন করে পুনরায় আবওয়া ইবনে মাসুদকে সন্ধির প্রস্তাব নিয়ে মহানবী — এর নিকট পাঠাল। কিন্তু আবওয়ার দুর্ব্যবহারের জন্য আলোচনা ব্যর্থ হয়। রাস্পুল্লাহ — কুরাইশদের সন্ধি স্থাপনের জন্য প্রথমে খোবাস এবং পরে হযরত ওসমান (রা.)-কে শান্তির প্রস্তাব নিয়ে ক্রাইশ নেতাদের নিকট পাঠান। কিন্তু কাফেররা তাঁকে নজরবন্দি করে রাখলে জনরব উঠল যে, কুরাইশণণ হয়বত ওসমান (রা.)-কে হত্যা করেছে।

এ সংবাদ শুনে রাসূলুরাই ক্রি একটি গাছের নিচে একত্রিত হয়ে জিহাদের জন্য সাহাবায়ে কেরাম থেকে বাইআত গ্রহণ করেন। এটাই ইসলামের ইতিহাসে 'বাইআতুর রিদওয়ান' নামে প্রসিদ্ধ। ভয়ে কুরাইশগণ হযরত ওসমান (রা.)-কে মুক্তি দেয় এবং সন্ধি প্রস্তাব নিয়ে সুহাইলকে পাঠায়। রাসূলুরাহ ক্রি সানন্দে এ শান্তি প্রস্তাব গ্রহণ করলেন।

সন্ধির শর্তাবলি এরপ ছিল যে, আগামী দশ বৎসরের জন্য মুসলমান এবং কাচ্ছেরদের মধ্যে যুদ্ধবিগ্রহ বন্ধ থাকবে। তারা একে অপরের বিরোধিতায় লিপ্ত হবে না। এ বৎসর মুসলমারা ওমরা না করে চলে যাবে। আগামী বৎসর বিনা অন্তে মক্কায় এসে ওমরা করে যেতে পারবে। মক্কার কোনো লোক মদীনায় গেলে তাকে ফেরত দিতে হবে, পক্ষান্তরে মদীনার কোনো লোক মদীরার গোলে তাকে ফেরত দেওয়া হবে না। এভাবেই হুদায়বিয়ার সন্ধিচুক্তির ঘটনা সংঘটিত হয়।

হৈ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الل

- এ আয়াতে স্পষ্ট করে বলে দেওয়া হয়েছে যে, ঐ সমস্ত স্ত্রীলোকগণ যদি মু'মিনা বলে প্রমাণিত হয়, তাহলে তাদেরকে আর কাফেরদের নিকট ফেরত দেওয়া যাবে না। এখানে কয়েকটি প্রশ্নের উদ্ভব হয়, প্রশ্নুতলো নিম্নে প্রদন্ত হলো।
- ১. আল্লাহ তা'আলা কি এ আয়াতগুলোর মাধ্যমে রাসূলুল্লাহ 🚎 -কে সন্ধির শর্ত মহিলাদের ক্ষেত্রে অমান্য করার নির্দেশ দিনেনঃ
- ২. নাকি সন্ধির শর্তের মধ্যে মহিলারা পড়ে নাঃ তাহলে সন্ধির শর্ত কি রকম ছিলঃ এ দ্বিতীয় প্রশ্নটির জবাব জানা গেলে প্রথম প্রশ্নের উত্তরও সহজেই পাওয়া যাবে।

মহিলারাও পুরুষদের সাথে সন্ধিচুক্তির শর্তের মধ্যে শামিল কিনা? : এ প্রশ্লের জবাবে দু'টি মত লক্ষ্য করা যায়। এক. হাঁা, মহিলারাও চুক্তির শর্তের অন্তর্ভুক্ত। দুই. না মহিলারা চুক্তির শর্তের অন্তর্ভুক্ত নয়। দু' রকমের মতামত হওয়ার কারণ হলো, হুদায়বিয়ার সন্ধি সম্পর্কে যত বর্ণনা আমরা পাই তার অধিকাংশই ভাব বর্ণনা মাত্র। আলোচ্য শর্ত সম্পর্কে একটি বর্ণনার ভাষা এরপ – مَنْ جَا مَ مِنْكُمُ لُمْ تَرُوُّهُ كَالَمْيَكُمْ وَمَنْ جَا َ كُمْ مُنِكُمْ لُمْ تَرُوُّهُ كَالَمْيْكُ

ভোমাদের যে লোক আমাদের নিকট আসবে আমরা তাকে ফেরত পাঠাবো না, কিন্তু আমাদের যে লোক তোমাদের নিকট যাবে ভোমরা তাকে ফেরত পাঠাবে।

وَمَنْ اتَّىٰ رَسُولَ اللَّهِ مِنْ اَصْحَابِه بِغَيْر إذْن وَلَيِّهِ رَدَّهُ عَلَيْهِ - काटनांछित जावा छिन

রাসূলুল্লাহর নিকট তাঁর সাহাবীদের মধ্যে যে লোক নিজের অভিভাবকের অনুমতি ব্যতিরেকে আসবে তাকে তিনি ফেরত দিবেন ؛ আবার কোনোটিতে রয়েছে– مَنْ اتَىٰ مُحَمَّدًا مِنْ تُرَيْضٍ بِغَيْرِ إِذْنِ رُلِبِكِمْ رُدًّا عَلَيْهُمْ

কুরাইশদের যে লোক মুহাক্ষদ 🚉 -এর নিকট তার অভিভাবকের অনুমতি ছাড়াই আসবে তাঁকে তিনি কুরাইশদের হাতে ফেরত দিবেন।

এ বর্ণনাসমূহের বাচনভঙ্গি দ্বারা প্রতীয়মান হয় যে, এসব বর্ণনা সন্ধির মূলভাষা ও শব্দের অনুরূপ নয়। বর্ণনাকারী সন্ধির মূলকথা নিজ্ঞ নিজ্ঞ ভাষায় বর্ণনা করেছেন; কিন্তু বিপুল সংখ্যক বর্ণনা এ ধরনের হওয়ার কারণে তাফসীরকার ও হাদীসবিদগণ সাধারণভাবেই মনে করে নিয়েছেন যে, সন্ধির শর্তসমূহে স্ত্রী-পুরুষ উভয়ই অন্তর্ভুক্ত ছিল। এ হিসেবে পুরুষদের ন্যায় প্রীলোকদেরও ফেরত দেওয়া উচিত। অতঃপর তাঁদের সমুথে আল্লাহর নির্দেশ আসল যে, মু'মিন প্রীলোককে ফেরত দেওয়া থাবে না। তথন তাঁরা এটার ব্যাখ্যা করলেন— আল্লাহ তা'আলা এ আয়াতে মু'মিন প্রীলোকদের ব্যাপারে সদ্ধিশত ভঙ্গ করার সিদ্ধান্ত দিয়েছেন; কিন্তু এটা খুব সামান্য কথা নয়, এত সহজেই একথা মেনে নেওয়া যায় না। সদ্ধি যদি প্রী-পুরুষ নির্বিশেষে সকলের জন্য ছিল, তাহলে একপক্ষ হতে একতবঞ্চাভাবে সংশোধন করে নিবে কিংবা নিজস্বভাবে তার একটা অংশ বদলিয়ে দিবে এটা কিভাবে সঙ্গত মনে করা যেতে পারে; যদি ধরে নেওয়া যায় এটা করা হয়েছে তবুও কুরাইশের লোকেরা এতে কোনো আপত্তি করল না তাই বা কিরপে সম্ভব হতে পারে; কুরাইশার সার্বি শার্তিক করি না তাই বা কিরপে সম্ভব হতে পারে; কুরাইশার সার্বি শার্তিক করি করে বেসছেন এ কথা তারা জানতে পারলে তো চিংকার করে প্রার্হিত্ত বলে রিম্বার্টিক সিক্তা সংকল্পারক করে বার্বিবর্ধ করে বিশেশ প্রতির কলে বিজ্ঞাত, কিন্তু কুরাইশার ফয়সালা সম্পর্কে প্রতিবাদ স্বরূপ টু শব্দটিও উচ্চারণ করেছে এমন কোনো বর্ণনাই কোথাও পাওয়া যায় না। এ প্রশুটি নিয়ে চিন্তা-গবেহণা করা হলে সিদ্ধিত কিছুটা দৃষ্টি দিয়েছিলেন; কিন্তু কুরাইশদের আপত্তি না জানানোর একটা যেনতেন ব্যাখ্যা দিয়েই তিনি বলেছেন, আল্লাহ তা'আলা একটি মু'জিযা হিসেবেই কুরাইশদের মুখ বন্ধ করে কে নিয়েছিলেন; কিন্তু এ ব্যাখ্যা দিয়ে তাঁরা কিভাবে স্বন্ধি প্রেল তাই আচর্য। বন্ধটি মু'জিবা হিসেবেই কুরাইশদের মুখ বন্ধ করে কে নিয়েছিলেন; কিন্তু এ ব্যাখ্যা দিয়ে তাঁরা কিভাবে স্বন্ধি প্রেলন তাই আচর্য।

আসল কথা হলো, সন্ধি-চুক্তির এ শর্তটি মুসলমানদের পক্ষ হতে নয়, কুরাইশ কাফেরদের পক্ষ হতে পেশ করা হয়েছিল। তাদের পক্ষ হতে তাদের প্রতিনিধি সুহাইল ইবনে আমর সন্ধি-চুক্তিতে এ শব্দগুলো লিখেছিল-

عَلَىٰ أَنْ لاَ يَاتِيكَ مِنَّا رَجُلُّ وَانْ كَانَ عَلَىٰ وِيْنِكَ إِلَّا رَدَدْتُهُ إِلَيْنَا

অর্থাৎ তোমাদের নিকট আমাদের কোনো পুরুষ যদি আসে তোমাদের ধর্মমতের হলেও তোমরা তাকে আমাদের নিকট ফেরত পাঠাবে :

সন্ধির এ কথাগুলো বুখারী শরীফে خَوَ الْمُصَالَحَةِ كَالْمُسُورُطْ فِي الْجِهَادِ وَالْمُصَالَحَةِ সবাদ সূত্রে উদ্ধৃত হয়েছে। সুহাইল হয়তো رُجُلٌ সবাদ সূত্রে উদ্ধৃত হয়েছে। সুহাইল হয়তো رُجُلٌ শদিটি 'ব্যক্তি' অর্থে ব্যবহার করেছিল; কিন্তু এটা ছিল তার নিজের চিন্তা। সন্ধিতে তুঁ শদ লিখা হয়েছিল। আরবি ভাষায় এ শদিটি পুরুষ অর্থেই ব্যবহৃত হয়। এ কারণেই উম্মে কুলছ্ম (রা.)-কে ফেরত নেওয়ার দাবি নিয়ে তাঁর ভাই যখন রাস্লে কারীম ——এর নিকট উপস্থিত হলো, (ইমাম যুহরীর বর্ণনা অনুযায়ী) তখন রাস্লে কারীম ——তাঁকে ফেরত দিতে অস্বীকার করলেন। বললেন والرِّجَالِ دُونَ النِّسَاء নিলেকদের সম্পর্কে করি ছিল পুরুষদের সম্পর্কে ব্রীলোকদের সম্পর্কে নয়।" –(কারীর, আহকামূল কুরআন)

ইমাম রাথী (র.) 'যাহ্হাক' -এর উদ্ধৃতি দিয়ে বলেছেন, সন্ধিচ্জিতে মহিলাদের ব্যাপারে আলাদা একটা কথা ছিল, সে কথার শব্দাবলি এ রক্ম~

لاَ تَاتَّئِيكَ مِنْنَا إِمْرَأَةَ كَيْسَتْ عَلَىٰ دِيْنِكَ إِلَّا رَدَدَتُهَا اِلْبِنَا فَإِنْ دَخَلَتْ فِي دِيْنِكَ وَلَهَا زَوْجٌ رَدَدَتُ عَلَىٰ زَوْجِهَا مَا انَفَنَ عَلَيْهَا وَلِلَيْبِيَ ﷺ مِنْ الشَّرْطِ مِثْلُ ذَٰلِكَ -

অর্থাৎ তোমাদের কাছে আমাদের কোনো মহিলা যদি আসে, যদি সে তোমাদের ধর্মমতের না হয় তাহলে সেই মহিলাকে আমাদের কাছে ফেরত দিবে। আর যদি সে তোমাদের দীন গ্রহণ করে থাকে এবং তার স্বামী (আমাদের কাছে) থাকে, তাহলে স্বামী যে দেন-মোহর দিয়েছিল তা ফেরত দিবে। রাসুলুব্রাহ

এ মত অনুসারে আয়াতগুলো সন্ধিচুক্তির সমার্থবােধক এবং তার পুনরুল্লেখ মাত্র, এ মতই আমাদের কাছে গ্রহণীয়। কারণ তা ইসলামের প্রকৃতির সাথে সামঞ্জস্যপূর্ণ। ওয়াদা পালন করা মুসলমানদের উপর ওয়াজিব। এক পক্ষের এককভাবে সন্ধিচুক্তির কোনো শর্তের বরখেলাফ করা বা কোনো শর্ত বাতিল করা সম্ভব নয়। তা ইসলামের মূল শিক্ষারও পরিপন্থি, সূতরাং এটাই প্রমাণিত হলো যে, এ আয়াতগুলো সন্ধিচুক্তির বিপরীত নয় বরং পরিপুরক। –[রাওয়ায়ে]

রাস্পুলাহ 

মু'মিন মুহাজির মহিলাদের কিডাবে পরীক্ষা করতেন? : যেসব প্রীলোক হিজরত করে আসত তাদেরকে পরীক্ষা করার জন্য রাস্পুলাহ 

তাদেরকে জিজ্ঞেস করতেন, সে আল্লাহর তাওহীদ ও হযরত মুহামদ 

এতি সমানদার কিনা এবং কেবলমাত্র আল্লাহর এবং রাস্লের জন্যই দেশত্যাগ করেছেন কিনাঃ এ বিষয়ে তাকে জিজ্ঞাসাবাদ করা হতো। স্বামী বিরাগী হয়ে যর হতে পালিয়ে এসেছে, নাকি এখানকার কোনো মুসলমানের প্রেমে পড়ে এসেছে অথবা অন্য কোনো বৈষয়িক স্বার্থ বা উদ্দেশ্য তাকে এখানে নিয়ে এসেছে– যেসব মহিলা এসব প্রশ্নের যথার্থ জবাব দিতে পারত কেবলমাত্র তাদেরকেই মদীনায় অবস্থান করার অনুমতি দেওয়া হতো। 

—[তাবারী]

কোনো কোনো ভাফসীরবিদ বলেছেন, রাসূলে কারীম 🚞 তাদের সামনে এ আয়াতগুলো পড়ে তনাতেন। এটাই ছিল পরীকা। আবার কেউ কেউ বলেছেন, তাদের ঈমানের পরীক্ষা হলো কালিমায়ে তাওহীদের স্বীকৃতি মাত্র। 🚽ফাতহুল কানীর

وَ مَا يَحَلُونَ لَهُنَّ وَلَا هُمْ يَحِلُونَ لَهُنَّ -এর অর্থ : পূর্বে বলা হয়েছে- যেসব স্ত্রীলোক হিজরত করে মুসলমানদের কাছে চলে আসবে, পরীক্ষা নেওয়ার পর যদি জানা যায় যে, তারা মু মিন তাহলে তাদেরকে আর তাদের কাফের আত্মীয়-স্বজনদের হাতে তুলে দেওয়া যাবে না। এখানে কেন ফেরত দেওয়া যাবে না তার কারণ ব্যক্ত করা হয়েছে, বলা হয়েছে, "না, তারা কাফেরদের জন্য হলাল, আর না কাফের পুরুষেরা তাদের জন্য হলাল, আর না কাফের পুরুষেরা তাদের জন্য হলাল।"

ইতঃপূর্বে মুসলমান কাফের-এর মধ্যে বিবাহ হতে পারত। এ আয়াতের মাধ্যমেই সর্বপ্রথম মুসলমান এবং কাঞ্চেরদের মধ্যে। বিয়ে-শাদিকে হারাম ঘোষণা করা হলো।

এটা হতে এ কথাও প্রমাণিত হলো যে, কোনো স্ত্রীলোক ইসলাম গ্রহণ করলে তাকে তার কাফের স্বামী হতে বিচ্ছিন্ন এবং পৃথক করে রাখতে হবে। ইসলামই হলো এটার কারণ। কোনো মুসলিম মহিলা কোনো কাফের স্বামীর জন্য হালাল নয়। –[ফাতহুল ক্রামীর

মাসআলা : সুতরাং ধর্মত্যাগের সাথে সাথে বিবাহ সম্পর্কও ছেদন হয়ে যায়।

- ১. ইচ্ছাক্ত তার স্বামী তাকে তালাক প্রদান করতে হয় না। কাজির মাধ্যমে বিবাহ বন্ধন নষ্ট করারও প্রয়োজনীয়তা দেখা দেয় না। এ কারণেই নারীদেরকে সন্ধিচুক্তি হতে পৃথক রাখা হয়েছে। তাই বলা হয়- غِمْلُ عَنِ العُحِكْمَةِ पे يَخْلُو عَنِ العُحِكْمَةِ जाরাহর কোনো কার্যই হিকমত হতে খালি নয়।
- ২. বিবাহিতা শ্রীলোক হিজরত করে দারুল হরব হতে দারুল ইসলামে আসলে তার বিবাহ স্বতই ছিন্ন হয়ে যাবে। অতঃপর যে কোনো মুসলমান মোহরানা দিয়ে তাকে বিবাহ করতে পারবে।
- ৩. যে পুরুষ মুসলমান হবে তার স্ত্রী কাফের থেকে গেলে তাকে স্বীয় বিবাহ বন্ধনে আটকে রাখা জায়েজ নয়।
- এখানে আল্লাহ তা'আলা মুসলমানদেরকে নির্দেশ দিয়েছেন যে, মুসলমান মুহাজির নারীর স্বামীদেরকে বিবাহের সময় বা পরে তারা তাদের শ্রীদেরকে যা দিয়েছিল তা সবই ফিরিয়ে দাও। কারণ ইসলাম এহণের ফলে তারা যবন তাদের শ্রীদেরকে হারিয়েছে তখন সম্পদগুলো ফিরিয়ে দেওয়ার নির্দেশ দেওয়া হয়েছে যাতে উভয় রক্ষের ক্ষতি না হয়, অর্থাৎ এমন যেন না হয় শ্রীও গেল মালও গেল।
- এ নির্দেশ সেই মুহাজির মহিলাকে দেওয়া হয়নি দেওয়া হয়েছে ইসলামি রাষ্ট্রের অধিনায়ক বা মুসলমানদেরকে। সুতরাং এটা বায়তুল মাল হতে বা চাঁদা করে মুসলমানদেরকে আদায় করতে হবে। -[কুরতুবী]
- ্নে হিজরত করে আগমনকারিণী মুসলমান নারীদের পূর্ব বিবাহ তাদের কাফের স্বামী হতে বিচ্ছেন হয়ে গেছে এবং এ মহিলা ঐ কাফেরের জন্য হরে গেছে এবং এ মহিলা ঐ কাফেরের জন্য হারাম হয়ে গেছে। এ আয়াতে সেই হকুমটির পূর্ণ বর্ণনা দেওয়া হচ্ছে যে, ঐ হিজরতকারিণী মহিলার বিবাহ মুসলমান পুরুষের সাথে সংঘটিত হতে পারে। যদিও সাবেক স্বামী জীবিত রয়েছে এবং সে এটাকে তালাকও দেয়নি, তথাপিও এমতাবস্থায় যেহেতু শরিয়তে ইসলাম তাদের বিবাহ বন্ধন বিনষ্ট করে দিয়েছে, তাই অন্য পুরুষ তাকে বিবাহ করা হালাল হবে। তবে স্ত্রীকে নতুনভাবে মোহর দেওয়া আবশ্যক হবে। আল্লাহ তা'আলা এখানে বলেছেন—
  তবে স্ত্রীকে নতুনভাবে মোহর দেওয়া আবশ্যক হবে। আল্লাহ তা'আলা এখানে বলেছেন—
  ত্বিত্র করা হিলাহ করতে পারবে। মূলত শব্দ দ্বারা মোহরকে বিবাহের জন্য শর্ত বুঝানো হয়নি। কারণ উন্মতে মুসলিমাহ-এর সর্বসম্মতিক্রমে বিবাহ মোহর-এর উপর মওকুফ বা মোহর বিবাহের শর্ত নয়। কিছু মোহর আদায় করা একাড আবশ্যক। সম্ভবত মোহরকে শর্ত হিসেবে এ জন্য বর্ণনা করা হয়েছে যে, কেউ যেন এরূপ ধারণা না করে যে, তাদেরকে তো কাফের স্বামী হতে মুক্ত করানোর জন্য মোহর দেওয়া হয়েছে। এটাই তার মোহরের জন্য যথেষ্ট, নতুন মোহরের আবশ্যক নেই; বরং জানতে হবে যে তাকে এখন বিবাহ করতে হলে নতুন মোহর দেওয়া একাড বাঞ্ধনীয়।

এর বহুবচন, এটার আসল অর্থ- সংরক্ষণ ও عِصَمَٰ । قَوْلُهُ وَلاَتُمْسِكُوا بِعِيصَمِ الْكَوَافِرِ সংহতি। এখানে বিবাহ বন্ধন ইত্যাদি সংরক্ষণযোগ্য বিষয় বুঝানো হয়েছে। আর كَانِرَةُ শন্দিটি عُرَالُهُ وَلاَيْكَ ال মুশরিক রমণী বুঝানো হয়েছে। সুতরাং এ বাক্যের অর্থ হলো, "তোমরা কাফের নারীদের সাথে বিবাহ সম্পর্ক বন্ধায় রেখো না।" এখানে যেসব মুসলমান কাফের মহিলাদেরকে নিজেদের বিবাহ বন্ধনে আবদ্ধ রেখেছিলেন তাঁদেরকে সেসব কাফের মহিলাদেরকে মুক্ত করে দিতে নির্দেশ দেওয়া হয়েছে। এ আয়াত অবতীর্ণ হওয়ার পর যে সাহাবীর বিবাহে কোনো মুশরিক নারী ছিল তিনি তাকে ছেড়ে দেন। হযরত ওমর (রা.)-এর বিবাহে দু'জন মুশরিক। নারী ছিল, তিনি সে দু'জনকে এ আয়াত অবতীর্ণ হওয়ার পর পরিত্যাগ করেছিলেন।

মনে রাখতে হবে যে, এ আয়াতে কেবল মুশরিক নারীদেরকে মুসলমান পুরুষদের জন্য হারাম করা হয়েছে, আহলে কিতাব মহিলাদেরকে হারাম করা হয়নি। কিতাবী মহিলার স্বামী ইসলাম গ্রহণের ফলে তাদের মধ্যে বৈবাহিক সম্পর্ক ছিন্ন হবে না। কারণ মুসলমান পুরুষ কিতাবী মহিলাকে বিবাহ করতে পারে। -[কুরতুবী, মাআরিফ]

#### এ আয়াত হতে প্রাপ্ত শরয়ী বিধান :

- কোনো গ্রীলোক ইসলাম গ্রহণ করলে সে গ্রীলোক কাফের স্বামীর জন্য হারাম হয়ে যাবে, যেমন তার জন্য তার স্বামী হারাম
  হবে ا ثُمُنَ مِلٌ لَهُمْ وَلاَ هُمْ عِلْ لَهُمْ وَلا هُمْ عَلَى الله عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ عَلَيْ الله عَلَيْ عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْكُونِ الله عَلَيْ الله عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْكُونِ الله عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْكُونِ الله عَلَيْكُونِ عَلَيْ عَلَيْكُونِ عَلَ
- ক. হানাফী মাযহাব মতে দেশ ভিন্ন হওয়া। অর্থাৎ একজন দারুল ইসলামে অপরজন দারুল হারবে হলে তাদের বৈবাহিক সম্পর্ক ছিন্ন হয়ে যাবে। আর উভয় যদি দারুল ইসলামে হয় তখন কাফের স্বামীকে ইসলাম গ্রহণ করতে বলা হবে, সে ইসলাম গ্রহণ করলে তাদের সম্পর্ক থাকবে। আর গ্রহণ করতে অস্বীকার করলে বৈবাহিক সম্পর্ক ছিন্ন হয়ে যাবে।
- খ. ইমাম শাক্ষেয়ী, মালিক এবং ইমাম আহমদ (র.)-এর মতে বৈবাহিক সম্পর্ক ছিন্ন হওয়ার কারণ হলো ইসলাম, তবে প্রীর ইন্দত শেষ হওয়ার পর অর্থাৎ স্ত্রীর ইসলাম গ্রহণ করার পর তার ইন্দত শেষ হওয়ার পূর্বে স্বামী ইসলাম গ্রহণ করলে তাদের পূর্বসম্পর্ক টিকে থাকবে, আর গ্রহণ না করলে ছিন্ন হয়ে যাবে । - (রাওয়ায়েউল বায়ান)
- পুরুষ ইসলাম গ্রহণের পরও তার ল্রী কাফের থেকে গেলে তাকে স্বীয় বিবাহ বন্ধনে আটকে রাখা জায়েজ নয় । এটার দলিল
  কুরআনের এই আয়াত مَنَا تَمْسِكُوا بِعِصَمِ الْكُوافِرِ
   পুরুষ ইসলাম গ্রহণের পরও তার ল্রী কাফের গেলের মহিলাকে বিবাহ বন্ধনে আটকে রেখো না ।
- থে বিবাহিতা স্ত্রীলোক মুসলমান হয়ে দারুল কুফর হতে দারুল ইসলামে হিজরত করে আসবে তার বিবাহ স্বতই ছিল্ল হয়ে

  য়াবে। এখানে যেই মুসলমানই চাবে মোহরানা দিয়ে তাকে বিবাহ করতে পারবে।
- ৪. দারুল ইসলাম ও দারুল কৃষ্ণরের মধ্যে যদি সন্ধি-সমঝোতার সম্পর্ক বিদামান থাকে, তাহলে কাফেরদের যেসব প্রী
  মুসলমান হয়ে দারুল ইসলামে হিজরত করে এসেছে তাদের মোহরানা মুসলমানদের পক্ষ হতে ক্ষেরত দেওয়া এবং
  মুসলমানদের (বিবাহিতা) কাফের প্রীদের যারা দারুল কৃষ্ণরে রয়ে গেছে মোহরানা কাফেরদের নিকট হতে ফেরত পাওয়া
  সম্পর্কে চৃড়ান্ত মীমাংসা করার উদ্দেশ্যে ইসলামি রাষ্ট্রকে দারুল কৃষ্ণরের রাষ্ট্রের সাথে একটা মীমাংসায় আসতে হবে !

ভৈটি ইন্টি ইন্টিট ইন্টিট ভিল্ন প্রথাৎ মহিলাগণ মুসলমান হয়ে মঞ্চা হতে মদীনায় উপস্থিত হলে তাদেরকে মঞ্জায় পুনরায় পাঠানো যাবে না; কিন্তু ঐ সকল মুশরিক মহিলাগণের মুশরিক স্বামীগণ মোহর ইত্যাদির মাধ্যমে তাদেরকে যা প্রদান করেছে তাও তোমরা মুসলমানগণ তাদেরকে ফেরত দিয়ে দিবে। আর তদ্রপভাবে কোনো মুসলমান মহিলা (আল্লাহ না করুক) যদি মুরতাদ হয়ে মঞ্জায় চলে যায়, তবে তাদেরকে তোমরা মুসলমানগণ মোহর ইত্যাদির বিনিময় যা দান করেছিলে তাও কাফেরগণ হতে ফেরত চেয়ে নিবে।

এ বর্ণনাটি যদিও বলা হয়েছে, তবে কোনো মুসলমান মহিলা মুরতাদ হয়ে কাফেরের ধর্মমতে পুনরায় উপনীত হয়নি। তবে কিছু সংখ্যক কাফের মহিলার স্বামী ইসলাম গ্রহণের পর তারা ইসলাম গ্রহণ করেনি; বরং কাফির রয়ে গেছে। যদি এমন কেউ মুরতাদ হতো, তবে তার জন্য এ হুকুম বলবৎ থাকত। সূতরাং পক্ষন্বয় থেকে যে মোহর ইত্যাদি দান করা হয়েছে সে ব্যাপারে উত্তর পক্ষ সমঝোতায় বসে মীমাংসা করা একান্ত বাঞ্ছনীয় বলে নির্দেশ দেওয়া হয়েছে। যাতে ব্যক্তি দুই দিক হতে ক্ষতিগ্রস্ত না হয় তথা আদায়কৃত মোহরানাও পাবে না, স্ত্রীকেও পাবে না। এটা আল্লাহ পছন্দ করেননি। তা-ই মোহরানা ফেরত নেওয়ার নির্দেশ দেওয়া হয়েছে।

এটাই আল্লাহর প্রকৃত বিধান। তিনি তোমাদের উপর এ বিধান প্রণয়ন করেন। আর আল্লাহ মহাবিজ্ঞ ও মহাবিচারক।

وَإِنْ فَاتَكُمْ شَنَّى مِنْ آزُواجِكُمْ آَى وَاحِندَةً فَاكُفُرُ مِنْهُنَّ آَوَ مُرْتَدَّاتٍ فَعَاقَبْتُمْ فَغَزُوتُمْ إِلَى الْكُفَّارِ مُرْتَدَّاتٍ فَعَاقَبْتُمْ فَغَزُوتُمْ وَغَنِبْتُمْ فَاتُوا الَّذِيْنَ ذَهَبَتْ آزُواجُهُمْ مِنَ الْفَيْنَ مَوْتَكُوا لِلْفَواتِهِ عَلَيْهِمْ مِنَ الْفَيْنَ مِنْ جِهَةِ الْكُفَّارِ وَاتَّقُوا اللَّهَ الَّذِي أَنْتُمُ مِنَ بِهِ مُؤْمِنُونَ وَقَدْ فَعَلَ الْمُؤْمِنُونَ مَا آَيُعُمُوا لِللَّهَ اللَّذِي أَنْتُمُ بِهِمُ مُؤَمِنَونَ وَقَدْ فَعَلَ الْمُؤُمِنُونَ مَا آَيُرُوا بِهِمِ مِنَ الْإِيثَاءِ لِلْكُفَّارِ وَاتَّقُوا اللَّهَ اللَّذِي أَنْتُمُ إِيهِمِ مِنَ الْإِيثَاءِ لِلْكُفَارِ وَالنَّوْمِنِيْنَ مَا آَيُرُوا إِلَيْ فَا لَهُ مُؤْمِنِيْنَ مَا آَيُرُوا لِهُوا مِنَ الْإِيثَاءِ لِلْكُفَارِ وَالْمُؤْمِنِيْنَ مُنَ الْمُؤْمِنِيْنَ مُنَا الْعُدُم هُذَا اللَّهُ الْمُؤْمِنِيْنَ أَنْ الْمُؤْمِنِيْنَ مُنَا الْعُرَادِيْنَ الْمُؤْمِنِيْنَ مُنْ الْإِيثَاءِ لِلْكُونَ اللَّهُ الْمُؤْمِنِيْنَ مُنَا الْعُرَادِي وَالْمُؤْمِنِيْنَ مُنَا الْعُكُمُ .

بأَسِّهَا النَّنِيةُ، إذاً جَا عَكَ الْ ايعْنَكَ عَلَى أَنْ لاَّ يُشْرِكُنَ بِاللَّهِ شَيْئًا وُلاَ يَسْرِقْنَ وَلاَ يَوْنَيْنَ وَلاَ يَقْتَلُنَ أَوْلاُدَهُنَّ الْبِينَاتِ أَيْ دُفْسُهِينَ إِحْ الْحَقْيِقِيِّ فَانَّ الْأُمَّ اذَا وضَا يديُّهَا وَ رَجُّلُيهُا وَلا يَعْصُّينَكَ فَيْ مُعُرُّونِ هُمُ مَا وَافَّقَ طَاعَةَ اللَّهِ تَعَالَمُ كَتُرك الله ط إنَّ الله غَفُور رُحَّيْم

#### অনুবাদ :

১১. আর যদি তোমাদের হাতছাড়া হয় তোমাদের দ্রীগণের মধ্য হতে কেউ অর্থাৎ এক বা একাধিক, কিংবা তাদের মোহর হতে কোনো কিছু। গমনের কারণে কাফেরদের নিকট ধর্মত্যাপী হয়ে। অতঃপর তোমরা সুযোগ লাভ করেছ তোমরা তাদের সাথে যুক্ত করে জয়লাভ করার ফলে গনিমত হয়েপ পেয়েছ তুর্ন যাদের দ্রীগণ হাতছাড়া হয়েছে তাদেরকে প্রদান করে। গনিমত হতে সেই পরিমাণ যা তারা বয় করেছে। যেহেতু কাফেরদের পক্ষ হতে তাদের তা হাতছাড়া হয়েছে। আর আল্লাহকে তয় করো, য়ার উপর তোমরা ঈমান রাখো মুসলমানগণ এ বিধানের উপর আমল করতে গিয়ে কাফের ও মু'মিনদেরকে হ্ব-হ্ প্রাপ্য দান করে। অতঃপর এ ভ্রুম রহিত হয়ে যায়।

১৮ ১২. হে রাসূল! যখন মু'মিন নারীগণ আপনার নিকট এসে বাইয়াত করে, এ মর্মে যে, তারা আল্লাহর সাথে কোনো অংশীদার স্থির করবে না, চুরি করবে না, ব্যভিচার করবে না এবং তাদের সন্তানদেরকে হত্যা করবে না যেমন জাহিলিয়া যুগে কন্যা সন্তানকে জীবিত সমাধিস্থ করার প্রচলন ছিল ৷ লজ্জা ও দারিদ্যের ভয়ে তাদেরকে জীবিতাবস্থায় সমাধিস্থ করা হতো। আর তারা স্বয়ং জেনে শুনে কোনো অপবাদ রচনা করে রটাবে না। অর্থাৎ 'লোকতা' তথা পথে পাওয়া সন্তানকে স্বামীর প্রতি সম্বন্ধ করে ৷ এখানে প্রকৃত সন্তানের অর্থ প্রকাশক শব্দ এ জন্য প্রয়োগ করা হয়েছে, যেহেতু মা যখন সন্তান প্রসব করে তখন উক্ত সন্তান তার সম্মুখেই জন্মলাভ করবে। আর সংকর্মে আপনার অবাধ্যাচরণ করবে না বিধান সম্মত কাজ, যা আল্লাহর বিধানের সাথে সঙ্গত হবে। যেমন- গলা ফাটিয়ে কান্না, কাপড ইত্যাদি ছিডে ফেলা, চল কেটে ফেলা, মুখাবয়ব বিক্ষত করা ইত্যাদি কাজ হতে বিরুত থাকবে। তবে আপনি তাদেরকে বাইয়াত করুন রাসূলুল্লাহ 🚞 মৌখিকভাবে মহিলাগণের বাইয়াত করেন; কিন্তু তাদের কারো সাথে মুসাফাহা করেননি । আর আল্লাহর নিকট তাদের জন্য ক্ষমা প্রার্থনা করুন। নিশ্চয় আল্লাহ ক্ষমাশীল ও দয়াবান ৷

### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

**আয়াতের শানে নুযুল: হযরত আবৃ সৃফি**য়ান (রা.) -এর মেয়ে উস্থুল হাকীম মুরতাদ হয়ে কাফেরদের সাথে যোগদান করেছে এবং বনী ছাকীফ-এর একজন পুরুষের সাথে বিবাহ করে ফেলেছে।

- \* আক্রামা কুরতুবী (র.)-এর মতে উক্ত মোহর ফেরত চেয়ে মুসলমানগণ কাফিরদের নিকট পত্র লিখেছিল। তারা প্রতি উস্তরে মোহর ফেরত দিতে অস্বীকার জানিয়ে বার্তা লিখলে আক্লাহ তা'আলা আয়াত অবতীর্ণ করেন।
- \* মুজাহিদ ও ইমাম কাতাদাহ (র.) বলেন, এ আয়াত উক্ত কাফেরদের প্রসঙ্গে অবতীর্ণ হয় যাদের সাথে মুসলমানদের কোনো চুক্তিপত্রও ছিল না। তাদের নিকট যখন কোনো ব্রী লোক পালিয়ে যায়।

ِوَانْ فَاتَكُمْ شُئُ مِنْ اَرْزَاجِكُمْ اِلى ..... فَعَاقَبْتُمْ (الْآيَةُ) : আল্লাহ তা আলা বলেছেন, إِنَّ فَاتَكُمْ شَئُي ...... فَعَاقَبْتُمْ (الْآيَةُ) उरेश्वर देश्वर देश्वर कार्ताञ्च (ता.) এটার অর্থ করেছেন, তোমাদের (মুহাজিরদের) মধ্যের কারো স্ত্রী বিদি কান্দেরদের কাছে পালিয়ে যায়, তাহলে যার স্ত্রী পালিয়ে গেছে তাকে গনিমত হতে ততটুকু অর্থ আদায় করে দাও, যতটুকু সে তার স্ত্রীকে মোহর হিসেবে দিয়েছিল।

কেউ কেউ এটার অর্থ করেছেন, তোমাদের কাফের স্ত্রীদেরকে দেওয়া মোহরানা হতে কিছু অংশ যদি তোমরা কাফেরদের নিকট হতে ফেরত না পাও আর এরপরই তোমাদের সময় উপস্থিত হয়, তাহলে যাদের স্ত্রীরা ঐদিকে রয়ে গেছে তাদেরকে এতটা সম্পদ আদায় করে দাও যা তাদের দেওয়া মোহরানার সমান হবে।

অর্থাৎ তোমরা মুহাজির নারীর্দের দেয় আটককৃত মুহরানা থেকে সেই মুসলমান স্বামীদেরকে তাদের ব্যয়কৃত অর্থের পরিমাণে দিয়ে দাও বাদের স্ত্রী কাম্পেরদের কাছে রয়ে গেছে। -[মা'আরিফুল কুরআন]

মুসলিম রমণী কি মুরতাদ হয়েছে, আর তারা কতজন? : কোনো মুসলমান মহিলা মুরতাদ হয়েছিল কি, হলে তারা কতজন ছিলা উক্ত প্রশ্নের উন্তরে তাফসীরকারগণ বিভিন্ন মতামত পোষণ করেন। কেউ কেউ বলেন, মাত্র আইয়াস ইবনে গমন এর ব্রী উন্মূল হাকাম বিনতে আবৃ সৃফিয়ান মুরতাদ হয়ে মঞ্জায় চলে গিয়েছিল, কিছুকাল পর তিনি পুনরায় ইসলাম গ্রহণ করেন।

আরাতের শানে নুযুগ: মঞ্চা বিজয়ের দিন যখন হথরত মুহাখদ وَالْمَامُونَ الْمُوْمِنَاتُ الْخَامُونُ الْمُوْمِنَاتُ الْخَامِمُ الْمُوْمِنَاتُ الْخَامِمُ مَا الْمُوْمِنَاتُ الْخَامِمُ مَا الْمُوْمِنَاتُ الْخَامِمُ مَا الْمُوْمِنَاتُ الْخَامِمُ সাফা পর্বতের কিন নিজেই পুরুষদের বাইয়াত গ্রহণ করলেন, অতঃপর যখন মহিলাণণ বাইয়াত গ্রহণের জন্য আসতে লাগল তখনই এ আয়াত নাজিল হয়েজিণ। ﴿আশরাকী}

হযরত ইবনে আব্বাস (রা.) হতে ইবনে জারীর, কাতাদাহ, ইবনে আবু হাতিম হতে বিভিন্ন বর্ণনা মতে উল্লেখ রয়েছে যে, মঞ্চায় হযরত ওমর (রা.)-কে হযুর 

মহিলাদের থেকে বাইয়াত গ্রহণ করার জন্য নির্দেশ প্রদান করেছিলেন এবং মদীনায়ও হযরত ওমর (রা.)-কে একটি বাড়িতে আনসারদের নারীগণকে একসাথে করার নির্দেশ প্রদান করেন এবং পরে বাইয়াত করার জন্য আদেশ প্রদান করেন, সে প্রসঙ্গেই এ আয়াত নাজিল হয়।

'মু'মিনা মহিলারা আসলে তালেরকে পরীক্ষা করো' এ কথা কেন বলা হয়নি? : ইমাম রামী (র.) এ প্রশ্নের জবাবে বলেছেন, এর কারণ দু'টি-

এক. এ আয়াতেই যেখানে 'শিরক করবে না বলা হয়েছে' এতে তাঁদের পরীক্ষা হয়ে যাচ্ছে। সুতরাং তাদের আবার পরীক্ষা নেওয়ার প্রয়োজন নেই।

দুই, মুহাজির মহিলাগণ আসছিলেন 'দারুল হারব' হতে, যার ফলে তাঁদের ইসলামি শরিয়ত-এর জ্ঞান ছিল না, এ কারণেই তাদের পরীক্ষা নেওয়া প্রয়োজনীয় ছিল, কিছু মু'মিনা মহিলাগণ দারুল ইসলামেই আছেন, তাঁরা ইসলামি বিধি-বিধান সম্বন্ধে ওয়াকিবহাল। অতএব, তাদের পরীক্ষা নেওয়ার প্রয়োজন নেই। শ্কাবীর

ِشْرِكَ فِي এবং شِرْكَ فِي الرَّبَرِيَّةِ এখানে শিরক বলতে عَلْي أَنْ لاَ يُشْرِكُنَ بِاللَّبِهِ شَيْشًا وَالصَّفَاتِ अर्थ क्षां अर्थकात्तत শितक বুঝানো হয়েছে। অর্থাৎ তারা যেন এ প্রতিশ্রুতি দেয় যে, আল্লাহর সাথে কোনো বক্ষের শিরক তারা করবে না।

বর্ণিত আছে যে, রাসূলুলাহ 🊃 মন্ধা বিজয়ের দিন পুরুষদের বাইয়াত গ্রহণ শেষ হলে স্ত্রীলোকদের বাইয়াত গ্রহণ করতে আরম্ভ করেন। রাসুলুল্লাহ 🚟 তথন সাফা পাহাড়ের উপর বসে থেকে হযরত ওমর (রা.)-কে গ্রীলোকদের বাইয়াত নিতে এবং রাসূলুল্লাহ 🚟 এর বাণী তাদেরকে পৌছিয়ে দিতে নির্দেশ দিয়েছিলেন। তখন সেখানে হযরত আবৃ সুফিয়ান (রা.)-এর স্ত্রী হিন্দা বিনতে উত্বা রাস্পুল্লাহ 🚃 -এর নিকট নিজেদের পরিচয় গোপন রাখার উদ্দেশ্যে ছন্মবেশ ধারণ করে উপস্থিত ছিল। যখন রাস্পুল্লাহ 🚟 বললেন, আমি তোমাদেরকে বাইয়াত করাচ্ছি এই শর্তে যে, তোমরা আল্লাহর সাথে কোনো জিনিসকে শরিক করবে না। তখন হিন্দা মাথা তুলে বলল, আল্লাহর কসম! আমরা মূর্তি পূজা করেছি, আপনি আমাদের উপর এমন এক শর্ত আরোপ করেছেন যা পুরুষদের উপর আরোপ করতে দেখিনি। আপনি পুরুষদের বাইয়াত নিয়েছেন কেবল ইসলাম এবং জিহাদের শর্তের তিত্তিতে। তথন রাসূলুক্লাহ 🚃 বললেন, চুরি করবে না, তখন হিন্দা বলল, আবু সুফিয়ান একজন কৃপণ ব্যক্তি। আমি তাকে না বলে তার সম্পদ হতে কিছু গ্রহণ করেছি, জানি না তা আমার জন্য হালাল না হারাম? হযরত রাসূলুল্লাহ 🚐 একটু হাসলেন এবং তাকে চিনতে পারলেন এবং বললেন, তুমি কি হিন্দা বিনতে উতবাঃ সে বলল, হাাঁ, হে আল্লাহর নবী! আমাব অতীতের দোষ ক্ষমা করুন আল্লাহ আপনার কল্যাণ করবেন। তখন রাসূলুল্লাহ 🚃 বললেন, জেনা-ব্যভিচার করবে না। তখন হিন্দা বলল, স্বাধীন ব্রীলোক কি জেনা-ব্যভিচার করতে পারে? অন্য এক বর্ণনায় আছে, কোনো স্বাধীনা মহিলা কখনো জেনা করে না। তথন রাস্পুরাহ 🚟 বললেন, তোমাদের নিজেদের সম্ভান হত্যা করবে না। এবার হিন্দা বলল, আমরা আমাদের সন্তানদেরকে ছোট হতে লালন-পালন করে বড় করেছি: কিন্তু বড় হবার পর আপনারা তাদেরকে হত্যা করলেন। আপনারা এবং তারা এ বিষয়ে ভালো জ্ঞানেন। তার ছেলে হানযালা বদর যুদ্ধে নিহত হয়েছিল। একথা তনে হযরত ওমর (রা.) হাসতে হাসতে চিত হয়ে ওয়ে পড়লেন। রাসুলুল্লাহ 🚃 ও একটু হাসলেন। অতঃপর বললেন, কোনো মিথ্যা দোষারোপ রচনা করে আনবে না। অর্থাৎ অন্য কোনো লোক দ্বারা গর্ভবতী হয়ে স্বামীর বলে চালিয়ে দেওয়া। তখন হিন্দা বলল, আল্পাহর কসম, মিথ্যা দোষারোপ করা একটা জঘন্য কাজ, আপনি আমাদেরকে উত্তম চরিত্র ও সৎপথের সন্ধানই দিলেন, তখন রাস্পুল্লাহ 🚟 বললেন, কোনো স্পষ্ট পরিচিত বিষয়ে আমার বিরুদ্ধাচরণ করবে না। এ কথা ওনে হিন্দা বলল, আল্লাহর কসম, আমরা এখানে আপনার বিরুদ্ধাচরণ করার মনোবৃত্তি নিয়ে বসিনি। −[কাবীর]

সন্তান হত্যা বিভিন্নভাবে হতে পারে। ইসলাম-পূর্ব জাহিলিয়া যুগে কন্যা সন্তানদেরকে অনেক লোকই জীবন্ত কবর দিত। অনেকেই এটাকে ছওয়াবের কাজ মনে করত। এ আয়াতে এটাকে নিষিদ্ধ ও গর্বিত কাজ বলে ঘোষণা করা হয়েছে। তা ছাড়া যে কোনো প্রকারে সন্তান হত্যা করাও এটার অন্তর্ভুক্ত। আরামা ইবনে কংগি বে.)-এর মতে গর্ভপাত করানোও সন্তান হত্যার মধ্যে গণা। ফিক্ইবিদদের মধ্যে অনেকেই জ্রনে প্রণ সৃষ্টি হওয়ার পূর্বে গর্ভপাত করানোকে হত্যার মধ্যে গণা হবে না বলে মত প্রকাশ করেছেন। –িদুররুল মুখতার, ফিক্হস সুন্নাহ, সুবুলুস সালাম।

نطح : فَوْلُهُ وَلاَ يَأْتَانُ بِيَّا يَاتِيْنِ بِلُهُمَّانُ اللهِ 'اللهِ 'الهِ 'اللهِ 'الهِ 'اللهِ 'الهِ 'اللهِ 'اللهِ 'اللهِ 'اللهِ 'اللهِ 'اللهِ 'اللهِ 'اللهِ 'اللهِ

আর্ম শব্দটি পুরুষ-নারী, মুসলিম, অমুসলিম [কাফের]-এর জন্যও ব্যবহার করা হারাম। অর্থাৎ মিথ্যা অপবাদ দেওয়া কাফেরের জন্যও হালাল নয়। সুতরাং নিজ স্বামীর উপর মিথ্যা অপবাদ দেওয়া স্ত্রীর জন্য অতি জঘন্যতম অপরাধ হবে।

يُمْكُنانِ -এর এক অর্থ– চুগলখোরি অর্থাৎ এক ব্যক্তির কথা অপর ব্যক্তির নিকট বলা।

হযরত ইবনে আব্বাস (রা.) بَهْمَانْ -এর অর্থ বলেছেন, এমন কোনো সন্তানকে স্বামীর সাথে সম্পৃক্ত করো না যে সন্তান তার নয়। বৃহতান -এর পদ্ধতি : بَيْمَانُ -এর পদ্ধতি বিবিধ হতে পারে-

- 🗴 স্ত্রী অন্য কারো সন্তান আনয়ন করে বলত যে, এটা তোমার ঔরসজাত সন্তান এবং এটা তোমার বংশ। -[কাবীর]
- ২. পর পুরুষের সাথে যৌন সংযোগ করে গর্ভধারণ করত, আর স্বামীর সাথেও সহবাস চলত যাতে সন্তান স্বামীর পক্ষ থেকেই বিবেচিত হতো। "الْرُلَدُ لِلْأَرْلَدُ لِلْأَرْلَدُ لِلْأَرْلَدُ لِلْأَرْلِدُ لِللهِ اللهِ مَالِمُ هَجْرَة هُوْلِهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللللَّالِمُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا

# े अश्किल कथांगिरा मूंगि ७क्रज्भूर्ग जाहेरनत थाता वना हरस्रहा و عَوْلُهُ وَلاَ يَعْصِيْنَكَ فِيْ مَعْرُوْفٍ

বস্তুত এ কথাটি ইসলামে আইনের শাসন প্রতিষ্ঠিত করার তিন্তি প্রস্তর। প্রত্যেকটি কাজ যা ইসলামি আইনের বিপরীত তাই অপরাধ। এটা একটি মৌলিক নীতি। কাজেই এ ধরনের কোনো কাজ করার নির্দেশ অন্য কাউকেও দেওয়া কারো অধিকার নেই। ইসলামি আইনের বিরুদ্ধে কোনো কাজের নির্দেশ যে দেয় সে-ও অপরাধী। কোনো অধীনস্থ কর্মচারী এ কৈচ্মিয়ত দিয়ে বেঁচে যেতে পারে না যে, তার উপরস্থ অফিসার তাকে এমন কাজের নির্দেশ দিয়েছিল, যা ইসলামি আইনের দৃষ্টিতে অপরাধ।

- এ আইনগত ক্ষমতা ও এখতিয়ারের ভিত্তিতে রাসূলে কারীম ক্রাইয়াত গ্রহণকালে তদানীন্তন আরবসমাজের দ্রীলোকদের মধ্যে অবস্থিত অনেক বড় বড় অন্যায় ও পাপ কাজ পরিত্যাগ করার প্রতিশ্রুতি আদায় করলেন এবং অনেক অনেক কাজের নির্দেশ দিলেন, করআন মাজীদে যার উল্লেখ নেই।
- শন্তি হলো তারকীবে جَرَابٌ অর্থাৎ এসব শর্তের ভিত্তিতে যদি তারা বাইয়াত গ্রহণ করতে চায়, তাহলে তুমি তাদেরকে বাইয়াত করাও।

বাইয়াতের নিয়ম-পদ্ধতি : মুফাস্সিরগণের মধ্যে বাইয়াতের পদ্ধতি নিয়ে মতান্তর দেখা যায়-

- ৩. আবার কেউ কেউ বলেছেন, কেবল কথার মধ্যে সেই বাইয়াত গ্রহণ করা হতো।
- ৪, আর একদলের মতে এক বাটি পানিতে প্রথমে রাসূলুল্লাহ 🚃 নিজ হাত ভিজাতেন পরে স্ত্রীলোকেরা ভিজাত।

তবে কথনো রাসূলুল্লাহ ক্রেনো বেগানা মহিলার হাতে হাত রাখেননি। অর্থাৎ আজনবী মহিলার সাথে মোসাফাহা করেননি।
এ সম্পর্কে হযরত আয়েশা (রা.) বলেছেন, আল্লাহর শপথ! বাইয়াত নেওয়ার সময় রাসূলে কারীম ক্রি-এর হাত কথনো কোনো
মহিলার হাত স্পর্ণ পর্যন্ত করেনি। তিনি নারী সমাজের বাইয়াত নেওয়ার সময় তথু মুখে বলতেন যে, আমি তোমার নিকট হতে
বাইয়াত গ্রহণ করলাম। প্রথারী, ইবনে মাজাহা

কখন কোপায় কতবার বাইয়াত করানো হয়েছিল? : হাদীস শরীফের বিভিন্ন বর্ণনা দ্বারা যা বুঝায় তাতেই প্রমাণিত হয় যে, মহিলাদের ক্ষেত্রে বাইয়াত মাত্র হোদায়বিয়া -এর পরেই হয়েছে যে কেবল তা নয়; বরং মক্কা বিজয়ের দিবসেও মূহাম্মন ক্রেন্থন্যর বাইয়াত গ্রহণ করেন এবং হয়রত ওমর (রা.)-এর মাধ্যমে হয়র ক্রেন্থান বাইয়াত গ্রহণ করেন এবং হয়রত ওমর (রা.)-এর মাধ্যমে হয়র ক্রেন্থান বাইয়াত রাইয়াত রাইয়াত রাইয়াত গ্রহণ করেন। এতাবে আরে বিভিন্ন স্থানে বাইয়াত নেওয়া হয়। সুতরাং এতে এ কথা শাষ্ট হয়ে যায় যে, বাইয়াতের ব্যাপারটি বারংবার সংঘটিত হয়েছে। -[মাজারেফুল কুরআন]

#### অনুবাদ :

يُنَايَسُهَا الَّذِيْنَ أَمَنُواْ لَا تَتَولُواْ قَوْمَا عَنُوبَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ هُمُ الْبَهُوُدُ قَدَ عَنَيْسُواْ مِنَ الْآخِرةِ أَى مِنْ ثَوَابِهَا مَعَ يَنْعُسُوا مِنَ الْآخِرةِ أَى مِنْ ثَوَابِهَا مَعَ عَلَيْهِمْ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مَعَ عِلْمِهِمْ بِصِدُقِهِ كَمَا عَلَيْهِمْ بِصِدُقِهِ كَمَا يَئِيسَ الْكُفَّارُ الْكَائِنُونَ مِنْ اَصْحُبِ يَنْعُورُ أَى الْمَقْبُورُيْنَ مِنْ خَيْرِ الْآخِرةِ إِذَا لَكَانُونَ مِنْ أَصْحُبِ تُعْرَضُ عَلَيْهِمْ مَقَاعِدُهُمْ مِنَ الْجَرةِ إِذَا تَعْرَضُ عَلَيْهِمْ مَقَاعِدُهُمْ مِنَ الْجَنَةِ لَوْ كَانُوا أَمْنُوا وَمَا يَصِعْبُونَ النَّهِ مِنَ النَّالِ .

১৩. হে ইমানদারগণ! সেই সম্প্রদায়ের সাথে বন্ধুতু করেনা, যাদের প্রতি আল্লাহ ক্রন্ধ হয়েছেন। তারা ইছদি সম্প্রদায়। তারা আথেরাত হতে হতাশ হয়েছে অর্থাৎ আথেরাতের ছওয়াব হতে, যদিও তারা তা দৃঢ়তা সহকারেই বিশ্বাস করে। রাস্পুল্লাহ ৄ -এর সত্যতা সম্পর্কে জানা সত্ত্বেও তাঁর প্রতি তাদের শক্রতার কারণে। যেমন হতাশ হয়েছে কাফেরগণ যারা অন্তর্ভুক্ত হবে ক্ররবাসীগণ হতে অর্থাৎ সমাধিস্থ অবস্থায়, তারা আথেরাতের কল্যাণ হতে হতাশ হবে। যথন তাদেরকে বেহেশতের ঠিকানা প্রদর্শিত হবে, যা তারা ঈমানদার হওয়ার ক্ষেক্রে লাভ করত এবং জাহান্নাম যাতে তারা অবস্থান করবে।

### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

الْغُبُورُ আয়াতের শানে নুযূল: কিছু সংখ্যক গরিব ঈমানদারগণ জীবিকা নির্বাহের আশা ভরসায় ইহুদিগণের সাথে গজীর হোগাযোগ রাখতেন, এমনকি মুসলমানদের কিছু থোজ-খবর ইহুদিগণকে পৌছে দিতেন। তাদের পরিপ্রেক্ষিতে আল্লাহ ডাআলা উক্ত আয়াত নাজিল করেন। নিআশরাফী।

আল্লাহ তা'আলা বলেন, মুসলমানদেরকে যে কোনো অবস্থাতেই আল্লাহর আক্রোশ ও গজবের পাত্র কাফেরদের সঙ্গে বন্ধুত্ব স্থাপন করতে নেই। কবর হতে কেউ জ্যান্ত হয়েও উঠতে পারেন বলে কাফেররা যেমন বিশ্বাস করে না, উল্লিখিত কাফেরজাতিও তেমনি আখেরাতকে বিশ্বাস করে না। কবরে কাফেররা যেমন আল্লাহর রহমত হতে চির নিরাশ হয়ে গেছে, এরাও তদ্রূপ আথেরাতে আল্লাহর রহমত লাভে নিরাশ হয়ে রয়েছে।

অথবা, এই বলা যেতে পারে যে, যেভাবে কাফিরগণ সীয় মুরদাগণ হতে নিরাশ হয়ে গেছে যে, যাদের মৃত্যু হয়ে গেছে তারা চিরতরে তাদের হতে বিক্ষেদ ঘটিয়ে গেছে। কারণ তাদের কিয়মাত সংঘটিত হওয়ার উপর বিশ্বাস নেই। অদুপ ইহুদিগণ আথেরাতের ছওয়াব হতে নিরাশ হয়ে গেছে, কেননা জেনে শুনে সত্যকে তারা গোপন করেছে এবং নবী করীম ক্রি-কে অধীকার করেছে। তাদের এ বিশ্বাস রয়েছে যে, কিয়ামতে তাদের এটার উপর নির্ঘাত বিশ্বাস জন্মেছে সুতরাং তাহলে এমন বেঈমান গোষ্ঠির সাথে কিভাবে বন্ধুত্ব স্থাপন করা সম্ভব হতে পারে?

হযরত ইবনে আব্বাস (রা.) হতে বর্ণিত আছে যে, হযরত ইবনে ওমর (রা.) ও হযরত যায়েদ ইবনে হারিছ (রা.) কোনো কোনো ইহদির সাথে বন্ধুত্ব রাখতেন ফলে মহান আল্লাহ উক্ত আয়াত নাজিল করে এরূপ সম্পর্ক রাখতে নিষেধ করেন।

-[নূরুল কোরআন] আরাহ তা'আলা বলেছেন, "হে ঈমানদার লোকেরা! قَوْلَـهُ تَـعَـالَىٰ يَـايَــُهَا ٱلَّـذِيْنَ اٰمَـثُواْ ..... اللَّـهُ عَلَيْهِـمْ তামরা সেসব লোকদেরকে বন্ধু বার্নিয়ো না যাদের উপর আল্লাহ তা'আলা গজব নাজিল করেছেন।"

- এ সূরার প্রথমেই আল্লাহর শক্রদের সাথে বন্ধুত্ব স্থাপন না করতে বলা হয়েছিল, এখানে আবারও সব শেষ আয়াতেও মুসলমানদেরকে উদ্দেশ্য করে বলা হয়েছে যে, যারা ঈমান এনেছে তারা যেন যেসব লোকদের উপর আল্লাহর গজব অবজীর্গ হয়েছে তাদেরকে বন্ধু না বানায়। পুনর্বার আলোচনা করার উদ্দেশ্যে এটার প্রতি তাকিদ ও গুরুত্ব আরোপ করা। -[সাফওয়া] ব্রায় উদ্দেশ্য কারা?: এ প্রসঙ্গে মুফাসসিরগণ বিভিন্ন মতামত প্রকাশ করেছেন।
- আল্লামা জালাল উদ্দিন (র.)-এর মতে ইহুদি জাতিকেই বুঝানো হয়েছে। কারণ শানে নুযুল প্রসঙ্গে তার প্রতি ইপিত
  পাওয়া যায়।
- অথবা, মন্ধার মুশরিকগণ হতে পারে। কারণ সূরার প্রথমাংশে যেভাবে হযরত হাতিব ইবনে আবৃ বালতায়া (রা.)-কে ডাদের
  সাথে বন্ধুত্ব স্থাপন করতে নিষেধ করা হয়েছে। এটাও ঐ কথার প্রতি ইন্ধিত মাত্র এবং শেষ সাবধানতা স্বরূপ।
- ৩. আবার অনেকেই আয়াতকে সাধারণ নির্দেশ হিসেবে মেনে নিয়েছেন। সুতরাং আয়াতের দ্বারা উদ্দেশ্য সকল ইসলাম বিরোধী শক্তিসমূহ হবে। এটাই অতি উল্তম ব্যাখ্যা বলে বিবেচিত হয়। কারণ যখন যারাই মুসলমান তথা ইসলামের বিরুদ্ধাচরণ করে তানের সাথে বন্ধুত্ব স্থাপন কিভাবে করা যাবে।
- ఉكذا كَمَا قَالَ ابْنُ مَسْعُوْدِ وَمُجَاهِدٍ وَعِكْرِمَةً وَابْنُ زَيْدٍ وَكَلْبِسْ وَمُقَاتِلَ وَمُنْصَوْرَ وَغَيْرُمُمْ مِنَ الْمُغَشِّرِيْنَ . ... أَصَحْبِ الْقُبُوْرِ مُعَالَىٰ قَدْ يَنْوَسُوْا مِنْ ..... أَصَحْبِ الْقُبُوْرِ مُعَامَاء مَوْاه مِنْ ..... أَصَحْبِ الْقُبُوْرِ مُعَامَاء مَوْاه مِنْ ..... أَصَحْبِ الْقُبُورِ مُعَامَاء مَوْاه مِنْ .... أَصَحْبِ الْقُبُورِ مُعَمَاها، مَوْاه مِن عَوْمَة مُورِه وَهُ عَلَيْهِ مِن اللهِ عَلَيْ مُعْمَاق اللهُ عَلَيْهِ مِن اللهِ مُعْمَاق اللهِ مُعْمَاق اللهُ عَلَيْهِ مُعْمَاق اللهُ عَلَيْهِ مَعْمَاق اللهُ عَلَيْهِ وَمُعَاتِينَ مُعْمَاق اللهُ مُعْمَل مَنْ اللهُ مُعْمَاق اللهُ مُعْمَاق اللهُ عَلَيْهِ مُعْمَاق اللهُ عَلَيْهِ مُعْمَاق اللهُ مُعْمَاق اللهُ ا

এটার দ্বিতীয় অর্থ এই হতে পারে যে, তারা পরকালীন রহমত ও মাগফিরাত হতে ঠিক তেমনি নিরাশ, যেমন কবরস্থ কাফেররা সর্বপ্রকার কল্যাণ হতে নিরাশ। কেননা তারা যে আজাবে নিক্ষিপ্ত হবে সে বিষয়ে তানের দৃঢ় বিশ্বাস জন্মেছে।

হযরত আপুরাহ ইবনে মাসউদ (রা.), মুজাহিদ, ইকরামা, ইবনে যায়েদ, কালবী, মুকাতিল, মানসূর (র.) প্রমুখ হতে এ অর্থই বর্গিত ও উদ্ধৃত হয়েছে। –[মাযহারী]

# मृता আস्-সाक्क : سُوْرَةُ الصَّفّ

স্রাটির নামকরণের কারণ: আলোচ্য স্বার চতুর্থ আয়াতে উল্লেখ রয়েছে যে, بَعْبَدُرُنَ فِي سَبْدِرَ فِي صَبْدَ وَ الْأَلْمُ يُحِبُ الَّذِيْنَ بُعْنِلُونَ فِي سَبْدِي بِعَالِمَ اللّهِ اللّهُ اللّ

স্বাটি অবতীর্ণ হওয়ার সময়কাল: কোনো নির্ভরযোগ্য বর্ণনা হতে এ সুরাটির নাজিল হওয়ার সময়কাল জানা যায়নি; কিন্তু এর বিষয়বস্তু হতে অনুমান করা যায়, সম্ভবত সূরাটি উহুদ যুদ্ধের সমসাময়িক কালে নাজিল হয়ে থাকবে। কেননা এতে যে অবস্থাবলির প্রতি ইঙ্গিত রয়েছে তা এ সময়ই বিরাজ করছিল।

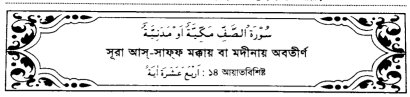
স্রাটির বিষয়বস্তু: ১–৪ আয়াত কয়টি ঈমানের ক্ষেত্রে ঐকান্তিক নিষ্ঠা ও আন্তরিকতা গ্রহণ এবং আল্লাহর পথে প্রাণ উৎসর্গ করার জন্য মুসলমানদেরকে উৎসাহিত করা হয়েছে।

৫–৭ আয়াত পর্যন্ত রাসূলে কারীম ্রাত্র উন্মতকে সতর্ক করে বলা হয়েছে, তোমাদের রাসূল ও তোমাদের দীন ইসলামের সাথে তোমাদের সেরূপ আচরণ হওয়া উচিত নয় যা হয়রত মূসা (আ.) ও ঈসা (আ.)-এর সাথে বনী ইসরাঈলের লোকেরা অবলয়ন করেছিল।

৮-৯ আয়াতে পুনঃ বলিষ্ঠতা সহকারে ঘোষণা করা হয়েছে যে, ইহুদি, খ্রিন্টান ও তাদের সাথে যোগ-সাজশকারী মুনফিকরা আল্লাহর এ নূরকে চিরতরে নির্বাপিত করার জন্য যত চেষ্টাই করুক না কেন এটা পূর্ণ জাঁকজমক সহকারে দুনিয়ায় বিস্তার ও প্রসার লাভ করতে থাকবেই। আর মুশরিকদের পক্ষে যতই অসহ্য ব্যাপার হোক না কেন মহান রাসূলের প্রচারিত দীন ইসলাম অন্যান্য প্রত্যেকটি দীন ও ধর্মের উপর পূর্ণ মাত্রায় বিজয়ী হবেই।

১০-১৩ আয়াতে ঈমানদার লোকদেরকে বলা হয়েছে যে, ইহকাল ও পরকালে সাফল্য লাভের একটি মাত্র উপায় আছে। তা হলো আল্লাহ ও তার রাস্লের প্রতি সত্যিকারভাবে ও ঐকান্তিক নিষ্ঠা সহকারে ঈমান আনা এবং আল্লাহর পথে জান ও মাল নিয়োগ করে জিহাদ করা। পরকালে এটার ফলশ্রুতিতে মুক্তি পাওয়া যাবে এবং চির সুখের জান্নতে পাওয়া যাবে, আর দুনিয়াতেও বিজয় ও সাফল্য পাওয়া যাবে।

১৪ নম্বর আয়াতে ঈমানদার লোকদেরকে বুঝানো হয়েছে যে, হযরত ঈসা (আ.)-এর হাওয়ারীরা যেভাবে আল্লাহর পথে তাঁকে সমর্থন ও সাহায্য-সহযোগিতা দিয়েছিলেন, অনুরূপভাবে মু'মিনরাও যেন আল্লাহর আনসার ও সাহায্যকারী হয়ে দাঁড়ায়। তাহলে কাফেরদের মোকাবিলায় তারাও ঠিক তেমনি আল্লাহর সাহায্য-সহযোগিতা লাভ করতে পারবে, যেমন আগের কালের ঈমানদার লোকেরা লাভ করেছিল।



# بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمْنِ الرَّحِيْمِ পরম করুণাময় ও দয়ালু আল্লাহর নামে গুরু করছি

# ١. سَبَّحَ لِللَّهِ مَا فِى السَّمُوتِ وَمَا فِى السَّمُوتِ وَمَا فِى الرَّرْضِ ، أَى نَزَّهَ هُ فَاللَّامُ مَزِيْدَةٌ وَجِينِئَ بِمَا دُونَ مَن تَغْلِيْبًا لِلْأَكْثِرِ وَهُوَ الْعَزِيْزُ فِي مُلْكِهِ الْعَكِيْمُ فِى صُنْعِهِ.

- ٢. يَايَهُا الَّذِينُ الْمَنُوا لِمَ تَقُولُونَ فِئ طَلَبِ
   الْجِهَاوِ مَا لَا تَفْعَلُونَ إِذَا انْهَ زَمْتُمْ
   باحَدٍ.
- ٣. كَبُرَ عَظُمَ مَقْتًا تَمْدِينَزُ عِنْدَ اللّٰهِ أَنْ
   تَقُولُوا فَاعِلُ كَبُرَ مَا لاَ تَفْعَلُونَ.
- 3. إِنَّ النَّهُ يُحِبُّ يَنْصُرُ وَيُكُومُ الَّذِيْنَ يَخِبُ يَنْصُرُ وَيُكُومُ الَّذِيْنَ يَعْاتِيلُهِ صَفَّا حَالُ اَيَ صَافِّيْنَ كَانَهُمْ بَنْنِيانٌ مَّرْصُوصٌ مُلَزَقٌ مَا يَعْضُهُ اللَّي بَعْضِ ثَابتُ

#### অনুবাদ :

- ك. <u>আকাশমণ্ডলী ও পৃথিবীতে যা কিছু আছে সমন্তই আরাহর মহিমা ঘোষণা করে</u> অর্থাৎ তাঁর পবিত্রতা বর্ণনা করে এর্থাৎ তাঁর পবিত্রতা বর্ণনা করে এর্থাণী অতিরিক্ত। আর প্রাণীবাচক نَّ অব্যয়টির পরিবর্তে অপ্রাণীবাচক ত্রেছে। <u>আর তিনি মহাপরাক্রমশালী</u> তাঁর রাজত্বে বিজ্ঞানময় তাঁর সৃষ্টিকার্যে।
- হে ঈমানদারগণ। তোমরা কেন বল জিহাদের ইচ্ছা প্রকাশ করার ব্যাপারে যা তোমরা কর না। যখন উহুদ যুদ্ধে তোমাদের পরাজয় হয়েছে।
- ৩. এরপ কথা জ্বান্য বড়োই অসন্তোষজনক এটা بَعْيِيْز রূপে ব্যবহৃত। <u>আল্লাহর নিকট যে, তোমরা বলবে</u> এটা
   يَعْر عَلْم يُعْامِلُ عَلْم يَامِيْل عَلْم كَبُر <u>نا তোমরা কর না।</u>
- ৪. নিশ্চয়ই আল্লাহ ভালোবাসেন সাহায়্য করেন এবং সম্মানিত করেন। সেই সমস্ত লোককে যারা আল্লাহর রাহে সারিবদ্ধভাবে যুদ্ধ করে এটা হালরূপে ব্যবহৃত অর্থাৎ সারিবদ্ধভাবে দপ্রায়্য়মান অবস্থায় যেন তারা সুদৃদ্ধ প্রাচীরস্কর্মপ একে অন্যের সাথে মিলিতভাবে, সুদৃদ্।

٥. وَ اَذْكُرْ إِذْ قَالَ مُوسَى لِقَوْمِهِ يُقَوْمِ لِمُ لَهُ الْمَ لَهُ الْمُ الْمُ لَلَّهُ الْمُ اللّهُ اللّهُ عَلَمُ وَلَا أَنْ اللّهُ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللللللللللللللللللللللللللللللللل

৫. আর মরণ করা যখন হযরত মৃসা (আ.) তাঁর সম্প্রদায়কে বলেছিলেন, হে আমার সম্প্রদায়! তোমরা কেন আমাকে কষ্ট দিচ্ছো? লোকেরা বলাবলি শুক — করে যে, তাঁর একশিরা রোগ হয়েছে। অর্থাৎ তাঁর একটি অওকোষ অনেক বড় হয়েছে। বাস্তবে এমন কিছুই ছিল না। তারা মিথ্যা বলেছিল। অথচ عند অব্যয়টি গুরুত্ারোপের জন্য তোমুরা জান যে, আমি তোমাদের নিকট প্রেরিত আল্লাহর রাসূল বাক্যটি হাল রূপে ব্যবহৃত আর রাসূল হলেন অপরিহার্যরূপে সম্মান প্রদর্শনযোগ্য। অনন্তর যখন তারা বক্র পথ অবলম্বন করল হ্যরত মুসা (আ.)-কে কষ্ট দানের মাধামে সত্য-বিচ্যুত হলো। <u>তখ</u>ন আল্লাহ তাদের অন্তরকে বক্র করে দিলেন হিদায়েত বিমুখ করে দিলেন, তাদের ব্যাপারে সৃষ্টির আদিতে গৃহীত ফয়সালা মোতাবেক। আর আল্লাহ পাপাচারী সম্প্রদায়কে হেদায়েত করেন না যারা আল্লাহর ইলমে কাফেররূপে সাব্যস্ত।

⊣আসবাব, মা'আরিফ, ইবনে কাছীরা

#### তাহকীক ও তারকীব

উভয়ই مَفْعُولُ ٥ فَعْلُ ١٥٠٥ عَرْضَوْب २७য়ात कातत्। مَنْصَوْب २७য়ात कातत्। عَضَّنًا : قَوْلُهُ فِي سَبِيْلِه صَفَّا ﴿ وَمَا يَعْدُونَ عَالَ اللهُ مَضْدَرُ अर्जित ताकाि हिला مَضَّا क्षेत्र كَمَّا بَعْكَارُنَ أَنْفُسَهُمْ صَفَّا ﴿ وَسَائِشِينَ الْأَوْمِينَ مَنْ عَرَادُ مِنْ عَلَيْهِ مِنْ اللهِ عَلَيْهِ مَا اللهُ عَلَيْهِ مَا اللهُ عَلَيْ

حَالْ २८० نَاعِلْ ۹۵- بُغَاتِلُونَ - مَحَلاً مَنْصُوبُ वाकाि : قَلُولُهُ تَعَالِي كَأَنَّهُمْ بُنْدِانُ مَّرْصُوصُ عَحَلاً مَنْصُوْبُ २८० مَالُ अत्म कर्ति عَالَ कातिप, صَعَلًا कातिप, عَالَ कातिप, عَالَ कातिप, عَالَ कातिप, عَ مَحَلاً مَنْصُوْبُ अत्म करत عَالَ कराउ व वा खाउ के खुंसे के किया के किया करत कर्ति عَالَمُ का खाउ का खाउ के खाउ

ত কুন্দুট । এ কুন্দুট : জমহর بَعَاتِلُونَ শব্দট مَعْرُونْ পড়েছেন, আর যায়েদ ইবনে আলী তাকে مَجْهَوُل مَجْهَوُ শব্দটি بَعْتَلُونَ অৰ্থাৎ تَضْدِيْد পুজু কুরেও পড়া হয়েছে।

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

#### আয়াতসমূহের শানে নুযুল :

- ২. এ প্রসঙ্গে অন্য এক বর্ণনায় দেখা যায় যে, সাহাবীদের মধ্যে কেউ কেউ একথাও বলাবলি করলেন যে, আল্লাহর কাছে সর্বাধিক প্রিয় আমল কোনটি তা জানতে পারলে আমরা তার জন্য জান ও মাল সব কুরবানি করতাম। তখন আল্লাহ তা আলা তাদেরকে সর্বাধিক প্রিয় আমল কোনটি তা সম্বন্ধে অবহিত করলেন, এ কথা বলে "আল্লাহ তাদেরকে জালোবাসেন যারা তাঁর পথে সারিবন্ধভাবে লড়াই করেন।" একদিন যখন তাদেরকে যুদ্ধ করতে বলা হলো তখন তাদের মধ্যে কেউ কেউ পশ্চাতে ফিরে গেল তখন আল্লাহ তা আলা لَمْ تَتَمُولُونَ مَا لَا تَنْفُولُونَ مَا لَا يَنْفُولُونَ مَا لَا يَعْفُولُونَ مَا لَا يَعْفُولُونُ مِي لَا يَعْفُولُونَ مَا لَا يَعْفُولُونَ مَا لَا يَعْفُولُونَ مَا لَا يَعْفُولُونُ مِنْ لِلْ يَعْفُولُونُ لِلْ لَا يَعْفُولُونُ لَا لَا يَعْفُولُونُ لِلْ لَا يَعْفُولُونُ لِلْكُونُ مِنْ لِلْكُونُ لِلْكُ

তা আলা বপেছেন, "হে ইন্ট্রিট ইন্ট্রিট ইন্ট্রিট ট্রেট ট্রেট ট্রেট ট্রেট ট্রেট ট্রেট ট্রেট হাজালা বপেছেন, "হে ঈমানদারগণ! তোমরা কেন সেই কথা বল যা কার্যত কর নাঃ" এ আয়াতটি কোন্ প্রকারের লোকদের সম্বন্ধে অবতীর্ণ হয়েছে সে ব্যাপারে মুফাসসিরগণের মধ্যে কয়েকটি মতামত লক্ষণীয়–

- كَ. এ আয়াতটি একদল মু'মিন সন্থকে অবতীৰ্ণ হয়েছে, যারা আল্লাহর কাছে সর্বাধিক প্রিয় আমল সম্পর্কে জানতে এবং তদনুযায়ী আমল করতে চেয়েছিল, তথন আল্লাহ তা আলা مَنْ اُذَكُمُ عَلَىٰ يَجَارُ اللّهَ يَكُوبُ اللّهُ يَكُوبُ اللّهُ يَكُوبُ اللّهُ يَكُوبُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللللللللللللللللللللللللللللل
- ২. কেউ কেউ বলেছেন, এটা ঐ সব লোকদের সম্বন্ধে অবতীর্ণ হয়েছে যারা বলে 'আমরা যুদ্ধ করেছি' কিন্তু আসলে করেনি: 'তীর নিক্ষেপ করেছি' কিন্তু প্রকৃতপক্ষে করেনি। 'এ কাজ করেছি' কিন্তু আসলে করেনি।
- ত. কেউ কেউ বলেছেন, এটা মুনাফিকদের সম্বন্ধেই অবতীর্ণ হয়েছে, কারণ তারা যুদ্ধ কামনা করেছিল, কিন্তু যখন আল্লাহ
  তা আলা যুদ্ধ করতে নির্দেশ দিলেন তখন তারা বলল, কেন আমাদের উপর যুদ্ধ জিহাদ ফরজ করলেন। -[কারীর]
- ৪. অধিকাংশ মৃফাসসিরগণের মতে নির্দিষ্ট কোনো সম্প্রদায়ের কোনো ঘটনার পরিপ্রেক্ষিতে অবতীর্ণ হলেও এ আয়াতে যেসব লোক ওয়াদা পালন করে না, কথা দিয়ে কথা রাখে না, মুখে যা বলে তার বিপরীত কাজ করে তাদের সকলের ক্ষেয়ে প্রযোজ্য । –(কারীর, সাফওয়া) কাজেই সাচ্চা, নিষ্ঠাবান মুসলমানের কথা ও কাজে পূর্ণ সামঞ্জস্য ও সাদৃশ্য সঙ্গতি থাকা আবশ্যক। সে যা বলবে তাকে তা করে দেখাতে হবে। আর করার ইছা বা সাহস না করলে মুখেও তা করার কথা বলবে না। বলা এক আর করা অন্য, এটা অত্যন্ত নিকৃষ্ট ধরনের স্বভাব। আল্লাহ তা আলার নিকট এটা অত্যন্ত ঘৃণ্য। আল্লাহর প্রতি ক্ষমানের দাবিদায়ের পক্ষে এরূপ বদ-স্বভাব কখনোই শোভন হতে পারে না। নবী করীম ক্রিম বলেছেন, কারো মধ্যে এরুপ বদ-স্বভাবের অবস্থিতি এমন একটা নিদর্শন যা প্রমাণ করে যে, সে মুসলমান নয় মুনাফিক। একটি হাদীসে বলা হয়েছে "মুনাফিকের লক্ষণ তিনটি। সে যখন কথা বলে, মিথ্যা বলে; ওয়াদা করলে পূরণ করে না এবং কোনো কিছু তার নিক্ট আমানত রাখলে তাতে বিশ্বাস ভঙ্গ করে।"

বকুত যারা ইসলামের জন্য আত্মদান বা মানুষকে সং কাজের নির্দেশ দান প্রসঙ্গে এমন সব কথা বলে বেড়ায় যা নিজেরা করে না এখানে আল্লাহ তা'আলা সেসব'লোকদের বিশেষভাবে তিরন্ধার করেছেন। পরের আয়াতে আরো কড়া ভাষায় তাদের তিরন্ধান করে আল্লাহ তা'আলা বলেন, كَنُبُرَ مَقَعًا عِنْتُ اللَّهِ أَنْ تَغَوْلُواْ مَا لاَ تَفْعَلُونَ অধাৎ আল্লাহর নিকট এটা অত্যন্ত কোণ উদ্রেককারী ব্যাপার যে, তোমরা বলবে এমন কথা যা তোমরা কর না।

অর্থাৎ তোমরা লোকদেরকে সৎকাজ করতে বলবে আর নিজেরা করবে না, মন্দকাজ হতে বিরত থাকতে বলবে আর নিজের মন্দকাজ করবে– এটা আল্লাহ তা'আলার নিকট অতি ঘৃণ্য কাজ : –[সাফওয়া]

া আল্লাহ বলেন, তোমাদের মধ্যে যারা আল্লাহর সন্নিকটে সর্বাপেক্ষা প্রিঃ কাজ করতে পারবে বলে লড়াই ইাকছে এতই যদি তোমাদের সথ হয়, তবে চল তোমাদেরকে বলে দেওয়া যাছে, শক্ত সম্মুদে সিসাবিগলিত সুলক্ত প্রাচীর সাদৃশ্য অনড় অবিচলিত থেকে সারিবদ্ধভাবে আল্লাহর পথে লড়াই, করা তাঁর নিকট সর্বাপেক্ষা প্রিঃ কাজ। তোমাদের কয়জন এ আদর্শে অবিচল থাকতে পারবে ভেবে দেখ। কোনো সন্দেহ নেই।

সূতরাং আল্লাহর নিকট ঐ সকল লোকই প্রিয়তম যারা আল্লাহর শক্রদের মোকাবিলায় আল্লাহর —কে উচ্চ করার লক্ষ্যে প্রতিষ্ঠিত থাকে, প্রতিজ্ঞাবদ্ধ হয়ে ও সিসাঢালা প্রাচীরের ন্যায় শক্ত হয়ে যুদ্ধ করতে থাকে এবং তাদের পদশ্বলন যেন না ঘটে।

–[মা আরিফ]

আয়াতে কারীমাটি মুজাহেদীনদের তিনটি বিশেষ গুণাবলিকে আবশ্যক করেছে : যারা আল্লাহর পথে লড়াই করবে তাদের তিনটি গুণাবলি এই–

এক, তারা গভীর চেতনা ও তীব্র উপলব্ধি সহকারে আল্লাহর পথে লড়াই করবে। এমন পথে লড়াই করে না, যা ফী সাবীলিল্লাহ পর্যায়ে পড়েনা।

দুই. তারা উচ্ছুব্দলতা, সংগঠন বিরুদ্ধতা ও অনিয়মতান্ত্রিকতায় নিমজ্জিত হবে না। তারা সুদৃঢ় সাংগঠনিকতা, সুসংবদ্ধতা ও নিয়মানুগত্যতা সহকারে কাতার বন্দী হয়ে লড়াই করতে থাকবে।

তিন, শক্রদের মোকাবিলায় ইম্পাত কঠিন প্রাচীরের মতো দুর্ভেদ্য হবে। এই শেষ কথাটি অশেষ তাৎপর্যপূর্ব। বস্তুত যুদ্ধ ময়দানে দুর্ভেদ্য প্রাচীর হয়ে কেবল সেই বাহিনীটিই দাঁড়াতে পারে যাদের মধ্যে নিম্নোক গুণাবলি পূর্ণমাত্রায় বিদ্যমান থাকরে।

- ১. উনুতমানের নৈতিক চরিত্র বর্তমান থাকা একান্ত আবশ্যক। বাহিনীর কর্মকর্তা ও সাধারণ দিপাহী সেই মান হতে বিচ্যুত হলে পারম্পরিক ভালোবাসা, আন্তরিকতা ও সন্থদয়তা সৃষ্টি হতে পারে না। কেউ কাউকেও সম্মানের চোখে দেখবে না। ফলে পারম্পরিক কোন্দল ও সংঘর্ষতা হতে তারা রক্ষা পাবে না।
- ২. উদ্দেশ্য ও লক্ষ্যের প্রতি ঐকান্তিক অনুরাগ থাকা আবশ্যক। লক্ষ্য অর্জনের দৃঢ় সংকল্পই সমগ্র বাহিনীকে আত্মদান ও জীবন উৎসর্গকরণের দুর্জয় আবেগে উদ্ধুদ্ধ করে তুলতে সক্ষম। এর ফলেই তারা যুদ্ধক্ষেত্রে ইম্পাত কঠিন ও দুর্ভেদ্য প্রাচীর হয়়ে অবিচল ও অটল হয়ে দাঁড়াতে পারে।
- এ সবের ভিত্তিতে হযরত নবী করীম -এর মহান নেতৃত্বাধীনে এমন এক মহান সামরিক সংগঠন গড়ে উঠেছিল যার সংঘর্ষে এসে তদানীন্তন দুনিয়ার প্রধান শক্তিগুলো চূর্ণবিচূর্ণ হয়ে গিয়েছিল এবং শত শত বৎসর পর্যন্ত দুনিয়ার কোনো শক্তিই তার সম্মুখে টিকতে পারেনি।

হযরত ঈসা এবং মুসা (আ.)-এর ঘটনাবলি আলোচনার কারণ: আল্লাহ তা'আলার কাছে মুজাহিদরাই সর্বাধিক প্রিয়-এ আলোচনার পর হযরত ঈসা এবং মুসা (আ.)-এর ঘটনা আলোচনার উদ্দেশ্য হলো, উশতে মুহাম্মনিকে সতর্ক করে দেওয়া- এই বলে যে, তোমাদের উপরও আল্লাহর আজাব আসবে যদি তোমরাও হযরত মুহাম্মদ —এর সাথে সেরূপ আচরণ করা যেরূপ আচরণ করেছিল হযরত ঈসা এবং হযরত মুসা (আ.)-এর উম্মত হযরত ঈসা এবং হযরত মুসা (আ.)-এর সাথে এবং এর ফলে তাদের উপর আল্লাহর আজাব এসেছিল। —ফাতহুল কাদীর

বনী ইসরাঈল কিভাবে হ্যরত মুসা (আ.)-কে কট দান করত? : বনী ইসরাঈলের লোকেরা হ্যরত মুসা (আ.)-কে বিভন্নভাবে জ্বালা-যন্ত্রণা দিত, তাঁর সাথে কিভাবে বিশ্বাসঘাতকতামূলক আচরণ করেছে কুরআন মাজীদের বহু স্থানে তার বিস্তারিত বিবরণ রয়েছে। এখানে তার কয়েকটা আলোচনা করা হলো। কখনো তারা হ্যরত মুসা (আ.)-কে বলেছে لَنُ تُنُونُ مِنَ لَكُ مَعَلَّا اللهِ مَنْ اللهُ جَهُرَةً وَاللهُ مَهُرَا اللهُ مَهُرَا اللهُ جَهُرَا اللهُ مَهُرَا اللهُ عَهُرَا اللهُ مَهُرَا اللهُ عَهُرَا اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ

কুরআন মন্ধীদের এ স্থানে সেসব ঘটনাবলির দিকে ইন্সিত করা হয়েছে– মুসলমানদেরকে সাবধান করার উদ্দেশ্যে। তারা যেন নিজেদের নবীর সাথে সেরূপ আচরণ না করে যা বনী ইসরাঈলের লোকেরা তাদের নবীর সাথে করেছিল। নতুবা বনী ইসরাঈলীদের যে পরিণতি হয়েছে তা হতে তারা কিছুতেই রক্ষা পেতে পারে না। –িকাবীর, কুরতুবী

হৈ হয়রত মূসা (আ.)-এর বিভিন্ন মু'জিয়া বনী ইসরাঈলের লোকেরা বঁচকে দেখেছিল, যার ফলে তারা ভালো করেই জানত যে, হয়রত মূসা (আ.) আল্লাহর নবী ও রাসূল। তাঁর রিসালতের কারণে তাঁর প্রতি সদাচরণ করা হবে, এটাই ছিল যুক্তিযুক্ত; কিন্তু তা না করে তাঁর সাথে নানাভাবে উৎপীড়নমূলক আচরণ করা হয়েছে, সে কারণেই হয়রত মূসা (আ.) স্বীয় জাভিকে উদ্দেশ্য করে বলেছেন, "তোমরা কেন আমাকে উৎপীড়িত কর। অথচ তোমরা ভালোভাবেই জান যে, আমি তোমাদের প্রতি আল্লাহর প্রেরিত রাসূল।"

- अ वाकाणित करम्रकि अर्थ कता इरम्रह- فَلَمْنَا زَاغُواْ اَزَاغُ النَّامُ قُلُوبِهُمْ

তারা যখন সত্য পরিত্যাগ করে বক্রতা অবলম্বন করল তখন আল্লাহও তাদের দিলকে হিদায়েতের পথ হতে বাঁকা করে
দিলেন।

- যধন তারা আনুগতা না করে বাঁকা পথ অবলম্বন করল তখন আল্লাহও তাদের অন্তরকে হেদায়েতের পথ হতে অন্যদিকে
  ফিরিয়ে দিলেন।
- ৩, যখন তারা ঈমান গ্রহণ না করে বক্রতা অবলম্বন করল তখন আল্লাহও তাদের দিলকে ছওয়াবের পথ হতে বাঁকা করে দিলেন।
- ৪. যখন তারা তাদেরকে রাস্লের সম্মান এবং আল্লাহর আনুগত্যকরণের যে নির্দেশ দেওয়া হয়েছিল তা অমান্য করল তখন আল্লাহও তাদের অন্তরে গোমরাহী সৃষ্টি করে দিলেন তাদের এ কর্মের শান্তি হিসেবে ৷ −(কুরুত্বী, কারীর)

কেউ কেউ বলেছেন যে, যেসব লোক নিজেরা বাঁকা পথে চলতে চায় তাদেরকে জবরদন্তি সহজ সরল পথে পরিচালিত করা আল্লাহ তা'আলার নিয়ম নয়। যারা নিজেরা আল্লাহর নাফরমানি করার জন্য দৃঢ় সংকল্পবন্ধ হবে তাদেরকে জার করে হেদায়েত দানে বাধ্য করবেন— এটাও আল্লাহ তা'আলার নীতি নয়। এটা হতে স্বতস্পষ্ট হয়ে উঠে যে, কোনো ব্যক্তির বা কোনো জাতির গোমবাহীর সূচনা আল্লাহর দিক হতে হয় না। দেই বাজি বা জাতিই সর্বপ্রথম এ পথে পা বাড়ায়। অবশা আল্লাহর বিধান এই যে, যে লোক গোমবাহী পছন্দ করে তিনি তাদের জন্য হিদায়েতের পথে চলার নয় গোমবাহীর পথে চলার উপায়-উপ্করণই সঞ্জাই করেছেন। কেননা ব্যক্তির গোমবাহ হওয়ার স্বাধীনতাটুকু যেন সে পুরোপুরি ভোগ করতে পারে, তাই আল্লাহর ইচ্ছা। আল্লাহতো মানুষকে বাছাই ও গ্রহণের পূর্ণ স্বাধীনতা দান করেছেন। অতঃপর আল্লাহর আনুগত্য গ্রহণ করা হবে কিনা এবং হেদায়েতের পথে চলা হবে কি বাঁকা-গোমবাহীর পথে, সে বিষয়ে চূড়ান্ত সিদ্ধান্ত গ্রহণ করা ব্যক্তি ও ব্যক্তি সমষ্টির লিলের দায়িত্ব। এ বাছাই ও গ্রহণের ব্যাপারে আল্লাহর পক্ষ হতে কোনো বিশেষ করেদেন্তি নেই। কেউ যদি আল্লাহর আনুগত্য ও হেদায়েতের পথে চলার সিন্ধান্ত গ্রহণ করে, তাহলে আল্লাহ তাকে জোরপূর্বক গোমবাহী ও নাফরমানির দিকে ঠেলে দিবেন না। পক্ষান্তরে কেউ যদি নাফরমানি করার এবং হেদায়েতের পথ পরিহার করে চলারই সিদ্ধান্ত নেয়, তাহলে আল্লাহ তাকো আল্লাহর আনুগত্য ও হেদায়েতের অনুগত্য ও হেদায়েতের মা। এতদসন্ত্বেও এ কথায় কোনো সন্দেহ নেই যে, যে লোক নিজের জন্য যে পথই গ্রহণ করুক না কেন কার্যত স্বেণ পরে স্ব এক পাও অগ্রসর হতে পারে না, যতক্ষণ না আল্লাহ তা আলা সেই পথে চলার জন্য জনা জন্ম জন্তরি সাম্মীী সংগ্রহ করে দিবেন।

আৰ্থং 'আল্লাহ ফাসিক লোকদেরকে وَاللَّهُ لَا يَهُدَى الْفَوْمَ الْفَاسِفَيْنَ : বাক্যটির অর্থ وَاللَّهُ لَا يَهُدَى الْفَوْمَ الْفَاسِفِيْنَ : আৰু কাক্সিক লোকদেরকে হিদায়েত দেন না।' এ কথাটির অর্থ হলো, যেসব লোক নিজেদের জন্য ফিস্ক-ফুজুরী ও নাফরমানির পথ বাছাই করে নিয়েছে তাদেরকে আল্লাহ তা'আলা তাঁর আনুগত্য ও ফরমাবরদারির পথে চলার তৌফিক দেন না।

যুজাজ বলেছেন, এর অর্থ হলো 'যার সম্পর্কে আল্লাহর ইলমে রয়েছে যে, সে ফাসিক হবে তাকে আল্লাহ তা'আলা হিদায়েত দান করবেন না। –[ফাতহল কাদীর]

এখানে ইন্ধিত করা হয়েছে যে, রাসূলকে কষ্ট দান অতি মারাত্মক ধরনের অপরাধ যা কৃষ্ণরি ও দিলকে হিদায়েতের পথ হতে সরিয়ে অন্যদিকে নিয়ে যায়। –াকাবীর।

হযরত মূসা (আ.)-কে বনী ইসরাঈশণ কি কট দিয়েছিল? : বনী ইসরাঈলগণ হযরত মূসা (আ.)-কে আল্লাহর সত্য নবী ও তাদের উপর অনুগ্রহকারী জেনে কেমন করে জ্বালা-যন্ত্রণা দিয়েছে, তাঁর সাথে কিভাবে বিশ্বাসঘাতকতামূলক আচরণ করেছে কুরআন মাজীদের বহুস্থানে তা বিস্তারিতভাবে বর্ণনা রয়েছে। যথা, সূরা বাকারাহ অংশে–

لَنْ تَصْبِرَ عَلَىٰ طَعَامٍ وَأَحِدِ فَادْعُ لَنَا رَبَّكَ يُكُوْجُ لَنَا .... يَمْتَدُونَ -قَالُوا أَدْعُ لَنَا رَبَّكَ يُبَيِّنْ لَنَا مَا هِى اَلْآيَةُ -قَالُوا أَدْعُ لَنَا رَبَّكَ يُبَيِّنْ لَنَا مَا لَوْنَهَا الْآيَةُ (يَقَرَةً) اَتَهُلِكُنَا بِمَا فَعَلَ السَّفَهَا مُمِنَّا إِنْ هِى إِلاَّ فِتْنَتَكَ تُضِلُّ بِهَا الْآيَةُ (اَعْرَافَ) وَيَقُولُونَ يَغْفِرُ لَنَا وَإِنْ يَأْتِهِمْ عَرَضٌ مِثْلُهُ (اَعْرَافَ)

ইত্যাদি আরো বহুবিধ আয়াত এ প্রসঙ্গে বর্ণনা করা হয়েছে।

نَصَبُ शखरात कातरा وَقَدْ تَعَلَّمُونَ اَنِّيَّ رَسُولُ اللَّهِ اِلْبَكُمُ : वाकािष्ठ प्रदक्ष रे'ताव وَقَدْ تَعَلَّمُونَ (الابت) अविकाि مَا تَعَلَّمُونَ (الابت) - अत खात वाक्षि

- مْ قَرَابَةَ إِنِّي رَسُولُ اللَّهِ إِلَيْكُمْ مُصَدَّة بَيْنَ يَدَيُّ قَبْلَيْ مِنَ التُّوْرَةِ وَمُبَشِّرًا بُرَسُوْلٍ يَّأْتِيْ مِنْ بَعْدِي اسْمُهُ اَحْمَدُ ط قَالَ اللَّهُ تَعَالَىٰ فَلَمَّا جَاءَهُمْ جَاءَ احْمَدُ الْكُفَّارَ بِالْبَيِّنْتِ الْآيَاتِ وَالْعَلَامَاتِ قَالُوا هٰذَا أَيْ الْسَسِجْسَى بِهِ سِيخُرُ وَفِسَى قِسَراءَةِ سَسَاحِكُ أَيْ الْجَانِيْ بِهِ ثُمِيبُنُ بَيِّنُ
- وَمَنْ لَا أَحَدَ أَظْلُمُ أَشَدُّ ظُلْمًا مِثَّن افْتَرٰى عَلَى اللَّهِ الْكَذِبَ بِنِسْبَة الشَّيرِيْكِ وَالْوَلَدِ إلَيْه وَ وَصْفِ أَيَاتِهِ بِالسِّيْحُرِ وَهُوَ يُدُّعُمِ، إلَى ٱلاسْكَام ط وَاللُّهُ لاَ يَهُدى الْقَوْمَ الظُّلَمِيْنَ
- وَاللَّهُ مُنتِمَّ مُظْهِر نُورهِ وَفِي قِرَاعَ بِالْإِضَافَةِ وَلَوْ كُرهَ الْكُفْرُونَ .
- الْخَقّ لِيُظْهَرَهُ يُعْلِلْنِهِ عَلَى الدِّيْن كُلِّهِ لَا جَيِيْعِ الْاَدْيْسَانِ النُّسُخَسَالَ لَهَدِّ لَنَّهُ وَلَوْ كَسِرَهُ الْمُشركُونَ .

- اذكَــرٌ اذ قــال عــ ٦ ৬. আর ক্ষরণ করো যখন হযরত ঈসা ই<u>বনে মরি</u>য়ম বলেছিল, হে বনী ইসরাঈল! হে আমার সম্প্রদায় এ জন্য বলেনি, যেহেতু তিনি তাদের সম্প্রদায়ভুক্ত ছিলেন না নিশ্চয়ই আমি তোমাদের নিকট প্রেরিত আল্লাহর রাসূল এবং সত্য প্রতিপন্নকারী যা আমার সম্মুখে রয়েছে আমার পূর্ব হতে তাওরাত গ্রন্থ এবং সেই রাসূল সম্পর্কে সুসংবাদ দানকারী যিনি আমার পর আগমনকারী ও তাঁর নাম হবে আহমদ আল্লাহ তা'আলা বলেন অতঃপর যখন তিনি তাদের নিকট আগমন করলেন কাফিরদের নিকট আহমদ 🕮 আগমন করলেন স্পষ্ট নিদর্শনাবলিসহ আয়াত ও নিদর্শনাবলিসহ তারা বলল, এটা তাঁর আনীত বস্তু যাদুমন্ত্র অপর কেরাতে 💪 🕳 যাদুকর অর্থাৎ আগমনকারী, পঠিত হয়েছে যা সুস্পষ্ট প্রকাশ্য।
  - ৭. আর কে কেউই নয় অধিক অত্যাচারী জঘন্যরূপ জালিম সেই ব্যক্তি অপেক্ষা যে আল্লাহর প্রতি মিথ্যা অপবাদ রটনা করে তাঁর প্রতি অংশীদার ও সন্তানের সম্পর্ক স্থাপন করে এবং তাঁর আয়াতকে যাদুরূপে আখ্যায়িত করে অথচ সে ইসলামের দিকে আহত হয়েছে। আর আল্লাহ অত্যাচারী সম্প্রদায়কে হেদায়েত করেন না কাফিরদেকে।
  - 🔥 🛧 চ <u>তারা নির্বাপিত করতে চায়</u> উহা ी -এর দ্বারা । بُطُفتُوُ শব্দটি এইট্র এবং ১ হরফটি তন্মধ্যে অতিরিক্ত আল্লাহর নুরকে তাঁর শরিয়ত ও প্রমাণাদিকে তাদের মুখের ফুঁকের দ্বারা তাদের এ কথা দ্বারা যে, এটা যাদু, কবিতা ও গণকতা আর আল্লাহ পূর্ণতাদানকারী প্রকাশকারী তাঁর নূরকে এক কেরাতে ٫💢 ইযাফতের সাথে পঠিত হয়েছে। যদিও কাঞ্চিরগণ অপছন্দ করে তা।
    - দীনসহ, তাকে প্রকাশিত করার জন্য শ্রেষ্ঠত্বদানের জন্য সকল দীনের উপর তার বিপরীত সমস্ত দীনের উপর যদিও মুশরিকগণ তা অপছন্দ করে।

#### তাহকীক ও তারকীব

এর - رَسُولُ एक्स नमरे مَنْصُوبُ হওয়ার কারণে مَانُصُوبُ হওয়ার কারণে مُنَصِّرُفًا : قَنُولُـهُ مُصَدِقًا وَمُبَيْشُورًا মধ্যে যে مُنْ ارْسُولُ इंडरह क्षेत्र नमरे مَنْصُوبُ कर्ष तां कर कारण مَنْسُورًا وَ مُصَدِّقًا وَمُبَيْشُورًا

إِنِّي أَرْسَلْتُ إِلَيْكُمْ حَالَ كَوْنِي مُصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيَّ مِنَ التَّوْدَاةِ وَمُبَشِّرًا بِمَنّ يَأْتِي بَعَدِيْ.

: नारक', ইবনে কাছীর, আবৃ আমর, সুলামী, যার ইবনে হোবাইশ ও আবৃ বকর (রা.) ইযরত আসেমের বরাত দিয়ে مِنْ بَعْدَى অর্থাং ی تَعْ اَنْ वर्षां क्षेत्र পড়েছেন। বাকি কারীগণ مَنْ بَعْدَى क्षं क्षं कुष्टिन।

–[ফাতহুল কাদীর, কুরতুবী]

"سِحْرُ مَّبِيْنُ" ( পড়েছেন । -[কুরতুবী, ফতহল কাবীর وَلَوْ مَا اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

ضَوْلَهُ تَعَالَى وَإِذْ قَالَ عَيْسَى ابُنُ مَرْيَمٌ وَيَهَ وَالْمُواَلَيْكِلَ : আল্লাহ তা'আলা বলেছেন, 'আর স্বরণ করো মরিয়ম পুত্র ঈসার সেই কথা যা সে বলেছিল- হে বনী ইসরাঈল!' অর্থাৎ হে মুহাম্মদ عليه তুমি তোমার উন্মতকে হযরত ঈসার সেই ঘটনা গুনাও যথন তিনি বনী ইসরাঈলকে বলেছিলেন, হে বনী ইসরাঈল! তাওরাতে বর্ণিত গুণাবলি সম্থলিত সেই রাস্কল আমিই।

আল্লামা কুরত্বী (র.) বলেছেন, হযরত ঈসা (আ.) হযরত মৃসা (আ.)-এর মতো 'হে আমার জাতি' না বলার কারণ হলো, হযরত ঈসার বনী ইসরাঈলের সাথে কোনো রক্তের সম্পর্ক ছিল না, সে কারণেই তিনি হে বনী ইসরাঈল। বলে সম্বোধন করেছেন।

আয়াতে بُغَرُمُ ना वर्ल يُغَرُمُ إِسْرَاتِيْلُ वलांत कांता : এ প্রসঙ্গে আল্লামা কুরতুরী (র.) বলেন, হযরত ঈসা (আ.) بُغَرُمُ বলেছেন, এর কারণ এই যে, হযরত ঈসা (আ.)-এর সাথে বনী ইসরাঈলগণের কোনো রক্তের সম্পর্ক ছিল না, তাই তিনি يُبَنِيُّ اِسْرَاتِيْلُ বলেছেন। আল্লামা জালাল উদ্দিন মহন্ত্রী (র.)ও এরপ বর্ণনা করেছেন। —[কাবীর] অর্থাণ "সত্যতা বিধানকারী সেই তাওরাতের যা আমার পূর্বে এসেছে।" মৃষ্ণাস্নিরীনে কেরামের মতে, এ বাক্যটির তিনটি অর্থা। এ তিনটি অর্থই এখানে গ্রহণীয় এবং যথাযথ। একটি এই যে, আমি কোনো নতুম ও অভিনব নবী নই। আমি সেই দীন নিয়েই এসেছি যা হযরত মৃসা (আ.) নিয়ে এসেছিলেন। আমি তাওরাত প্রত্যাখ্যানকারী হয়ে আসিনি; বরং তার সত্যতা ঘোষণা করার জন্য এসেছি। আল্লাহর রাস্লগণ চিরকাল স্বীম পূর্ববর্তী নবী-রাস্লগণের সত্যতা প্রমাণ ও প্রকাশ করে থাকেন। এটাই চিরন্তন নিয়ম। অতএব, তোমরা আমার রিসালাত সম্পর্কে কোনোরপ সংশয় বা ছিধাবোধ করবে তার কোনোই করবণ নেই।

দ্বিতীয় অর্থ এই যে, তাওরাতে আমার আগমন সম্পর্কে যে ভবিষাদ্বাণী রয়েছে তারই বান্তবরূপে হয়ে আমি এসেছি। কাজেই তোমরা আমার বিরোধিতা তো করতেই পার না; বরং তার পরিবর্তে আমার সম্বর্ধনাই তোমাদের জানানো উচিত। তা এ হিসেবেও যে, অতীত কালের নবী-রাসুলগণ আমার যে আগমন সংবাদ দিয়েছিলেন তা সত্য প্রমাণিত হয়েছে, আমি এসে গেছি।

এ বাক্যটি পরবর্তী বাক্যসমূহের সাথে মিলিয়ে পড়লে তৃতীয় একটি অর্থ নির্গত হয়। আর তা এই যে, আল্লাহর রাসূল —এর আগমন সম্পর্কে তাওরাতের দেওয়া সুসংবাদের সত্যতা ও যথার্থতা আমি ঘোষণা করছি এবং আমি নিজেও তার আগমনের সুসংবাদ তনাছি। এ তৃতীয় অর্থের দৃষ্টিতে হযরত ঈসা (আ.)-এর এ কথাটির ইঙ্গিত সেই সুসংবাদের দিকে যা হযরত মূসা (আ.) নিজ জাতির জনগণকে সম্বোধন করে ভাষণ দান প্রসঙ্গে দিয়েছিলেন। তাতে তিনি বলেছিলেন:

"তোমার ঈশ্বর সদাপ্রভু তোমার মধ্য হতে, তোমার ভ্রাতৃগণের মধ্য হতে তোমার জন্য আমার সদৃশ এক ভাববাদী উৎপন্ন করবেন, তারই কথায় তোমরা কর্ণপাত করবে, কেননা হোব্রেধে সমাজের দিবসে তুমি আপন ঈশ্বর সদাপ্রভুর কাছে এ প্রার্থনাইতো করেছিলে— যথা, আমি যেন আপন ঈশ্বর সদাপ্রভুর বর পুনবার শুনতে ও এ মহাণ্নি আর দেখতে না পাই পাছে আমি মারা পড়ি। তথন সদাপ্রভু আমাকে বললেন, তারা ভালোই বলেছে। আমি তাদের জন্য তাদের ভ্রাতৃগণের মধ্য হতে তোমার সদৃশ এক ভাববাদী উৎপন্ন করবো ও তার মুখে আমার বাক্য দিবো, আর আমি তাঁকে যা যা আজ্ঞা করবো তা তিনি তাদেরকে বলবেন, আর আমার নামে তিনি আমার যে সকল বাক্য বলবেন, তাতে যে কর্ণপাত না করবে তার কাছে আমি পরিশোধ নিরো।" —[ধর্মপুন্তক দ্বিতীয় বিবরণ— ১৮:১৫-১৯]

এটা তাওরাতের সুম্পষ্ট ভবিষ্যদ্বাণী এবং এ ভবিষ্যদ্বাণী হ্বরত মুহাম্ম 

ত্বা (আ.) নিজের জাতির জনগণকে আল্লাহর এ বাণী গুনিয়েছেন যে, আমি তোমার জন্য তোমার ভাইদের মধ্য হতে একজন নবী বানাব। এক জাতির ভাইদের বলে সেই জাতিরই কোনো গোত্র বা বংশ-পরিবার বুঝানো হয়নি; বরং এর অর্থ অপর এমন কোনো জাতি যার সাথে তার নিকটবতী বংশীয় সম্পর্ক রয়েছে। স্বয়ং বনী ইসরাঈলের কোনো নবী আগমন সম্পর্কে যদি এ সুসংবাদ হতো, তাহলে বলা হতো- আমি তোমাদের জন্য স্বয়ং তোমাদের মধ্য হতে একজন নবী প্রতিষ্ঠিত করবো, কিছু এখানে তা বলা হয়নি। বলা হয়েছে 'তাদের জন্য জাত তাদের মধ্য হতে একজন নবী প্রতিষ্ঠিত করবো, কিছু এখানে তা বলা হয়নি। বলা হয়েছে 'তাদের জন্য তাদের ভাগণের মধ্য হতে কাজেই বনী ইসমাঈলীদের ভাই বনী ইসরাঈল-ই হতে পারে, হয়রত ইবরাহীম (আ.)-এর বংশধর হওয়ার কারণে তাদের সাথে তাদের বংশীয় সম্পর্ক বিদ্যমান। উপরস্তু এ ভবিষ্যদ্বাণী বনী ইসাঈলের অপর কোনো নবী সম্পর্কে প্রযোজ্য হতে পারে না এ কারণেও যে, হয়রত মূসা (আ.)-এর পর বনী ইসরাঈল বংশে এ দু'জন নয় বহু সংখ্যক নবী এসেছেন। বাইবেল তাদের উল্লেখে পূর্ণ হয়ে রয়েছে।

এ পর্যায়ে সুসংবাদে দ্বিতীয় বলা হয়েছে, যে নবী পাঠানো হবে তিনি হয়রত মুসার মতো হবেন; কিন্তু আকার-আকৃতি-চেহারা ও জীবন অবস্থার দিক দিয়ে সাদৃশ্যের কথা যে এটা নয়, তাতো সুস্পষ্ট। কেননা এসব দিক দিয়ে দুনিয়ার কোনো দুই ব্যক্তি একই রকম হয় না। নিছক নবুয়ত সংক্রান্ত গুণাবলির সাদৃশ্যও এ কথার উদ্দেশ্য নয়। কেননা হয়রত মুসা (আ.)-এর পরে আগত সমন্ত নবীই এ ব্যাপারে অভিমা। কাজেই কোনো একজন নবীর এমন কোনো বিশেষত্ব থাকতে পারে না, যে দিক দিয়ে তিনি তার মতো হবেন। এ দু'টি দিকের সাদৃশ্যের কথা বাদ দিলে তৃতীয় কোনো সাদৃশ্যের বিষয় হতে পারে এবং সেই দিকের বিশেষত্ব তাঁর অনন্য হওয়ার কথা বোধগয়্য। আর তা একমাত্র ইহাই হতে পারে যে, সেই নবী এক নবতর স্বত্ত এ স্বয়ৎসম্পূর্ণ শরিয়তের বিধান নিয়ে আগমনের ব্যাপারে তিনি হয়রত মুসা (আ.)-এর মতো হবেন। আর এ বিশেষত্ব হয়রত মুহামদ ক্রেডা আর কারো মধ্যে পাওয়া যায় না। কেননা তাঁর পূর্বে বনী ইসরাঈলদের মধ্যে যত নবীই এসেছেন, তাঁরা সকলেই হয়রত মুসা (আ.)-এর শরিয়তের অনুসারী ছিলেন। তাঁনের কেউই কোনো বতর শরিয়ত নিয়ে আসেননি।

علامه উপা (আ.)-এর ভাষায় রাস্নুল্লাহ — এর নাম উল্লেখ করার মধ্যে হিকমভ : এতে হিকমভ এই যে, তা দ্বারা বনী ইসরাঈলদেরকে এই হেদায়েত দান করা হয়েছে, যখন হয়রত মুহাম্মদ ত্রামি তারিক আনম্মন করবেন, তখন তোমরা তার উপর ঈমান আনম্মন করা তোমাদের উপর ফরজ হবে। আর সর্বদা তার আনুগত্য করবে। আয়াতে বর্ণিত শব্দ المُمَارُ المُرَارُ المُرَارُ المُرَارُ المُرَارُ المُرَارُ المُرَارُ المُرَارُ المُرَارُ المُرَارُ المُرارُ المُرارُ المُرارُ المُرارُ المُرارُ المُرارُ المُرارِ المُرارُ المُرارُ المُرارُ المُرارُ المُرارُ المُرارُ المُرارِ المِرارِ المُرارِ المُرارِ المُرارِ المُرارِ المُرارِ المُرارِ المُرار

كَمَا قَالَ تَعَالَىٰ : ظَهُ - مَا آنْزُلَتْنَا الخ - يُسَّ وَالْقُرَانِ الْحَكِيْمِ - يَّاَيَّهُا الْمُزَّمِّلُ - يَاَيَّهُا الْمُزَّمِّلُ - يَايَّهُا الْمُدَّقِّرُ - إِثَّا ٱرسَّلَئَاكُ بِالْحَقِّ يَشِيْرًا وَنَذِيْزًا -

ইনজীল কিতাবে মুহাম্মদ — এর নাম আহমদ বলে উল্লেখ করার কারণ: আরব দেশে পূর্বযুগ হতেই কোনো কোনো ব্যক্তির নাম মুহাম্মদ রাখা হতো। সূত্রাং মুহাম্মদ নামে বহু লোকই বিদ্যমান ছিল, কিন্তু আরবে আহমদ নামের প্রচলন ছিল না, তাই মুহাম্মদ — কে অন্যান্য মুহাম্মদ নামক লোকদের হতে কুক্রিন উদ্দেশ্যে তাঁর নাম 'আহমদ' রাখা হয়েছিল।

আল্লাহ তা'আলা হযরত ঈসা (আ.)-এর নাম বলা প্রসঙ্গে কর্তুট্র কন বলেছিলেন? : হযরত ঈসা (আ.)-কে আল্লাহর বিশেষ কুদরতের পরিচয় দিয়ে সৃষ্টি করেছেন, কারণ মূলত নিয়ম ছিল মাতাপিতার মিলনের ফলে সন্তান জনা হওয়া, যেতাবে সারা বিশ্বের মানবকুল সৃষ্টি হয়েছে। কিন্তু নীতির পরিবর্তন করেও যে আল্লাহ মূল উদ্দেশ্য সফল করতে পারেন এটা দেখাবার জন্য হযরত ঈসা (আ.)-কে পিতাবিহীন অবস্থায় একমাত্র তাঁর মাতা বিবি মরিয়মের গর্ভ হতে সৃজন করেছেন, তাই কেবল মাতার সন্তান বলে মাতার সম্পর্ক ঠিক রেখে ঈসা ইবনে মরিয়ম বলেছেন।

অথবা, এতে আরবের রীতিনীতির প্রতি লক্ষ্য করা হয়েছে। অর্থাৎ আরববাসীদের নিয়ম ছিল সন্তানের সুপরিচিতির উদ্দেশ্যে সন্তানের পিতামাতার মধ্যে সুপরিচিত বাক্তির নামের সাথে মিলিয়ে সন্তানের নাম রাখত, যাতে সন্তানের পরিচিতির ক্ষেত্রে কোনো গগুগোল না হয়। কারণ এক নামে বহু বাক্তির নাম রাখা হতো। সুতরাং হয়রত ঈসা (আ.)-কেও তাঁর সুপরিচিতির জন্য মাতার নামের সাথে মিলিয়ে নাম রাখা হয়েছে।

অথবা, বনী ইসরাঈলের বংশীয় ইসলাম ও নবীদের শক্রদের অপবাদ হতে রক্ষা করার জন্যই তাঁকে عِبْسَى أَبُنُ مَرْبَمُ مُرَبَّمُ وَاللَّهُ عَالَيْكَ اللَّهُ عَلَيْكَ وَاللَّهُ عَلَيْكَ اللَّهُ عَلَيْكَ اللَّهُ عَلَيْكَ اللَّهُ عَلَيْكَ اللَّهُ عَلَيْكَ اللَّهُ عَلَيْكَ وَاللَّهُ عَلَيْكَ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكَ اللَّهُ عَلَيْكَ اللَّهُ عَلَيْكَ اللَّهُ عَلَيْكَ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَ

এক, হয়রত ঈসা (আ:) যখন তার উন্মতবর্গের নিকট তাঁর নবুয়তের সত্যতার প্রমাণাদি নিয়ে এবং মু'জিয়া পেশ করে তাদের নিকট উপস্থিত হলেন তথন তারা তাদের মু'জিয়া ও প্রমাণাদি দেখে বলন, এটা তো সুস্পষ্ট জাদু বা প্রতারণা মাত্র। আল্লামা শওকানীও এ তাফসীরকে পছন্দ করেছেন।

দুই, যথন হয়রত মুহাখদ 🏥 তাদের কাছে আসল নিজ নবুয়তের প্রমাণাদি ও মু'জিয়া সহকারে, তখন তারা বলল, এটা তো সুস্পট প্রতারণা বা জাদু।

এর অর্থ ধোকা বা দাগাবাজি করার অর্থ বলেছেন। ييخر এর হাকিকত সম্পর্কে ফুফাস্সিরীনে ও মুহাদিসীনগণ বিভিন্ন মতামত পেশ করেছেন।

সূতবাং মোল্লা আলী কারী, মু'তাযিলাহ, আবু জা'ফর ইন্তেবরাদী শাদেয়ী, আবু বকর রাযী হানাফী, ইবনে হাযম যাহেরী (র.) -এর মতে بعثر -এর কোনো অন্তিত্বই নেই: বরং এটা এক প্রকার ধারণা মাত্র। যেমন আল্লাহ বলেন وَالْمُوْمُ مِنْ سِخْرِهُمْ أَنْهَا تَشَاعُى اللّهِ مِنْ سِخْرِهُمْ أَنْهَا تَشَاعُى اللّهُ مِنْ سِخْرِهُمْ أَنْهَا تَشَاعُى اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُمْ أَنْهَا تَشَاعُى اللّهُ عَلَيْهُمْ وَاللّهُ وَاللّهُ عَلَيْهُمْ أَنْهَا تَشَاعُى اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُمْ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْهُمْ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ مَا مُعْلِيهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَا

ইমাম নববী (র.) বলেন, তার এক প্রকার হাকিকত রয়েছে। একেবারেই বৃথা ও মিথ্যা নয়। জমন্তর মুহাদিসীনগণের মতামতও এই। যেমন রাস্লুরাহ ক্রিক বলেছেন آنْ عَنْ الْمَلْنَانُ مَنَّ वलেছেন آنْ عَنْ الْمَلْنَانُ مِنْ اَحَدِ حَتَّى يَغُولُا (الاِية) و অলাহ তা আলা বলেন وَمَا الْمُلْكِيْنُ بِمَا يَكُولُا (الاِية) و وَمَا الْمُونُ وَمَارُونَ ج وَمَا يُعَلِّلُمَانِ مِنْ اَحَدِ حَتَّى يَغُولُا (الاِية) و وَمَا الْمُعْلَمِ فِي الْمُعْلِد وَمَا اللهِ مُورُدُ وَمَارُونَ عَلَى الْمُغَلِد وَمَا الْمُعْلِد فِي الْمُعْلِد وَمِنْ مُورًا اللهُ وَمِنْ شُرِّ النَّقَطُّةِ فِي الْمُغْلِد وَ الْمُعْلِد وَمِنْ مَرَّ النَّعْلَانِ فِي الْمُعْلِد وَمِنْ مُورِا اللهُ وَمِنْ مُرَّ النَّهُ وَمِنْ الْمُعْلِد وَمِنْ الْمُعْلِد وَمِنْ مُرَّالِكُونَ وَمَالُونُونَ وَمَالُونُونَ وَمَالُونُونَ وَمَالُونَ وَمَالُونُونَ وَمَالُونُونَ وَمَالِمُ وَمِنْ مُورِاللَّهُ وَمِنْ مُولِد وَالمُعَلِّدُ وَمِنْ الْمُعْلِد وَالْمُعَلِّدُ وَمِنْ وَمِنْ مُولِد وَالْمُعُلِد وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَمِنْ مُولِدُونَ وَمَالُونُونَ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَمِنْ مُولِدُونَ وَمَالُونُونَ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَمِنْ مُعَالِمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَمُونَا وَمُنْ وَاللَّهُ وَاللَّالَّةُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِي وَاللَّهُ وَاللَّالِي وَاللَّهُ وَاللَّالِي وَاللَّهُ وَاللَّا

শরহে ফিক্হে আকবর গ্রন্থে বর্ণনা করা হয়েছে যে, পূর্ববর্তী আয়াত يُخَيِّلُ إِلَيْهِ الخ দারা যেই بِمِحْر সম্বন্ধে বলা হয়েছিল তা ভিন্ন প্রকারের بِمَعْر সম্পর্কে বর্ণনা ছিল بِمِعْر সম্পর্কীয় আলোচনা সেখানে করা হয়নি।

এবং مَمْجِزَهُ ও كَرَامَاتُ এর মধ্যে পার্থক্য : আল্লামা মাযহারী (র.) বলেন, কার্য ও কথাবার্তায় বিশেষ কোনো নীতির মাধ্যমে আকস্থিক যা ঘটে থাকে, তাকে سِيْحْرِ वला হয়। পক্ষান্তরে كَرَامَاتْ ও مُعْجَزَةٌ হঠাৎ বিশেষ কোনো প্রয়োজনে আকস্থিকভাবে অনিক্ষাসত্ত্বেয়ে থাকে।

আর معْجِزَةُ 3 كَرَامَاتُ अधात्ववा निक्का-निक्कात प्राधारम रहात थारक। معْجِزَةُ 3 كَرَامَاتُ कारना निक्का-निक्कात प्राधारमत जरलका करत ना এवং কোনো বিশেষ कार्यामित बाता रहा ना।

অথবা, জাদু সাধারণ লোকের মাধ্যমে হয়ে থাকে, আর مُعْجَزَةُ ও كَرَامَاتُ ও অসাধারণ লোক অর্থাৎ مُعْجِزَةُ নবীগণ হতে আর كرَامَاتُ আওলিয়াগণ হতে হয়ে থাকে। আর আল্লাহ যে নবী ও ওলী হতে যে সময় যার জন্য প্রয়োজন মনে করেন সে সময় ঐ নবী অথবা ওলী হতে مُعْجِزَةُ ও مُعْجِزَةً

আর سِعْر এর জন্য মোকাবিল আবশ্যক হয়, কিন্তু مُغْجِزَةً ও كُرَامَاتُ ও -এর জন্য মোকাবিল আবশ্যক হয় না । হানাফী মাযহাব অবলম্বকারীদের মতে سِعْر এর কার্য فشق এবং শিক্ষা হারাম, কিন্তু কুফরি হবে না ।

(الایت) اللّٰهِ الْكَذِبَ (الایت) আদা বলেছেন, সে ব্যক্তি অপেকা অধিক বড় অত্যাচারী আর কে হবে, যে আল্লাহর উপর মিথ্যা দোষারোপ করে অথচ তাকে ইসলামের দিকে আহ্বান জানানো হক্ষিণঃ এরপ জালিমদেরকে আল্লাহ কখনো হেদায়েত দান করেন না।

আল্লাহর প্রতি মিধ্যা দোষারোপ করার অর্থ আল্লাহর প্রেরিত নবীকে মিধ্যা নবুয়ত দাবিকারী বলে অভিহিত করা এবং নবীর প্রতি আল্লাহর যে কালাম নাজিল হয় তাকে নবীর স্বকল্পিত বলা।

দিয়ে এবং يَدْعَى الَى الْإِسْلَامِ দিয়ে পড়েছেন। অর্থাৎ সে দাবি করে, তখন পূর্ণ আয়াতের অর্থ হবে, সেই ব্যক্তি অপেক্ষা বড় عبنان الاسلام করে। তখন পূর্ণ আয়াতের অর্থ হবে, সেই ব্যক্তি অপেক্ষা বড় অতাচারী আর কে হতে পারে যে আক্লাহর উপর মিথ্যা দোষারোপ করে, অথচ সে নিজেকে ইসলামি বলে দাবি করে। এরপ জালিমকে আল্লাহ কথনো হেদায়েত দান করেন না।

এ কথাটি আন্তর্য হয়ে বলা হয়েছে সেই লোকদের সম্পর্কে যারা হয়রত ঈসা এবং হয়রত মুহাম্বদ 🚐 -এর নবুয়তের মু'জিয়াদি ও প্রমাণাদি দেখার পরও তাদের নবুয়ত অধীকার করছে। —[কুরতুবী]

ভৈটিৰত আয়াতের শানে নৃষ্ণ : হযরত ইবনে আকাস (বা.) বলেন. একবার প্রায় চল্লিশা দিন পর্যন্ত গুটী আগমন বন্ধ ছিল। এতে কা'ব ইবনে আশরাফ অন্যান্য মুশরিক ও কান্ধেরদের নিকট ফুটিয়ে তুলল যে, তোমরা একটি সুসংবাদ তন এই যে, হযরত মুহামদ 

যে ধর্মমত নিয়ে মর্বদা ব্যন্ত থাকতেন সেই প্রসন্তেম আল্লাহ তাঁর নিকট সংবাদ আদান-প্রদান ইত্যাদি সকল কার্যক্রম বন্ধ করে দিয়েছেন। সূতরাং তাঁর জাগতিক পথ রহিত হয়ে গেছে। এতে তাঁর কার্য থতম হয়ে যাবে। এখনই বুঝা যাবে কি করতে পারে। আল্লাহর আলোর পূর্ণতা এখানেই শেষ। এ কথাতলোতে রাস্লুল্লাহ 

এর অন্তরে ব্যথার সঞ্চার হলো, এমতাবস্থায় আল্লাহ তা আলা উক আয়াত 

আরাত মুন্টুনিক্রন নিকটি শুক্তিন এন তাঁব বিশ্বন নিকটি করেন।

: অর্থাৎ ইহুদি, খ্রিস্টান ও মুশরিক, কাফেরগণ নিজেদের মুধের ফুঁৎকারে আল্লাহর নুরকে অর্থাৎ ইস্লামকে নির্বাধিত করতে চায়। অর্থাৎ দুনিয়া হতে চিরতরে বিদায় করতে চায়।

ইমাম রায়ী (র.) বলেছেন, যেসব লোক কুরআনকে জাদু বলে ইসলামকে বাতিল করতে চায় তাদেরকে সেই লোকের সাথে তুলনা করে যে স্বীয় মুখের ফুৎকারে সূর্যের আলোকে নির্বাপিত করতে চায়, তাদের প্রতি বিদ্ধুপ করা হয়েছে। শ্বকারীর

قَالُكُ مُشِمَّ نُوْرٍهِ وَلَوْ كُورَهَ الْكَافِرُونَ অর্থাৎ "আর আল্লাহর সিদ্ধান্ত হনো তিনি তার নূরকে অর্থাৎ ইসলামকে সম্পূর্ণরূপে বাস্তবায়িত ও প্রসারিত করবেন-ই, কাফেরদের পক্ষে তা যতই অসহনীয় হোক না কেন।"

অর্থাৎ গোটা বিশ্বে ইসলামের বাণী ছড়িয়ে দিয়ে, দীনে ইসলামকে অন্যান্য দীনের উপর দলিল-প্রমাণাদি দ্বারা বা ক্ষমতা দ্বারা করে কম্পূর্ণরূপে বাস্তবায়িত ও প্রসারিত করবেন। যেমন এক হাদীসে আছে, আল্লাহ তা আলা আমার জন্য জমিনকে একত্রিত করে দিয়েছিলেন, তখন আমি মাশরিক-মাগরিব [পূর্ব-পশ্চিম] সবই দেখেছি। আমার জন্য যতটুকু একত্রিত করা হয়েছিল সেসবের উপর অচিরেই আমার উন্মতের মালিকানা প্রতিষ্ঠিত হবে। [মুসলিম] অর্থাৎ এ দীন অচিরেই পূর্ব-পশ্চিমে পৌছে যাবে।

আয়াতে আল্লাহর নূরের অর্থ : উক্ত আয়াতে تُرْرَ اللّٰهِ এর মুফাস্সিরগণ কর্তৃক বিভিন্ন তাফসীর বর্ণনা করা হয়েছে।

- ২. অথবা, نُرْرَ اللّٰهِ ছারা ইসলামকে উদ্দেশ্যে করা হয়েছে, তখন এর অর্থ সৃদ্দী (র.)-এর মতে এই যে, তারা ইসলামের
  আওয়াজকে নিজ মুখেই উড়িয়ে দিতে চায়- يُرْدُونَ دَفْعَةُ النُّكَامُ
- ত. অথবা, بَرِيْدُونَ مَلاَكُمَ ছারা হয়রত মহায়দ ভিল। আহহাক (র.) বলেন, তখন অর্থ হবে- بَرْيُدُونَ مَلاَكُمَ ছারা হয়রত মহায়দ
   نَرْيُدُونَ مَلاَكُمُ ছারা হয়রত মহায়দ
   نَرْيُدُونَ اللّٰهِ হঠাৎ তাকে নিধন করতে চেয়েছেন।
- ৫. ইবনে ইসা (র.) বলেন, তা একটি দৃষ্টান্ত স্বরূপ বর্ণনা করা হয়েছে। অর্থাৎ যে কেউ তা নির্বাপিত করতে চায় তখন সূর্যরশির মতো তাকে নির্বাপিত করা কখনো সম্ভব নয়। তদ্ধ্রপ যে তাকে বাতিল প্রমাণ করতে চাইবে তার পক্ষে বাতিল বলে একে প্রমাণ করা কন্মিনকালেও সম্ভব হবে না। (জামাল) আল্লাহ যে নুরের পরিপূর্ণতার মূলেই রয়েছেন তা কে নিধন করবে?
- (الاية) चें हैं शेलारा उलाह्मन, "ভিনিইতো নিজের রাসুলকে والاية) আরাহ তা আলা বলেছেন, "ভিনিইতো নিজের রাসুলকে হেদায়েত ও সতা দীন সহকারে পাঠিয়েছেন, যেন তাকে সর্বপ্রকারের দীনের উপর বিজয়ী করে দেন। তা মুশরিকদের পক্ষে সহা করা যতই কঠিন হোক না কেন।"

অর্থাং আল্লাহ তা'আলা স্বীয় রাসূলকে কুরআন আর সতা দীন দিয়ে পাঠিয়েছেন যেন সেই দীন অন্যান্য ধর্ম যেমন- ইছদি, খ্রিন্টান, বৌদ্ধ ইত্যাদি ধর্মের উপর বিজয়ী হয়। সূতরাং কাসূলুল্লাহ 🕮 -এর কাজ হলো দীন ইসলামকে বিজয়ী করা, দীন ইসলামের বিজয় কয়েক রকমের হতে পারে। ১. সামরিক ও প্রশাসনিক জয়: অর্থাৎ ইসলামপত্তিরাই ইসলামি বিধি-বিধান মতে রাষ্ট্র পরিচালনা করবে। কুরআন আর সুনাই-ই হবে সেই রাষ্ট্রের সংবিধান। রাস্লুল্লাহ ==== -এর সময়ে, খুলাফায়ে রাশেলীন-এর যুগে এবং তারপরও এভাবে ইসলাম বিজয়ী ছিল। দীর্ঘদিন পর্যন্ত কেবল ইসলামি বিধান মতোই রাষ্ট্র পরিচালিত হয়েছিল, পরে বিভিন্ন কারণে ইসলাম আর বিজয়ী থাকেনি। অদ্র ভবিষাতেও ইসলাম আবার বিজয়ী হবে ইনশাআল্লাহ। ইতোমধ্যেই ইসলামের বিজয়ী হওয়ার আলামত বিশ্ববাপী লক্ষ্য করা যাছে। এ সম্পর্কে রাসলল্লাহ ====-এর ভবিষাছাণী হলো-

إِنَّ أَوَلَا دِينِكُمْ نُهُوَّهُ وَرَحْمَةٌ ، وَتَكُونُ فِينِكُمْ مَا شَاءَ أَنْ تَكُونَ ، ثُمَّ يَرْفَعُهَا اللَّهُ جَلَّ جَلَالُا ، ثُمَّ تَكُونُ خِلاَلَةً عَلَىٰ مِنْهُاجِ النَّبُوَّةِ - تَكُونُ فِينِكُمْ مَا شَاءَ اللَّهُ أَنْ تَكُونَ ثُمَّ يَرْفَعُهَا اللَّهُ جَلَّ جَلَالُهُ ، ثُمَّ يَكُونُ مُنْكُنَ مُنْكُمْ اللَّهُ جَلَّ جَلَالُهُ ، ثُمَّ عَرَفَعُهُ اللَّهُ جَلَّ جَلالُهُ، ثُمَّ تَكُونُ خِلالُهُ عَلَى مِنْهَاجِ النَّبُوةِ تَعْمُلُ فِي اللَّهُ اللَّهُ جَلَّ جَلالُهُ، ثُمَّ تَكُونُ خِلالُهُ عَلَى مِنْهَاجِ النَّبُوةِ تَعْمُلُ فِي اللَّهُ عَلَى مِنْهَاجِ النَّبُونُ تَعْمُلُ فِي اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مَا عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى مِنْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُا اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُونُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُونُ اللَّهُ عَلَيْكُولُولُ اللَّهُ الْعُلْقُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلَامُ اللَّهُ الْعَلَامُ اللَّهُ الْعَلَى الْعُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلَامُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللْعُلُ

- ক. কুরআনের প্রতিটি আয়াত মুতাওয়াতির সনদে প্রাপ্ত। কুরআনে আজ পর্যন্ত কোনো রকমের পরিবর্তন-পরিবর্ধন ও বিকৃতি সংঘটিত হয়নি। কুরআনের কোনো বক্তব্য বিজ্ঞানের ও সহীহ যুক্তির পরিপস্থি বলে প্রমাণিত হয়নি।
- খ. ইসলামের আকীদা যুক্তি ও বিবেক-বুদ্ধির পরিপস্থি নয়, যেমন খ্রিষ্টান ধর্মের ত্রিত্বাদে, ইহুদি ধর্মের আল্লাহ সম্পর্কিত বিশ্বাসে এবং অন্যান্য ধর্মের পৌজনিকতায় দেখা যায়।
- গ্ৰ ইসলামি শরিয়ত এমন অনেক বৈশিষ্ট্যপূর্ণ যা অন্যান্য বিধানে নেই : যেমন-
- ১. ইসদামি শরিয়ত আল্লাহ প্রদন্ত, তাই তাতে কোনো বিশেষ শ্রেণি বা দলের প্রতি পক্ষপাতিত্ব নেই।
- ২. ইসলামি শরিয়ত আল্লাহর সাথে বান্দার সম্পর্ক উন্নয়নের পূর্ণ ব্যবস্থা সম্বলিত।
- ৩. দৃঢ় মূল ও ভিত্তির উপর প্রতিষ্ঠিত।
- ৪ সহজ ও পালনীয়।
- ে ব্যক্তি ও জামাতের সমানভাবে স্বার্থ রক্ষাকারী।
- ৬. সব যগে এবং সব সমাজে বাস্তবায়ন যোগা।
- এ সব কারণেই ইসলাম আজ পর্যন্ত দুনিয়ার অন্যান্য ধর্ম ও মতবাদের উপর বিজয়ী শক্তি হিসেবে চিহ্নিত হয়ে রয়েছে। আর এ কারণেই সমর্য দুনিয়ায় ইসলামের প্রতি মানুষের অগ্রহ বেড়েছে। মানুষ স্বীয় ধর্ম ত্যাগ করে ইসলাম গ্রহণ করছে। অসংখ্য অমুসলিমও এটা স্বীকার করছে।

সূতরাং ইসলাম বিজয় হওয়া মানে দূনিয়া হতে অন্যান্য ধর্ম বিদায় গ্রহণ করা নয়। বিজয়ী হওয়া মানে ইসলামের প্রাধান্য থাকা, ইসলামপস্থিদের প্রাধান্য থাকা। —[কুরতুবী] দলিল-প্রমাণে বা শক্তি-সামর্থ্যে (সাফওয়া) অর্থাৎ মতবাদ হিসেবে অন্যান্য মতবাদের উপর ইসলামের প্রাধান্য থাকায় গোটা দুনিয়ায় আজ ইসলামকে মানবজাতির মুক্তির দিশারী হিসেবে গ্রহণ করার আলোচনা হচ্ছে। ধীরে ধীরে হলেও ইসলামের প্রতি মানুষের আকর্ষণ বাড়ছে। তাই বলা যায় যে, ইসলাম মতবাদ হিসেবে এখনও দুনিয়ায় বিজয়ী রয়েছে।

১٠ من قَالُكُم عَلَىٰ ١٠ كَالَّهُ الْدَيْنَ امْنُوا هَلْ ٱذْلُكُم عَلَىٰ ١٠ كَالَّهُمَا الَّذَيْنَ امْنُوا هَلْ ٱذْلُكُم عَلَىٰ تجارة تنجيكم بالتَّخفيف والتَّشُديد مِنْ عَذَابِ ٱلِيْمِ مُوْلِمِ فَكَانَّهُمْ قَالُوا نَعَمَّ فَقَالَ .

- . تُؤْمِنُونَ تِدُومُونَ عَلِيَ الْانْمَانِ بِاللَّهِ وَ رَسُولِه وَتُبجَاهِدُونَ فِي سَبِيْلِ اللَّهِ بِاَمْوَالكُمْ وَآنْفُسكُمْ ط ذُلكُمْ خَيْرٌ لَّكُمْ إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ أَنَّهُ خَيْرٌ لَّكُمْ فَافْعَلُوهُ.
- يَغْفُرْ جَوَابُ شَرْطِ مُقَدَّرِ أَيْ إِنْ تَفْعَلُوهُ يَغْفِرْ لَكُمْ ذُنُوْبَكُمْ وَيُدْخِلْكُمْ جَنَّتِ تَجْرِيْ مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهُرُ وَمُسْكِنَ طَيِّبَةً فِيْ جَنَّت عَدْن ط إِقَامَةٍ ذٰلِكَ الْفَوْزُ الْعَظْبُمُ .
- وَ يُؤْتِكُمْ نِعْمَةً الْخُرِلِي تُحِبُّوْنَهَا ط نَصْرُ مِّنَ اللَّهِ وَفَتْحُ قَرِيْبُ طِ وَبَشِّرِ الْمُؤْمِنِيْنَ بالنُّصر والفتح.

#### অনুবাদ :

- ব্যবসার প্রতি পথ-নির্দেশ দান করবো, যা তোমাদেরকে রক্ষা করবে শব্দটি তাশদীদ ও তাথফীফ উভয় কেরাতে পঠিত হয়েছে কষ্টদায়ক শান্তি হতে পীডাদায়ক। অনন্তর যেন তারা বলেছে হ্যা, অতঃপর তিনি বলেন,
- ১১ তোমরা ঈমান আনয়ন করবে ঈমানের উপর স্থিতিশীল থাকবে আল্লাহর প্রতি ও তাঁর রাস্লের প্রতি এবং আল্লাহর রাহে জিহাদ করবে, তোমাদের সম্পদ ও জীবন দ্বারা। এটাই তোমাদের জন্য উত্তম, যদি তোমরা জ্ঞাত হও যে, তা তোমাদের জন্য উত্তম। তবে তোমবা তা কবো।
- ১২. আল্লাহ ক্ষমা করবেন এটা উহ্য শর্তের জবাব। অর্থাৎ যদি তোমরা তা কর, তবে ক্ষমা করবেন তোমাদেরকে তোমাদের পাপসমহ এবং তোমাদের প্রবিষ্ট করবেন জান্লাতে যার পাদদেশে শ্রোতম্বিনীসমূহ প্রবাহিত ও স্থায়ী জানাতের উত্তম নিবাসসমহে স্থায়ী।
  - ১৩. আর তোমাদেরকে দান করবেন নিয়ামত অপর একটি যা তোমরা ভালোবাস : আল্লাহর সাহায্য ও আসন বিজয় আর মু'মিনদেরকে সুসংবাদ দান করো। সাহার্য্য ও বিজয় সম্পর্কে।

#### তাহকীক ও তারকীব

व्हाह ) عَظَف بَيَانُ अपका تَجَارَةُ भनिष्ठ जातकीरत تُزْمُنُونَ , आथरुग तलाइब : قَنْوُلُـهُ شُؤْمنُوْنَ في আল্লামা শওকানী (র)-এর মতে, তাকে مَشَنَانَعَةُ مُسَنَانَعَةُ ﴿ إِنَّا مُرْجَمَ عَامِهُ اللَّهِ عَالَمَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْ عَلْمُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَّهُ عَلَيْهِ عَلِي عَلَيْهِ । इ७प्रात मू फि कातन वला राय़ारह مَجْزُومْ अस يَغْفِرْلَكُمْ : قَفُولُـــهَ يَغْفِرْلَكُمْ

- े عَجْزُومٌ व्यायह । تَوْمِنُونَ এत मेर्स्य त्य مَجْزُومٌ डिंग्ड तासह जात कवाव इल्सात कातल
- । प्रर्थाश إَنْ تَوْمِينُوا कि स्टला تَشْرُط अवार काताल مَجْزُرُمْ वरप्रत काताल بَعْنُولَكُمْ ﴿ عَا ا تُذْمِنُوا يَغَفُرلَكُمْ
- َايِّ अर्था९ मन मूंग्रिक أَيِنُواْ رَجَامِدُوا अपल्ड कारक وَيُومُنُونَ अएएहन: किखु देवता मानफेन जारक : قَوْلُـهُ تُـؤْمِنُوْنَ হিসেবে পড়েছেন। –[ফাতহুল কাদীর]

এর মধ্যে وَمَّامُ مَا مَرَاءُ করে পড়েছেন। আরামা শওকানী (র.)-এর মতে إِذْعَامُ হীন পড়েছেন। কিন্তু করে পড়েছেন। আরামা শওকানী (র.)-এর মতে إِذْعَامُ হীন পড়াই উত্তম। কারণ (اَرْعَامُ হলো خَرْفُ مُتَكُرِّرُ कর পড়েছেন। আরামা শওকানী (র.)-এর মতে إِذْعَامُ হলা أَرْعَامُ করা সমূচিত নয়।

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

: आंग्राट्य नातन नुयून : قَوْلُـهُ يَايَتُهَا الَّذِيْنَ امْنُواْ هَلْ ٱذُّلُكُمٌ عَلَى تِجَارَةٍ الخ

- ক. আয়াতের শানে নুযুল প্রসঙ্গে বলা হয়েছে যে, সাহাবায়ে কেরামগণ হয়ৢর 
  ক্রে নক লক্ষ্য করে আকাজ্ঞা জানিয়েছিলেন এবং
  বলেছিলেন যে, যদি আমরা অবগত হতে পারতাম যে, আল্লাহর নিকট সবচেয়ে প্রিয়তম কার্য কোনটি তবে আমরা তা
  অবশাই করতে থাকতাম। এমতাবস্থায় উক আয়াত অবতীর্ণ হয়।

(الایتة) : আল্লাহ তা'আলা বলেছেন, "হে ঈমানদার : बेंوُلُهُ تَعَالَىٰي يَايَّهُا الَّذِيْنَ آمَنُوًا ...... تُنْجِيْكُمُ (الایتة) লোকেরা! আমি কি তোমাদেরকে সেই ব্যবসার কথা বলবো যা তোমাদেরকে পীড়াদায়ক আজাব হতে রক্ষা করবে?"

এখানে যে ব্যবসার কথা বলা হয়েছে সে ব্যবসা হলো আল্লাহ এবং বান্দার মধ্যে ব্যবসা। যেমন আল্লাহ তা আলা অন্য এক আল্লাতে বলেছেন الْجَنَّةُ وَالْمَالِهُمْ بِأَنَّ لَهُمُ الْجَنَّةُ উক্তির মধ্যে। ব্যবসা হলো কোনো বকুর বিনিময়ে অন্যকোনো বকু গ্রহণ করা। ব্যবসা যেরূপ ব্যবসায়ীকে দারিদ্রোর কষ্ট হতে মুক্ত রাখে, ঠিক তেমনি এ ব্যবসা অর্থাৎ আল্লাহ ও রাস্লের প্রতি ঈমান এবং আল্লাহর পথে জিহাদও মানুষকে আল্লাহর আজাব হতে মুক্ত রাখবে। -[কাবীর]

ব্যবসা এমন জিনিস যাতে মানুষ নিজের মূলধন, সময়, শ্রম, মেধা ও যোগ্যতা নিয়োজিত করে মুনাফা লাভের উদ্দেশ্যে। এ বিষয়ের প্রতি লক্ষ্য রেখে এখানে ঈমান ও আল্লাহর পথে জিহাদ করাকে 'তিজারত' বা ব্যবসা বলা হয়েছে। এর তাৎপর্য এই যে, এ পথে নিজের সর্বন্থ নিয়োজিত করলেই সেরূপ মুনাফা লাভ করতে পারবে যার কথা এর পরে বলা হয়েছে।

ভাতান হওয়া ব্যবসার একটি স্তর্গ হলো তোমরা আল্লাহর উপর অগাধ বিশ্বাস স্থাপন করতে হবে, তাঁর রাসূল আলা বলেন— তোমাদের অশেষ লাভবান হওয়া ব্যবসার একটি স্তর্গ হলো তোমরা আল্লাহর উপর অগাধ বিশ্বাস স্থাপন করতে হবে, তাঁর রাসূল আলা এর রাসালাভ ও নবুয়তের উপর অকটে বিশ্বাস রাখবে। নিজেদের মাল ও প্রাণ দিয়ে হলেও ইসলামের দুশমনদের মোকাবিলায় দীন প্রভিষ্ঠার লক্ষ্যে জিহাদ করো। কারণ এ ব্যবসা দুনিয়ার প্রচলিত সর্বপ্রকার ব্যবসা-বাণিজ্য অপেক্ষা অধিক উত্তম। যদি তোমরা জ্ঞান ও ব্যোধশক্তি রাখ।

উক আয়াতে إِنْسَانُ وَمُجَاهِدُ بِالْسَالُ وَالنَّفْسِ - কে বাবসা বলা হয়েছে, কেননা যেভাবে ব্যবসা-বাণিজ্যো কিছু সম্পদ ব্যয় করার মাধ্যমে সম্পদ লাভ হয় সেভাবেই ঈমান বহাল রেখে আল্লাহর পথে প্রাণ ও সম্পদ ব্যয় করার দ্বারা আল্লাহর সম্ভৃষ্টি ও পরকালীন স্থায়ী নিয়ামত অর্জন হয়। - [মা'আরিফ]

ছারা যে تُوْمِنُونَ وَتُجَاهِدُونَ क्राता या उर्जा हराए (य, تُوَمِنُونَ وَتُجَاهِدُونَ ছারা যে কাজ করার ইঙ্গিত দেওয়া হয়েছে তার পূর্ণ অনুসরণ করার প্রতি আবশ্যকতা বুঝাবার জনাই خَبْرِيَّدُ ইন্দুৰ্বিট নিমানারেক।

ইমাম রাখী (র.) বলেন, জিহাদ তিন প্রকার : ১. جَهَادٌ بِالْهَرْى অন্তরের সাথে জিহাদ করা, এটাই সবচেয়ে কঠিন জিহাদ । অর্থাৎ মনকে কু-প্রবৃত্তি হতে বিরত রাখা : كَانَّ بِالْهَادُ بِالْهَادُ سِلَقِيْقِ আল্লাহর সৃষ্টি জগতের সাথে জিহাদ করা ও তাদের উপর দয়ার দৃষ্টি নিক্ষেপ করা । তা হলো আল্লাহর দীন রক্ষার্থে জান-মাল কুরবানি করা । –[কাবীর]

এর অর্থ প্রসঙ্গে তাফসীরকারণণ বিভিন্ন অর্থ বর্ণনা করেন। একটি অর্থ উপরে বর্ণনা করা হয়েছে। ২. দ্বিভীয় অর্থ হলো আল্লাহ ও তাঁর রাস্লের প্রতি ঈমান আনা এবং আল্লাহর দীনকে বিজয়ী করার উদ্দেশ্যে জিহাদ করা তোমাদের জন্য তোমাদের জানমাল হতে উস্তম। ৩. তৃতীয় তোমদেরকে ঈমান আনা ও আল্লাহর পথে জিহাদ করার যে নির্দেশ দেওয়া হয়েছে তা পালন করা তোমাদের জন্য এ জীবনের স্বকিছু হতে অধিক উত্তম। —[ছাওরী]

ঈমানদার শোকদের ঈমান আনার নির্দেশ দানের হেডু কি? : ঈমানদার লোকদেরকে 'ঈমান আন' বলা হলে স্বতই তার অর্থ হয়, 'খাঁটি ও নিষ্ঠাবান মুসলমান হও'। ঈমানের ওধু মৌখিক দাবিকেই যথেষ্ট মনে করো না, বরং যে জিনিসের প্রতি ঈমান এনেছ, সেই জিনিসের জন্য সর্ব প্রকার ত্যাগ ও দুঃখ-কষ্ট শ্বীকার করার জন্য প্রস্তুত হও।

এটা আলোচ্য ব্যবসার আসল লাভ। এটা পাওয়া যাবে পরকালের চিরন্তন জীবনে। একটি হলো, আল্লাহর আজাব হতে নিষ্চ পাওয়া ও সুরক্ষিত থাকা। দ্বিতীয় হলো গুনাহ-থাতার ক্ষমা লাভ। আর তৃতীয় হলো, আল্লাহর সেই জান্নাতে প্রবেশ যার নিয়ামতসমূহ অশেষ ও অবিনশ্বর।

طَوْلُهُ تَعَالَىٰ وَأَخْرَى : عَوْلُهُ تَعَالَىٰ وَأَخْرَى ..... وَفَتَحُ قَرِيْبُ الخَدَ الْخَرَى ..... وَفَتَحُ قَرِيْبُ الخ হতে নিষ্কৃতি শুনাহ ক্ষমা ও জান্নাত তো পাওয়া যাবেই, ইহকালেও এমন একটি নগদ নিয়ামত পাওয়া যাবে যা তোমরা পছ্দ করবে। সেই নিয়ামত হলো আল্লাহ তা'আলার সাহায্য এবং আসন্ন বিজয়।

خُرُى শব্দটিকে ফাররা এবং আথ্ফাশ بَخَرَو শব্দের উপর عَطْف हिरেবে مَحَلاً مَكْسَرُ বলে দাবি করেছেন। তখন আয়াতের অর্থ হবে "তোমাদেরকে অন্য আর একটি নিয়ামতের কথা কি বলবো, যা তোমরা আথেরাতের ছওয়াবের সাথে ইংকালে চাইবেং সেই নিয়ামত হলো আল্লাহর সাহায্য এবং নিকটবর্তী বিজয়।"

পরকালের নিয়ামতের আলোচনার পর ইহকালীন নিয়ামতের আলোচনার হিকমত : পরকালের জীবনে যে ফল পাওয়া যাবে তার উল্লেখ করা হয়েছে। কারণ দূনিয়ার জীবনে যে ফল পাওয়া যাবে তার উল্লেখ করা হয়েছে। কারণ দূনিয়ার বিজয় ও সাফল্য আল্লাহ তা আলার একটি অতি বড় নিয়ামত হওয়া সম্বেও মু'মিনদের নিকট গুরুত্ব এটার নয়; বরং পরকালীন সাফলাই তাদের কাছে অতীব গুরুত্বপূর্ণ ও কাম্য। সুতরাং পরকালীন সাফলোর উল্লেখ আগে হওয়াই বাঞ্কুনীয়।

বলে কোন বিজয় বুঝানো হয়েছে? : 'নিকটবর্তী বিজয়' বলতে হয়রত ইবনে আব্বাস (রা.)-এর মতে পারসা এবং রোম রাজ্যের বিজয় বুঝানো হয়েছে। কেউ কেউ মঞ্চা বিজয় বলে দাবি করেছেন। আর কোনো কোনো মুফাস্সির দুনিয়ার যে কোনো নিয়ামত ও বিজয় এর উদ্দেশ্য বলে মনে করেছেন। আমাদের মতে পুনিয়ার যে কোনো বিজয় হতে পারে। কারণ পূর্বে আথেরাতের নিয়ামতের আলোচনা করা হয়েছে। তার মোকাবিলায় দুনিয়াবী নিয়ামতের আলোচনা প্রসঙ্গে ক্র্যুক্ত হয়েছে। সুতরাং দুনিয়ার যে কোনো বিজয়ও এর অন্তর্ভুক্ত।

#### অনুবাদ :

তাঁর দীনের জন্য। এক কেরাতে اَنْصَارُ اللّٰه শব্দটি এর সাথে পঠিত হয়েছে। যদ্রপ হাওয়ারীগণ এরপ ছিল, যেমন পরবর্তী বাক্য তাই নির্দেশ করছে ঈসা ইবনে মারইয়াম হাওয়ারীগণকে বলেছিলেন. আল্লাহর জন্য আমার সাহায্যকারী কে? অর্থাৎ সে সাহায্যকারী কারা, যারা আমার সঙ্গী হবে আল্লাহর সাহায্যকারী হিসেবে। হাওয়ারীগণ বলল, আমরাই আল্লাহর পথে সাহায্যকারী হাওয়ারী হলো. হযরত ঈসা (আ.)-এর নির্বাচিত শিষামওলী। তারাই প্রথম তাঁর উপর ঈমান আনয়ন করেছিল। তাঁরা সংখ্যায় ছিল বারোজন। حَوْر শব্দটি حُور হতে নিম্পন্ন, আর তা হলো নির্ভেজাল সাদা। মতান্তরে তারা ধোপা ছিল, যারা কাপড়কে ধৌত করে সাদা করত। অতঃপর বনী ইসরাঈলদের মধ্য হতে একদল ঈমান আনয়ন করল হযরত ঈসা (আ.)-এর প্রতি। আর তারা বলে যে, তিনি আল্লাহর বান্দা এবং তাঁকে আকাশে জীবিতাবস্থায় উথিত করা হয়েছে। অপর একদল কৃষ্ণরি করেছে যেহেতৃ তারা বলত, ঈুসা আল্লাহর পুত্র, যাকে তিনি নিজের নিকট উথিত করেছেন। অতঃপর উভয় দল যুদ্ধে লিপ্ত হয়েছে অনন্তর আমি সাহায্য করেছি শক্তিশালী করেছি ঈমানদারদেরকে, দুই দলের মধ্য হতে তাদের শত্রুগণের উপর । কাফির দলের উপর । غَالبِيْن असिं فَاعْرِيْنَ करन ठाता विकारी عَالبِيْن অর্থে বাবহৃত।

وع الله الله المنافرة المنافرة अधानमात्रवा काम्बाह्य नाश्याकाही و كُونُولُوا انتَصَارَ اللَّهِ لديننه وَفِيْ قَرَاءَةِ بِالْاضَافَة كَمَا كَانَ الْحَوَارِيُّونَ كَذٰلِكَ الدَّالُّ عَلَيْهِ قَالَ عِيْسِدَ. ابْنُ مَرْيَامَ لِلْحَوَارِيَّيْنَ مَنْ أَنْصَارِئَّ الىَ اللُّه م أَيْ مَن الْأَنْصَارُ الَّذِيْنَ يَكُوْنُونَ مَيَنَ مُتَوجّهاً إلى نُصْرَة اللَّهِ قَالَ الْحَوَاريُّونَ نَحْنُ أَنْصَارُ اللَّهِ وَالْحَوَارِيُّونَ اصَفِياءُ عيد سُدى عدم وَهُمُ أُوَّلُ مَنْ أُمَنَ بِهِ وَكَانُوا اثْنَىٰ عَشَرَ رُجَلاً مِنَ الْجُورُ وَهُوَ الْبِيَاضُ الْخَالِصُ وَقَيْلَ كَانُوا قَصَّارِيْنَ يَحُورُونَ التَّيَابَ يُبَيِّضُونَهَا فَامْنَتْ ظَّانَفَةً منْ بَننَى اسْرَانْيْلَ بعيْنُسِي وَقَالُواْ إِنَّهُ عَبْدُ اللَّهِ رُفِعَ اليَ السَّعَاءِ وَكَسَفَرَتْ ظَّأَنْفَةً لقَوْلِهِمْ إِنَّهُ ابْنُ اللَّهِ رَفَعَهُ إِلَيْهِ فَاقْتَتَكَتِّ الطَّائِفَتَانِ فَايَّدُنَا قَوَيْنَا النَّذِيْنَ أَمَنُواْ مِنَ الطَّآنِفَتَيْن عَلَىٰ عَدُوهِم السَّطَائِفَة الْكَافِرَة فَأَصْبَحُوا ظُهرينَ غَالِبِينَ .

#### ভাহকীক ও ভারকীব

. रात تَغْدِيْر शत वर्गि करिंव صِفَتْ २७ مَصْدَرَ مُحَذُّوفَ वर्गि वर्गि करिंव کَمَا تَالُواْ : فَوْلُهُ كَمَا تَالُواْ । বলে মনে مَعَلاً مَنْصُرْب উহ্য মেনে كُونُراءكُونَا كَمَا قَالَ अात কেউ কেউ এ كَانْ कात कि كُونُراءكُونَا كَمَا قَالَ --[ফাতহুল কাদীর]

#### প্রাসঙ্গিক আন্দোচনা

: আরাহ তা আলা বলেছেন, "হে ঈমানদার লোকেরা! আরাহর সাহায্যকারী হও।" ইমাম রাধী (র.) বলেছেন, 'এ আয়াতে তুলনা অর্থের উপর ভিত্তি করে বলা হয়েছে' অর্থাৎ "তোমরা আরাহর সাহায্যকারী হও যেমন হাওয়ারীগণ আরাহর সাহায্যকারী ছিলেন।" –[কাবীর]

-কোনো কোনো মুফাসসির বলেছেন, এখানে কারো কারো মনে প্রশ্ন জাগতে পারে যে, আল্লাহ তা আলা নিজে যখন সর্বশক্তিমান, সৃষ্টিকূলের উপর অনির্ভরশীল, মুখাপেন্দীহীন, সকলই তাঁর উপর নির্ভরশীল ও তাঁর মুখাপেন্দী, তখন কোনো বান্দার পক্ষে তাঁর সাহায্যকারী হওয়া কিরূপে সম্ভবপর? এ প্রশ্নের জবাবদান ও এ সমস্যার সমাধান কল্পে আমরা এখানে আরো অধিক ব্যাখ্যা দিতে সচেষ্ট হঙ্গি।

আল্লাহ তা'আলা কোনো কাজের ব্যাপারে তাঁর কোনো বাদার সাহায্যের মুখাপেক্ষী এবং এ লোকদেরকে সে কারণে আল্লাহর সাহায্যকারী বলা হয়েছে মূলত এ কথা সত্য নয় – বন্ধুত জীবনের যে ক্ষেত্রে আল্লাহ তা'আলা নিজে মানুষকে কৃষ্ণর ও ঈমান, আল্লাহর আনুগত্য ও নাফরমানি করার স্বাধীনতা দান করেছেন সেসব ক্ষেত্রে তিনি তাঁর অপ্রতিরাধ্য শক্তির দ্বারা জবরদন্তিমূলকভাবে তাদেরকে ঈমানদার ও অনুগত বানান না, বরং তাঁর নবী-রাসূল ও নিজের প্রেরিত কিতাবের সাহায্যে তাদেরকে সত্য দীনের পথে পরিচালিত করার জন্য উপদেশ-নিসহত শিক্ষাদান, বুঝানো ইত্যানি পত্থা অবলম্বন করেন। এ উপদেশ-নিসহত শিক্ষাদানকে যে লোক নিজের সন্তুষ্টি ও ইচ্ছা-আগ্রহে কবুল করে সে মুখিন। যে লোক কার্যত অনুগত হয়, সে মুসলিম, আবিদ ও 'কানিত'। যে লোক আল্লাহকে ভয় করে তাঁর আনুগতা গ্রহণ করে সে মুখাকী ব্যক্তি। যে লোক আল্লাহকে ভয় করে তাঁর আনুগতা গ্রহণ করে সে মুখাকী ব্যক্তি। যে লোক এ শিক্ষাদান ও উপদেশ-নিসহতের সাহায্যে আল্লাহর বাদাগণের সংশোধন বিধানের জন্য এবং কৃষ্ণর ও ফাসিকীর পরিবর্তে আল্লাহর আনুগতামূলক ব্যবস্থা প্রতিষ্ঠিত করার উদ্দেশ্যে কাজ করতে ওরু করে তাদেরকে আল্লাহ তা'আলা নিজের 'সাহায্যকারী' বলে অভিহিত করেছেন।

এ ধরনের লোকদেরকে 'আল্লাহর দীনের সাহায্যকারী' না বলে 'আল্লাহর সাহায্যকারী' বলবার উদ্দেশ্য হচ্ছে– এটার দ্বারা তারা দীনের কান্ধে আরও বেশি অর্থসর ও অনুপ্রাণিত হোক :

হাওয়ারী অর্থ ও তারা কারা? তাদের সংখ্যা কত ? : হওয়ারী ক্রিট্র শলটি মূল خُوْرِي শলটি মূল خُوْرِي শলটি মূল مُخْلِيلُ ) প্রকৃত বন্ধু মুরুবিব ইত্যাদি। ধোপাকে হাওয়ারী বলা হয়, যেহেতু তারা কাপড় ধুয়ে পরিষ্কার ধবধবে করে তোলে। খার্টি ও অমিশ্রিত জিনিসকেও হাওয়ারী বলা হয়, তখন বলা হবে এরা খাৃটি প্রকৃতভাবে মূসা (আ.)-এর উপর ঈমানদার।

স্থার যে আটা হতে চালনি দিয়ে ভৃষি বের করা হয়, তাকে گُوارُی (হুয়ারা) বলা হয়; সূতরাং এ দৃষ্টিতে নিঃস্বার্থ ও অকৃত্রিম বন্ধকে এবং সমর্থক বা সাহায্যকারীকেও হাওয়ারী বলা হয়।

ইবনে সাইয়েদাহ বলেন, যে ব্যক্তি কাউকে চূড়ান্ত পর্যায়ে সাহায্য করে, সে তার হাওয়ারী। –[লিসানুল আরব]

হাওয়ারীগণ সংখ্যায় বারোজন ছিলেন। তারা হযরত ঈসা (আ.)-এর ঠঠ খাদেম ও বন্ধুসুলভ লোক ছিলেন। যথন হযরত ঈসা (আ.) বনী ইসরাঈলদের নাফরমানি ও জ্বালাতনে অতিষ্ঠ হয়ে নিরাশ অবস্থায় বলে উঠলেন, হে মানব সকল! আল্লাহর পক্ষ হয়ে আমার সাহায্যকারী কেউ হতে পারবে কিঃ যে আল্লাহর নৈকটা লাভ করতে পারবেঃ এবং আমার সহানুভূতি করবেঃ তখন উক্ত বারোজন বলল, আমরাই আপনার সাহায্যকারী। সুতরাং তারাই হযরত ঈসা (আ.)-এর আহ্বানে সাড়া দিল এবং সত্যকে প্রচার ও প্রকাশ করতে লাগল। কিছু সংখ্যক ঈমান আনয়ন করল, আর কিছু লোক কাফেরই রয়ে গেল। মোটকথা, ধর্মীয় ব্যাপার ও পার্থক্যতার ভিত্তিতে পরম্পর যুদ্ধ বাঁধল এবং শক্রতা বেড়ে গেল। সর্বশেষ আল্লাহর পক্ষই জিতল।

আর হযরত ঈসা (আ.)-কে আসমানে উঠিয়ে নেওয়ার পর ঈমানদারগণের মধ্যেও তিন দল হয়ে গেল 🛭

১. একপক্ষ বলল, غَرْدُوَ بُاللَّهِ مِنْ ذُلِكَ ক্ষরত ঈসা (আ.) খোদা ছিলেন। কিছু দিনের জন্য দুনিয়াতে এসেছিলেন। অতঃপর পুনরায় নিজ বাসস্থানে চলে গেলেন।

- আর একপক্ষ বলন, তিনি খোদা ছিলেন না; বরং খোদার পুত্র ছিলেন بَنْ اللَّهِ بَيْنَ اللَّهِ بَنْ اللَّهِ السَّمَانِي النَّصَارِي النَّصَارِي النَّصَارِي النَّصَارِي النَّصَارِي النَّصَارِي النَّصَارِي اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللهِ اله
- ৩. আর একপক্ষ আহলে হক ছিল। যারা বলতেন, হয়রত ঈসা (আ.) আল্লাহর বান্দা ও রাসূল ছিলেন, মাখলুকাতের হেদায়ে. 
  উদ্দেশ্যে দুনিয়াতে প্রেরিত হয়েছিলেন। য়েভাবে অন্যান্য নবী ও রাসূলগণ আগমন করেছেন। আল্লাহর নির্দেশ মোতাবেক
  তাঁর হেফাজতের উদ্দেশ্যে তাঁকে আসমানে উঠিয়ে নিয়ে গেছেন। কাফের পক্ষ কিছু কাল পর্যন্ত সত্যবাদী পক্ষের উপর
  বিজয়ী রইল। অতঃপর য়খন রাসূলুলাহ

  আগমন করেন, তখনই উক্ত কাফের পক্ষের উপর ঈমানদারগণ বিজয় লাভ
  করেন। —[খায়েন ও মাদারেক কাবীর]

হথবড ঈসা (আ.)-এর উন্মতগণের মধ্যেই যুদ্ধ বেধেছিল আর তাদের ধর্মে এটা বৈধ ছিল কি? : এটার উত্তরে কোনো কোনো মুফাস্সির বলেন, হথরত ঈসা (আ.)-কে আসমানে উঠিয়ে নেওয়ার পর তার উন্মতের মধ্যে দুপক্ষ হয়ে গেল। একপক্ষ হথরত ঈসা (আ.)-কে খোদা বা খোদার পুত্র বলে মুশরিক হয়ে গেল, অপর পক্ষ প্রকৃত ঈমানের উপর স্থায়ী রইল। অতঃপর হথরত সৃসা (আ.)-এর উপর বিশ্বাসী ও মুশরিকদের মধ্যে যুদ্ধ বাঁধল এবং হয়রত ঈসা (আ.)-এর প্রকৃত ঈমানদার উন্মতগণের জয় তাঁর কাফের উন্মতগণের উপর হলো। তবে এ মত স্বতঃসিদ্ধ বলে বিবেচিত হয় না। কারণ প্রসিদ্ধ বর্ণনা অনুযায়ী হয়রত ঈসা (আ.)-এর ধর্মে জিহাদ ও হত্যার নির্দেশ ছিল না। তাই ঈমানদারগণের যুদ্ধ করার কথা কঠিন মনে হয়। -কিহল মা আনী। তবে এটা হতে পারে যে, যুদ্ধের সূচনা কাফের নাসারাগণের পক্ষ থেকে হয়েছে। ঈমানদারগণ তখন তাকে প্রতিরোধ করতে অপারগ হয়ে গেলেন। এ মর্মে বুঝলেন উন্মতে ঈসা (আ.)-এর মুন্মিনগণ যুদ্ধ করেছিলেন, এ কথা সার্যন্ত হয়ে যায় না।

–[মা'আরিফ]

তাশবীহ দানের জন্য হ্যরত ঈসা (আ.)-এর কথা কেন উল্লেখ করা হলো? : এর কারণ-

- যেহেতু হযরত ঈসা (আ.)-এর উন্মত সম্পর্কে কুরআনের অন্যান্য স্থানেও আলোচনা হয়েছে । সুতরাং তাদের সম্পর্কে আলোচনা করলে বা উদাহরণ দিলে সহজবোধ্য হবে ।
- ২. অথবা, হতে পারে বনী ইসরাঈলগণ যেহেতু আল্লাহর নিকট মূলত অধিক প্রিয় ছিল, সূতরাং প্রিয়পাত্রদের নাফরমানি অসহনীয়, তদ্রুপ উদ্মতে মুহামদীয়াহও আল্লাহর নিকট অতি প্রিয়, এদের নাফরমানিও অসহনীয় হবে। সূতরাং তারা যেন এ উদাহরণ গুনে ইনিয়ার হয়ে য়য়।

(الايت) الدُوْنَ الدُوْنَ اللَّوْنَ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ

কেউ কেউ বলেছেন, ঈসা মসীহের প্রতি ঈমান আনতে অস্বীকার জানিয়েছে ইহুদিরা এবং ঈমান এনেছে খ্রিকান ও মুসলমান উভয়ই। আর আল্লাহ তা'আলা উভয় জাতিকে মসীহর প্রতি ঈমান আনতে অস্বীকারকারী লোকদের উপর বিজয়ী করেছেন। এ কথাটি এখানে বলার উদ্দেশ্য হলো মুসলমানদেরকে এ কথার বিশ্বাস করানো যে, অতীতে যেভাবে হযরত ঈসার প্রতি ঈমানদার লোকেরা তাঁকে অমান্যকারী লোকদের উপর বিজয়ী হয়েছিল অনুরূপভাবেই এখন হযরত মুহাম্মদ ﷺএর প্রতি ঈমানদার ও তাঁর অনুসারী লোকদের উপর বিজয়ী হয়েছিল অনুরূপভাবেই এখন হযরত মুহাম্মদ ﷺ

# স্রা আল-জুমুআহ : سُوْرَةُ الْجُمُعَةِ

সুরাটির নামকরণের কারণ: নবম আয়াতের অংশ بَوْمَ نَ يُرْمَ لِلْصَلَّوْءَ مِنْ يُرْمِ الْجُمْعَةِ হতে এ সুরাটির নাম গৃহীত হয়েছে। এ সূরায় জুমার সালাতের বিধানও উল্লিখিত হয়েছে বটে, কিন্তু এটাতে আলোচিত বিষয়াদির দৃষ্টিতে 'স্কুমু'আহ' এটার সামষ্টিক শিরোনাম নয়, অন্যান্য সূরার মতো এখানেও একটি চিহ্ন হিসেবেই এ নামটি ব্যবস্কৃত হয়েছে। এতে ১১টি আয়াত; ১৮০টি বাক্য এবং ৭৪৮টি অক্ষর রয়েছে।

পূর্ববর্তী সুরার সাথে সম্পর্ক : পূর্ববর্তী সূরা থেকে হযরত ঈসা (আ.)-এর সম্পর্কে ঘোষণা করা হয়েছে যে, তিনি সর্বশেষ ও সর্বশ্রেষ্ঠ নবী হযরত মুহাম্মদ ্রু-এর আবির্ভাবের সুসংবাদ প্রদান করেছেন এবং বনী ইসরাঈল জাতিকে তাঁর প্রতি ঈমান আনয়নের নির্দেশ দিয়ে বলেন, أَمُولُو يَأْتِي مِنْ يُعْدِى الْسُمَّةُ أَحَمَّدُ স্বলেন,

আর অত্র সূরা মহান আল্লাহর পবিত্রতা ও মহিমা ঘোষণার পর রাস্লে কারীম ﷺ এর প্রেরিত হওয়ার কথা ইরশাদ হয়েছে
(য- هُمَ الَّذِيُ بَعَثَ فِي الْأُمِيِّيْنُ رَسُولًا مِنْهُمُ النخ

অবতীর্ণ হওয়ার সময়কাল: এ স্বার প্রথম রুক্র আয়াতসমূহ ৭ম হিজরিতে নাজিল হয়েছে। আর সম্ভবত এটা 'ঝায়বার' বিজয়কালে কিংবা তারপর নিকটবর্তী সময়ে নাজিল হয়েছে। ইমাম বুখারী, মুসলিম, তিরমিযী, নাসায়ী ও ইবনে জারীর (র.) হয়রত আবৃ হয়য়য়া (রা.)-এর একটি বর্ণনা উদ্ধৃত করেছেন। তাতে তিনি বলেছেন, আময়া নবী করীম ক্রিম ক্রিম এক দরবারে বসা অবস্থায় ছিলাম, সে সময়ই এ আয়াত নাজিল হয়েছে। আর ইতিহাস হতে হয়রত আবৃ হয়য়য়া (রা.) সম্পর্কে একথা প্রমাণিত হয়েছে যে, তিনি হোদায়বিয়া সিদ্ধির পর ও খায়বার বিজয়ের পূর্বে ইসলাম গ্রহণ করেছিলেন। আর ইবনে হিশামের বর্ণনানুয়ায়ী খায়বার বিজয় ৭ম হিজরির মহররমে আর ইবনে সা'দের বর্ণনানুয়ায়ী (ঐ বছরের) জামাদিউল অউয়াল মাসে অনুষ্ঠিত হয়েছিল। অতএব, অনুমান করা য়ায়, ইহদিদের এ সর্বশেষ প্রাণকেন্দ্র জয় করার পরই আল্লাহ তা'আলা তাদেরকে সম্বোধনপূর্বক এ আয়াতসমূহ নাজিল করে থাকবেন; কিন্তু এটা নাজিল হয় তখন, যখন খায়বার-এর পরিণতি দেখে উত্তর হিজাযের সমস্ত ইহদি বসতিতলো ইসলামি রাষ্ট্রের অধীন হয়ে পিয়েছিল।

সূরার দ্বিতীয় রুকুর আয়াতসমূহ হিজরতের পর নিকটবর্তী সময়ে নাজিল হয়েছে। কেননা নবী করীম মদীনা শরীক উপস্থিত হয়েই প্রথম দিনে জুমার সালাত কায়েম করেছিলেন, তা স্পষ্ট বলছে যে, জুমা কায়েম হওয়ার ধারাবাহিকতা গুরু হওয়ার পর তা অবশ্যই এমন কোনো সময় সংঘটিত হয়ে থাকবে যখন লোকেরা দীনি সভা সম্মেলনের রীতি-নীতি ও আদব-কায়দা তথন পর্যন্ত পুরামাত্রায় শিক্ষালাত করতে পারেনি।

এ দূই রুকু'র আয়াতসমূহ নাজিল হওয়ার সময়কালের মধ্যে দীর্ঘ ব্যবধান থাকা সত্ত্বেও একটি বিশেষ সম্পর্ক সামঞ্জস্যের কারণে'
তা এ সূরায় শামিল করে দেওয়া হয়েছে। আর তা এই যে, আল্লাহ তা'আলা ইহুদিনের জন্য 'সাবত' বা শনিবারের মোকাবিলায়
মুসলমানদেরকে জুমা দান করেছেন। তিনি মুসলমানগণকে সাবধান করে দিতে ইচ্ছা করেছেন যে, তারা যেন জুমার সঙ্গে
সেরূপ আচরণ না করে যা ইহুদিরা করেছে সাবতের সঙ্গে। এ রুকু'র আয়াতসমূহ নাজিল হয়েছিল এবং তারা ঢোল-বাদ্যের
আওয়াজ ওনা মাত্র বারোজন লোক ছাড়া উপস্থিত সমস্ত মুসল্লি মসজিদে নববী হতে বের হয়ে ব্যবসায়ী প্রতিনিধি দলের দিকে
দৌড়ে গিয়েছিল। অথচ এ সময় রাস্লে কারীম ত্রুত্ব কারিছিলেন। এ কারণেই নির্দেশ দেওয়া হয়েছে যে, জুমার আজান
হওয়ার পর সর্ব প্রকার ক্রয়-বিক্রয়, বাবসা-বাণিজ্য ও অন্যান্য সব বাস্ততা সম্পূর্ণ হারাম। এ সময় সমস্ত কাজ-কর্ম পরিহার করে
আল্লাহর জিকির-এর জন্য দৌড়ে যাওয়া ঈমানদার লোকদের কর্তব্য। তবে সালাত শেষ হওয়ার পর নিজেদের কায়-কারবার
চালাবার জন্য দিকে দিকে ছড়িয়ে পড়ার অধিকার তাদের রয়েছে। জুমার সালাত সংক্রান্ত হকুম-আহকাম সমন্বিত এ রুকু'টিকে
একটি স্বতন্ত্র সূরাও বানানো যেত। কিংবা অন্য কোনো সূরায়ও তাকে শামিল করে দেওয়া অসম্ভব ছিল না; কিছু তা করা হয়নি।
তার পরিবর্তে বিশেষভাবে এ আয়াত কয়টিকে এখানে সে আয়াতসমূহের সাথে মিলিয়ে দেওয়া হয়েছে, যাতে ইহদিদের
মর্মান্তিক দুঃখয়য় পরিণতির কার্যকারণ উল্লেখ করে তাদেরকে সতর্ক করে দেওয়া হয়েছে। আমাদের বিবেচনায় এটার অন্তর্নিহিত
মূলকথা যা তাই আমরা উপরে লিবেছি।

সুরাটির বিষয়বস্তু ও মূলবক্তব্য : অত্র সূরার দু'টি রুক্' রয়েছে এবং উভয় রুক্' ভিন্ন ভিন্ন সময় নাজিল হয়েছে, তাই আলোচ্য বিষয়ে ভিন্ন ভিন্ন লোককে সম্বোধন করা হয়েছে। এ দু'টি অংশকে একই সূরার মধ্যে সন্নিবেশিত করা হয়েছে। কিন্তু এ সামঞ্জস্য কি তা জানবার পূর্বে উভয় অংশের আলোচ্য বিষয় পৃথকভাবেই বুঝব, জনা সচেষ্ট হতে হবে।

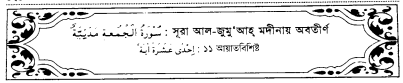
প্রথম আয়াতে আল্লাহ তা'আলা মানুষকে শিক্ষা দিয়েছেন যে, সকল জীব-জন্তু, কীট-পতঙ্গ, তরুলতা অর্থাৎ আসমান জমিনের সকল সষ্টি জগতের মতো তোমরা মানবজাতিও তাঁর গুণ কীর্তন বর্ণনা করো।

দ্বিতীয়, তৃতীয় ও চতুর্থ আয়াতে হযরত মুহামদ ক্রিক্র এর গুণাবলি এবং বহু কার্যাদির বিবরণ দিয়েছেন, অর্থাৎ তিনি আল্লাহ প্রদন্ত কিতাব তেলাওয়াত করেন এবং মানুষকে শিরক, বিদআত, জেনা, হত্যা, ছিনতাই, রাহাজানি ও মানুষকে কট্ট প্রদান ইত্যাদি থেকে বিরত থাকার শিক্ষা দেন। তাঁর এ কার্য সাহাবী ও তাবেয়ীন এবং তৎপরবর্তী আগমনকারীদের জন্য বাস্তবায়ন হবে। এটা আলাহর রহমত স্বরূপ।

৫ম আয়াতে আল্লাহ তাওরাতপ্রাপ্ত ইহুদিদেরকে তাদের কিতাবের আহকামসমূহকে বুঝে-শুনেও অবমাননা করার কারণে গাধার সাথে সামঞ্জন্য প্রদান করেছেন এবং আল্লাহ তা'আলা তাদের উপর অত্যন্ত ক্ষুব্ধ ও রাগান্বিত এবং অসম্ভূটির কথা বলেছেন :

৬ট, ৭ম ও ৮ম আয়াতে বলা হয়েছে যে, যে সকল ইহুদি আল্লাহর বন্ধু ও প্রিয় পাত্র হওয়ার দাবি করে, তাদের সে দাবি সত্যায়িত করার মৃত্যু কামনা করতে বলা হয়েছে। যেহেতু তাদের অত্র দাবি মিথ্যা ছিল, তাই তারা সে আকাজ্জা জাহির করবে না। আল্লাহর এটা জজানা নয়। আর মুহাম্মদ ক্রিক বলা হয়েছে যে, তারা মৃত্যু হতে বাঁচতে যতই চেষ্টা করুক, মৃত্যু অবধারিত এটা শুনিয়ে দিন।

শেষ রুকৃতে জুমার নামাজ সংক্রান্ত বিধি-বিধান সম্পর্কে আলোচনা করা হয়েছে এবং জুমার আজান দেওয়ার পর যাবতীয় কার্যাদি ও ক্রয়-বিক্রয় হারাম ঘোষণা করা হয়েছে এবং জুমার দিকে সায়ী করা ঈমানদারদের জন্য ওয়াজিব করা হয়েছে। আর নামাজান্তে দুনিয়াবী সকল কাজকর্ম হালালের নির্দেশ দেওয়া হয়েছে। আর সর্বশেষ আয়াতে মুসলমানদেরকে আল্লাহর প্রতি তারগীব দেওয়া হয়েছে। কারণ যাবতীয় কাজকর্ম ও ধন-দৌলত হতে আল্লাহর সন্তুষ্টি অতি উত্তম।



# بسم الله الرَّحْمُن الرَّحِيْم পরম করুণাময় ও দয়ালু আল্লাহর নামে তরু করছি

#### অনুবাদ :

- سَبُّحُ لِلَّهِ يُنَزَّهَهُ فَاللَّامُ زَائِدَةً مَا فِي السَّهُ مُون ومَا فِي الْأَرْضِ فِي ذَكْر مَا تَغْلَيْبُ لِلْأَكْثَرِ اَلْمَلِكِ الْقُدُّوسِ الْمُنَزَّهِ عَـمَّا لاَ يَـلنِّق بِهِ الْعَزِيْزِ الْحَكِيْمِ فِيَّ مُلْكِه وَصُنْعِهِ.
- وَالْأُمِّيُّ مَنْ لَا يَكْتُبُ وَلَا يَفْرَأُ كِنَابًا رَسُولًا مِنْهُمْ هُوَ مُحَمَّدٌ ﷺ يَتْكُوّا عَلَيْهِمْ أَيَاتِهِ الْقُرْأَنُ وَيُزَكِّيْهِمْ يُطَهِّرُهُمْ مِنَ التِّشْرِكِ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتْبَ الْفُولَانَ وَالْحِكْمَةَ مَا فِينِهِ مِنَ الْأَحْكَامِ وَانْ مُخَفَّفَةً مِنَ الثَّقِيلَةِ وَاسْمُهَا مَخْذُونَ أَى وَإِنَّهُمْ كَانُوا مِنْ قَبْلُ قَبْلُ مَجْيْنِهِ لَفِيْ ضَلَالِ مُبَيِّن بَيِّن .
- ك. আল্লাহর মহিমা ঘোষণা করে পবিত্রতা বর্ণনা করে, الله মধ্যকার 👃 হরফটি অতিরিক্ত যা কিছু আছে আকাশমণ্ডলী ও পৃথিবীতে অপ্রাণীবাচকের জন্য ব্যবহৃত র্ব্দের্ভারতিকে সংখ্যাধিক্যের প্রাধান্য উদ্দেশ্যে আনয়ন করা হয়েছে। যিনি অধিপতি, পবিত্র তাঁর শানের অনুপযোগী বস্তু হতে পবিত্র মহাপরাক্রমশালী ও বিজ্ঞানময় তাঁর রাজত্ব ও সৃষ্টিকার্যে।
- א كَ وَ اللَّهُ عَنْ فَى ٱلاُصِّيِّيْنَ الْعَرَبِ ٢ ك. هُوَ الَّذَى بَعَثَ فَى ٱلاُصِّيِّيْنَ الْعَرَب মধ্যে। اَلْأُمَّتَى এমন ব্যক্তিকে বলা হয়, যে কোনো কিতাব পড়েনি এবং লিখেনি। <u>তাদের মধ্য হতে রাসূল</u> তিনি মুহামদ 🊃 <u>যিনি</u> তাদের নিকট তাঁর আয়াও <u>আবৃত্তি করে</u>ন কুরআন। আর তাদেরকে পুরিতদ্ধ করেন তাদেরকে শিরক হতে পবিত্র করেন, আর তাদেরকে শিক্ষা দান করেন কিতাব কুরআন ও বিজ্ঞান তনাধ্যকার আহকামসমূহ। <u>যদিও</u> 👸 ছাকীলা হতে খফীফাকৃত, আর তার ইসমটি উহ্য অর্থাৎ । <u>তারা</u> ইতঃপূর্বে ছিল তাঁর আবির্ভাবের পূর্বে <u>স্পষ্ট পথভ্রষ্টতায়</u> নিমজ্জিত প্রকাশ্য !

- وَا خَرِينَ عَمَا اللهِ عَلَى الْأُوتِينِينَ اللهِ <u>عَلَى الْأُوتِينِينَ</u> أَي ٣٥. <u>عَالَمَ الْأُوتِينِينَ</u> أَي المُوجُودينَ مِنْهُمْ وَالْأَتِينَ مِنْهُمْ بَعُدُهُمْ لَمَّا لَمْ يَكُحُفُوا بِهِمْ طَفِي السَّابِقَةِ واَلْمُفَخْسِل وَهُمُ السَّتَّابِعُونَ وَالْإِقْسِصَارُ عَكَيْهِمْ كَانِ فِئ بَيَان فَضَلِ الصَّحَابَةِ الْمَبِعُوثِ فِينَهُمُ النَّبِينُ ﷺ عَلَى مَنْ عَدَاهُمْ مِسْنَ بُعِثَ إلْيَبِهِمْ وَأُمَنُنُوا بِهِ مِنْ جَمِيتُع الْإِنْس وَالْجِينِ إِلَى يَوْمِ الْقِلْمَةِ لِأَنَّ كُلُ قَرْنِ خَيْرٌ مِكُنْ يَلِبُهِ وَهُوَ الْعَزِيْرُ الْحَكِيمُ فِي مُلْكِهِ وَصَنْعِهِ .
- د ذلك فَخْسُلُ اللَّهِ يُوْتِينِهِ مَنْ يَشَاءُ ط ٤ ٤. ذلك فَخْسُلُ اللَّهِ يُوْتِينِهِ مَنْ يَشَاءُ ط النَّبِيُّ وَمَنْ ذُكِرَ مَعَهُ وَاللُّهُ ذُو الْفَضْل الْعَظِيم.
- ্র দুঁত অর্থাৎ তাদের মধ্যে বিরাজকারীগণ এবং পরবর্তীতে আগমনকারীগণ তাদের মধ্যে হতে তা পরে যারা এখনো 🕮 অব্যয়টি 🛍 অর্থে ব্যবহৃত। তাদের সাথে মিলিত হয়নি অগ্রবর্তীতা ও সম্মান-মর্যাদা বিবেচনায় ৷ আরু তাঁরা হলেন তাবেঈগণ ৷ আর সাহাবায়ে কেরাম থাঁদের মধ্যে রাস্লুল্লাহ 🚃 আগমন কবেছেন অন্যান্য যাদের নিকট তিনি প্রেরিত হয়েছেন এবং কিয়ামত পর্যন্ত মানব ও জিনদের মধ্য হতে যাবা তাঁর প্রতি ঈমান আনয়নকারী তাদের সকলের মোকাবিলায় সাহাবায়ে কেবামদেব মর্যাদা বর্ণনা কবাব জন্য তাবেঈগণের উপর সংক্ষিপ্ত করাই যথেটা। কেননা প্রত্যেক যুগই তৎসংশ্লিষ্ট পরবর্তী যুগ অপেক্ষা উত্তম ৷ আর তিনিই পরাক্রমশালী ও বিজ্ঞানময় স্বীয় রাজতে ও সষ্টিকার্যে।
  - রাস্পুল্লাহ 🚃 ও তাঁর সাথে উল্লিখিত ব্যক্তিবর্গকে : আর আল্লাহ সুমহান অনুগ্রহের অধিকারী :

#### তাহকীক ও তারকীব

हरসের جَرّ সিমের صِفَتْ শব্দের اللَّهِ কমহর এ শব্দুগলোকে : قَوْلُهُ ٱلْمَلِكِ الْقُدُوسِ الْحَرِيْنِ الْحَكِيْم পড়েছেন। আঁবার কেউ কেউ 坑 হিসেবে 🂢 দিয়েছেন বলে দাবি করেছেন। আর আবৃ ওয়ায়েল ইবনে মাহারেব, আবুল اَلْمَالِكُ الْفُدُرْسُ الْعَزِيْرُ الْعَكِيْمُ निता رُفْع दिरात خَبْرُ बय مُبْنَدَا مُعَدَّرُف क्रवा পড়েছেন। - ফতন্তল কাদীর।

निरत्य পरफ़रहन, आत याराम हेनरन आनी فَشَّه ٥٠- قَاتَ विक: فَاتَ क्रमहत : فَعَوْلُهُ ٱلْفُقَدُوسِ । পড়েছেন اَلْفَدُّرُس

रसएड़ صِفَتُ मारमत أُخَرِيْنَ वाकािं ठातकीत لَمَّا بَلْحَقُرْ بِهِمْ : قَنُولُهُ لَمَّا يَلْحَقُوْا بِنهِمْ فِي التَّرْكِيْبِ؟ অর্থাৎ আর অন্যান্য বা যারা তাদের সাথে মিলিত হয়নি : -[ফাতহুল কাদীর]

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

मक تَبْعَ अथवा يُتَبِعُ अ लिख कूत्रजात य तक नुता : قَوْلُهُ يُسَبِعُ لِلَّهِ مَا فِي السَّمَّوْتِ ... الْحَكِيْم ৰ্ঘারা আরম্ভ করা হয়েছে, সে সকল সূরাগুলোকে ক্রিক্রাক্তান্ত) বলা হয়। সে সকল শর্মগুলো ঘারা আসমান ও জমিনে এবং তার মধ্যবর্তীতেও যত সৃষ্টিকুল রয়েছে, সকলের তাসবীহ পাঠ করার কথা সাব্যস্ত হয়ে যায়। আর এ তাসবীহগুলো

কোনো কোনো সৃষ্টি অবস্থার পরিপ্রেক্ষিতে করে থাকে। আর কোনোগুলো ভাষায় বাক্ত করে থাকে। ভাষাহীন ও প্রাণহীনগণ অবস্থায় আল্লাহর প্রভূত্বের উপর ইঙ্গিত প্রদান করে থাকে। আর প্রাণীজগৎ নিজ নিজ ভাষায় তা প্রকাশ করে থাকে। এ ক্ষেত্রে আল্লাহ তা আলা কুরআনের অন্য আয়াতে বলেন করি করি তার করি করি ভাষায় তা প্রকাশ করে থাকে। এ ক্ষেত্রেক সৃষ্টিই নিজ নিজ নীতিমালায় তাঁর পবিত্রতা বর্ণনা করে, কিছু মানুষ তা সম্পূর্ণ অনুভূত করতে আক্ষম। কেননা অনুভূতিশক্তি আল্লাহ তা আলা প্রত্যেক সৃষ্টিকে তার অবস্থা অনুপাতেই দিয়েছেন এবং ভার অনুভূতি অথবা জ্ঞান আল্লাহ তা আলার তাসবীহ বা তাঁকে শ্বরণ করা আবশ্যক করে। তবে মানুষ তা শ্রবণ করতে পারে না।

আর অধিকাংশ সুরায় مَاضِيَّ श्विम مَاضِيْ हिस्सद ব্যবহৃত হয়েছে। মাত্র দুটি مُورَزَق अर्थार সুরা জুমু আই ও সুরা ভাগাবুন -এর মধ্যে مُشَارِعٌ অর্থাং مَشَارِعٌ ব্ঝায়, আর মুযারের مَشَارِعٌ অর্থাং مَشَارِعٌ ব্ঝায়, আর মুযারের مَشَارِعٌ ওবং مَشَارِعٌ ব্ঝায়, আর মুযারের مَشَارِع ওবং مُشَارِعٌ ব্ঝায়, আর মুযারের مضارع والمَّنْ والمَّدِينَ والمُنْ المَّنْ والمُنْ المَّنْ والمُنْ المَنْ المُنْ المَنْ المِنْ المَنْ المَنْ المَنْ المَنْ المَنْ المَنْ المَنْ المَنْ المَالْ المَنْ المَنْ المَنْ المَنْ المَنْ المَنْ المَنْ المَنْ المَالِمُ المَنْ المَالْ المَنْ المَنْ المَنْ المَنْ المَنْ المَنْ المَنْ المَنْ المَالمُعُلِيْمُ المَنْ المَالِمُ المَنْ ا

উক্ত আয়াতে আল্লাহ তা আলার ৪টি مِعْنَاتُ এর বর্ণনা রয়েছে। এগুলো উক্ত স্বার বিষয়বন্ধুর সাথে পূর্ণ সামঞ্জন্য রয়েছে। তা হলো غَلِينَا الْعَنْوَانُ وَالْمَالِكُونُ الْعَنْوَانُ الْعَلَالَةُ الْعَنْوَانُ الْعَنْوَانُ الْعَنْوَانُ الْعَنْوَانُ الْعَنْوَانُ الْعَنْوَانُ الْعَنْوَانُ الْعَالِيَامُ اللَّهُ الْعَنْوَانُ الْعَنْوَانُ الْعَنْوَانُ الْعَنْوَانُ الْعَنْوَانُ الْعَلْمُ الْعَنْوَانُ الْعَلَالَ الْعَنْوَانُ الْعُلْمُ الْعَلَالَ الْعَنْوَانُ الْعَلَالَةُ عَلَيْمُ الْعُلْعُلْمُ الْعُلْمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْعُلْمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْ الْعُلْمُعُلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ

আরাহ তা আলা বলেছেন, তিনি প্রেরণ করেছেন উদ্মীগণের মধ্যে তাদের মধ্য হতে একজন রাসূল। আর্থ-লেখাপড়া না জানা লোক। এখানে আরবজাতিকে উদ্মী বলা হয়েছে। কারণ আরব জাতির অধিকসংখ্যক লোক লেখাপড়া জানত না। রাসূলুরাহ ক্রি বলেছেন, নিজের অঙ্কল দ্বারা নির্দেশ করে নাম এ রকম এ রকম হয়ে থাকে। অতঃপর বলেছেন, আমরা হলাম উদ্মী জাতি, হিসাবও জানি না, লিখতেও জানি না। যারা লেখাপড়া জানে না তাদেরকে উদ্মী বলা হয়েছে, উদ্মুন বা মায়ের উদর হতে ভূমিষ্ঠ হওয়ার অবস্থার প্রতি লক্ষ্য করে। কারণ লেখাপড়া পরিশ্রম করে শেখার পরই জানতে পারে।

এখানে উমী বলতে অ-ইসরাঈলীও হতে পারে। কারণ ইহুদিরা তাদের পরিভাষায় অ-ইহুদিদেরকে উমী বলত, যেমন পরিঅ ক্রআনে বলা হয়েছে- ذٰرِكَ بِأَنَّهُمْ فَالُوا لَيْسَلَ عَلَيْنَا فِي الْأَمْتِيْنَ سَبِيْلً अর্থাৎ তাদের মধ্যে এ অবিশ্বাস পরায়ণতা সৃষ্টি হওয়ার কারণ এই যে, তারা বলত উমীদের (অ-ইহুদিদের) ধনমাল লুটে খাওয়ায় আমাদের কোনো বাধা নেই।

–[সূরা আলে ইমরান :৭৫]

এ শব্দটি হিক্ ভাষায় گریم শব্দের সমার্থবোধক, বাইবেলে তার ইংরেজি অনুবাদ করা হয়েছে [GENTILES] এটার অর্থ-সমন্ত অ-ইহুদি কিংবা অ-ইস্বামিলী সমাজ।

হযরত ইবনে আব্বাস (রা.) বলেছেন, উশ্বী অর্থ যাদের কোনো কিতাব নেই, আর তাদের মধ্যে কোনো নবীও প্রেরিত হয়নি।

"তাদের মধ্য হতে একজন রাস্ল।" সে রাস্ল হলেন হযরত মুহাম্মদ ﷺ কারণ তিনি আরবের লেখাপড়া না জানা লোকদের মধ্যে একজন যেমন ছিলেন, তেমনি তিনি অ-ইসরাঈলীও।

রাস্ল ক্রি নকে উত্থীরূপে প্রেরণ করার হিক্মত: আল্লাহ তা'আলা আরবের উত্থী লোকদের জন্য তাদের মধ্য হতে হযরত মুহামদ ক্রি নকে নবী হিসেবে সর্বশ্রেষ্ঠ ও সর্বশেষ পরগাম্বর করে প্রেরণ করেন, তাদেরকে তিনি আল্লাহর কালাম পড়ে ওনাবার জন্য এবং তাদেরকে গোধরাবার জন্য এবং আল্লাহর কিতাব ও হিক্মত, জ্ঞান বৃদ্ধি শিক্ষা দেওয়ার দায়িত্ব নিয়ে প্রেরিত হয়েছেন। আরবের অশিক্ষিত এ জ্ঞাতি আল্লাহর কিতাব এবং পরিত্র ধর্মীয় শিক্ষা-দীক্ষায় অতি অল্প্লজনের মধ্যেই জ্ঞানে-গুণে, বিদ্যা-বৃদ্ধিতে সভ্যতা ও ভ্রদতা, নৈতিক আদর্শ ও মানবতায় বিশ্বের সকল জাতিকে ডিঙ্গিয়ে যায়। বিশ্ব সভ্যতায় সর্বশীর্ষ এবং সর্বশ্রেষ্ঠ গৌরব লাভ করে। ক্রি শিক্ষা দিক্ষিটি ক্রি বিশ্ব সভ্যতায় সর্বশীর্ষ এবং সর্বশ্রেষ্ঠ গৌরব লাভ করে। ক্রি শিক্ষা তিনি ক্রি বিশ্ব সভ্যতায় সর্বশীর্ষ এবং সর্বশ্রেষ্ঠ গৌরব লাভ করে। ক্রি শিক্ষা তিনি ক্রি বিশ্ব সভ্যতায় ক্রিমান ক্রিমান ক্রিমান ক্রিমান ক্রিমান ক্রিমান জ্ঞান ছিল না, শিক্ষাদীক্ষা ছিল না, এমনকি কোনো আসমানি কিতাবও তাদের ছিল না। সামান্য লেখাপড়া জানে, অক্ষর জ্ঞান রাখে, এমন লোকও তাদের মধ্যে বিরস ছিল।

আর যে রাসূল প্রেরণ করেছেন তিনিও তাদের মধ্য হতে ছিলেন। অর্থাৎ উশী ছিলেন। উশী জাতির হেদায়েতের জনা উশী নবী প্রেরণ করা এটা অতি হয়রানকারী বিষয়। আর যে নির্দেশনামা রাসূলের সোপর্দ করা হয়েছে, তা এমন একটি জ্ঞান ি শিক্ষার সংশোধনী যা কোনো উশী লোক বৃঝতে পারবে না, আর কোনো উশী জাতিও তা হতে শিক্ষা এহণ করার ক্ষমতা রাখে না। এটা একমাত্র আল্লাহর কুদরতের পূর্ণান্ত নমুনা এবং রাসূলুল্লাহ

রাস্পুল্লাহ — এর উষী হওয়া তাঁর নব্য়ত ও কুরআনের সভ্যভার দিলিল : রাস্পুল্লাহ —এর উষী হওয়া তাঁর নবয়ত ও কুরআনের সভ্যভার দুলিল, রাস্পুল্লাহ —এর উষী হওয়া তাঁর নবয়ত এবং কুরআন আল্লাহর এই হওয়ার অন্যভম প্রমাণ। কারণ তিনি লেখাপড়া জানলে একটা জীবন-বিধান দান করার মধ্যে তেমন আশ্চর্যের কিছু থাকত না; কিছু উষী হয়েও ইসলামের মতো একটি জীবন-বিধান গোটা মানবজাতির সামনে পেশ করতে পারা, কুরআনের মতো একটি গ্রন্থ গোটা মানবজাতির সামনে পেশ করে আবার সেখানে তাদের প্রতি চ্যালেঞ্জ ঘোষণা করা চাট্টিখানি কথা নয়। তিনি আল্লাহর নবী না হলে কুরআন আল্লাহর কিতাব না হলে অন্য কারো পক্ষে এ রকম জীবন বিধান দেওয়া ও কুরআনের মতো গ্রন্থ লেখা সম্ভব হচ্ছে না কেনা সূতরাং তিনি উমী হয়ে প্রমাণ করলেন যে, তিনি আল্লাহর নবী ও রাসূল, আর তাঁর আনীত ধর্মগ্রন্থ আল্লাহর কিতাব।

–[তাফসীরে রূহল কোরআন]

ক্রিট্র উজি হতে আরো প্রমাণ হয় যে, রাসূলুল্লাহ ===-এর সৃষ্টির উপাদান সাধারণ আরবজাতি তথা গোটা মানবজাতির সৃষ্টির উপাদান হতে তিনু কিছুই নয়।

আনা সে রাস্লের গুণাবলি আর পরিচিতি প্রসঙ্গে বলেছেন, যে তাদেরকে তাঁর [আল্লাহর] আয়াত গুনায়, তাদের জীবন পরিতদ্ধ ও সুগঠিত করে এবং তাদেরকে কিতাব ও হিকমতের শিক্ষা দেয়। الله عَلَمُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَمُ اللهُ ال

আর জীবন পরিশুদ্ধ করে অর্থ জীবনকে কুফর ও শিরকের গুনাহ হতে পাক-পবিত্র করে দেয়। হযরত ইবনে আব্বাস (রা.) বলেছেন, এটার অর্থ হলো– ঈমান দ্বারা তাদের অন্তরকে পরিশুদ্ধ ও পবিত্র করে দেয়। আর সুন্দী বলেছেন, এই এএর অর্থ হলো– তাদের সম্পদের যাকাত গ্রহণ করেন। – ফাতহুল কাদীর, সাফওয়া, রহুল কোরআন

آلُـكِتَـابُ وَالْحِكْمَةُ অর্থাৎ "এবং তাদেরকে কিতাব ও হিকমতের শিক্ষা দেন।" কিতাব অর্থ-কুরআন, কেউ কেউ লিখনও বলেছেন, আর হিকমত অর্থ হলো–সুনুত বা হাদীস অথবা কুরআনী বিধি-বিধান। –[সাফওয়া, ফতহুল কাদীর]

এ স্বায় বাস্লুলাহ — এর এ চারটি গুণাবলি উল্লেখের উদ্দেশ্য হলো, ইহুদিদেরকে একথা বলা যে, বাস্লুলাহ ক্রি যে কাজগুলো করছেন ভাতো নিঃসন্দেহে একজন রাসূলের কাজ। তিনি যেসব কাজ করছেন সেসব কাজই তো আগেকার রাসূলগণ করেছেন। আর এসব কাজের মাধ্যমেই তো রাসূলগণের রিসালাতের প্রমাণ মিলে। সূতরাং হ্যরত মুহাম্ম — কে নবী মেনে নিতে তোমরা দিধা করছ কেন? আসলে তাকে নবী মেনে নিতে তোমরা কেবল এ কারণে অস্বীকার করছ যে, তিনি এমন এক জাতির মধ্যে আসছেন যাদেরকে তোমরা উপী বল। এটা নিঃসন্দেহে চরম হঠকারিতা ছাড়া কিছুই নয়।

এটার উত্তরে রুহুল মা'আনী ও মা'আরিফ প্রস্থে বলা হয়েছে যে, যদি تُرْتِيْبُ طُبُعِيْ সা সাধারণ নিয়মের অনুসরণ করা হতো, তবে উক্ত তিন শব্দের مُنْهُوْرُ একই হয়ে যেত এবং বিষয় বুঝা যেত। যেমন হেকিমী গ্রন্থসমূহে কয়েকটি ঔষধের সমষ্টিকে একই ঔষধ বলা হয়ে থাকে এবং একই রোগের শেফা-এর জন্য ঔষ্ঠলোকে নির্ধারিত বলে বুঝানো উদ্দেশ্য হয়ে থাকে, ঠিক এবংনেও জন্দ্রপ অর্থ। অর্থাৎ وَيَعْرُبُهُ مَنْهُوْرُا لَعَالَمُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ

পুৰক পুৰক কুলে কুলি বিসালাতের তিনটি দায়িত্ব বুঝানো হয়েছে। যদি বর্ণিত তারতীব পরিবর্তন করে كَرُنِيْتِ طُبِّعِيْ অনুসারে বলা হয়, তাহলে তিনটির সমষ্টিকে এক বলে বুঝার সম্ভাবনা থাকত এবং আল্লাহর মূল উদ্দেশ্যে আঘাত হতো। সুতরাং কুলিক " ناقع স্বাসন্ত উত্তম স্থায়েতে বলে বঝাতে হবে।

বর্ণিত بَانَ عَلَيْهُ وَالْ كَانُواْ مِنْ قَبْلُ الْ فَيْ الْ الْمَالِيْةِ وَالْ كَانُواْ مِنْ قَبْلُ الْمَانِيْ وَالْمَالِيْةِ وَالْ كَانُواْ مِنْ قَبْلُ الْمَانِيْقِ وَالْمَالِيْةِ وَالْمِيْةِ وَالْمَالِيْةِ وَالْمِيْفِي وَالْمَالِيْةِ وَالْمَالِيْةِ وَالْمَالِيْةِ وَالْمَالِيْةِ وَالْمَالِيْةِ وَالْمَالِيْةِ وَالْمَالِيْةِ وَلَيْهِ وَالْمَالِيْفِي وَالْمَالِيْفِي وَالْمَالِيْفِي وَالْمَالِيْفِي وَالْمَالِيْفِي وَالْمِيْفِي وَالْمَالِيْفِي وَالْمَالِيْفِي وَالْمَالِيْفِي وَالْمَالِيْفِي وَالْمَالِيْفِي وَالْمَالِيْفِي وَالْمَالِيْفِي وَالْمَالِيْفِي وَالْمِيْفِي وَالْمَالِيْفِي وَالْمَالِيْفِي وَالْمَالِيْفِي وَالْمَالِيْفِي وَالْمَالِيْفِي وَالْمَالِيْفِي وَالْمِيْفِي وَالْمِيْفِي وَالْمَالِيْفِي وَالْمِيْفِي وَالْمِيْفِقِي وَالْمِيْفِي وَالْمِيْ

এ আয়াত ছাবা রাস্পের সম্ব্রত কেবল আরবদের জন্য নির্দিষ্ট বলে দাবি করা তদ্ধ নয় : ইহুদিরা এ আয়াত ছারা প্রমাণ করতে চেয়েছে যে, রাস্বুরাহ 
া এর নব্যত কেবল আরবদের জন্য নির্দিষ্ট ছিল । কারণ তাঁকে উন্মীনের মধ্যে একজন রাস্ব বানিয়ে প্রেরণ করা হয়েছে । তাদের এ দাবি তদ্ধ নয় । কারণ কুরআনের অপর আয়াত এই ক্রিনের মধ্যে একজন রাস্ব বানিয়ে প্রেরণ করা হয়েছে । তামার ভাব হয়েছে লিবনি বাম হছে লিবছে, বরং এটার অর্থ হলা 'তোমার বহুতে কোনো কিতাব লিবনি ঠিক জেমনি 
ক্রের আয়াত ১৯৯০ এব অর্থ কেবল উন্মীদের জন্য প্রেরণ করা হয়েছে এ অর্থণ ঠিক নয় । তোমানের এ কর্পার প্রমাণ হলো 
পরের আয়াত ১৯৯০ এই নির্দ্ধান কর্মান বার বার বার ক্রেরজার আয়াত হেখানে হযরত মুহাদদ 
এর জাবাব হলা হয়েছে হয়েছে রাম্বাহ করা হয়েছে লোটা মানবজাতির জন্য । এটা হয়রত মুহাদদ বার্কার করেছিলেন, তাদের কাছে ইসলাম প্রহণের আবেদন জানিয়ে পর লিবেছিলেন । বাক্তি শোষ্ঠির কাছেও ইসলাম প্রহণের আবেদন জানিয়ে পর লিবেছিলেন । বাক্তি শোষ্ঠির কাছেও মুহাম্বাহ অব রিমালাত কেবল 
আরবদের জন্য বা অ-ইসরাইলীদের জন্য একথা বলা ঠিক নয় ।

: আরাহ তা আলা বলেছেন, 'আর (এ রাস্লের আগমন) অনান্য সেসব গোকদের জন্য وَفَرُونَمُ مِنْهُمُ ....(﴿لَا اِنَّهُ وَا জন্যও যারা এখনও তাদের সাথে এসে মিলিত হয়নি। অল্লাহ মহাশক্তিধর এবং সব কিছুর মূলতত্ত্ব সম্পর্কে অবহিত।'

া এর উপর فَلَمْنَ করা হয়েছে, অর্থাৎ অনান্য সেসব লোকদের জনা এ রাস্ব প্রেরিভ হয়েছে যারা وَاخْرِيْنَ এর উপরও غلف চিন্তু خوب المجارك المحارك المجارك المجارك

--[কুরতুবী] নামলের শিক্ষা

অর্থাৎ অবিষ্যাতে যার। ইসলাম এ২ণ করবে তাদেরকেও এ রাসূল শিক্ষা দিবেন, অর্থাৎ তারা যে শিক্ষা পাবে তা রাস্লের শিক্ষা হবে।

হয়রত ইকরামা এবং মুকাতিল (৪.) বলেছেন, আলোচা আয়াতের কুর্টু শব্দটি দ্বারা তারেয়ীনদেরকে উদ্দেশ্য করা হয়। ইবনে যায়েদ (৪.) বলেছেন, কিয়ামত পর্যন্ত পৃথিবীতে যত মানুষ ইসলাম গ্রহণ করবে সকলকে এই দ্বারা উদ্দেশ্য করা হয়েছে। আমর ইবনে সামীদ-ইবনে জোনায়েরের সূত্রে বর্ণিত আছে যে, এ শব্দ দ্বারা অনারবদেরকে উদ্দেশ্য করা হয়েছে। কেননা আরবদের কথা পূর্ববর্তী আয়াতে উল্লেখ করা হয়েছে।

হংরত আনু হরায়রা (রা.) বর্গনা করেন যে, আমরা নবী করীম 🏥 এর দরবারে বসা ছিলাম। হয়রত সালমান ছারসী (রা.) ই আমাদের নাবেই ছিলেন, এমন সময় সূরা জুমুন্মা অবতীর্ণ হয়। নবী করীম 🏥 আলোচ্য আয়াত পাঠ করলে জনৈক বাজি তু জিউসো করল ৪. যে আগ্রাহর রাসুল 🚉 ! আলোচ্য আয়াতে কাদের কথা বলা হয়েছে? নবী করীম 🚉 কোনো জবাব 💈 দিলেন না। লোকটি দুই বা তিনবার একই প্রশ্ন করল, তখন নবী করীম ্রাট্র হয়রত সালমান ফারসীর উপর হাত রেখে এরশাদ করলেন, যদি ঈমান সূরাইয়া নামক নক্ষত্রের নিকটও থাকে, তবে এ ব্যক্তির সম্প্রদায়ের কিছু লোক তা অর্জন করবে। এর দ্বারা এ কথা প্রমাণিত হয় যে, পারস্যের কিছু লোক এমন উচ্চ মর্যাদার অধিকারী হবেন যারা আল্লাহ পাকের প্রিয় ও পছদনীয় েত্তিদের অন্তর্জক হবেন। যাদের কথা অত্য আয়াতে উল্লেখ হয়েছে।

আল্লামা জালালুদ্দীন সুযুতী (র.) এবং হাদীস ও তাফসীরের অন্যান্য ইমামণণ বলেছেন, এ ভবিষ্যদ্বাণী দ্বারা উদ্দেশ্য করা হয়েছে হয়রত ইমাম আ'ষম আরু হানীফা (র.)-কে। -[নুরুল কোরআন]

আয়াতটি ক্রআনী মু'জিয়া এবং নব্য়তের সভ্যতার দলিল : এ আয়াতে ভবিষ্যদ্বাণী করা হয়েছে যে, অনারব অন্যান্য অনেক জাতি-গোষ্টি ভবিষ্যতে ইসলাম গ্রহণ করবে। রাস্লুরাহ \_\_\_\_\_\_\_-এর ইন্তেকালের কয়েক বছর পর ক্রআনের এ ভবিষ্যদ্বাণী সভ্য প্রমাণিত হয়েছে। অনেক অনারব জাতি ইসলাম গ্রহণ করেছে, ইসলাম গোটা দনিয়ায় ছড়িয়ে পড়েছে।

ইসলাম প্রসারের ও প্রচারের এ কথা নিজ থেকে কোনো মানুষের পক্ষে বলা সম্ভব নয়, এ দীনের দাওয়াতের প্রতি তার আস্থা যতই প্রবল হোক না কেন। এটা তথনই সম্ভব হতে পারে, কেবল যখন এ ভবিষ্যম্বাণী এমন কোনো উৎস হতে ঘোষিত হয়— যার হাতে সমগ্র ক্ষমতা রয়েছে এবং যিনি অতীত ও ভবিষ্যৎ সম্পর্কে পূর্ণ ওয়াকিবহাল। সূতরাং এটা হতে প্রমাণিত হলো— এ ভবিষ্যম্বাণী কোনো মানুষের নয় বরং মানব স্রষ্টা আল্লাহর। আর এটাও প্রমাণিত হলো যে, হযরত মুহাম্মদ আল্লাহর রাসূল ও নবী। শ্রুক্ত কোরআন।

ভারতি আলা বলেন, এটা তাঁর অপার ও অশেষ অনুগ্রহ মাত্র, তিনি যাকে চান, নিজ কৃপার ধন্য করবেন। তাঁর ফজল, কৃপা ও অনুগ্রহের অন্ত নাই, তিনি মহান অনুগ্রহকারী। অর্থাৎ এমন অস্যামাজিক ও উশী জাতির মধ্যে এমন মহানবী সৃষ্টি করেছেন। যা শিক্ষা ও হেদায়েত অতীব উচ্চ মাত্রার বিপ্লবাজক, উপরত্ত তা সার্বজনীন বিশ্বব্যাপক ও চিরন্তন আদর্শের ধারক। তার ভিন্তিতে সমগ্রজাতি একত্রিত হয়ে এক জাতিতে পরিণত হতে পারে এবং সর্বকালে ও সর্বদেশে এসব মূলনীতি হতে মানুষ হেদায়েত লাভ করতে পারে। বস্তুত এটা একমাত্র মহান আল্লাহর কুদরত ও হিক্মতের অবদান। কোনো কৃত্রিমতাকারী মানুষ যতই চেষ্টা করুক না কেন এমন মর্যাদা ও সন্মান কিছুতেই লাভ করতে পারের না। আরবের মতো একটা অনুমূত ও পশ্চাদপদ দেশে তো দূরের কথা, দুনিয়ার বড় ও উন্নত জাতিরও কোনো সর্বাধিক, প্রতিভাধর ব্যক্তির পক্ষেও একটি জাতির এরূপ আমূল পরিবর্তন সাধন করা এবং সমগ্র জাতি একটি সভ্যতার বাবস্থায় পরিচালিত হওয়ার যোগ্য হতে পারে, এমন ব্যাপক ও পূর্ণাঙ্গ মূলনীতিসমূহ দুনিয়াতে উপস্থাপিত হওয়া সম্ভবপর নয়। মূলত এটা একটি মূ'জিয়া বিশেষ, আল্লাহর কুদরতেই মু'জিয়া বাস্তব্যয়িত হতে পারে।

ছারা উদ্দেশ্য : উক্ত আয়াতে نَصُنُ اللَّهِ ছারা কি বুঝানো হয়েছে, তা নিয়ে তাফসীরকারকগণের মধ্যে মতবিরোধ রয়েছে।

- ক. মাদারেক গ্রন্থকার বলেন, এটা হর্টা দ্বারা হয়রত মুহামদ হর্টা -কে তদানীন্তন আরবের উম্মীগণের বংশধর হিসেবে নবী করে পাঠানো, আর তাকে তদীয় উম্মীগণ ও তাদের পরবর্তী বংশধরদের জন্যও নবী হিসেবে প্রেরণ করে তাদের উপর আল্লাহ যে রহম করেছেন, এটাই উদ্দেশ্য করা হয়েছে।
- খ. আবার কেউ কেউ বলেন, দীন ইসলাম একমাত্র মানুষের জন্য আল্লাহর অনুগ্রহ স্বরূপ এবং ইসলাম গ্রহণ করাও আল্লাহর অনুগ্রহ। আল্লাহ যাকে ইচ্ছা তাকেই তাঁর অনুগ্রহের শামিল করেন। সূতরাং যাদের জন্য ইসলামকে ধর্ম হিসেবে মনোনীত করেছেন, সে জাতির জন্য ইসলাম একটি کَنْکُر اللّٰہ স্বরূপ।

#### অনুবাদ :

- ৫. যাদেরকে তাওরাতের দায়িত্বভার অর্পণ করা হয়েছে তদুপর আমল করায় বাধ্য করা হয়েছে, অতঃপর তারা তা বহন করেনি তন্মধ্যে রাস্পুল্লাহ 🚟 এর পরিচিতি ও প্রশংসা বিষয়ে যা কিছু উল্লিখিত আছে, তদুপর আমল করেনি এবং তাঁর উপর ঈমান আনয়ন করেনি তাদের উদাহরণ সে গর্দভের ন্যায় যে পুস্তক বহন করে অর্থাৎ কিতাবসমূহ, তা দ্বারা তার কোনো উপকার সাধিত না হওয়ার বেলায়। কত নিকৃষ্ট সে সম্প্রদায়ের উদাহরণ, যারা আল্লাহর আয়াতকে মিথ্যা প্রতিপন্ন করে যা দারা রাসূলুল্লাহ 🚟 -এর নবুয়তের সত্যতা সাব্যস্ত হয়। এখানে بالذَّم উহ্য রয়েছে, অর্থাৎ আর আল্লাহ অত্যাচারী সম্প্রদায়কে হেদায়েত করেন না কাফিরদেরকে।
- ৬. আপনি বলুন, হে ইহুদিগণ! তোমরা যদি মনে কর যে, তোমরাই আল্লাহর বন্ধু; অন্য কোনো মানবগোষ্ঠী ব্যতীত, তবে তোমরা মৃত্যু কামান কর, যদি তোমরা <u>সত্যবাদী হও মৃত্যু কামনার সাথে উভয় শর্ত</u> সম্পর্কিত। এভাবে যে, প্রথম শর্তটি দ্বিতীয় শর্তের জন্য 🚅 হয়েছে। অর্থাৎ যদি তোমরা তোমাদের ধারণায় সত্যবাদী হও যে, তোমরা আল্লাহর বন্ধু, আর আল্লাহর বন্ধুগণ আখেরাতকে অগ্রাধিকার দান করে, যার সূচনা হলো মৃত্যু। সুতরাং তোমরা তা কামনা কর। যা অগ্নে প্রেরণ করেছে তার কারণে তাদের

মিথ্যাশ্রয়ীতার দরুন রাসূলুল্লাহ 🚟 -এর প্রতি যে

অবাধ্যচারিতা সাব্যস্ত হয়, তার কারণে। আল্লাহ <u>অত্যাচারীদের সম্পর্কে সম্যক অবগত কাফেরদের সম্পর্কে।</u> আপনি বলুন, তোমরা যে মৃত্যু হতে পলায়ন কর, নিশ্চয় তা এখানে 😀 হরফটি অতিরিক্ত তোমাদের সাথে সাক্ষাৎকারী। অতঃপর তোমরা অদৃশ্য ও দৃশ্যের প্রিজ্ঞাতা আল্লাহর নিকট প্রত্যাবর্তিত হবে গোপন ও প্রকাশ্য। তখন তোমরা যা করেছ তা তোমাদেরকে অবহিত করা হবে তোমাদেরকে তার প্রতিফল

- مَثَلُ الَّذِينَ حُمِلُوا التَّوْرَةَ كُلُفُوا الْعَمَلَ بِهَا ثُمَّ لَمْ يَحْمِلُوْهَا لَمْ يَعْمَلُوا بِمَا فِيْهَا مِنْ نَعْتِهِ عَلِيَّةً فَكُمْ يُنُومِنُوا بِهِ كَمَثُلِ الْحِمَادِ يَحْمِلُ اسْفَادًا ط أَيْ كُتُبًا فِي عَكَمِ إِنْتِفَاعِهِ بِهَا بِنْسَ مَثَلُ الْقُومِ الَّذِينَ كَذَّبُواْ بِالْيِتِ اللَّهِ ط ٱلْمُصَدِّقَةِ لِلنَّبِيِّ عَلَيْ مُسحَسمَّدٍ وَالْسَمَخْصُوصُ بِسالِذُمْ مَنْحَذُونَّ تَقَدِينُوهُ هُذَا الْمَثَلُ وَاللُّهُ لاَ يَهْدِي الْقَدْوِمَ الظُّلِمِينَ الْكَافِرِينَ .
- . ثُلُ بِنَاكِتُهَا الَّذِينَ مَادُواً إِنْ زَعَمَتُمْ أَنَّكُمْ أَوْلِيَا مُ لِلُّهِ مِنْ دُوْنِ النَّاسِ فَتَمَنَّدُوا الْمَوْتَ إِنْ كُنْتُمْ صُدِقِيشَ نَعَكُنَ بِسَمَنِيْءِ الشُّرْطَانِ عَلَى أَنَّ أَلَّاوَّلَ قَيْدٌ فِي الشَّانِي أَي إِنْ صَدَفْتُمْ فِي زَعْمِيكُمْ أَنَّكُمْ أَوْلِينَاءُ اللُّهِ وَالْوَلِيُّ يُسُوِّينُو الْأَخِرَةَ وَمُبْدَؤُهَا الْمَرْثُ فَتَكَمَنُّوهُ .
- ٧ ٩. وَلاَيتُمَنَّوْنَهُ اَبِدُا اِسِمَا قَدَّمَتْ اَيْدِيهُمْ ط مِنْ كُفْرِهِمْ بِالنَّبِيَ الْمُسْتَلْزِم لِكِذْبِهِمْ وَاللَّهُ عَلِيْهُ إِللظُّلِمِيْنَ الْكَافِرِيْنَ .
- . ٨ ٨. قُلَ إِنَّ الْمَوْتَ النَّذِي تَفِرُونَ مِنْهُ فَإِنَّهُ وَالْفَاءُ زَائِدَةً مُكَاتِعِينَكُمُ ثُمَّ تُرَدُّونَ إِلَى عَالِمِ الْغَيْبِ وَالشُّهَا وَ السِّيرَ وَالْعَلَانِينِ فَبُنُنَبُثُكُمُ بِمَا كُنْتُمْ نَعْمَلُونَ فَيُجَازِيْكُمْ بِهِ.

### তাহকীক ও তারকীব

⊸[কাবীর, ফাতহল কাদীর

عَمُولُوا अविष्ठ حَمِلُوا অবজীৰ্ণ কেরাতসমূহ : التَّوْرُةُ अविष्ठ حَمِلُوا অবজীৰ্ণ কেরাতসমূহ : تَخْفُولُوا التَّ مَدْ مُعِلُوا अविष्ठ حَمِلُوا अविष्ठ रह्माइ । –[कावीव]

- এর মধ্যে । वर्तन প্রবেশ एक रख़िरह এ काরता ये . فَائَدُ مُلَاقِبُكُمْ : فَوَلَمُهُ تَعَالَى فَائَهُ مُلَاقِبِكُمْ - এর মধ্যে । वर्तन एक रख़िरह এ के के विकिन्छ वर्तन प्रक्षाह के के विकिन्छ वर्तन के विकिन्छ वर्तन के विकिन्छ वर्तन वर्ता है के विकिन्छ वर्तन वर्ता है के वर्तन वर्ता वर्ता के वर्तन वर्ता वर्त

"أَمُوْتُ الْمُوْتُ : अशहत এ শक्षिक وَاوْ अर्था وَاوْ अर्था وَاوْ कर्या : هَوْلُهُ هَتَمَنَّوُا الْمُوْتَ " करत करत تَخْفِيْف अर्था وَالْمُوْتَ الْمُوْتَ الْمُوْتَ करत : अएएहस । -{काठहन कामीत

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

পূর্ব আয়াতের সাথে সম্পর্ক : পূর্বে ইহুদিদের হযরত মুহাখান ক্রান্ত এব নবুয়তের প্রতি ঈমান না আনার কারণ এবং তাদের দারি ও বিশ্বাস প্রসঙ্গে আলোচনা করার পর তাদের দারি ও বিশ্বাসকে খণ্ডন করা হয়েছে । আলোচ্য আয়াতে বলা হয়েছে যে, তারা যে হয়রত মুসা (আ.)-এর উপর অবতীর্ণ তাওরাতের সাথেও ভালো বাবহার করেনি । তাওরাতের বিধি-বিধান ও শিক্ষা যথার্থতাবে গ্রহণ করেনি । মতঃপর অব্রাহ্ণ তা আলা তাদেরকে সে গাধার সাথে তুলনা করেছেন যার পিঠে অনেক বই রক্ষিত আছে কিন্তু সে গাধা সেসব বইয়ের জ্ঞান হতে কিঞ্চিৎও ফায়দা লাভ করতে পারে না । ক্রান্ত তা আলা বলেছেন আরু দিঠে অনেক বই রক্ষিত আছে কিন্তু সে গাধা সেসব বইয়ের জ্ঞান হতে কিঞ্চিৎও ফায়দা লাভ করতে পারে না । ক্রান্ত তা আলা বলেছেন, "যেসব লোককে তাওরাতের ধারক বানানো হয়েছিল কিন্তু তারা তা বহন করেনি তাদের দৃষ্টান্ত সে গর্দভির নায় যার পৃষ্ঠে বহু কিতাব চাপিয়ে দেওয়া হয়েছে ।" অর্থাৎ যেসব লোককে উপর তাওরাত প্রচারের দায়িত্ব এবং তাওরাতের বিধি-বিধান ও শিক্ষা মেনে চলার নির্দেশ দেওয়া হয়েছে, তারা না দায়িত্ব পালন করল, আর না তাওরাতের বিধি-বিধান মেনে চলল, বিশেষত তাওরাতে হয়রত মুহাখন ক্রান্ত এবং আগমনের পর তার আনুগত্য করার এবং তার প্রতি ঈমান আনয়ন করার যে নির্দেশ রয়েছে, তা মানল না; বরং এ ববীর আগমনের পর সকলের আগে যারা তাওরাতের ধারক-বাহক হয়েও বিক্লছাচরণ করল এবং তাঁর সাথে স্বান্ত কার প্রতি ক্রমান সাপিয়ে দেওয়া হয়েছে, কিন্তু জ্ঞানার্জনের ক্ষমতা না থাকার কারণে দেওয়া হয়েছে, কিন্তু জ্ঞানার্জনের ক্ষমতা না থাকার কারণে দেও ঐসব কিতার হতে কোনো রকমের ফায়দা হাসিল করতে পারে না; বরং এসব লোকেরা গর্দতের চিয়ে অধ্য, কারণ এদের জ্ঞানার্জনের ক্ষমতা থাকা সন্থেও জেনে-বুঝে এরা জ্ঞানার্জন হতে বিরত থাকছে । – সাফওয়া, কুরতুবী) অতএব এরা আরো অধম ও নিকৃষ্ট । তাই আল্লাহ তা আলা তাদের সম্পর্কে বলেকেব

بِسْسَ مَثَلُ الْقَرْمِ النَّذِينَ كَذَّبُوا بِالْيَاتِ اللَّهِ وَاللَّهُ لَا يَهْدِى ٱلْقَرْمَ الطَّالِمِبْنَ.

অর্থাৎ "এটা হতেও নিক্টতর দৃষ্টান্ত হলো সেসব লোকেরা যারা আল্লাহর আয়াতসমূহকে অসত্য মনে করে অঁমান্য করেছে। এ ধরনের জালিম লোককে আল্লাহ হেদায়েত দান করেন না।"

আল্লাহর আয়াতসমূহকে অমান্য করেছে অর্থাৎ হয়রত মূহাম্মদ ===-এর আগমনবাণী সম্বলিত তাওরাতের আয়াতসমূহ অমান্য করেছে– হয়রত মূহাম্মদ ===-এর নবুয়ত অস্থীকার করে। কোনো কোনো মুফাসসিরের মতে, এখানে আয়াত অর্থ পবিত্র কুরআনের আয়াত যা হয়রত মূহাম্মদ ===-এর উপর অবতীর্ণ হয়েছে, তা অস্থীকার করা। -[রহুল কোরআন]

জন্যান্য প্রাণীদের বাদ দিয়ে গর্মভকে নির্দিষ্ট করার হিকমত : ইমাম রাযী (র.) বলেছেন, এটার পশ্চাতে কয়েকটি হিকমত রয়েছে-

- এ উদাহরণ পেশ করা হয়েছে ইহুদি জাতির অজ্ঞতা ও নির্বৃদ্ধিতা প্রকাশের উদ্দেশ্যে। এটা গর্দভকে নির্দিষ্টকরণ দ্বারা অধিক
  ম্পষ্ট হয়ে উঠে;
- ২. গাধা একটা নিকৃষ্ট ও লাঞ্ছিত প্রাণী। এখানে উদাহরণের উদ্দেশ্য হলো, ইহুদি জাতিকে তা ঘারা লাঞ্ছিত করা। সূতরাং গাধার উদাহরণ পেশ করলেই তা যথোপযুক্ত হয়। অনা আরেক করেণ হলো, গাধার পিঠে বোঝা বহন করা সহজসাধা। কারণ গাধা মান্ত ও বাধ্য প্রাণী, ছোট বড় সকলেই সহজে গাধাকে ব্যবহার করতে পারে। এ কারণেও অন্যান্য প্রাণী বাদ দিয়ে গাধার উদাহরণ পেশ করা হতে পারে।

'আহলাদের দুলাল'.... i"

ত. আরবি ভাষার ছদ-মিলের জন্যও হতে পারে। কারণ النّار আর يُحِيّر এর মধ্যে যে ছদ-মিল রয়েছে তা بِخَالُ ठ خَيْل হত্যাদি অন্য প্রাণীর মধ্যে নেই। সূত্রাং এখানে এ ছদ-মিল ঠিক রাখার উদ্দেশ্যে কুনার ব্যবহার করাই উর্থা। -[কাবীর]
بِالْتِوْ : قَنُولُهُ تَعَالَى كَذُّبُوا بِالْتِالِدُ اللّهِ : قَنُولُهُ تَعَالَى كَذُّبُوا بِالْتِاللّهِ مَا اللّهِ : قَنُولُهُ تَعَالَى كَذُّبُوا بِالْتِ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

रात সংसाधन कतात रिकमण : এখানে 'হে ইহুদিরা' বলা হয়নি- বলা হয়েছে 'হে লোকেরা যারা ইহুদি لَا الَّذِينَ هَارُزًا হয়ে গের্ছে' কিংবা যারা ইহুদিবাদ গ্রহণ করেছ। এরূপ বলার নিশ্চয়ই একটা বিশেষ তাৎপর্য আছে এবং তা অবশ্যাই অনুধাবনীয়। এরূপ বলার কারণ হচ্ছে– হ্যরত মুসা (আ.) এবং তাঁর পূর্ববর্তী নবী-রাসূলগণ যে দীন নিয়ে এসেছেন মূলত তা দীন ইসলাম ছাড়া আর কিছু নয়। এ নবী-রাসূলগণের মধ্যে কেউই ইহুদি ছিলেন না। ইহুদিবাদ বলতে তাঁদের সময়ে কোনো ধর্মের অস্তিত্ত ছিল না। এ নামের একটা ধর্ম বহু পরবর্তী কালের ফসল, হযরত ইয়াকুব (আ.)-এর চতুর্থ পুত্র ইয়াহুদার বংশের সম্পর্ক দেখে এ ধর্মের নাম ইয়াহুদ বা ইহুদি রাখা হয়েছে। হয়রত সুলাইমান (আ.)-এর পর রাষ্ট্র যখন দু'টি অংশে বিভক্ত হয়ে গিয়েছিল, তংন এ বংশের লোকেরা ইহুদিয়া নামক রাষ্ট্রের মালিক ও অধিপতি হয়েছিল। আর বনী ইসরাঈলের অপর গোত্রসমূহ নিজেদের স্বতন্ত্র রষ্ট্রে কায়েম করে নিয়েছিল। সে রষ্ট্রেটি সামেরিয়া নামে খ্যাত হয়েছিল। উত্তরকালে আসিরিয়ারা ওধু সামেরিয়াকে ধ্বংস করেনি; বরং এ রাষ্ট্রের প্রতিষ্ঠাতা ইসরাঈলী গোত্রের নাম-চিহ্ন পর্যন্ত নিঃশেষ করে ফেলেছিল ৷ অতঃপর কেবল মাত্র ইয়া**ছ**দ ও এর সঙ্গে বিন ইয়ামীন-এর বংশই অবশিষ্ট থেকে গেল। এর উপর ইয়াহুদ বংশের অধিক প্রভাব ও প্রতিপত্তি থাকার কারণে তার জন্য শেষ কালে ইহুদি শব্দটি ব্যবহৃত হতে লাগল। এ বংশের পাদ্রী-পুরোহিত, রাব্বী ও আহ্বাররা নিজেদের চিন্তা-মতবাদ, দৃষ্টিভঙ্গি ও র্মোক-প্রবণতা অনুযায়ী আকিদা-বিশ্বাস, রসম-রেওয়াজ ও ধর্মীয় নিয়ম প্রণালীর যে খোলস শত শত বছরকাল ধরে তৈরি করেছিল তার নামই ইহুদিয়াত বা ইহুদিধর্ম। খ্রিস্টপূর্ব চতুর্থ শতক হতে এটা গঠন শুরু হয় এবং খ্রিস্টীয় পঞ্চম শতাব্দী পর্যন্ত এটা গঠন হতে থাকে। মূলত আল্লাহর নবী-রাসূলগণের নিয়ে আসা হেদায়েতের খুব অল্প উপকরণই এতে শামিল হয়েছে। তার মূল প্রকৃতি অনেকথানি বিকৃত হয়ে গেছে। এ কারণে কুরআন মাজীদে বহু কয়টি স্থানে তাদেরকে ٱلَّذِيْنَ هَادُرًا याता ইহদি হয়েছে' বলে স্যোধন করা হয়েছে। এর অন্তর্ভুক্ত সব লোকই ইসরাঈলী ছিল না। যেসব অ-ইসরাঈলী ইহুদি ধর্মমত গ্রহণ করেছিল তারাও এতে গণ্য হতে লাগল। করআন মাজীদে যেখানে বনী ইসরাঈলদেরকে সম্বোধন করা হয়েছে সেখানে 'হে বনী ইসরাঈল' বলা হয়েছে, আর যেখানে ইহদি ধর্মের অনুসারী লোকদেরকে সম্বোধন করা হয়েছে সেখানে الَّذِينَ هَادُوا শব ব্যবহৃত হয়েছে। আল্লাই ভাজাৰ : فَاوَلَمُهُ تَعَالَى إِنْ زَعَمُتُمْ اَشَكُمْ اَوْلِمِيَاءً لِللَّهِ مِنْ دُوْنِ السَّاسِ : अवार তা আলা ইহদিদেরকে সম্বোধন করে বলেছেন, "তোমাদের যদি এ আঅ-অহঙ্কার থেকে থাকে যে, অন্যান্য সব লোককৈ বাদ দিয়ে কেবল তোমরাই আল্লাহর

এখানে ইহদি জাতির আত্ম-অহঙ্কার ও অহমিকার প্রতি ইপ্লিত করা হয়েছে। তারা নিজেনেরকে আল্লাহর মনোনীত ও বাছাইকৃত সম্প্রদায় বলে দাবি করে তাঁর বন্ধুত্ব ও বিশেষ অনুধ্বহের হকদার ভাবত। তারা কখনোও বলত أَنْ اللّهُ رَائِدُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ مَا يَعْدُونَا وَ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَالّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ

ভারা যেসব কার্য-কলাপ করেছে সে কারণে। আর আল্লাহ এ জালিম লোকদেরকে খুব ভালো করেই জানেন।" অর্থাৎ তারা যে আল্লাহর কিতাবের যেমন ইচ্ছা তেমন পরিবর্তন করেছে, যে বিধান ও আয়াত তাদের মনঃপৃত নয় তা গোপন করেছে, হযরত মুহাখদ — এর নরুষত অস্বীকার করেছে, এসব কারণে তারা কখণও মৃত্যু কামনা করবে না। কারণ মৃত্যুর পরে এসব অপকর্মের কারণে কি কি শান্তি ভোগ করতে হবে তা তাদের ভালো করেই জানা আছে। – কাবীর, ফাতহল কানীর, সাফওয়া

আল্লামা আলুসী (র.) বলেছেন, তাদের কেউ কখনো মৃত্যু কামনা করবে না, কারণ তারা জানত যে, হযরত মুহাম্মন ক্রান নার । সূতরাং তারা জানত যে, যদি তারা মৃত্যু কামনা করে তাহলে সাথে সাথেই তাদের মৃত্যু ঘটবে। এটা রাসূল ক্রান এর একটি মুজিয়া। হাদীস শরীফে আছে, রাসূলুল্লাহ ক্রান করছেন, সে সন্তার কসম যার হাতে আমার প্রাণ রয়েছে, মৃত্যু কামনা করলে কোনো ইহুদি না মরে দুনিয়ার বুকে বাকি থাকত না। -(রহুল মা'আনী)

মৃত্যু কামনার চ্কুম : হাদীস শরীকে মৃত্যু কামনা করতে নিষেধ করা হয়েছে। আর হায়াতের মালিক একমাত্র আল্লাহ। সূতরাং যথনই যার হায়াত শেষ হয়ে যাবে তখনই তার মৃত্যু হবে। যদি কেউ কোনো কঠিন বিপদে পড়ে মৃত্যু কামনা করে তাহলে যদি তখনই তার মৃত্যু নির্ধারিত না থাকে, তবে আল্লাহর সন্তুষ্টির বহিত্ত কাজ হবে। এতে আল্লাহ নারাজ হবেন। যেমন হয়র ﷺ وَمَا اللّهِ عَلَيْ اللّهِ عَلَيْ لَا يَعْمَدُمُ اللّهِ عَلَيْ اللّهِ عَلَيْ لَا يَعْمَدُمُ اللّهِ عَلَيْ اللّهِ عَلَيْ اللّهِ عَلَيْ لَا يَعْمَدُمُ اللّهِ عَلَيْ اللّهِ عَلَيْ لَا يَعْمَدُمُ اللّهِ عَلَيْ اللّهِ عَلَيْ لَا يَعْمَدُمُ اللّهِ عَلَيْهُ اللّهِ عَلَيْ اللّهِ عَلَيْ اللّهِ عَلَيْكُ اللّهِ عَلَيْهُ اللّهِ عَلَيْهُ اللّهِ عَلَيْهُ اللّهِ عَلَيْهُ اللّهِ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلْهُ عَلْهُ عَلَّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ اللّهُ عَلَّهُ اللّهُ عَلَّهُ اللّهُ عَلَّهُ ع

হযরত আবৃ হরায়রাহ (রা.) বলেন, রাস্লুল্লাহ হারণাদ করেছেন, তোমাদের কেউ যেন মৃত্যু কামনা না করে। কারণ যদি সে নেক বাদা হয়, তবে নেক বৃদ্ধি করতে পারছে। আর যদি গুনাগার হয়, তবে সে মৃত্যুর পর হয়তো ক্ষতির সমুখীন হবে।-[বুমরী] وَعَنْ أَنَسِ (رضا) قَالُ قُلُّ كُلِيَسْمَنْهُنُ احَدُكُمُ السُّرِتَ مِنْ ضُرَّ اصَّابَهُ فَإِنْ كَانَ لِأَبْدُ فَاعِدٌ فَلَيْغُلُ ٱللَّهُمُّ ٱخْضِيْفُ كَانَتِ الْحَبْوَةُ خَيْرًا لِينَ وَتَوَفِّرِيْ إِذَا كَانَتِ الْوَفَاءُ خَبْرًا لِيقْ . (مُتَّفَقُ عَلْيْهِ)

হযরত আনাস (রা.) হতে বর্ণিত। তিনি বলেন– রাস্ল ক্রি বলেছেন তোমাদের কেউ যেন বিপদে পতিত হওয়ার কারণে কিছুতেই মৃত্যুকামানা না করে। যদি সে একান্তই বলতে চায়, তাহলে যেন বলে– হে আল্লাহ! যতক্ষণ আমার জীবন ধারণ সুথকর হয়, কল্যাণকর হয় ততদিন আপনি আমায় হায়াত দান করুন। আর যখন আমার মৃত্যু মঙ্গলজনক হয় তখন আপনি আমার জীবন নাশ করুন। —[বুখারী ও মুসলিম]

মৃত্যু হতে পলায়ন করার অর্থ : মৃত্যু হতে পলায়ন করার অর্থ হলো মৃত্যুর নির্দেশের সাথে সাথে মৃত্যুবরণ করতে অরীকার করা। অথবা যে সকল কার্য করতে গোলে মৃত্যু মুখে পতিত হওয়ার সম্ভাবনা হতে পারে, সে সকল কার্য নিয়োগ হতে অরীকার করা। যেমন—
করা। যেমন—কর্মী করাতে গোলে মৃত্যু মুখে পতিত হওয়ার সম্ভাবনা হতে পারে, সে সকল কার্যে নিয়োগ হতে অরীকার করা। যেমন—ক্র্মী আলাহর পথে জিহাদ করা। আর মৃত্যুকে ভর করাও ক্র্মী আলাহর পথে জিহাদ করা। আর মৃত্যুকে ভর করাও ক্র্মী আলাহর তা আলা বলেছেন, "(হে মুহামদ ভূমি। তাদেরকে বলো, যে মৃত্যু হতে তোমরা পালাছে তা তোমাদের নিকট আসবেই। অতঃপর তোমরা সে মহান সন্তার নিকট উপস্থিত হবে যিনি গোপন ও প্রকাশ্য সবই জানেন, আর তিনি তোমাদেরকে জানিয়ে দিবেন তা সবই যা তোমরা করছিলে।" অর্থাৎ আলাহর আয়াত বিকৃতির ফলে যে মৃত্যু হতে তোমরা পালিয়ে বেড়াছ্ম সে মৃত্যু অবশ্যই আসবে, পালাতে পারবে না। অতঃপর তোমাদেরকে তোমাদের গোপন ও প্রকাশ্য সব কর্মই দেখানো হবে। অর্থাৎ তোমরা ভাওরাতের যেসব আয়াত ও বিধান প্রচার প্রকাশ করেছ তা এবং হযরত মুহামদ ক্র্মীত করা হবে, অতঃপর সেসব অপকর্মের সাজা দেওয়া হবে। বিশ্বাস তোমার গোপন করেছ সবই তোমাদের সামনে উপস্থিত করা হবে, অতঃপর সেসব অপকর্মের সাজা দেওয়া হবে। বিশ্বাস

ه . يَايُهَا الَّذِيْنَ أُمُنُوا إِذَا نُوْدِي لِلصَّلُوةِ مِنْ ﴿ ٩ . يَايُهَا الَّذِيْنَ أُمُنُوا إِذَا نُوْدِي لِلصَّلُوةِ مِنْ بِسَعَنْى فِئْ يَدُمْ الْجُمُعَةِ فَاسْعَوْا فَامْضُوا إِلَى ذِكْرِ اللَّهِ آيِ الصَّلْوةِ وَ ذَرُوا الْبَيْعَ ط أَى أُتُركُوا عَقْدَهُ ذٰلِكُمْ خَيِرُ لُّكُمْ إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ أَنَّهُ خَبِرٌ فَافْعَلُوهُ.

١. فَإِذَا تُصِيبَ الصَّلُوةُ فَانْتَشِرُوا فِي الأرض أمشر إباحية واستنفوا اي أطبكبوا الرَزْقَ مِنْ فَيَضِلِ اللُّهِ وَاذْكُرُوا اللُّهَ ذِكْرًا كَثِيرًا لَّعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ تَفُوزُونَ كَانَ النَّبِينُ عَلَّهُ يَخْطُبُ بَوْمَ الْجُمُعَةِ فَقَدِمَتْ عِبْدُ وَضُربَ لِقُدُومِهَا الطَّبْلُ عَكَى الْعَادَةِ فَخَرَجَ لَهَا النَّاسُ مِنَ الْمَسْجِد غَدَ إِثْنَى عِشَهُ رَحُلًا فَنَ لُ.

١١. وَإِذَا رَاوا تِجَارَةً أَوْ لَهُ وَإِنا فَضُوا إِلْهُ وَا إِلْهُ هَا أَى التِّجَارَةَ لِآنَّهَا مَطْلُوبُهُمْ دُوْنَ اللَّهُو وَتَركُوكَ فِي النَّخُطِّبَةِ قُلَّائِمًا ط قُللُ مِنا عِنْدَ اللَّهِ مِنَ الثَّوَابِ خَيْرٌ لِلَّذِيْنَ أُمَنُواْ مِينَ اللَّهُ مِن البِتِّجَارُةِ ط وَاللُّهُ خَيِيرٌ الرَّازِقِيْنَ - يُقَالُ كُلُّ إِنْسَانِ يَرِزُقُ عَائِلَتَهُ أَى مِنْ رِزْقِ اللَّهِ تَعَالَى ـ

হয় জুমার দিনে এখানে 🚣 অব্যয়টি 🚑 অর্থে ব্যবহৃত ৷ তখন তোমরা ধাবিত হও গমন করো আল্লাহর স্মরণের প্রতি অর্থাৎ সালাতের প্রতি : এবং ক্রয়-বিক্রয় বর্জন করো তা সংঘটন ত্যাগ করো। এটাই তোমাদের জন্য উত্তম, যদি তোমরা জ্ঞাত হও যে, তা উত্তম, তবে তোমরা তা করো।

১০. <u>অনন্তর সালাত সমাপ্ত হলে তোমরা পৃথিবীতে</u> ছড়িয়ে পড়ো এটা মুবাহ সাব্যস্তকারী আদেশ। আর অন্নেষণ করো অর্থাৎ জীবিকার সন্ধান করো আল্লাহর অনুগ্রহের মধ্য হতে। আর আল্লাহকে শ্বরণ করো শ্বরণ করো অধিক পরিমাণে, যাতে তোমরা সফলকাম হও। কৃতকার্য হও। রাসূলুল্লাহ 🚟 জুমার খুতবা দিছিলেন, এ সময় বণিকদের একটি কাফেলা মদীনায় উপস্থিত হলো । আর প্রথানুযায়ী বাণিজ্য কাফেলার আগমন বার্তা ঘোষণা করে তবলা বাজানো হলো। তথন বারোজন লোক বাতীত সমস্ত লোক মসজিদ হতে বের হয়ে গেল। তথন এ আয়াত অবতীর্ণ হয়।

১১. যখন ভারা কোনো ব্যবসায়ী কাফেলা কিংবা কৌতৃকপ্রদ বস্তু দেখে, তখন তারা তার প্রতি ছুটে যায় অর্থাৎ ব্যবসার প্রতি, যেহেতু তা-ই তাদের লক্ষ্য, কৌতুক নয় ৷ আর আপনাকে ত্যাগ করে খুতবার মধ্যে দণ্ডায়মান অবস্থায়। আপনি বলুন, আল্লাহর নিকট যা আছে ছওয়াবের মধ্য হতে তা উত্তম যারা ঈমান আনয়ন করেছে তাদের জন্য। কৌতুক ও ব্যবসা অপেক্ষা আল্লাহই সর্বশ্রেষ্ঠ জীবিকা দানকারী। বলা হয়ে থাকে যে, মানুষ তার পরিবার-পরিজনকে জীবিকা দান করে অর্থাৎ আল্লাহর দেওয়া জীবিকা হতে।

# তাহকীক ও তারকীব

হলো مِنْ عَدَى نِعَلَ مَجَهُولَ হলো كُورِي هَاهَ خَرَف شَرَط হলো إِذَا : قَلُولُهُ تَعَالَى إِذَا نُلُودِي ... يكُوم الْجُمُعَةِ عَرَف مِنْ عَدَه الْجُمُعَة عَلَم الله عَلَى الله عَلَم عَلَم الله عَلَم الله عَلَم الله عَلَم الله عَلَم عَلَم الله عَلَم عَلَم الله عَلَم عَلَم الله عَلَم عَلَمُ عَلَم عِلَم عَلَم عَلَ

تَفْرِسِيْر ، এবং بِيَانَ ١٥٤ - مِنْ काद्मारक এই مِنْ उद्युल नाकादित काम्भारक এই مَنْ عِيْضِيَّة भाम مِنْ

বলা হয়েছে। এ ব্যাখ্যার বিরুদ্ধে অভিযোগ করা হয়েছে। সহীহ মত হলো এটাকে فئ -এর অর্থ নেওয়া।

مِن يَرْمِ الجُمُعُةِ الجُمُعُةِ अमरत حِنم عام صَدَّ و مِن عَرْمِ الجُمُعُةِ اللّهِ مِنْ يَوْمِ الجُمُعُةِ الجُمُعُةِ الجُمُعُةِ اللّهِ مِن يَرْمِ الجُمُعُةِ اللّهِ اللهِ اللهُ اللّهِ اللهِ اللهُ اللّهِ اللهِ ال

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

আয়াতের বিষয়বস্থু: আলোচ্য আয়াতসমূহ এবং তার পরবর্তী আয়াতে জুমার নামাজের বিধি-বিধান, আদব-কায়দা ও নিয়ম-নীতি শিক্ষা দেওয়া হয়েছে। বলা হয়েছে الله وَكُرُ وَا اللّهِ وَكُرُ الْلّهِ وَكُرُ الْلّهِ وَالْمُ الْمُوْكُونَ لِلْكُوْءِ مِنْ يُومُ الْمُحُمُّعُ وَالْلَمُ وَكُرُ اللّهِ وَكُرُ الْلّهِ وَكُرُ اللّهِ وَكُرُ اللّهِ وَكُرُ اللّهِ وَكُرُ اللّهِ وَكُرُ اللّهِ وَكُمْ اللّهُ وَكُرُ اللّهِ وَكُمْ اللّهُ وَكُمْ وَكُمْ اللّهُ وَكُمْ وَكُمْ وَكُمْ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَكُمْ اللّهُ وَكُمْ اللّهُ وَلَا الللّهُ وَلَا الللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا

ছারা দিতীয় আজান অর্থাৎ ইমাম সাহেব খুতবা প্রদানের সময় মিশ্বরের উপর বসা অবস্থায় যে আজান দেওয়া হয়, তাই উদ্দেশ্য করা হয়েছে। কেননা রাস্লুরাহ —এর যুগে কেবল মাত্র খুতবা এর আজানই দেওয়া হতো। রাস্লুরাহ —এর মাত্র একজন মুয়াজ্জিন ছিল, যথন তিনি মিশ্বরের উপর উপবেশন করতেন তখন মসজিদের দরজায় মুয়াজ্জিন আজান দিয়ে দিত। অতঃপর যখন মিশ্বর হতে নেমে যেতেন, তখন নামাজ আরম্ভ করতেন। অতঃপর হয়রত আবৃ বকর, ওমর (রা.)-এর যুগ এমনিভাবে অতিবাহিত হয়েছিল এবং হয়রত ওসমান (রা.)-এর যুগ থমনিভাবে অতিবাহিত হয়েছিল এবং হয়রত ওসমান (রা.)-এর যুগে যখন মানুষ অধিকতর ভাবে ইসলামে দীক্ষিত হলো, আর যোগাযোগের সমস্যা দেখা দিল, এমতাবস্থায় হয়রত ওসমান (রা.)। নামক স্থানে প্রথমবারের মতো আর একটি আজান দেওয়ার প্রথা চালু করলেন। সে আজান তনে সকলেই নামাজের প্রতি দৌড়ে আসল। তবে কেউ কোনো কথা সমালোচনা করেননি। অতঃপর হয়রত ওসমান (রা.) মিশ্বরে দতায়মান হওয়ার পর তাঁর সশ্বরে পুনরায় আজান দেওয়া হলো। কিত্তু কেউই এতে ছিমত পোষণ করেননি; বরং

तानृत्त कातीय :::-- عَلَيْكُمْ بِسُنْتِيْ رُسُنْتِ الْخُلُفَاءِ الرَّاشِدِينَ الْمُهْدِيْنِينَ الْمُهْدِيْنِينَ الْمُهْدِيْنِينَ الْمُهْدِيْنِينَ عَامِمَةً عَلَيْكُمْ بِسُنْتِيْ رُسُنْتِينَ الْمُهْدِينَ الْمُهْدِينَ الْمُهْدِينَ عَلَيْكُمْ بِعَلَمْ وَمَا عِلَمَ عَلَيْكُمْ مِعْ عَلَيْكُمْ وَعَلَيْكُمْ وَعَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ وَعَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ وَعَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ وَعَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ وَعَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ وَعَلَيْكُمْ وَعَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ وَعَلَيْكُمْ وَالْمِيْكُونُ وَالْمُؤْمِّ وَعَلَيْكُوا وَالْمُعْلِيْكُمْ وَعَلَيْكُمْ وَالْمُعْلِمُ وَعَلَيْكُمْ وَالْمُؤْمِ وَعَلَيْكُمْ وَالْمُؤْمِ وَعَلَيْكُمْ وَالْمُعْلِمُ وَعِلْمُ وَعَلَيْكُمْ وَالْمُعْلِمُ وَعَلَيْكُمْ وَعَلَيْكُمْ وَالْمُعِلِمُ وَعَلَيْكُمْ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُعْلِمُ وَعَلَيْكُمْ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعُلِمُ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعِلِمُ وَالْمِعِلِمُ وَالْمُعِلِمُ و والمُعْلِمُ والمُعِلِمُ والْمُعِلِمُ والْمُعِلِمُ والْمُعِلِمُ والْمُعِلِمُ والْمُعِلِمُ والْمُعِلِمُ والْمُعَل

বলে ছ্মার দিনের নামকরণ করার কারণ হচ্ছেউক্ত দিনটি মুসলমানদের একত্রিত হওয়ার দিন। আল্লাহ তা আলা মানুষকে একত্রিত হওয়ার জন্য উক্ত দিনটি নির্ধারিত
করেছিলেন। সূতরাং প্রতি সপ্তাহে এ দিনটি একত্রিত বা মিলনের দিন। পূর্ববর্তী উন্মতগণের এ ভাগ্য হয় না, কেননা ইন্দিগণ
শনিবারকে তাদের সাপ্তাহিক ঈদের দিন নির্ধারিত করেছিল, নাসারাগণ রবিবারকে ধার্ম করেছিল। উন্মতে মোহাম্মনীর জন্য আল্লাহ
তা আলা শুক্রবারকে সাপ্তাহিক ঈদের দিন নির্ধারিত করেছেন। বুখারী ও মুসলিম শরীকে হয়রত আবৃ হরায়রাহ (রা.) হতে এ
মর্মে বর্ণনা করা হয়েছে। –হিবনে কাছীর]

অজ্ঞতার যুগে শুক্রবারকে (خَرَعُ عُرُكُرُ) বলা হতো। সর্বপ্রথম কা'ব ইবনে লুয়াই নামক এক ব্যক্তি এ দিনকে জুমা বলে নাম দিয়েছেন। আর কুরাইশগণও উক্ত দিনে একত্রিত হতো এবং কা'ব ইবন লুয়াই তাদেরকে সম্বোধন করে খুতবা পেশ করতেন এবং এটা রাসূল ক্র্যান্থন এর আগমনের ৫০০ পাঁচ শত বছর পূর্বেকার ঘটনা ছিল।

কাব ইবনে লুয়াই হয়রত মুহাম্মদ ——এর দাদাবর্গের লোক ছিলেন। আল্লাহর অশেষ রহমতে তিনি জাহেলিয়াতের যুগেও মূর্তি পূজা হতে রক্ষা পেয়েছেন, একত্বাদের তৌফিক অর্জন করেন। তিনি নবী করীম——এর অবির্ভাবের সু-সংবাদ মানুষকে শ্রবণ করিয়েছেন। কুরাইশ বংশে তাঁর বিশেষত্ব এমন ছিল যে, যদিও তিনি রাস্ল ———এর আবির্ভাবের ৫৬০ পাঁচশত ষাট বছর পূর্বে ইন্তেকাল করেন তথাপিও তার মৃত্যুর সময়কাল হতে তা ঐতিহাসিকগণ গণনা করতে থাকে। আরবে প্রথমত বায়তুল্লার প্রথম ভিত্তির সময় হতে ঐতিহাসিক সন গণনা করা হয়েছিল, পরে কা'ব বিন লুয়াই এর মৃত্যুকাল হতে ঐতিহাসিক সন গণনা করা তথা সে ঘটনাকে কেন্দ্র করেই সন গণনা আরম্ভ হলো। মূল কথা হলো, ইসলামের পূর্বে কা'ব ইবনে লুয়াই -এর সময়কাল হতেই। আরবে জুমার দিনের গুরুত্ব ছিল। —[মাযহারী]

কোনো কোনো রেওয়য়েত মতে, হয়রত মুহাম্মদ ==== -এর হিজরতের পূর্বেই মদীনার আনসারণণ জুমার ক্রিনাজিল হওয়ার পূর্বে থেকেই সেদিনের এহতেমাম করে উক্ত দিনের ইবাদত করা ও সকলের একত্রিত হওয়ার দিন ধার্য করেছিল। বেমনটি আত্মর রায়যাক মুহাম্মদ ইবনে সীরীন (র.) হতে বিভদ্ধ সূত্রে বর্ণনা করেছেন। -[মাযহারী]

আর ইবনে খুযাইমাহ হযরত সালমান ফারসী (রা.) হতে বর্ণনা করেছেন যে, হযরত আদম ও হাওয়া (আ.) এ দিনে একত্রিত হয়েছেন, তাই এ দিনকে مَنْ الْجُنُعُةِ वेला হয়।

কারো মতে, মহান আল্লাহ ছয় দিনে এ সৃষ্টিকুলকে সৃষ্টি করেছেন এবং এ জুমার দিনেই তার পূর্ণতা লাভ করেছে, তাই একে رُبُرُ

স্থার নামান্ত কখন ফরন্ত হয়? : হযরত আপুল্লাই ইবনে আব্বাস (রা.) ও আবু মাসউদ আনসারী (রা.)-এর বর্ণনা হতে জানা যায় জুমা ফরন্ত হওয়ার হুকুম হিজরতের কিছুদিন পূর্বে মঞ্জা শরীফে থাকা কালেই নবী করীম ——-এর প্রতি নাজিল হয়ে ছিল। কিন্তু তখন তিনি এ হুকুম অনুযায়ী কাজ করতে পারতেন না। কেননা মঞ্জা শরীফে তখন সামষ্টিক পর্যায়ে কোনো ইবাদত করা সম্ভবপর ছিল না। এ কারণে যেসব লোক তাঁর পূর্বে মদীনায় পৌছেছিলেন তাদেরকে তিনি লিখে পাঠিয়েছিলেন যে, মদীনায় যেন তারা জুমার সালাত কায়েম করে। এ আদেশ অনুযায়ী প্রথম হিজরতকারীদের নেতা হযরত মুসআব ইবনে উমাইর (রা.) বারো জ্ঞান লোক সঙ্গে নিয়ে মদীনা শরীফে সর্বপ্রথম জুমার সালাত আদায় করেন। —[তাবারানী, দারে কুতনী]

হযরত কা'ব ইবনে মালেক (র.) ও ইবনে সীরীন (রা.) বর্ণনা করেছেন, মদীনার আনসারগণ নবী করীম 🚞 এর নির্দেশ পৌছারও পূর্বে নিজস্বভাবে সপ্তাহে একটি দিন সামষ্টিকভাবে ইবাদত করার সিদ্ধান্ত গ্রহণ করেছিলেন। এ কারণে তারা ইহুদিদের শনিবার ও খ্রিন্টানদের রবিবার বাদ দিয়ে জুমার দিন বাছাই করে নিয়েছিলেন এবং বনু বায়াজা নামক অঞ্চলে হযরত আসয়াদ ইবনে জুরারাহ প্রথম জুমার সালাত কায়েম করেন। এ সালাতে ৪০ ব্যক্তি শরিক হয়েছিলেন।

-[মুসনাদে আহমদ আবৃ দাউদ, ইবনে মাজাহ, ইবনে হিব্বান, আবদ ইবনে হুমাইদ, আবদুর রায্যাক, বায়হাকী]

রাস্লে কারীয় 🏬 হিজরতের পর মদীনায় প্রাথমিক পর্যায়ে যে কয়টি কাজ করেছেন, জুমার সালাত আদায় করা তার অন্যতম।
তিনি মকা শরীফ হতে হিজরত করে সোমবার দিন মদীনার উপকর্ষ্ঠে 'কুবা' নামক স্থানে উপস্থিত হন। চার দিন তিনি এখানে
অবস্থান করেন। পঞ্চম দিন ছিল অক্রার। এই দিন সেখান হতে মদীনায় রওয়ানা হয়ে যান। পথে বনু সালেম উবনে আউফ
গোত্রের বসতিতে উপনীত হলে জুমার সালাতের সময় উপস্থিত হলো। আর এখানে, তিনি প্রথম জুমার সালাত আদায় কর্মান সিংশাম।

—িইবনে হিশাম।

**যিক্কল্পাহ বলতে কোন যিকির উদ্দেশ্য**: অধিক সংখ্যক মুফাসসিরগণের মতে "যিকরুল্পাহ" মানে জুমার 'খোতবা'। কোনো কোনো মুফাসসির বলেছেন, এখানে যিকরুল্পাহ বলে নামাজ বুঝানো হয়েছে : ⊣িকারীর|

আমাদের মতে খোতবা এবং নামাজ উভয়ই বুঝানো হয়েছে। কারণ, খুতবাও জুমার নামাজের অংশ। হয়রত ওমর (রা.) জুমার নামাজকে সংক্ষিপ্ত করার কারণ প্রসঙ্গে বলেছেন, بَرْضُكُ لِأَجْلِ الْخُطُّبَةِ "জুমার নামাজ সংক্ষিপ্ত إَبِّكَ রাকাতের) করা হয়েছে খুতবার কারণে।" সুতরাং খুতবার জন্যও দৌড়ে আসতে হবে। –আহকামূল কোরআন লিল্ জাস্বাস

سَعُى শব্দের অর্থ দৌড়ে আসা হলেও এখানে তার অর্থ হলো, গুরুত্ব সহকারে আসা । কারণ নামাজের জন্য দৌড়ে আসতে রাস্কুলাহ নেষেধ করেছেন। –[মা আরিফ]

रास्मत کرو الکینے : فَرَلُهُ تَعَالَى وَ ذَرُوا الْکِیْعَ : ﴿ الْکِیْعَ عَلَمَ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ ا

প্রকাশ্য আয়াত দ্বারা বুঝা যায় যে, জুমার আজানের পর ক্রয়-বিক্রয় হারাম, এটার ব্যাখ্যা কিঃ উক্ত আয়াতের উপর আমল করা ক্রেতা-বিক্রেতা উভয়ের উপর ফরজ। সুতরাং আয়াতের উপর এভাবে আমল করতে হবে যে, যখন আজান দেওয়া হবে, তখনই দোকানসমূহ বন্ধ করে দিবে। তাহলে গ্রাহকগণ ক্রয় করতে আসা বন্ধ করবে কারণ খরিন্দারগণের কোনো নির্দিষ্ট নেই কে কখন আসবে তাও নির্ধারিত নেই এ কারণে তাদেরকে এ পদ্ধতি ব্যতীত ফিরানো সম্ভব নয়। –[মাআরিফ]

ह्यद्वे हेवत्न आक्ताम (दा.) वत्नन- जूमाद्र आज्ञान त्निखाद्र व अर्काद क्रयः-विक्रय ७ यावकीय काजकर्य हादाभ हत्व । जमह्द ७ हानाकी भाजहाद अवनश्वनकादी ठाकमीद्रकादकशत्नद्र भत्व, आज्ञान त्निखाद व क्रयः-विक्रयः जायज्ञ हत्व । त्कनना आयात्व नाही عَفْد بُنِعُ ७ नयः, वदः (نَهُنَى) - عَفْد بُنِعُ ७ वतः, वदः خَارِخُ عَنِ الْ تَهْنِ اللهِ عَنْد بُنِعُ اللهِ الْعَفْدِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّ

মাদেকীগণ বদেন– নিকাহ, হেবা, সদকা ইত্যাদি ব্যতীত সর্বপ্রকার عَنْد এই সময় ফসখ বা নিষিদ্ধ হবে। তাই যদি বস্তুটি عَنْد مع معاملة এর কারণে ফিরিয়ে দিতে এরপর অথবা সেই সময়ই হাতে বহাল থাকে, তবে তা বিক্রেতাকে منتفع عَنْد वा تَسْخ عَنْد الله عَنْد

আতা (র.) বলেন- জুমার দিন প্রথম আজান দেওয়ার পর ক্রয়-বিক্রয় কাজকর্ম, খেলাধুলা, নিদ্রা যাওয়া, দ্রী সহবাস করা, লেখাপড়া সবই হারাম হবে। –[আন্দুর রায্যাক]

মাদারেক গ্রন্থে বলা হয়েছে- যে সকল কার্য দ্বারা আল্লাহর স্বরণকার্যে বাধা আসে, অথবা নেশায় লিগু হয়ে যায়, সে সকল কার্য করা আয়াত দ্বারা হারাম বৃঝানো হয়েছে। আর بَيْم -কে আয়াতে নির্দিষ্টভাবে বলার কারণ এই যে, উক্ত আজ্ঞানের সময় ক্রম-বিক্রয় করার কান্ধ আরবে অধিক প্রচলিত ছিল, তাই بَيْم -কে উল্লেখ ও খাছ করা হয়েছে। -কিবীর

#### জুমার জামাতের জন্য শর্তাবলি এবং ডাতে ইমামগণের মতডেদ :

ইমাম আৰু হানীকা (ৱ.)-এর মতামত : ইমাম বাতীত তিনজন পুরুষ মুক্তাদী হওয়া আবশ্যক। কারণ مَعْن এর অর্থে -এর অর্থে -এর প্রতি ইঙ্গিত রয়েছে। আর ক্রিয়ার জন্য কমপক্ষে তিনজন হওয়া শর্ত। আর সাহেবাইন (র.) বলেন, ইমাম বাতীত দৃজন মুক্তাদী আবশ্যক। কারণ مَنْ مَرْبُع لَمَا اللهِ اللهُ اللهُ

দান করা অন্যতম শর্ত। কেননা নবী করীম কথনো বিনা পুতবায় জুমা আদায় করেননি এবং তা عَبْلُ الصَّلُورَ হওয়া আবশ্যক। দুটি খুতবা হতে হবে। খুতবা দানের উদ্দেশ্যে ইমাম মিঘারের উপর উপবেশন করলে যাবতীয় কথাবার্তা ও এমনকি নামান্তও বন্ধ করতে হবে। ﴿ كَثَارُ الْمُنْكِ لَا صَلُودُ الْإِمَامُ عَلَى الْمُنْكِرِ لاَ صَلُواً وَلاَ كَثَارُا الْمُنْكِرِ لاَ صَلُودًا الْمُنْكِرِ لاَ صَلُواً وَلاَ كَثَارُا الْمُنْكِرِ لاَ صَلْحًا الْمُنْكِرِ لاَ كُلْكُمْ الْمُنْكِرِ لاَ صَلْحًا الْمُنْكِرِ لاَ صَلْحًا اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الل

ইমাম শান্দেয়ী (র.)-এর মতে: ইমামসহ ৪০ জন লোক এমন হওরা আবশ্যক যাদের উপর জুমা ফরজ। বিদেশ সফরকালে, কোনো স্থানে চারদিনের অথবা তার কম সময় অবস্থানের নিয়ত হলে, অথবা এমন যুদ্ধ বা রুগ্ণ হয় যানবাহনে বসেও জুমার জন্য যাওয়ার সক্ষমতা না থাকে, অন্ধ ব্যক্তিকে জুমার নামাজের জন্য নিয়ে যাওয়ার মতো ব্যক্তি না থাকলে, জান-মাল অথবা সন্মানের পক্ষে বিপদের আশক্ষা হয় তবে জুমা ফরজ নয়।

মা**লেকী মাযহাব মতে**: والے; বা মধ্যাক সূর্য ঢলে যাওয়ার পর হতে মাগারিবের কিছুক্ষণ পূর্ব পর্যন্ত থাকবে। দ্বিতীয় আজান হতে কেনাবেচা হারাম ও জুমার প্রতি সায়ী ওয়াজিব হয়ে যায়। এরপর কেনাবেচা হলে তা বাতিল হবে। ঘন জনবসতিপূর্ণ এলাকায় তারা স্থায়ী হলে জুমা ফরজ হবে। অস্থায়ী বশতি যতই অধিক হোক তাদের উপর জুমা ফরজ নয়। আর জনসবসিতর অভ্যন্তরীণ অথবা তৎসংলগ্ন স্থানের মসজিদে জুমা জায়েজ হবে।

অধিকাংশ মালেকী মাজহাবীগণের মতে, মসজিদ ছাদ বিশিষ্ট হওয়া শর্ত নয়; বরং পাঞ্জেগানা জামাতের ব্যবস্থা না থাকলেও নির্মিত মসজিদে জুমা জায়েজ হবে। আর ইমাম ছাড়া ১২ জন বালেগ এমন হওয়া শর্ত যাদের উপর জুমা ফরজ।

হযরত এরাক ইবনে মালিক (র.) জুমার নামাজ শেষ করার পর যখন মসজিদ হতে বের হয়ে আসতেন, তখন যাবতীয় দ্নিয়াবী কাজকর্মের বরকতের জন্য মসজিদের দরজায় দাঁড়িয়ে এ দোয়া পড়তেন-

الكَّلْهُمُّ إِنْ اَجَبْتُ دَعْرَتُكَ وَصَلَّبُتُ فَرِيْضَتَكَ وَاسْتَشَرْتُ كُمَا امْرَتَنِيْ . وَرَازِفْنِيْ مِنْ فَصْلِكَ وَاسْتَ خَبْرُ الْرَازِقِيْنَ . (رَوَاهُ ابنُ البِي حَلِيْمِ عَنِي ابْنِ كَنِيْسِ)

তা আলা বলেছেন, এটা তোমাদের জন্য অতীব উত্তম যদি তোমবা জান। অথিৎ আলাহর সন্তৃষ্টি পাবার উদ্দেশ্যে মসজিদে জুমার নামান্ত আদায় করতে গুরুত্ব সহকারে যাওয়া, ক্রয়-বিক্রয় পরিত্যাপ করা, যাবতীয় কাজ-কারবার ছেড়ে নামাজের দিকে যাওয়া তোমাদের জন্য অতীব কল্যাণকর। তা বুঝতে যদি তোমরা জ্ঞানী হয়ে থাকো।

আলোচ্য আয়াতে জুমার নামাজের ফায়দা ও কল্যাণের দিকে ইঙ্গিত করা হয়েছে। আমরা এখানে কয়েকটি মাত্র ফায়দা বা লাভ প্রসঙ্গে আলোচনা করছি।

- ১. জুমার নামাজ জামাতে পড়তে হয়, আর জামাতের ব্যবস্থা করা হয়েছে মু'মিনদের মধ্যে পারম্পরিক পরিচয় সৃষ্টি করা, সামাজিক বৈষয়্য দূর করা এবং পারম্পরিক কল্যাগের বিনিয়য় করার উদ্দেশ্যে। এখানে মুসলমানরা একে অপরের সাথে পাশাপাশি দাঁড়ায়, রাষ্ট্রপ্রধান ফকির-মিসকিন যে কোনো নাগরিকের পাশে, ধনী দরিদ্রের পাশে, শ্বেডাঙ্গ কৃষ্ণাঙ্গের পাশে দাঁড়ান। সকলেই একই আল্লাহর নৈকট্য লাভ করার চেষ্টা করে। সায়্য আর ভ্রাভৃত্যের দাবি কেবল প্রোগানেই থেকে যায়, যদি না তা মানুষের ব্যক্তি-জীবনে এবং চিন্তা-ভাবনয়য় বান্তবায়িত হয়। ইসলাম নামাজের মাধ্যমে তা বান্তবায়িত করে থাকে।
- ২. জুমার নামাজ সহীহ হওয়ার অন্যতম শর্ত হলো নামাজের পূর্বে খুতবা দান। এ খুতবায় খতীব মুসল্লিদেরকে তাকওয়া ও সংকাজের প্রতি আহ্বান জানান। সামাজিক অনাচার-ব্যতিচার রোধ করার প্রতি উৎসাহ দান করেন। অনৈসলামিক কার্যকলাপ হতে বিরত থাকার উপদেশ দান করেন। শ্রোতাদের ব্যক্তি-জীবনে এর বিরাট প্রভাব থাকে, যা সং ব্যক্তি ও সং সমাজ গঠনে যথেষ্ট সাহায্য করে।
- একত্রিত হয়ে আল্লাহর সাহায্য-সহযোগিতা কামনা করলে নামাজের উদ্দেশ্যে মসজিদে জমায়েত হলে আল্লাহর রহমত ও
  বরকত নাজিল হয়। এ কারণে জুমার খুতবায় দায়া করা সুনৃত। ইয়ায় দোয়া করবে আর মুসল্লিগণ আমীন বলবে।

–[রূহুল কোরআন]

আরাহ তা আলা বলেছেন, অতঃপর সালাত যখন কর্তি হয়ে যাবে তখন পৃথিবীতে ছড়িয়ে পড়ে। এবং আরাহর অনুগ্রহ সন্ধান করে। আন আরাহকে খুন বেশি বেশি শ্বরণ করতে থাক। সম্বত ভোমরা সাফল্য লাভ করতে পারবে।

"সালাত সম্পূর্ণ হয়ে যাওয়ার পর পৃথিবীতে ছড়িয়ে পড়ো" এটার অর্থ এ নয় যে, জুমার সালাত আদায় করার পরই দুনিয়াতে ছড়িয়ে পড়া ও জীবিকার সন্ধানে চেষ্টা-সাধনায় লেগে যাওয়া অবশ্য কর্তব্য । এটার অর্থ তধু এড়ুটুকু যে, এটা করার অনুমিত আছে, নিষেধ নয়। জুমার আজান গুনামাত্র সব কাজ-কারবার পরিহার করার জন্য পূর্বে নির্দেশ দেওয়া হয়েছে। এ কারণে এখানে বলা হয়েছে যে, সালাত সমাপ্ত হওয়ার পর চারিদিকে ছড়িয়ে পড়া ও নিজ নিজ কারবারে লেগে যাওয়ার অনুমতি তোমাদের জন্য রয়েছে। এ নির্দেশটি ঠিক এ নির্দেশের অনুরূপ, যেমন কুরআন মাজীদে ইহরাম বাধা অবস্থায় শিকার করা নির্দিদ্ধ করার পর বলা হয়েছে, এই নির্দিদ্ধ করার থবা ইহরাম বুলে ফেলবে তখন শিকার করো। এর অর্থ এই নয় যে, ইহরাম খেলার পর অবশা্ট শিকার করতে হবে; বরং এর তাৎপর্য হলো, ইহরাম খুলে ফেলার পর শিকার করায় কোনে। নিষেধ নেই। ইচ্ছা করলে শিকার করতে পার।

"আল্লাহর অনুগ্রহ সন্ধান করো" অর্থাৎ ব্যবসা-বাণিজ্য ইত্যাদির মাধ্যমে হালাল রিজিক সন্ধান করতে থাকো । হালাল রুজিকে আল্লাহর অনুগ্রহ এ জন্য বলা হয়েছে যে, রিজিক মূলত আল্লাহরই দান, তাঁরই কল্যাণ। তদুপরি হালাল রিজিক আল্লাহর দয়া, রহমত ও অনুগ্রহ ছাড়া অর্জন করা কি সম্ভবং –[সাফওয়া]

এর অর্থ "আল্লাহকে বেশি বেশি স্বরণ করো" বিভিন্নভাবে রুজি-রোজগার করার জনুমতি দানের পর আল্লাহ তা আলাকে বেশি বেশি স্বরণ করার নির্দেশ দানের উদ্দেশ্য এই যে, ক্লজি-রোজগারের যত উপায়-উপকরণ রয়েছে, যেমন ব্যবসা-বাণিজ্ঞা, কৃষি কাজ, লেনদেন ইত্যাদিতে আল্লাহকে স্বরণ রাখবে, তাঁর বিধান অনুযায়ী করবে। অতএব, কারো উপর জুলুম করবে না, ধোঁকাবাজি করবে না, মিথ্যা প্রতারণার আশ্রয় নিবে না, কারো কোনো ক্ষতি করবে না। এটা হলো অত্তরের ও কর্মের জিকির। এটা ছড়ো মুখেও আল্লাহ তা আলার জিকির করতে থাকবে। এভাবে আল্লাহ জিকির করতে থাকলে "সম্ভবত তোমরা সাফল্য লাভ করতে পারবে" অর্থাৎ দুনিয়াতে ক্লজি-রোজগারে বরকত হবে। আর আখেরাতে তার বিনিময়ে ছওয়াব ও পরিত্রাণ পাওয়া যাবে।

সাঈদ ইবনে জোবাইর (রা.) বলেছেন, আল্লাহর জিকির হলো তাঁর আনুগত্য। সূতরাং যে লোক আল্লাহর আনুগত্য করল সে তাঁর জিকির করল। আর যে তাঁর আনুগত্য করল না সে বেশি বেশি তাসবীহ পড়লেও আল্লাহর জিকিরকারী হবে না।

⊣্সাফওয়া, হাশিয়ায়ে বায়হাকী}

#### উপরোক্রিখিত আয়াতগুলো হতে গৃহীত বিধানসমূহ :

- ১. কোন আজানের পর 🚅 বা গুরুত্ব সহকারে মসজিদে যাওয়া ওয়াজিব হবে? এ বিষয়ে ইমামদের মধ্যে মতপার্থক্য রয়েছে-
- ক. এক দল আলিমের মতে, প্রথম আজানের সাথে সাথে 'সায়ী' ওয়াজিব। সুতরাং نِدَا، لَ اِذَا نُرُدِيَ لِلصَّلَاءِ -এর অর্থ প্রথম আযান, এটাই হানাফীদের অভিমত।
- খ. অন্য দলের মতে, الذياء ইমাম মিশ্বরে বসার পর যে আজান দেওয়া হয় তাই উদ্দেশ্য। সুতরাং দ্বিতীয় আজানের পরই নামাজের জন্য যাওয়া ওয়াজিব হবে। এটাই জমহুর ওলামার মাযহাব। আর হানাফী ইমামণণের দ্বিতীয় মত এ মতকেই গ্রহণীয় ও অগ্রাধিকার যোগ্য মনে করা হয় ﴿ وَاللَّهُ اَ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ كَالُمُ اللَّهُ اللَّهُ كَالُمُ اللَّهُ اللّهُ الل
- ২. আজানের সময় এবং আজানের পর ক্রয়-বিক্রয় ও অন্যান্য চুক্তি সহী-শুদ্ধ কিনা
- বাক্য হতে বুঝা যাছে যে, আজানের সময় এবং আজানের পর ক্রয়-বিক্রয় করা হরাম। কোনো রকমের চুক্তি সম্পাদন বা কোনো মুমামেলা নতুনভাবে গ্রহণ করা হারাম। হারাম হওয়া সত্ত্বেও কেউ ক্রয়-বিক্রয় করণে তা জায়েন্ত হবে কিঃ এ প্রস্লোক উত্তর নিম্নরূপ–
- ক. কোনো কোনো আলিমের মতে, এই ক্রয়-বিক্রয় বৈধ হবে না, কারণ এ ক্লেক্সে নিষেধ অবতীর্ণ হয়েছে ﴿ وَرُوا الْبَيْبَ عُلَامَا الْمُنْفِعُ وَالْمُرْانِينَ عُلَامًا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال
- খ্ অধিকাংশ আলিমদের মতে, এ ক্রয়-বিক্রয় সহীহ ও ওদ্ধ, ফাসেদ নয়। এ ক্রয়-বিক্রয় জবরদখলকৃত জমিনে নামান্ধ পড়ার ন্যায় মাকত্তহ হওয়া সত্ত্বেও সহীহ হবে।

- ৩. জুমার নামাজ সহীহ হওয়ার জন্য খৃতবা শর্ত কিঃ
- ক. কুরআনের আয়াত اللَّه হতে বুঝা থাছে যে, জুমার নামাজ সহীহ হওয়ার জন্য শুতবা শর্ত। কারণ ﴿ وَلَمُ اللَّهُ এর অর্থ তথুমার জুমার বলা হোক অথবা খুতবা আর নামাজ উভয় বলা হোক খুতবা তাতে থাকছেই। সূতরাং শুর্তরা জুমার জন্য শর্ত । অন্য আর এক কারণ হলো, জুমার নামাজকে সংক্ষিত্ত করা হয়েছে খুতবার উদ্দেশ্যে। অত এব খুতবা শর্ত হবে। এটা জমহুর -এর মাযহাব।
- খ হানাফী ইমাগণের মতে, জ্বুমা সহীহ হওয়ার জন্য দেশীয় প্রথানুযায়ী যাকে বুতবা বলা হয় তেমন কোনো বুতবা শর্ত নয়।
  কারণ কুরআনে কেবল জিকির -এর কথা বলা হয়েছে। সূতরাং যাকে জিকির বলা চলে ডতটুকু হলেই বুতবা আদায় হয়ে
  যাবে। তবে রাস্পুল্লাহ ক্রি-এর আমল হতে যে দীর্ঘ খুতবার প্রমাণ পাওয়া যায় তাকে ওয়াজিব বা সুনুত বলা যায়-এমন
  শর্ত বলা যাবে না, যা না হলে নামাজই তদ্ধ হবে না।
- 8. জুমার জামাতে কতজন লোক হলে জুমা ওদ্ধ হবে?

ইমামগণের মধ্যে এ ব্যাপারে কোনো মতপার্থক্য নেই যে, জুমা শুদ্ধ হওয়ার জন্য জামাত শর্ত। কারণ রাস্লুরাহ 🚃 বলেছেন-

অন্য আর এক কারণ হলো, জুমা শব্দটি হতে বুঝা যাচ্ছে, এ নামাজে জামাত হতে হবে। তবে জামাত কতজনের হতে হবে তা না কুরআনে স্পষ্ট আছে না হাদীসে। এ কারণেই এ ব্যাপারে ইমামদের মধ্যে মতানৈক্য হয়েছে।

- ক হানাফী ইমামগণ বলেছেন, ইমামসহ চারজন হতে হবে। হানাফীদের মধ্যে কেউ কেউ ইমামসহ তিন জনের কথা বলেছেন।
- খ. শাফেয়ী এবং কতিপয় হানাফী ইমামগণ বলেছেন, কমপক্ষে ৪০ জন লোকের এক জামাত হতে হবে।
- গ্রমালেকী মাযহাবের ইমামগণ বলেছেন, নির্দিষ্ট কোনো সংখ্যার প্রয়োজন নেই। তবে এমন এক জামায়াতের প্রয়োজন হবে যাদের মধ্যে ক্রয়-বিক্রয় হতে পারে; কিন্তু তিনজন চারজন লোক ঘরা জামাত হতে পারবে না।

হাফেজ ইবনে হাজার আসকালীন (র.) এ শেষোক্ত মাযহাবকে অগ্রাধিকার প্রদান করেছেন, বিভিন্ন দলিলের প্রতি দৃষ্টি দিয়ে।
—(রাওয়ায়েউল বায়ান, তাফসীরু আয়ুর্ভিল আহকাম)

ন্থুমা ও জোহরের নামাজের মধ্যে পার্থকা : জুমা ও জোহর নামাজের মধ্যে পার্থকা এই যে জোহরের নামাজ [ফরজ] চার রাকাত, আর জুমার নামাজ দু' রাকাত। কারণ হয়র ও এই সালাত দু' রাকাতই আদায় করতেন। তবে জুমার নামাজের পূর্বে খুতবা (ভাষণ) পেশ করা হয়, কিন্তু জোহরের নামাজে কোনো খুতবা পেশ করা হয় না। তবে খুতবার মধ্যে দু' রাকাত নামাজের ছন্তরাব পান্তরা যায়, তাই হয়রত ওমর (রা.) বলেন~

صَلُوةُ الْفَجْرِ وَكَعَتَانٍ وَصَلُوءٌ النَّكَسَانِير وَكَعَتَانِ وَصَلُوهُ الْجُكُمُكَةِ وَكُعْتَانِ تَمَامُ غَيْرُ فَصَرٍ عَلَى لِسَانِ نَبِيَكُمُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَإِثْنَا قُصِرَتِ الْجُمُعَةُ لِآخِلِ الْخَطْبَةِ . (أَخَكَامُ الْقُزُانِ لِلجُصَّاصِ)

ত্রি । জমহন فَكُو اللّٰهِ وَكُو اللّهِ وَكُو اللّٰهِ اللّٰهِ وَكُو اللّٰهِ وَلَا اللّٰهِ وَكُو اللّٰهِ وَلَا اللّٰهِ وَلَا اللّٰهِ وَلَ

া আলার তা আলা বলেছেন, "আর তারা যখন কৃতিটির নির্দ্ধিন নির্দ্ধিন নির্দ্ধিন নির্দ্ধিন নির্দ্ধিন আর তারা যখন ক্রেমায়ী কিফেলা ও পেলি-তামাশা দেখল তখন সে দিকে আকৃষ্ট হয়ে দ্রুত চলে গেল এবং তোমাকে দাঁড়ানো অবস্থায় রেখে গেল, তাদেরকে বলো, আল্লাহর নিকট যা কিছু আছে তা খেল-তামাশা অপেক্ষা অতীব উত্তম। আর আল্লাহ সর্বাপেক্ষা অতি উত্তম রিজিকদাতা।"

আলোচ্য আয়াতে– যেসব সাহাবী রাসুল<sup>্ল্লা</sup>-কে খুতবাদানে দাঁড়ানো অবস্থায় রেখে ব্যবসায়ী **কাফেলার দিকে চলে গিয়েছিলেন** তাদেরকে মূদু ভাষায় তিরকার করা হয়েছে। সাহাবীদের দারা যে তুলটা সংঘটিত হয়েছি**ল,** তা কি ধরনের ছিল তা এ <mark>আয়াত হতে</mark> বুঞ্গতে পারা যায়। আল্লাহ না করুন, এটা যদি ঈমানে অভাব ও পরকালের উপর দুনিয়াকে অগ্রাধিকার দানের ইচ্ছামূলক অপরাধ হতো তাহলে আল্লাহ তা'আলার ক্রোধ-আক্রোশ ও প্রতিবাদের ভঙ্গি ভিন্নতর হতো, কিন্তু সেখানে এ পর্যায়ের কোনো অপরাধ বা ক্রটি স্থান লাভ করেনি। যা কিছু হয়েছিল তা প্রশিক্ষণের অভাব জনিত করণে সংঘটিত হয়েছিল। এ কারণেই প্রথমে শিক্ষামূলড কোমল সহানুভূতির ভঙ্গিতে জুমার নিয়ম-কানুম শিক্ষা দেওয়া হয়েছে। পরে উপদেশের স্বরেও বুঝানো হয়েছে যে, জুমার পাতবা এবং জুমার সালাত আদায় করাতে আল্লাহর নিকট তোমরা যে ছওয়াব পাওয়ার অধিকারী হবে, তা এ দুনিয়ার ব্যবস্থা, ও খেল-তামাশার তুলনায় অনেকওণ বেশি উত্তম।

উল্লিখিত আয়াতে কারীমা হতে নির্গত শরয়ী মাসআলাসমূহ : উক্ত আয়াতে বর্ণিত শব وَتُرَكُّوْنُ فَانِبَاً শব্দ দারা প্রমাণ পাওয়া যায় যে–

- ক. হযরত রাসূলে কারীম 🚃 দাঁড়িয়ে খুতবা পেশ করতেন, সূতরাং দাঁড়িয়ে খুতবা পেশ করা জায়েজ হওয়া সম্বন্ধে কোনো মত পার্থক্য নেই। বরং দাঁড়িয়ে খুতবা দেওয়া সুনুত কি ওয়াজিব এ নিয়ে মতভেদ রয়েছে।
- ইমাম শাফেয়ী (র.)-এর মতে, দাঁড়িয়ে খুতবা দেওয়া শর্ত, বদে খুতবা দেওয়া শুদ্ধ হবে না। কেননা কুরআনে দাঁড়িয়ে খুতবা
  দেওয়ার কথা বলা আছে। আর নবী করীম
   হতে হয়রত আবৃ বকর, ওয়র, ওয়য়ন, আলী (রা.) ও খুতবা দাঁড়িয়ে
  দিতেন।
- গ. ইমাম আবৃ হানীফা (র.)-এর মতে দাঁড়িয়ে খুতবা দেওয়া সুন্ত। তিনি বলেন, কুরআনে দাঁড়িয়ে খুতবা দিতে নির্দেশ দেওয়া হয়নি; বরং বর্ণনা রয়েছে, এতে শর্ত বুঝায় না, আর খোলাফায়ে রাশেদার দাঁড়িয়ে খুতবা দেওয়া দ্বারাও শর্ত প্রমাণ হয় না; বরং তার জন্য نَصُ مَلَا وَلَا اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّ
- श्व वला टायाहा । الله خَنِيرُ مِن الله عليه उवला टायाहा । الله خَنِيرُ مِن الله و वला टायाहा के वला टायाहा के विक क्रिया नित्यं करताह । रायमन, आल्लाह का आला वरलान من عَنْدَ الله خَنِيرُ مِن الله و كَنْد الله و كَنْد مِنْم عَنْد عِنْم و الله و الله و الله و الله و كَنْد و الله و كَنْد و الله و ا
- ঙ. নবীগণের সমুখে অসম্মানসূচক আচরণ খুবই জঘন্যতম অপরাধ, কারণ নবীগণকে এহেন অবস্থায় রেখে যাওয়ার ফলে আল্লাহ তার প্রতি সতর্ক করে সরাসরি আয়াত নাজিল করেছেন।

দোয়া কবুদের বিশেষ সময়: অনেক হাদীস দ্বারা একথা স্বীকৃত যে, জুমার দিন এমন একটা সময় আছে যখন দোয়া কবুল হয়। এ সময়টি সম্পর্কে অনেক মতভেদ রয়েছে। ইবনে হাজার আসকালীন (র.) ফতহুল বারীতে জুমার দিনের ঐ সময়ের ব্যাপারে ৪০টি মতের উদ্ধৃতি দিয়েছেন।

- \* আল্লামা আলুসী (র.) হ্যরত আবৃ উমামা (রা.)-এর কথার উদ্ধৃতি দিয়েছেন যে, জুমার দিনের যে সময়টিতে আল্লাহ তা আলা দোয়া কবুল করেন আমি আশা করি তা হলো যখন মোয়াজ্জিন জুমার নামাজের আজান দেয় অথবা ইমাম যখন মিয়রে বসেন অথবা জুমার নামাজের জন্য যখন ইকামত দেপয়া হয়।
- \* তাউস ও মুজাহিদ (রা.) বলেছেন, সে সময়টি হলো আসরের পর মাগরিব পর্যন্ত।
- তত্ত্ব জ্ঞানীদের মতে লাইলাতুল কদর ও ইসমে আযমের মতো এটিও আল্লাহ তা'আলা গোপন রেখেছেন।
- ইমাম জায়রী (র.)-এর মতে খুতবার জন্য ইমাম য়য়ন আসেন তখন থেকে নামাজ শেষ হওয়া পর্যন্ত সময়টিতে।
- \* ইবনে খোযাইমা হযরত আবৃ সাঈদ খুদরী (রা.) -এর সূত্রে বর্ণনা করেছেন যে, আমি নবী করীম -এর নিকট সে সময়টি সম্পর্কে জিজ্ঞাসা করেছিলাম, জবাবে তিনি বলেছেন। আমি জানতাম কিন্তু এরপর আমাকে তুলিয়ে দেওয়া হয়েছে, যেমন শবে-কদরের কথা তুলিয়ে দেওয়া হয়েছে। ⊣্নুরুল কোরআন!

# সুরা আল-মুনाফিক্ন : سُورَةُ الْمُنَافِقُونَ

সুরাটির নামকরণের কারণ : এ সূরার প্রথম আয়াত ঠিটা টা হতে তার নামটি গৃহীত। মূলত তা এ সূরাটির নাম এবং তা আলোচিত বিষয়বস্তুর শিরোনামও। কেননা এ গোটা সূরায় মুনাফিকদের আচরণ এবং কর্মনীতির সমালোচনা ও পর্যালোচনা করা হয়েছে। এতে ১১টি আয়াত, ১৮০টি বাক্য ও ৭৭৬টি অক্ষর রয়েছে।

সুরাটি অবতীর্ণ হওয়ার সময়কাল: বনু মুন্তালিক যুদ্ধ হতে রাসূলে কারীম 🏬 -এর প্রত্যাবর্তন কালে এ সুরাটি অবতীর্ণ হয়, কিংবা মদীনায় পৌছে যাওয়ার পর পরই তা নাজিল হয়েছে। বনু মুন্তালিক যুদ্ধ ষষ্ঠ হিজরি সনের শা'বান মাসে সংঘটিত হয়েছিল। এ সুরাটি নাজিল হওয়া সংক্রান্ত ইতিহাস এভাবেই সুনির্দিষ্ট হয়ে যায়।

#### সুরার বিষয়বস্তু :

এক : ১ থেকে ৮ নং আয়াত পর্যন্ত নিফাক আর মুনাফিকদের সম্পর্কে আলোচনা করা হয়েছে। প্রথম দিকে বলা হয়েছে মুনাফিকরা যখন নবী করীম 🚃 -এর সামনে আসে তখন তাঁকে আল্লাহর রাসূল বলে স্বীকার করে; কিন্তু আসলে তারা তা অন্তর দিয়ে বিশ্বাস করে না। অতঃপর নবী ও সাহাবীদের বিরুদ্ধে মুনাফিকদের ষড়যন্ত্র সম্বন্ধে আলোচনা করা হয়েছে এবং তাদের স্বতযন্ত্র ফাঁস করে দেওয়া হয়েছে।

এরপর রাসূলুল্লাই ক্রিক্র তাদের মারাত্মক কথা,—"রাসূলের দাওয়াত, দীন অচিরেই নিঃশেষ হয়ে যাবে; তারা বন্ মুম্ভালিক যুদ্ধ হতে মদীনায় ফিরে যাওয়ার পর রাসূলুল্লাই ক্রিক্র এবং রাসূলের মুহাজির সাহাবীগণকে মদীনা হতে বের করে দিবে"–প্রসঙ্গে আলাচনা করা হয়েছে :

দুই: ৯ থেকে ১১নং আয়াতে মুসলমানদেরকে দুনিয়ার লোভ-লালসা, সৌন্দর্য, ফ্যাশনে পড়ে আল্লাহর ইবাদত ও আনুগতা হতে দূরে সরে না যেতে বলা হয়েছে। যেমনটি মুনাফিকগণ সরে পড়েছে। আরো বলা হয়েছে যে, আল্লাহর ইবাদত-বন্দেগি হতে বিরত থাকা হলো মারাত্মক ক্ষতিগ্রস্ত হওয়া।

পরিশেষে বলা হয়েছে যে, সময় থাকতে আল্লাহর পথে দান করো, সময় চলে পেলে আবার জীবন ফিরে চাইলেও পাওয়া যাবে না। তখন আল্লাহর পথে দান না করার কারণে আফসোস করা ছাড়া অন্য উপায় থাকবে না। –(সাফওয়া)

সুরাটি অবন্তীর্ণ হওয়ার কারণ ও ঐতিহাসিক পটভূমি: যে বিশেষ ঘটনা সম্পর্কে এ সূরাটি নাজিল হয়েছে তার উল্লেখের পূর্বে মদীনার মুনাফিকদের ইতিহাস পর্যায়ের সংক্ষিপ্ত আলোচনা পেশ করা আবশ্যক। কেননা, যে বিশেষ ঘটনাকে কেন্দ্র করে এ সূরাটি নাজিল হয়, তা কোনো হঠাৎ ঘটে যাওয়া ঘটনা ছিল না। তার পশ্চাতে বহু ঘটনা পরম্পরায় একটা ধারাবাহিকতা রয়েছে এবং তা-ই শেষ পর্যন্ত সে ঘটনাটি সংঘটিত হওয়ার কারণ হয়েছে।

রাসূলুল্লাহ —এর মদীনায় হিজরত করার কিছু দিন পূর্বে মদীনার প্রধান দু' বিবদমান গোত্রে খাষরাজ গোত্রের নেতা আব্দুল্লাহ ইবনে উবাইকে মদীনার বাদশাহ বানাবার জন্য একমত হয়েছিল। ইতোমধ্যে উত্য গোত্রের কিছু লোক ইসলাম গ্রহণ করলে তারা রাসূলুল্লাহ —কে মদীনায় হিজরত করে চলে আসতে আহ্বান জানায়। রাসূলুল্লাহ — মদীনায় চলে আসলে মদীনার অধিকাংশ লোকই ইসলাম গ্রহণ করে। এ কারণে আব্দুল্লাহ ইবনে উবাই অসহায় হয়ে পড়ল। খীয় নেতৃত্ব ও প্রাধান্য বজায় রাখার জন্য অবশেষে সে-ই তার দলবল নিয়ে বাহ্যত ইসলাম গ্রহণ করল; কিতু প্রকৃতপক্ষে কাফেরই রয়ে গেল। তার অন্তর জুলে যাছিল এ কারণে যে, রাসূলুল্লাহ ——এর মদীনায় আগমনের ফলে সে মদীনার বাদশাহ হতে পারল না। এ কারণেই সে বিভিন্নতাবে ইসলাম, মুসলমান এবং রাসূলুল্লাহ ——এর বিরুদ্ধে জাল বুনতেছিল। তার এ সব ষড়যন্ত্র দিন দিন শিষ্ট হয়ে রাসূলুল্লাহ — এবং মুসলমানদের সামনে ধরা পড়ছিল। সে বিভিন্ন যুক্ষের প্রাক্তালে ইসলামের শত্রুদের সাথে গোপনে হাত মিলাতে লাগল, অনেক সময় প্রকাশ্যেই রাসূলুল্লাহ ——এর কোনো কোনো সিদ্ধান্তের বিরোধিতাও করল।

ষষ্ঠ হিজরি সনে সে তার সঙ্গী-সাথীদের নিয়ে রাস্পুলাহ 🚃 এর সাথে বনু মুম্ভালিক অভিযানে অংশগ্রহণ করল। এ যুদ্ধে সে এমন দু'টি ঘটনা ঘটাল যা মুসলমানদের সংহতি ও ঐক্য চূর্ণ-বিচূর্ণ করে দিতে পারত; কিন্তু কুরআন মাজীদের শিক্ষা এবং রাসুলে কারীম 🚉 -এর সংশ্পর্শে ঈমানদার লোকেরা যে সর্বোত্তম প্রশিক্ষণ লাভ করেছেন তার দক্ষন এ উভয় ফিতনার মূল উৎপাটন সম্ভব হয়েছিল। এ সুরাতে তন্মধ্যে একটি ফিতনার উল্লেখ করা হয়েছে, দ্বিতীয় ফিতনার আলোচনা সুরা নুরে রয়েছে।

ঘটনার বিবরণ: মুরাইসী নামক পানির কূপের পার্শ্বে একটি জনবসতি অবস্থিত ছিল। বন্ মুস্তালিকদের পরাব্ধিত করার পর মুসলিম বাহনী এখানেই অবস্থান করছিল। এ সময় হঠাৎ পানি নিয়ে দু' ব্যক্তির মধ্যে ঝগড়ার সূত্রপাত হয়। তাদের একজনের নাম ছিল জাহজাই ইবনে মাসউদ গিফারী। তিনি ছিলেন হযরত ওমর (রা.)-এর কর্মচারী। তাঁর ঘোড়া সামলানোর দায়িত্বও এ লোকটিই পালন করতেন : আর দ্বিতীয়জন ছিলেন সিনান ইবনে ওয়াবর আল-জুহানী। তাঁর গোত্র খাযরাজের একটি গোত্রের মিত্র ছিল। ঝণড়া মুখের তিক্ত কথাবার্তা ছাড়িয়ে হাতাহাতি পর্যন্ত পৌছেছিল। জাহজাহ সিনানকে একটি লাখি মেরেছিলেন। প্রাচীন ইয়ামেনী ঐতিহ্যের দৃষ্টিতে আনসাররা এ ব্যাপারটিকে খুবই অপমানকর মনে করতেন। তখন সিনান আনসারদেরকে সাহায়্যের জন্য ডাকলেন, আর জাহাজাহ মুহাজিরদেরকে সাহায়্যের জন্য আহবান করলেন। ইবনে উবাই এ ঝণড়ার কথা হলতে পিয়ে আউস ও খাযরাজের লোকদেরকে উসকানি দেওয়ার জন্য চিৎকার করে করে বলতে লাগল, শীঘ্র দৌড়াও এবং মিত্র গোঙেনি লোককে সাহায়্যে করো। অপর দিক হতে কতিপয় মুহাজিরও বের হয়ে আসলেন। খুব বিরাট ধরনের সংঘর্ষ ঘটে যাওয়ার উপক্রম হলো এবং তখনই আনসার ও মুহাজিরগণ পরম্পর এক রক্তক্ষয়ী যুদ্ধে লিগু হয়ে পড়তে পারতেন। আর তা এমন এক স্থানে যেখানে অল্পনিন পূর্বেই তারা সকলেই সম্বিলিভভাবেই এক দুশমন গোত্রের সাথে লড়াই করে তাকে পরাজিত করে বিজয়ী বেশে সেখানেই অবস্থান করছিলেন। চিৎকার তনে রাসুলে কারীয় বের হয়ে আসলেন এবং বললেন—

مَا بَالُ دَعَوْىَ الْجَاهِلِيَّةِ؟ مَا لَكُمْ وَلِدَعْوَوْ الْجَاهِلِيَّةِ؟ دَعُوْهَا فَإِنَّهَا مُنْتِئَةً.

"এ বর্বতার চিৎকার কেন? তোমরা কোথায় আর এ জাহেলিয়াতের চিৎকার কোথায়? [অর্থাৎ তা তোমাদের জন্য শোভা পায় না] তোমরা তা ত্যাগ করো। তা অত্যন্ত নিকৃষ্ট ও হীন কাজ।"

তখন উভয় দিকের নেককার লোকেরা অগ্রসর হয়ে আসলেন এবং ব্যাপারটি সঠিকরূপে মিটমাট করে দিলেন। সিনান জাহজাহকৈ মাফ করে দিয়ে সন্ধি করলেন।

অতঃপর যার যার অন্তরে মুনাফেকী ছিল এমন প্রত্যেকটি লোক আপুল্লাই ইবনে উবাইর নিকট উপস্থিত হলো। তারা সকলে একত্রিত হয়ে তাকে বলল, এতদিন তোমার প্রতি তো আমাদের অনেক আশা ভরসা ছিল। তুমি প্রতিরোধ করতেও ছিলে; কিন্তু এখন মনে হয়েছে; তুমি আমাদের বিরুদ্ধে এ কাঙ্গালীদের সাহায্যকারী হয়ে গেছে। ইবনে উবাই আগে হতে অত্যন্ত কুদ্ধ হয়ে বিসেছিল। লোকদের এ কথা ওনে সে যেন ক্রোধে ফেটে পড়ল। বলল, সব কিছু তোমাদের নিজেদেরই কৃতকর্ম, তোমরাই এ লোকদেরকে নিজেদের দেশে স্থান দিয়েছ। নিজেদের ধনমাল এদের মধ্যে বন্টন করেছ। শেষ পর্যন্ত এরা ফুলে-ফেঁপে খোদ আমাদের প্রতিপক্ষ হয়ে দাঁড়িয়েছে। নিজের কুকুরকে খাইয়ে পরিয়ে মোটাতাজা করেছ তোমাকেই ছিন্নভিন্ন করার উদ্দেশ্য। এ উপমাটা আমাদের ও এ কুরাইশ কাঙ্গালদের হিষরত মুহামদ ক্রিভে এবং সাহাবীদের। সম্পর্কে হবহু খেটে যায়। তোমরাই তাদের সাথে সম্পর্ক ছিন্ন করো, হাত গুটিয়ে নাও তখম তারা কোথাও থাকবে না। আল্লাহর শপথ মদীনায় পৌছার পর আমাদের পক্ষ, হীন ও লাঞ্জিত পক্ষকে বহিষ্কৃত করবে।

এ বৈঠকে ঘটনা বশত হযরত যায়েদ ইবনে আরকামও উপস্থিত ছিলেন। এ সময় তিনি ছিলেন এক অল্প বয়স্ক বালক মাত্র। তিনি এসব কথাবার্তা তনে তাঁর চাচাকে বলে দিলেন। তাঁর চাচা ছিলেন আনসারদের মধ্যে একজন ধনী ব্যক্তি, তিনি গিয়ে সমস্ত কথাবার্তা রাস্লে কারীম —— এর নিকট পেশ করে দিলেন। আপর এক বর্ণনা মতে হযরত যায়েদ নিজেই সব ঘটনা রাস্লুল্লাহ ——কে বলেছেন। নবী করীম —— হযরত যায়েদকে ভেকে জিজ্ঞসা করলে তিনি আদ্যপ্রান্ত মব কিছু, তিনিয়ে দিলেন। নবী করীম —— বললেন, সম্ভবত তৃমি ইবনে উবাই-এর কথা তানতে ভূল করেছ। ইবনে উবাই এ কথা বলেছে– এ ব্যাপারে তোমার হয়তো সংশ্বা বা সন্দেহ হয়ে থাকবে; কিন্তু হযরত যায়েদ এ কথার জবাবে বললেন, না হযুর। আল্লাহর শপথ আমি তাকেই এসব কথাবার্তা বলতে তালছি। অতঃপর নবী করীম —— ইবনে উবাইকে ভেকে পাঠালেন। জিজ্ঞাসা করা হলে সে সুস্পইরূপে অস্থীকার করল। শপথ করে বলতে লাগল, আমি এসব কথা কথনোই বলিনি। আনসারগণও বললেন, ইয়া রাস্লালাহ। একটি বালকের কথা কি করে বিশ্বাস করা যায়ং সভবত তার ভূল হয়েছে। ইবনে উবাইতো আমাদের খুবই সম্মানিত ও বৃত্তুর্গ ব্যক্তি। তার বিপরীতে একজন বালকের কথা আপনি কিছুতেই বিশ্বাস করবেন না। গোত্রের বয়োবৃদ্ধরাও হযরত যায়েদকে জানতেন, তেমনি আব্দুল্লাহ ইবনে উবাইকেও জানতেন। কাজেই প্রকৃত ব্যাপার যে কি ঘটেছিল তা তিনি স্পষ্টই বৃষতে পেরেছিলেন।

হয়রত ওমর (রা.) এ ব্যাপারটি জানতে পেরে রাসূলে কারীম — এর নিকট উপস্থিত হলেন। বললেন, আমাকে অনুমতি দিন আমি এ মুনাফিকের গর্দান উড়িয়ে দেই। আর আমাকে অনুমতি দেওয়া সমীচীন মনে না হলে মুয়ায ইবনে জাবাল, উব্বাদ ইবনে বিশির, সাঈদ ইবনে মুয়ায, মুহাম্মদ ইবনে মাসলামা প্রমুখ আনসারদের মধ্য হতে কোনো একজন আনসারকে তাকে হত্যা করার বলনেন, না তা করো না। লোকেরা বলবে, দেখ! মুহাম্মদ নিজেই তার সঙ্গী-সাথীদের হত্যা করাছেন। অতঃপর তিনি সঙ্গে সঙ্গে সে স্থান ত্যাগ করে চলে যাওয়ার নির্দেশ দিলেন, যদিও রাস্লে কারীম —এর সাধারণ নিয়ম অনুযায়ী এখনো রওয়ানা হওয়ার সময় উপস্থিত হয়নি। ক্রমাগত ৩০ ঘণ্টা চলতে থাকলেন। লোকেরা ক্লান্ত-শ্রান্ত হয়ে পড়লেন। পরে একটি স্থানে অবস্থান গ্রহণ করলেন। ক্লান্ত-শ্রান্ত লোকেরা মাটিতে পা রাখার সঙ্গে সঙ্গে ওয়ে ঘুমিয়ে পড়লেন। বস্তুত মুরাইসী নামক স্থানে যা কিছু ঘটেছিল তার প্রভাব লোকদের মন-মগজ থেকে বিলীন করার উদ্দেশ্যেই নবী করীম —এর পদক্ষেপ গ্রহণ করেছিলেন। পথিমধ্যে আনসার সর্দার হযরত উসাইদ ইবনে হ্যাইর (রা.) নবী করীম —এর সাথে সাক্ষাণ্ড করলেন, বললেন–ইয়া রাস্লাল্লাহ! আজ আপনি এমন সময় যাত্রা করার নির্দেশ দিলেন যখন সফরের উপযুক্ত সময় ছিল না। আপনি কখনো এরূপ সময় সফর ওরু করতেন না। নবী করীম —— জবাবে বললেন, তুমি শুননিং তোমাদের এ সাহেব কি কথাটি বলেছে? হযরত উসাইদ জিজ্ঞাসা করলেন– কোন সাহেবং বললেন, আনুল্লাহ ইবনে উবাই। জিজ্ঞাসা করলেন. তিনি কি বলেছেনং তিনি জবাবে বললেন, বলেছেন মদীনায় পৌছার পর সম্মানিতগণ হীন-নিকৃষ্টদের বহিষ্কৃত করবে। উসাইদ বললেন, আলুল্লাহর শপথ! সম্মানিত তো আপনি, আর হীন নিকৃষ্ট তো সে। আপনি যথন ইচ্ছা তাকে বহিষ্কৃত করতে পারেন।

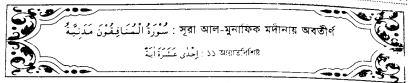
ক্রমে ক্রমে কথাটি আনসার গোত্রের সমস্ত লোকের মধ্যে বিস্তৃত হয়ে পড়ল, ইবনে উবাইর বিরুদ্ধে তাদের মনে তীব্র ক্রোধ ও ক্ষোভের সঞ্চার হলো। লোকেরা ইবনে উবাইকে বলল, রাসূলুল্লাহ 🕮 -এর নিকট গিয়ে ক্ষমা চাও; কিন্তু সে তীব্র বিদ্ধূপাত্মক স্বরে জবাব দিল, তোমরা বলেছ তার প্রতি ঈমান আনো, আমি ঈমান এমেছি। তোমরা বললে, নিজের ধনমালের যাকাত দাও, আমি যাকাতও দিয়েছি। এখনতো বাকি আছে গুধু এতটুকু যে, আমি মুহামদ 🚃 -কে সিজদা করবো। এসব কথার দরুন তার বিরুদ্ধে মু'মিন আনসারদের মনে অসন্তোষ ও ক্ষোভ অধিকতর বৃদ্ধি পেল এবং চারদিক হতে তার উপর অভিশাপ বর্ষিত হতে লাগুল। তখন আব্দুল্লাহ ইবনে উবাইয়ের পুত্র আবদুল্লাহ নগু তরবারি উত্তোলিত করে তার পিতার সম্মুখে দাঁড়িয়ে গেলেন। বললেন্ আপনি বলেছেন্ মদীনা পৌঁছে সম্মানিতগণ অসম্মানিতকে বহিষ্কার করবে। সম্মানিত আপনি না আল্লাহ ও তাঁর রাসূল? তা এখন আপনি জানতে পারবেন। আল্লাহর শপথ রাসূলে কারীম 🚃 অনুমতি না দেওয়া পর্যন্ত আপনি মদীনায় প্রবেশ করতে পারবেন না। একথা তনে ইবনে উবাই চিৎকার করে বলল, হে খাঘরাজ গোত্রের লোকেরা দেখে যাও, আমার নিজের পুত্রই আমাকে মদীনায় প্রবেশ করতে বাধ্য দিচ্ছে। লোকেরা নবী করীম 🚐 -এর নিকট এ সংবাদ পৌছাল। নবী করীম 🚎 আব্দুরাহকে বলে পাঠালেন, তিনি যেন তাঁর পিতাকে নিজের ঘরে যেতে দেন। আব্দুরাহ এ কথা শুনে বললেন, নবী করীম 🚐 যদি অনুমতি দিয়ে থাকেন তাহলে আপনি ঘরে যেতে পারেন। তখন নবী করীম 🚟 হযরত ওমর (রা.)-কে বললেন, হে ওমর! কি মনে কর তমি, যে সময় ইবনে উবাইকে হত্যা করতে চেয়েছিলে তথন তাকে হত্যা করা হলে নানা রকমের কথা উঠত; কিন্তু আজ অবস্থা এই দাঁড়িয়েছে যে, আমি যদি তাকে হত্যা করার নির্দেশ দেই তবে তা অনায়াসেই করা যেতে পারে। হযরত ওমর নিবেদন করলেন, আল্লাহর শপথ, আমি বুঝতে পেরেছি, আমার অপেক্ষা আল্লাহর রাস্লের কথা অধিকতর বিচক্ষণতাপূর্ণ। এ পটভূমিতে এ সুরাটি নাজিল হয় এবং নাজিল হয় সম্ভবত নবী করীম 🚟 এর মদীনায় প্রত্যাবর্তনের পরে।

#### উপরোল্লিখিত ঘটনা হতে প্রাপ্ত ও শিক্ষণীয় বিষয়সমূহ নিম্নরূপ:

- ১. ইসলামি প্রশাসনিক ক্ষমতার মূল ভিত্তি হলো, প্রকৃত ইসলাম বা মুসলিম ভ্রাতৃত্বাধ সৃষ্টি করা।
- ২. ইসলামে বর্ণবাদ, গোত্রীয়, দেশীয় ও বৈদেশিক জাতীয়তাবাদ-এর পার্থক্যকে চিরতরে নস্যাৎ করে দেওয়া **হয়**।
- ইসলামের জন্য সাহাবায়ে কেরামণ্
  প প্রাণ বিসর্জন দিয়ে ইসলামের নীতির উপর প্রতিষ্ঠিত থাকার জন্য জগতবাসীকে শিক্ষা
  দিয়েছেন। যার কোনে প্রকার উপনা বর্তমান বিশ্বে দেখা যায় না।
- 8. মুসলমানদের সর্বসাধারণের জন্য হিতকর কার্যের প্রতি গুরুত্ব প্রদান।
- ৫. মুসলমানদের পরম্পর ভূল ধারণা হতে রক্ষার প্রতি বিশেষ দৃষ্টি নিক্ষেপ করা।

পূর্ববর্তী সূরার সাথে সম্পর্ক : পূর্ববর্তী সূরাতে নবী করীম ক্র্যু-এর শুভাগমনের সূসংবাদ প্রদান করা হয়েছে এবং এরপর যারা তাকে অন্তরে বিশ্বাস করত এবং প্রকাশ্যে সমালোচনা করত সে অভিশপ্ত ইন্থদিদের কথা আলোচিত হয়েছে, আর অত্র সূরায় মুনাফিকদের কথা বলা হয়েছে, যারা মুখে ঈমানের দাবিদার; কিন্তু তাদের অন্তরে ঈমান ছিল না।

ছিতীয়ত পূর্ববর্তী সুরার শেষে নবী করীম — এর সম্মানের প্রতি গুরত্বারোপ করা হয়েছে, আর এ আয়াতে ইরশাদ হয়েছে যে, মুনাফিকরা প্রিয়নবী — করা মুনাফেকীর লক্ষণ। এমন গর্হিত কাজ থেকে আত্মরক্ষা করা মুসলমানদের একান্তই কর্তব্য। – নিরুল কোরআন



# بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ পরম করুণাময় ও দয়ালু আরাহর নামে ওরু করছি

#### অনুবাদ :

- ١. إذَا جَاءَكَ الْمُنْ فِقُونَ قَالُوا بِالْسِنتِهِمْ عَلْى جَلَافِ مَا فِى قَلُوبِهِمْ نَشْهَدُ إِنَّكَ لَرَسُولُهُ طَلَيْسُولُهُ طَلَيْسُولُهُ طَلَيْسُولُهُ طَلَيْسُولُهُ طَلَيْسُ إِنَّكَ لَرَسُولُهُ طَلَيْسُ إِنَّكَ لَرَسُولُهُ طَلَيْسُ إِنَّكَ لَرَسُولُهُ طَلَيْسُ إِنَّكَ لَرَسُولُهُ طَلَيْسُ وَاللَّهُ يَسَمُّهُ لَا يَعْلَمُ إِنَّ الْمُنْفِقِينَ لَكَالِكُ يَسُمُهُ لَا يَعْلَمُ إِنَّ الْمُنْفِقِينَ لَكِذِيدُونَ فِيمَا أَضْمُرُوهُ مُخَالِفًا لِمَا قَالُوهُ .
- . إِنَّخَذُواً اَيْمَانَهُمْ جُنَّةً سُتَرَةً عَنْ اَمْوَالِهِمْ وَرَمَائِهِمْ فَصَدُوا بِهَا عَنْ سَبِيْلِ اللّٰهِ ط وَدِمَائِهِمْ فَصَدُوا بِهَا عَنْ سَبِيْلِ اللّٰهِ ط اَى عَنِ الْجِهَادِ فِيهِمْ إِنَّهُمْ سَاءً مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ .
- ذٰلِكَ أَى سُنُوءُ عَمَلِهِمْ بِالنَّهُمْ أَمُنُوا بِاللِّسَانِ ثُمَّ كَفُرُوا بِالْقَلْبِ أَى إِسْتَمُرُوا عَلَى كُفْرِهِمْ بِهِ فَطُبِعَ خُتِمَ عَلَى قُلُوبِهِمْ بِالْكُفْرِ فَهُمْ لَا يَغْقَهُونَ الْإِنْمَانَ.

- ১. যখন মুনাফিকগণ আপনার নিকট আসে, তখন তারা বলে তাদের মুখে, তাদের অন্তরে যা আছে তার বিপরীতে <u>আমরা সাক্ষ্য দিছি যে, আপনি অবশ্যই</u> <u>আরাহর প্রেরিত রাসূল। আর আরাহ ভালোভাবেই</u> <u>জানেন যে, আপনি আল্লাহর প্রেরিত রাসূল; কিন্তু</u> <u>আল্লাহ সাক্ষ্য দিচ্ছেন, জানেন নিশ্বয় মুনাফিকগণ</u> <u>মিথ্যাবাদী</u> তাদের মৌখিক স্বীকারোজি বিপরীত তাদের অন্তরে তারা যা গোপন রেখেছেন তাতে।
  - . <u>তারা তাদের শ্</u>পথসমূহকে ঢালরূপে ব্যবহার করেছে।

    তাদের সম্পদ ও জীবন হতে অন্তরায়। <u>আর তারা</u>

    <u>আল্লাহর পথ হতে নিবৃত্ত করে।</u> তাদের মধ্যে জিহাদ

    করা হতে <u>নিঃসন্দেহে তারা যা করেছে, তা</u>

    অতিশয় মন্দ।
  - . <u>এটা</u> অর্থাৎ তাদের মন্দকাজ <u>এ জন্য যে, তারা ঈমান এনেছে</u> মৌথিকভাবে <u>অতঃপর কৃফরি করেছে</u> অন্তরের সাথে। অর্থাৎ তারা কৃফরির মধ্যে স্থিতিশীল থাকে। <u>ফলে মোহর করে দেওয়া হয়</u> সীল মেরে দেওয়া হয় <u>তাদের অন্তরসমূহে</u> কৃফর-এর মাধ্যমে। সূতরাং তারা হৃদয়ঙ্গম করতে পারে না ঈমানকে।

لِجَمَالِهَا وَانْ يُقُولُوا تَسْمُع لِقُولِهِمْ ظُ لِفَصَاحَتِهِ كَأَنَّهُمْ مِنْ عَظَمِ أَجِنِنَامِهُمْ آفِي تَرْكِ السَّفَهُم خُشُبٌ بِسُكُونِ الشِّينِ وَضَيِمَهَا مُسَنَّدَةً ط مَمَالَةً إِلَى الْعِدَادِ يَحْسَبُونَ كُلُّ صَيْحَةٍ تُصَاحُ كَنِدَاءٍ فِي العسكر وإنشاد ضالة عكبهم طلما فِي قُلُوبِهِمْ مِنَ الرُّعْبِ أَنْ يَنْزِلَ فِيهِمْ مَا يبين وماء هم هم العدر فاحذرهم فإنهم يُفَشُونَ سِرَّكَ لِللَّكُفَّادِ قَاتَكَهُمُ اللَّهُ ز اَهْلُكُهُمْ أَنْلَى يُتَوْفَكُونَ كَيْفَ يَصَرِفُونَ عَن

الْإِيْمَانِ بَعْدَ قِيَامِ الْبُرْهَانِ.

#### অনবাদ :

٤ . وَإِذَا رَأَيْتُهُمْ تُعُسِجِ ٤ . وَإِذَا رَأَيْتُهُمْ تُعُسِجِ দৈহিক আকতি আপনাকে বিশ্বিত করে তার সৌন্দর্যের কারণে। আর যদি তারা কথা বলে, আপনি তাদের কথা সাগ্রহে শ্রবণ করেন তার পাণ্ডিত্য ও লালিত্যের কারণে। তারা যেন যাদের দৈহিক বিশালতা সত্তেও উপলব্ধি হীনতা বিচারে কাষ্ঠসমূহ 🚅 🗯 শব্দটি 🚊 সাকিন ও পেশ যোগে উভয় কেরাতে পঠিত হয়েছে। যা ঠেকানো হয়েছে দেওয়ালের সাথে ঠেকানো হয়েছে তারা সকল প্রকার শোরগোলকে মনে করে যে শব্দ উচ্চারিত হয়, যেমন সৈন্যবাহিনীর মধ্যে কোনো ঘোষণা বা কোনো হারানো বিজ্ঞপ্তির কারণে হয়ে থাকে ৷ তাদের বিরুদ্ধে তাদের অন্তরে ভয় থাকার কারণে তারা ধারণা করে যে, হয়তো আমাদের হত্যার ব্যাপারে কোনো হুকুম অবতীর্ণ হয়েছে। তারাই শক্র সতরাং তাদের সম্পর্কে সতর্কতা অবলম্বন করুন কারণ তারাই আপনার গোপনীয়তা কাফেরদের নিকট ব্যক্ত করে দেয়। আল্লাহ তাদেরকে হত্যা করুন ধ্বংস করুন। তারা বিভ্রান্ত হয়ে কোথায় চলেছে? প্রমাণ সাব্যস্ত হওয়ার পরও তারা কিরূপে ঈমান হতে বিমুখ হচ্ছে

## তাহকীক ও তারকীব

فَالُوا نَشْهَكُرانُكُ إِنَّكَ مَا عَمَاهِ عَلَمْ عَلَمْ عَلَمْ عَلَيْهُ وَلَا مَنَا فِكُونُ (الاية): قَوْلُهُ تَكَالَى إِذَا جَاءَكُ جَرَابُ الشَّرْطِ आब حَالٌ वाकाि تَالُوا نَشُهُدُ إِنَّكَ वावात (कंडे (कंडे ) الشَّرْطِ अवात (कंडे (कंडे ) الشَّرْطِ إِنْخُذُوا اَبِمَانَهُمْ جُنَّةٌ क्ल कर कर إِذَا جَاكُ الْمُنَافِقُونَ قَائِلِمِنَ نَشَهُدُ اِنِّكَ رَسُولُ اللَّهِ فِلَا تَقْبَلُ مِنْهُمْ عَرَاهُ عَلَيْهُمْ الْعَنَافِقُونَ قَائِلِمِنَ نَشَهُدُ اِنِّكَ رَسُولُ اللَّهِ فِلَا تَقْبَلُ مِنْهُمْ عَرَاهُمْ عَلَيْهُمْ اللّهِ عَلَيْهُمْ اللّهِ فِلْاً تَقْفِلُونَ مِنْهُمْ عَلَيْهُمْ اللّهِ عَلَيْهُمْ اللّهِ فِلْاً فَيْعَالِمُ مِنْهُمْ عَلَيْهُمْ اللّهِ فِلْاً وَعَلَيْهُمْ اللّهُ عَلَيْهُمْ اللّهُ فَاقَعَلُونُ فَاللّهُ فَاقَالُونُ فَاللّهُ فَاللّهُ فَاللّهُ فَاللّهُ فَاق -কে জবাবে শর্ত মনে করেন, ইমাম শওকানী (র.) বলেন, তা আমাদের মতে ঠিক নয় ⊥ –ফাতহুল কাদীর

े क्षप्रक إِيْمَانَهُمُ क्षप्रक كُنْرَة जात शत्रान (त.) जात كُنْرَة क्षप्रक أَيْمَانُهُمْ اللّهُ क्ष्य أَيْمَانُهُمْ كَبْرُ ١٩٠ مُبْنَدُاً وَهُ هَانُهُمْ خُشْبُ مُسْمَانِغَة वाकाि जातकीत - قَوْلُهُ "كَانُهُمْ خُشْبُ مُسَشَدّةً" ि उना त्यात्व مُنْصِرُ ﴿ مُنْصِرُ لِهِ क्ना त्यात्व ﴾ أَنْفُونُ (इमात्व )

قَائِم 🗗 نَائِبِ فَاعِلُ 🗗 مُجُرُّور 🕫 جَارٍ - عَلَى تُلُونِهِمُ १९९१ । छशन مُجْهُول १९९१ فَطُبِعَ राता مُرَجِعُ यात مُسَيِّر अब - طَبَعَ مُداعِلُ इरत वेंद्र कता शरर : عَمَرُون कता शरर : وَعَبَيْر عا

ুজাহ তা আলা । হযরত আ মাশের কেরাতে তারই প্রমাণ মিলে, তিনি পড়েছেন وَمُطَبِّمُ اللَّهُ عَلَى فُلُوْمِهُمُ युक تَسَاكِنَ ٥- شِيْنِ कियह : कायल الله अप्यों के के خُشُبُ नित्स خُشُبُ कित्स مُسَّد के अप्यों किया كَا . कायल الله عَدْشُبُ করে 🏄 পড়েছেন। হযরত বারা ইবনে আয়েবও এ রকমই পড়েছেন। আবু ওবাইদ এ কেরাত পছন করেছেন, করেণ এর একবচন হলো 🕮 যেমন- 🚧 এই অবু খাতেম প্রথম কেরাত পছন্দ করেছেন, সাঈদ ইবনে জোবাইর ও সাঈদ ইবনে মুসাইয়্যাব (র.) উভয় रानं 🚅 मिरा 🚅 भरङ्ग्हन । -(काठवन कामीत)

# প্রাসঙ্গিক আলোচনা

अालार ठा जाना ततन. ८६ मुरायन 🕮 ४४२ जानसत िकरें : बेंब्री : बेंब्री कें में कें कें कें कें कें कें कें कें कें মুনাফিকগণ আসে তথন তারা বলে আমরা এ মর্মে সাক্ষ্য দান করছি যে, নিঃসন্দেহে আপনি আল্লাহ তা'আলার প্রেরিত রাসূল : কথাটি মূলত বাস্তব সত্য, তথাপিও আল্লাহ তা'আলা জেনে গুনে পুনঃ সাক্ষ্য দান করেছেন এবং সরাসরি বলেন– নিঃসন্দেহে আপনি সত্য রাসুল তবে মুনাফিকগণ মিথ্যুক, আপনি জেনে রাখুন! তারা আপনার রিসালাত সম্পর্কে যে সাক্ষ্য দান করেছে, তাতে তারা সম্পূর্ণ মিথ্যাবাদী। অর্থাৎ যা তারা মুখে বলে, এ কথা সত্য, তবে এ সত্যতাকে আন্তরিকতার সাথে তারা বিশ্বাস করে না:

বুঝে নেওয়া আবশ্যক যে, সাক্ষ্য দু'টি বিষয়ের সমন্ত্রয়ে গড়ে উঠে। একটি সে আসল কথা যা সম্বন্ধে সাক্ষ্য দেওয়া হয়। আর অপরটি হলো সাক্ষ্যদানকৃত বিষয় সম্পর্কে সাক্ষ্যদাতার নিজের বিশ্বাস। সূতরাং যে বিষয় সম্পর্কে সাক্ষ্য দেওয়া হয়, তা যদি মূলত সত্য হয় আর সাক্ষ্যদাতার বিশ্বাসও তাই হয়, যা সে মুখে উচ্চারণ করছে তাহলে সাক্ষ্যদাতা সত্যবাদী বলে প্রতীয়মান হরে।

আর মিথ্যা বিষয়কে মিথ্যা হিসাবে সাক্ষ্য দানকারীকেও সত্যবাদী বলা হয়। কেননা সে নিজের বিশ্বাস প্রকাশে সত্যবাদী। অপর আরেক হিসাবে তাকে মিথ্যাবাদী বলতে হবে, কেননা যে বিষয়টি সত্য হওয়া সম্পর্কে সে সাক্ষ্য দিচ্ছে তা মূলত মিথ্যা ও অসত্য। উদাহরণ স্বরূপ বলা যাবে যেমন একজন ইহুদি যদি তার ধর্মমতে বহাল থেকে ইসলামকে সে মানে বলে সাক্ষ্য দেয় তবে বিচারের ক্ষেত্রে তাকে মিথ্যাবাদী বলা যাবে না, যদিও সে মূলত মিথ্যাবাদী হবে। কারণ সে ইসলামকে সত্য মেনে সত্য বলেনি; বরং না মেনে ও স্বীকার না করে মাত্র মুখে সত্য বলেছে। তদ্ধপভাবে মুনাফিকগণকে আল্লাহ মিথ্যাবদী বলেছে। আর মুশরিকরাও মানুষকে ধোঁকা দেওয়ার জন্যই এভাবে বিশ্বাস দেখিয়েছিল।

र्जना जाग़ात्क जात्तव त्रम्मतक जात्ताव वत्नत्वन - مَنْكُمُ وَمَا هُمُ مِنْكُمُ وَمَا هُمُ مِنْكُمُ وَمَا هُمُ مِنْكُمُ وَمَا مُمْ مِنْكُمُ وَمَا مُعْمَ مِنْكُمُ وَمِنْكُمْ وَمِنْ مُعْمَ مِنْكُمُ وَمِنْ مُعْمَ مِنْكُمُ وَمُعْمَ مِنْكُمُ وَمُعْمَ مِنْكُمُ وَمُعْمَ مِنْكُمُ وَمُعْمَ مِنْكُمُ وَمُعْمِلِكُمُ وَمُعْمِعُونُ وَمُعْمِلِكُمُ وَمُعْمِلِكُمُ وَمُعْمِلِكُمُ وَمُعْمِلِكُمُ وَمُعْمِلِكُمُ وَمُعْمِلِكُمُ وَمُعْمِلِكُمُ وَمُعْمِلِكُمْ وَمُعْمُونُ وَمُعْمِلِكُمْ وَمُعْمُونُ وَمُعْمِلِكُمُ مُعْمِلِكُمْ وَمُعْمِلِكُمْ وَمُعْمِلِكُمْ وَمُعْمُونُ مُعْمِلِكُمْ مُعْمِلِكُمْ وَمُعْمِلِكُمْ وَمُعْمِلِكُمْ مُعْمِلِكُمْ وَمُعْمِلِكُمْ وَمُعْمِلِكُمْ وَمُعْمِلِكُمُ ومُعْمِلِكُمُ ومُعْمِلِكُمُ مُعْمُونُ ومُعْمِلِكُمْ ومُعْمِلِكُمْ ومُعْمِلِكُمُ ومُ আপনাদের দলভুক্ত অথচ মূলত তারা এমন নয়। -[মা'আরেফুল কোরআন]

جُمِلَهِ वाकाणि مُعَنْدِرِضَه रिजाति পुथकভाति वर्गना कत्रात्र विकमण : উक वाकाणित نَشُهُدُ إِنَّكَ لَرَسُولُ হিসাবে বর্ণনা করার কারণ সর্ম্পর্কে তাফসীরে ছাওরী গ্রন্থকার বলেন– যদি বাক্যটিকে তৎপূর্ববর্তী مُعَمَّركَ بوقة (نَشْهُدُوانُكُ كُرُسُولُ اللّٰهِ) মূলত মিথা। তাতে তাদের বর্ণিত বাক্যটি (نَشْهُدُوانُكُ كُرُسُولُ اللّٰهِ) আবশ্যক হয়ে দাঁড়াত, এ কারণেই পৃথক বাক্য হিসাবে বলা হয়েছে। –[সাবী]

এটা হতে প্রমাণিত হয় যে, ঈমান আসলে অন্তরের বিশ্বাস : মুনাফিকরা আসলেই বিশ্বাস করত না যে, হযরত মুহাম্মন 🚟 আল্লাহর রাসূল; কিন্তু তারা মুখে মুখে হলফ করে বলত যে, আপনি নিঃসন্দেহে আল্লাহর রাসূল। তাদের এরূপ আচরণকে আল্লাহ তা'আলা মিথ্যা বলে ঘোষণা করেছেন। এ হতে প্রমাণিত হয় যে, ঈমান মূলত অন্তরের বিশ্বাসের নাম। আর অন্তরের কথাটাই আসল কথা। বিশ্বাসের পরিপন্থি কথা মিথ্যা। -[কাবীর, কুরতুবী]

অতঃপর আল্লাহ তা আলা বলেছেন যে, মুনাফিকরা। বিভিন্নভাবে আল্লাহর নামে শপথ করে। মানুষকৈ এ কথা বুঝাবার জন্য যে, তারা আসলেই মু भिन। এ প্রসঙ্গে আল্লাহ তা'আলা বলেন-اِتَخَذُواَ اَبِمَانَهُمْ جُنَّةً فَصَدُوا عَنْ سَبِسُلِ اللَّهِ إِنَّهُمْ سَاءً، مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ.

অর্থাৎ "তারা নিজেদের শপথসমূহকে ঢাল বানিয়ে নিয়েছে ৷ আর এ উপায়ে তারা আল্লাহর শপথ হতে নিজেরা বিরত থাকে ও অন্যান্যদেরও বিরত রাখে। তারা যা করছে তা কতইনা নিকৃষ্ট তৎপরতা।"

ুঁدْيُكُانُ चाরা উদ্দেশ্য : এখানে শপথ বলতে– তারা নিজেদেরকে ঈমানদার প্রমাণ করার উদ্দেশ্যে সাধারণত যে কসম করে তাও হতে পারে। আর নিজেদের কোনো মুনাফেকীর কাজ ধরা পড়ে যাওয়ার ভয়ে যেসব কসম করে এ উদ্দেশ্যে যে, মুসলমানরা যেন মনে করে না বসে যে, মুনাফেকীর কারণে তারা এরূপ কাজ করেছে– তাও হতে পারে। তারা মুনাফেকীর কারণে এ কাজ করেনি– কসম করে মুসলমানদেরকে এ বিশ্বাস করাতে চায়। আর আব্দুল্লাহ ইবনে উবাই হযরত যায়েদ ইবনে আরকামের দেওয়া সংবাদকে মিথ্যা প্রমাণ করার উদ্দেশ্যে যেসব কসম করেছিল– তাও বুঝানো হতে পারে 🛭 তার যে কোনো একটি বুঝানো হয়েছিল বলে মনে করা যেতে পারে। সে সঙ্গে এটাও সম্ভব যে, তারা যে বলত 'আমরা সাক্ষ্য দিচ্ছি আপনি আল্লাহর রাসূল' এ কথাটিকেও আল্লাহ তা আলা তাদের শপথ বলে গণ্য করেছেন :

'আমি সাক্ষ্য দি**ল্লি'-কে ইমাম আবৃ হানীফা (র**.)-এর শপথ হিসেবে গণ্যকরণ : মুনাফিকদের এ উক্তি 'আমরা সাক্ষ্য দিচ্ছি, আপনি আল্লাহর রাসূল'-কে আল্লাহ তা'আলা তাদের শপথ বলে গণ্য করেছেন, এ সম্ভাব্যতার উপর ভিত্তি করে ইমাম আবৃ হানীফা (র.) ও তাঁর সঙ্গীগণ (ইমাম যুফার ব্যতীত) সহ ইমাম সুফিয়ান ছাওরী এবং ইমাম আউযায়ী (র.) তাকে শপথ বা ইয়ামীন মনে করেন।

ইমাম যুফার (র.) বলেন, এটা শপথ নয়। ইমাম মালিকের দু'টি মত বর্ণিত হয়েছে- ১, একটি হঙ্গো তা শপথ। ২, 'সা<del>জ্য</del> দিচ্ছি' বলার সময় যদি শপথের নিয়ত করে, তাহলে শপথ হবে, নতুবা নয়।

ইমাম শাফেয়ী (র.) বলেন, 'আল্লাহকে সান্ধী রেখে সাক্ষ্য দিচ্ছি' এ স্পষ্ট শব্দগুলোও যদি বলা হয় তবুও তা সে ব্যক্তির শপথমূলক কথা বলে মনে করা যাবে না। অবশ্য সে যদি শপথ করার ইচ্ছা মনে নিয়ে এ কথা বলে, তাহলে অন্য কথা। —[আহকামূল কোরআন—জাস্সাস, আহকামূল কোরআম—ইবনুল আরম্বী]

্র-এর অর্থ : অর্থ – ঢাল, লৌহবর্ম, যোদ্ধারা যুদ্ধের ময়দানে শব্রুপক্ষের আঘাত হতে বাঁচার জন্য যা পরিধান করে থাকে। পবিত্র কুরআনে শ্রুপক্ষের করে ইদ্ধিত করা হয়েছে যে, মুনাফিকরা কাপড়ের মতো সাধারণ পর্দা চায় না। তারা মনে করে বে, তারা সর্বদা স্লায়ুযুদ্ধে রয়েছে, সূতরাং তাদের মনের অবস্থা গোপন করার জন্য পর্দার প্রয়োজন, তবে শর্ত হলো, সে পর্দা যুদ্ধ-সামগ্রী হতে হবে। এ উদ্দেশ্যে কুরআন শ্রুপক্ষ মনোনীত করেছে, যাতে তাদের মনের সাথে সামঞ্জসাপূর্ণ হয়।
—[রহুল কোরআন]

শশটি আরবি ভাষায় এক সঙ্গে দৃটি অর্থে ব্যবহৃত হয়। এক. নিজে বিরত থাকা। দৃই, অন্যকে বাধা দিয়ে বিরত রাখা। প্রথম অর্থ অনুযায়ী আয়াতের অর্থ হবে, 'তারা নিজেরা আরাহর পথ হতে বিরত থাকে।' অর্থাৎ তারা নিজেদের এসব কসমের সাহায্যে মুসলিম সমাজের মধ্যে নিজেদের অবস্থান সুরক্ষিত করে নেওয়ার পর, তারা নিজেদের জন্য ঈমানের দাবি অনুযায়ী কাজ না করার এবং বাস্তবে আল্লাহ ও রাস্দের অনুসরণ না করার মুবিধাদি বের করে নেয়। আর দিতীয় অর্থ হলো, তারা অন্যান্য লোকদেরকে আল্লাহর পথে চলতে দেয় না। অর্থাৎ তারা এসব মিথ্যা কসমের আড়ালে নিজেদের উদ্দেশ্য সফল করার খেলায় যেতে থাকে। মুসলমান হয়ে মুসলিম সামাজে ভাঙ্গন সৃষ্টি করে। মুসলমানদের গোপন তত্ত্ব কেন শক্রপক্ষকে সেসব বিষয়ে জানিয়ে দেয়। অমুসলিমদেরকে ইসলামের ব্যাপারে বিভান্ত করে। তাদের খারাপ ধারণা উদ্রক করে এবং সরল অন্তঃকরণের মুসলমানদের মনে নানারূপ শোবাহ-সন্দেহ ও ভুল ধারণা সৃষ্টি করার উদ্দেশ্যে এমন সব হাতিয়ার প্রয়োগ করে, যা একজন মুসলিম বেশধারী মুনাফিকই করতে পারে। ইসলামের প্রকাশ্য শক্ররা সেসব হাতিয়ার ব্যবহার করতে পারে না।

মুনাফিকদের কর্মকাণ্ডকে নিকৃষ্ট বলার কারণ : যদি বলা হয়, আল্লাহ তা'আলা মুনাফিকদের কর্মকাণ্ড সম্পর্কে আগেও আলোচনা করেছেন; কিন্তু কোথাও তাকে নিকৃষ্ট বলে আখ্যায়িত করেননি; কিন্তু এখানে নিকৃষ্ট বলার কারণ কিঃ

এ প্রশ্নের জবাবে ইমাম রায়ী (র.) বলেছেন, এখানে তাদের কর্মকাগুকে নিকৃষ্ট বলার কারণ হলো, তাদের অন্তরের বিশ্বাস গোপন করার জন্য তারা মিথ্যা শপথের আশ্রয় নিয়েছে। আর এ মিথ্যা শপথ দ্বারা তারা তাদের ধন-সম্পদকে মুসলমানদের হাত হতে রক্ষা করেছে। এরূপ পস্থা অন্য কোথাও তারা গ্রহণ করেনি। –িকাবীর

আনুহ বলেন, তাদের এমন জঘন্য আচরণের কারণ এই যে, তারা কেবল মাত্র মুখেই ঈমান গ্রহণ করেছে, অন্তর তাদের কুফরিতে ভরা। তাদের এ দাগাবাজীর ফলস্বরূপ আল্লাহ তাদের অন্তরে মোহর নেরে দিয়েছেন। তাই প্রকৃত ঈমান তাদের অন্তরে প্রবেশ করতে পারে না। আর তারা ঈমান সম্পর্কীয় কোনো কিছুই বুঝে না। অনবরত ও অত্যধিক পাপাচারে লিপ্ত থাকলে মানুষের অন্তর বিকৃত হয়ে যায়, সৎ ও মহৎ আর পুণ্য কাজের যোগ্যতা হারিকে, ফেলে, এমতাবস্থায় পাপ-পুণ্য ও হিতাহিত জ্ঞান বিবেচনার শক্তি কোথায় পাবে। –[তাহের]

কেউ কেউ এ আয়াতের তাৎপর্য এভাবে করেছেন যে, তারা যখন খুব ভালোভাবে বুঝে গুনে ঈমান না এনে অথবা কৃষ্ণরির পথ অবলম্বন না করে মুনাফিকীর পথ অবলম্বন করেছে তখন আল্লাহ তা'আলার পক্ষ হতে তাদের অন্তরে মোহর মেরে দেওয়া হয়েছে। আর তাদের অকৃত্রিম ও ভদ্র মানুষের আচরণ অবলম্বনের ক্ষমতাই হরণ করে নেওয়া হয়েছে। এ স্থলে তারা সৃষ্ট বৃঝ ও সমঝের যোগ্যতাই হারিয়েছে। এ পথে চলতে তাদের মনে কখনো চেতনা জাগ্রত হয় না।

ান্তর লিগিয়ে দেওয়া হয়েছে" এখন তারা কিছুই বুঝে না এ কথার তাৎপর্য হলোঁ, তারা যখন খুব ভালোভাবে বুঝে শুনে সোজাসুজি ঈমান আনা কিংবা সুস্পষ্ট কৃষ্ণরির পথ অবলম্বন করার পরিবর্তে এ মুনাফিকীর আচরণ অবলম্বন করার সিদ্ধান্ত করেছিল, তখন আলার তা'আলার পক্ষ হতে তাদের অন্তরে মোহর লাগিয়ে দেওয়া হয়েছিল এবং তাদের অকৃত্রিম, সাচা ও ডদ্র মানুষের আচরণ অবলম্বনের ক্ষমতাই হরণ করে নেওয়া হয়েছিল । এক্ষণে তারা সঠিক ও সুস্থ বুঝ-সমঝের যোগ্যতাই হারিয়ে ফেলেছে । তাদের দৈতিক চেতনাই নিঃশেষ হয়ে গেছে । এ পথে চলতে তাদের মনে কখনো এ চেতনা রাখ্যত হয় না যে, দিন রাহতর মিথা ও সার্বক্ষণিক ধোঁকা গুতারবা; কথা এবং কাজের চিরস্থায়ী বিরোধ ও পার্থক্য অত্যন্ত নিকৃষ্ট ও হীনতম অবস্থা এবং এ অবস্থার মধ্যেই তারা নিজেদেরকে নিমজ্জিত করে রেথেছে । –্কিবীর]

এখানে আল্লাহ তা আলা মুনাফিকদের কিছু আলামত ও আচরণ আলোচনা প্রসংক্ষ বলেছেন, "তাদের প্রতি তাকালে তাদের অবয়ব তোমাদের খুবই আকর্ষণীয় মনে হবে। আর তারা কথা বললে তাদের কথা ওনতে মগু হয়ে যাবে।"

হযরত আদুল্লাহ ইবনে আববাস (রা.) বর্ণনা করেছেন, আদুল্লাহ ইবনে উবাই বড়ো স্বাস্থ্যবান সুডৌল দেহসম্পূন, সুদর্শন বাকপটু লোক ছিল। তার সঙ্গী-সাথীও এ ৩ণে ওণান্ধিত ছিল। এরা সকলে মদীনার ধনী লোক ছিল। তারা যখন নবী করীয় 🔆 -এর মজলিসে উপস্থিত হতো, তখন সেখানে প্রাচীরের গায়ে বালিশ লাগিয়ে ঠেশ দিয়ে বসত ও বড় রসালো কথাবার্তা বলত। তাদের আকার-আকৃতি দেখে এবং তাদের কথাবার্তা ভনে কেউ চিন্তা বা কল্পনা করতে পারতো না যে, এসব সম্মানিত ব্যক্তি চরিত্রের দিক দিয়ে এত নীচ ও হীন হয়ে গেছে।

ভারার তা আলা মুনাফিকদের উদাহরণ পেশ করে বলেছেন, 'তারা যেন কাষ্ঠসমূহ যা দেওয়ালের সাথে ঠেকানো হয়েছে" অর্থাৎ এ লোকেরা যারা প্রাচীর গায়ে ঠেশ লাগিয়ে বঙ্গে, তারা আসলে মানুষ নয়। তারা নির্জীব কাষ্ঠথও মাত্র। তারা কিছু জানেও না, কিছু বুঝেও না। তারা ফলদায়ক কাষ্ঠের মতোও নয়, সুতরাং উপকারহীন বস্তু মাত্র।

উ<mark>পকারীবস্তুর সাথে তুলনা না করে প্রাচীরে লাগানো কাষ্ঠ খণ্ডের সাথে তুলনা করার কারণ : ইমাম রাযী (র.) বলেছেন.</mark> তাতে এমন অনেক ফায়দা আছে যা অন্যত্র নেই।

- ১. ভাষ্ণনীরে কাশূশাফে বলা হয়েছে, ঈমান ও কল্যাণহীন অবস্থায় তাদেরকে মোটাতাজা, দেওয়ালে ঠেশ লাগানো শরীরওলাকে, দেওয়ালে ঠেশ দেওয়া কাষ্ট খণ্ডের সাথে তুলনা করা হয়েছে। কারণ কাষ্ঠ যদি কোনো কাজ দেয়ই তাহলে তা তথনই ছদে, দেওয়ালে ও অন্যান্য লাভজনক স্থানে ব্যবহৃত হয়। আর যথন কোনো কাজ দেয় না, তথন তা প্রাচীরের সাথে ঠেশ লাগিয়ে ফেলে রাখা হয়, অতএব ফল না দেওয়া লাভহীন হওয়াতে তাদেরকে ঠেশ দেওয়া কাঠের সাথে তুলনা করেছেন। আর তার অর্থ ঠেশ লাগানো খোদাইকৃত কাষ্ঠ-পুত্তলিকার সাথেও সৌন্দর্যে ও ফায়দাহীন হওয়ার ক্ষেত্রে তাদের তুলনা হতে পারে।
- ২. প্রাচীরে ঠেশ লাগানো শুকনা কাষ্ঠ থওও আসলে কাঁচা গাছের ডাল ছিল, যা যে কোনো কল্যাণমূলক কাজে ব্যবহারযোগ্য ছিল। অতঃপর শুকিয়ে গিয়ে ব্যবহার-অযোগ্য হয়ে গেছে। ঠিক তেমনি মুনাফিকরাও যে কোনো কল্যাণমূলক কাজের যোগ্য ছিল। অতঃপর তারা কল্যাণ-যোগ্যতা হারিয়ে ফেলেছে।

 দেওয়ালের সাথে ঠেশ লাগানো কাঠের এক মাথা এক দিকে আর অন্য মাথা অন্য দিকেই থাকে। ঠিক তেমনি মুনাফিকদের অবস্থাও। কারণ মুনাফিকদের একদিক অর্থাৎ অন্তর কাফেরদের সাথে সম্পর্কযুক্ত, আর অপর দিক অর্থাৎ বাহ্যিক দিক

মুসলমানদের সাথে সম্পর্কযুক্ত। –িকাবীর।
আল্লাহ তা আলা মুনাফিকদের মানসিক অবস্থার বর্ণনা দিয়ে
বলেছেন, "প্রত্যেকটি জোর আওয়াজকে তারা নিজেদের বিরুদ্ধে মনে করে।" এ সংক্ষিপ্ত বাকে তাদের অপরাধী
মন-মানসিকতার পূর্ণ চিত্র অঙ্কন করে দেওয়া হয়েছে। তারা বাহ্যিক ঈমানের অপ্তরাল সৃষ্টি করে মুনাফেকির যে মারাত্মক খেলায়
মেতে রয়েছে, তা তারা খুব ভালো করেই জানত। এ কারণে যে কোনো সময় তারা ধরা পড়ে যায়, তাদের অপরাধের রহস্য
উদ্যাটিত হয়ে পড়ে; কিংবা ভাদের কুটিল কারসাজি সহা করতে করতে মুসলমানদের ধৈর্যের গাঁদ কোনো সময় তেঙ্গে ক্রেশের কর বান ভেকে উঠে, সেজন্য প্রতি মুহুর্তেই তারা ভীত-সন্ত্রন্ত ও শক্কিত হয়ে পড়ত। তারা মনে করত হয়তো দুর্ভাগ্যের
কিনিটিক কিংবা কোথাও কোনো কোলাহল শ্রুভিগোচর হলে তারা সংকুটিত হয়ে পড়ত। তারা মনে করত হয়তো দুর্ভাগ্যের
নির্দিষ্ট মুহুর্তিটি এদে পড়েছে।

ভারা পাকা শক্র ডাদের হতে সতর্ক হয়ে থাক। অর্থাৎ তারা মুসলিম সমাজে লুকিয়ে থাকা গোপন শক্র আর গোপন শক্র প্রকাশ্য শক্র অপেক্ষা অধিক ভয়াবহ ও মারাত্মক হয়ে থাকে। কারণ গোপন শক্র সমাজের ঐক্যে ভাঙ্গন সৃষ্টি করে। –(রহুল কোরআন) সুতরাং এদের ব্যাপারে সর্বদা সতর্ক থেকো। কারণ তারা যে কোনো মুহূর্তে যে কোনো রক্ষের অঘটন বাঁধিয়ে দিতে পারে, যে কোনো সময় ধোঁকাবাজির আশ্রম নিয়ে মুসলিম সমাজের মধ্যে ভাঙ্গন সৃষ্টি করেও পারে।

- ٥. وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ تَعَالُوا مُعَتَذِرِينَ يَسْتَغْفْر لَكُمْ رَسُولُ اللَّه لَكُووا بِالتَّصْدِيدِ وَالنَّهُ خُفِيفِ عَطُفُوا رُؤُوسُهُمْ وَ رَأَيتُهُمْ بَ صُدُونَ يُسعَرِضُونَ عَن ذَٰلِكَ وَهُدُه و مرکز ورز. مستکبرون.
- بهَ مُزَةِ الْإِسْتِفْهَامِ عَنْ هَمُزَةِ الْوَصْلِ أَمْ لُمُ تَسْتَغَفِرْ لَهُمْ ط لَنْ يُغْفِرَ اللَّهُ لَهُمْ ط إِنَّ اللَّهُ لَا يَهْدِي الْقَوْمَ الْفُسِقِينَ .
- ে هُمُ الَّذِيْنَ يَقُولُونَ لِإَصْحَابِهُمْ مِنَ الْاَنْصَارِ ٧ أَمْ الَّذِيْنَ يَقُولُونَ لِإَصْحَابِهُمْ مِنَ الْاَنْصَار لَا تُنْفِقُوا عَلَى مَنْ عِنْدَ رَسُولِ اللَّهِ مِنَ الْمُهَاجِرِيْنَ حَتِّي يَنْفُضُوا طِ يَتَفُرُّوا عَنِهُ وَللُّهِ خَزَائِنُ السَّمْوَاتِ وَالْاَرْضِ بِالرِّزْقِ فَهُو البَّرازقُ لِللْمُهَاجِرِينَ وَغَلَيْرِهِمْ وَلُكِلَّ الْمُنْفَقِينَ لَا يَفْقُهُونَ .
- يَقُولُونَ لَئِنْ رَجُعْنَا آئُ مِنْ غَزُوةَ بَنِي الْمُصطَلِق إِلَى الْمُدِينَةِ لِيُخْرِجُنَّ الْأَعُزُ عَنُوا بِهِ أَنْفُسَهُمْ مِنْهَا أَلَاذَكُ ط عَنْوا بِهِ الْمُؤْمِنِينَ رَ لِلَّهِ الْعِدَّةُ الْغَلَبَةُ وَلِرَسُولِهِ وَلِلْمُ وَمِينِينَ وَلَكِنَّ الْمُنْفِقِينَ لَا يَعْلَمُونَ ذَٰلِكَ.

#### অনবাদ:

- ৫. আর যখন তাদেরকে বলা হয় যে, তোমরা আসো ওজর পেশ করার উদ্দেশ্যে। আল্লাহর রাসুল তোমাদের জন্য ক্ষমা প্রার্থনা করবেন। তখন তারা ফিরিয়ে নেয় শব্দটি তাশদীদ ও তাখফীফ উভয় কেরাতে পঠিত হয়েছে অর্থাৎ ফিরিয়ে নেয় তাদের মস্তকসমূহ, আর আপনি তাদেরকে দেখতে পান যে, তারা ফিরে যায় ৷ তা হতে বিমখ হয় দান্তিকভাবে :
- कक्रन विशास है कि कि विभागान एक ্র্র্ন -এর প্রয়োজনীয়তা অবশিষ্ট থাকেনি। কিংবা ক্ষমা প্রার্থনা না করুন, আল্লাহ কখনোই তাদেরকে ক্ষমা করবেন না। নিশ্চয় আল্লাহ পাপাচারীদেরকে পথ প্রদর্শন করেন না।
- তাদের উপর ব্যয় করো না, যারা রাসূলের সঙ্গে রয়েছে মুহাজিরগণ হতে থাবৎ তারা সরে পড়ে তার নিকট হতে বিচ্ছিন্র হয়ে পড়ে। আল্লাহরই জন্য আকাশমগুলী ও পথিবীর ধন-ভাগ্যর জীবিকার ভাগ্যর। সতরাং তিনিই মুহাজির ও অন্যদের জীবিকা দানকারী। কিন্ত মুনাফিকগণ তা উপলব্ধি করে না
- ১ ৮. তারা বলে, আমরা প্রত্যাবর্তন করলে বনী মুসতালিক যুদ্ধ হতে মদীনা হতে সবলগণ বের করবে। এটা দ্বারা তারা নিজেদেরকে উদ্দেশ্য করেছে। দূর্বলদেরকে তথা হতে এটা দ্বারা ম'মিনদেরকে উদ্দেশ্য করেছে। অথচ সুমান তো আল্লাহরই জন্য শক্তি এবং তাঁর রাসূল ও মু'মিনগণের জন্য: কিন্ত মুনাফিকগণ জানে না তা

# তাহকীক ও তারকীব

وَرَايَنَهُ صَادَيْنَ اللهِ اللهِ عَلَيْهُ عَلَيْ مَنْصُرُهِ इख्यात कातर्त مَنْصُرُهُ تَلَهُ "مِكُسُوْنَ" وَمُولُهُ "مِكُسُوْنَ" وَمُولِمُ اللهِ عَلَيْهُ مَادَيْنَ مُسْتَكَبِرُوْنَ : فَوَلَمُ "وَهُمْ مُسْتَكِبِرُوْنَ" وَهُمْ مُسْتَكِبِرُوْنَ وَقُولُهُ "وَهُمْ مُسْتَكِيبِرُوْنَ" وَهُمْ مُسْتَكِبِرُوْنَ وَاللهَ وَهُمْ مُسْتَكِبِرُونَ وَاللهِ وَهُمْ مُسْتَكِيبِرُونَ وَاللهِ وَهُمْ مُسْتَكِبِرُونَ وَاللهِ وَهُمْ مُسْتَكِيبِرُونَ وَاللهِ وَهُمْ مُسْتَكِبِرُونَ وَاللهِ وَهُمْ مُسْتَكِيبُرُونَ وَاللهِ وَهُمْ مُسْتَكِيبِرُونَ وَاللهِ وَاللهِ وَهُولُهُ وَاللّهُ وَلِلْهُ وَاللّهُ وَالل

" قَوْلُهُ ' 'اَوُوا করে اَكُوْدُ काর এ শক্ষাটিতে کُرُرًا পড়েছেন। আর নাফে' তাকে کُوْدُهُ ' اَلُوُوا ' আবু ওবাইদ প্রথম কেরাতকে পছন্দ করেছেন। –[ফাতহুল কাদীর]

"كُنْ تَ هَا وَالْمُ الْمَا الْمُعَامُ किया এবং مُعَنَّرُهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللّ করে পড়েছেন। এ কারণে যে, مُنْ আবায়টি مُعَنَّرُهُ وَاسْتَغِفُهُمُ اللَّهِ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ اللّ অভঃপর عُمْنَرُهُ وَاسْتَغِفُهُمُ اللَّهِ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ ال

"يَنْفُضُوّا" के "يَنْفُضُوّا : জমহর اِنْبِضَاضُ হতে উদ্ভূত মনে করে إِنْبَضَاضُ পড়েছেন। যার অর্থ – ছিন্ন-বিচ্ছন্ন হয়ে যাওয়া। আর ফজল ইবনে ঈসা আর-রাকাসী اَنْفَضُ الْفُومُ পড়েছেন। বলা হয় اَنْفَضُ الْفُومُ पড়েছেন। বলা হয় الْفُومُ যথন তাদের মাল-পত্র ধ্বংস হয়ে যায়। -[ফাতহুল কাদীর]

# প্রাসঙ্গিক আন্দোচনা

#### नात नुगृन :

- ১. অধিকাংশ তাফসীরকারের মতে আব্দুল্লাহ ইবনে উবাই যখন বলেছিল الْكَنْرُ بَنْهَا الْأَكْرُ بَنْهَا الْكَاتِّةِ بَعْمَا اللَّهِ اللَّهُ الللللَّا اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّا الللللَّا اللَّاللَّا الللللَّا الللَّا اللللّ
- ২. কেউ কেউ বলেন— আব্দুল্লাই ইবনে উবাই-এর ক্ষেত্রে পূর্ববর্তী যে আয়াতসমূহ নাজিল হয়েছিল, তারই পরিপ্রেক্ষিতে তার আত্মীয়-স্বজনদের ঈমানদার ব্যক্তিগণ তাকে বলতে লাগল, আল্লাহ তা'আলা তোমার উপর আয়াতের মাধ্যমে অসলুষ্টি প্রকাশ করেছেন। সূতরাং তুমি রাস্লের দরবারে যাও এবং তোমার গুনাহ মার্জনা করে নাও এবং আল্লাহর দরবারে ক্ষমার দোয়া করিয়ে লাও। তথন ইবনে উবাই বলল, ০০ হা হায়! তোমরা প্রথমে ঈমান আনয়নের জন্য বললে, তখন ঈমান এনেছি। অতঃপর যাকাত প্রদানের জন্য বলেছ, তাও ইচ্ছা অনচ্ছিয়ে পালন করেছি। এখন সর্বশেষ তোমাদের কথানুসারে মুহাম্মদকে সিজদা করতে বলতে চাও নাকি? তা আমার পক্ষে কথনো সম্ভব হবে না। এ কথার প্রেক্ষিতে আল্লাহ তা আলা আয়াতটি নাজিল করেন। —[আশরাফী, কাবীর, মা'আরিফ]

হয় আসো. তাহলে আলাহর রাস্ল তোমাদের জনা মাগফিরাতের দোয়া করবেন, তখন তারা মাথা ঝাকনি দেয়। আর তোমরা লক্ষ্য করেছ- তারা আসা হতে বড়োই অহমিকা সহকারে বিরত থাকে।"

অর্থাৎ তারা রাসূলে কারীম ——এর নিকট ইন্তিগফার এবং মাগফিরাত চাওয়ার জন্য আসে না; তথু তাই নয়, মাগফিরাত বা ক্ষমা চাওয়ার কথা ভনতেই তাদের মধ্যে অহমিকা ও অহংকার প্রচণ্ড হয়ে উঠে এবং দান্তিকতা সহকারে তারা মাথা ঝাঁকানি দেয়। রাসূলে কারীম ——এর নিকট উপস্থিত হওয়া ও ক্ষমা চাওয়াকে তারা নিজেদের পক্ষে বড়োই অপমানকর মনে করে নিজ ক্লিলে স্থানে শক্ত হয়ে বসে থাকে। তারা যে প্রকৃতই মু'মিন নয় তাদের এরূপ আচরণ হতে তা প্রকট হয়ে উঠে।

আপুনি তাদের জন্য মাগফিরাতের দোয়া করুন আঁর নাই করুন তাদের জন্য সমান কথা, আল্লাহ কখনই তাদেরকে মাফ করবেন না। আল্লাহ ফাসেক লোকদেরকে কখনোই হেদায়েত দেন না।"

হ্যরত কাতাদাহ (রা.) বলেছেন, এ আয়াতটি সূরা তওবার আয়াত-

إِسْتَغَفِرْ لَهُمْ أَوْلَا تَسْتَغَفِرْ لَهُمْ إِنْ تَسْتَغَفِرْلَهُمْ سَبْعِيْنَ مَرَّةً فَلَنْ يَّفَهِرَ اللَّهُ لَهُمْ ذَٰلِكَ بِٱثْهُمُ كَفُرُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَاللَّهُ لَا يَهْدِى الْغَوْمَ الْفَاسِقِيْنَ . (الطَّنْفَةُ : . . ٨)

যখন অবতীর্ণ হলো, তখন রাস্নুল্লাহ ক্রান্ত বললেন, "আমার প্রভু আমাকে এখতিয়ার দিয়েছেন, আমি তাদের জন্য সন্তরবার মাগফিরাতের দোয়া করবো।" তখন আল্লাহ তা'আলা এ আয়াতটি অবতীর্ণ করলেন। অর্থাৎ এ আয়াতটি অবতীর্ণ করে আল্লাহ তা'আলা নবী করীম ক্রান্তর কানিয়ে দিলেন যে, মুনাফেকী না ছাড়লে তাদেরকে কখনই ক্রমা করা হবে না। কারণ "আল্লাহ ফাসেক লোকদেরকে কখনই হেদায়েত দেন না।" সুতরাং বুঝা গেল যে, মাগফিরাতের দোয়া কেবলমাত্র হেদায়েতপ্রাপ্ত লোকদের জন্য কল্যাণকর হতে পারে। যারা স্বেচ্ছায় নাফরমানি আর ফাসেকীর পথ অবলম্বন করে নিয়েছে, তাদের জন্য স্বয়ং রাসূলে কারীম ক্রান্তর থাদি দোয়া করেন, সে দোয়া আল্লাহ কবুল করেন না। আর যারা হেদায়েত পেতে চায় না তাদেরকে হেদায়েত দান আল্লাহ তা আলা র নিয়ম হলো, যে লোক হেদায়েত পেতে চায় তাকে হেদায়েত দান করা।

আলাহ তা'আলা তাদের এ পরিকল্পনার প্রতি কটাক্ষ করেছেন এবং মু'মিনদেরকে অভয় দিয়েছেন যে, মুনাফিকদের এ পরিকল্পনা অবশাই বার্থ হবে। বার্থ হবেয়ার কারণ প্রসাস আয়াতের শেষ অংশে বলা হয়েছে। "অথচ পৃথিবী ও আকাশমওলের সমস্ত ধন-ভাগারের মালিক একমাত্র আল্লাহই; কিন্তু এ মুনাফিকরা তা বুঝে না।" অর্থাৎ তারা আল্লাহর নিয়ম-নীতি বুঝে না, তিনি তো যারা তার নাফরমানি করে তাদেরকেও রিজিক দান করেন, তাহলে কিভাবে তিনি যারা তাঁর বিধান মানে, বন্দেগি করে, তাদেরকে বঞ্চিত করবেন। সূতরাং তারা অর্থনৈতিক অবরোধ করে মু'মিনদের কোনো ক্ষতি করতে পারবে না।

আল্লাহ তা আলা বলেছেন, "তারা বলে, আমরা মদীনায় প্রত্যাবর্তন করলে যে সন্মানিত সে হীনকে সেথান হতে বহিষ্কৃত করবে।" এ উক্তি মুনাফিক সর্দার আন্মন্ত্রাই ইবনে উবাইয়েব। সে রাসূপুরাহ এবং তাঁর সাহাবীদেরকে অসন্মানিত আর নিজেকে এবং তার মুনাফিক সঙ্গী-সাথীদেরকে সন্মানিত তেবে বলে। তাম মদীনায় পৌছলে এ কুলাসারদেরকে মদীনা হতে বহিষ্কার করবো। –ি্হাতহুল কাদীর, রুহুল কোরআন, সাফওয়া।

হযরত যায়েদ ইবনে আরকাম (র.) বলেন, আমি যখন আব্দুল্লাই ইবনে উবাইয়ের এ কথা রাসূলে কারীম — কে বললাম এবং সে যখন তা স্পষ্ট ভাষায় অধীকার করল, আর সে জন্য 'কসম' করল, তখন আনসার সমাজের বয়েবৃদ্ধ লোকেরা আর আমার নিজের চাচা আমাকে খুবই তিরস্কার করলেন। এমনকি আমিও যেন অনুভব করতে লাগলাম যে, নবী করীম — বুঝি আমাকে মিথ্যাবাদী ও আব্দুল্লাই ইবনে উবাইকে সত্যবাদী মনে করেছেন। এ কারণে আমার এত দুঃখ হলো যা সারা জীবনে কখনো হয়নি। আমি তখন দুঃখ ভারাক্রান্ত হৃদয়ে নিজের ঘরে বসে রইলাম। পরে এ আয়াতটি যখন নাজিল হলো তখন রাসূলে কারীম — আমাকে ডেকে পাঠালেন। আমি উপস্থিত হলে তিনি হাসতে হাসতে আমার কান ধরলেন এবং বললেন, ছেলেটির কান সত্যই গুনেছিল, আল্লাহ নিজেই তার সত্যতা ধীকার করেছেন। – হিবনে জারীর, তিরমিযী।

আন্নাহ তা আলা বলেন, 'অথচ মান-মর্যাদা তো আন্নাহ, তার রাস্ল وَوَا لُهُ تَعَالَى وَاللّٰهِ الْعَرَةُ ..... لَا يَعَالَمُونَ : আন্নাহ তা আলা বলেন, 'অথচ মান-মর্যাদা তো আন্নাহ, তার রাস্ল এবং মু'মিনদের জন্য; কিছু এ মুনাফিকরা (তা) জানে না।' আন্নাহর ইজ্জত ও মর্যাদা হলো আন্নাহর দীনের শক্রদেরকে পরাজিত করা। আর রাস্লের ইজ্জত হলো অন্যান্য ধর্মের উপর তাঁর দীনকে বিজয়ী করা। আর মু'মিনদের ইজ্জত হলো শক্রদের উপর তাদেরকে আন্নাহ কর্তৃক সাহায্য-সহযোগিতা দান করা। -[রহল কোরআন]

আসমান ও জমিনের সমস্ত ধনভাগ্যারের একমাত্র মালিক মহান আল্লাহ; জানাতের নিয়ামতসমূহ, বৃষ্টি, রিজিক, জমিনের অভান্তরে সংরক্ষিত সকল সম্পদের একমাত্র মালিক আল্লাহ তা'আলা। মহান আল্লাহর অনুমতি ব্যতীত কেউ এর অধিকারী হতে পারে না। কিছু মুনাফিকরা আল্লাহ তা'আলার শান ও কুদরত সম্পর্কে অবগত নয়। আল্লাহ তা'আলা যাকে সম্পদ দান করেন সে-ই তা লাভ করে। যাকে আল্লাহ তা'আলা বঞ্চিত করেন কেউ তাকে দিতে পারে না। মহান আল্লাহ আকে সম্মানিত করেন কেউ তাকে অপমানিত করতে পারে না। আল্লাহ আকে সামানিত করেন কেউ তাকে সম্মানিত করতে পারে না। কিছু এ নির্জলা সত্য মুনাফিকরা বুঝতে পারে না। –্নুকল কোরআন

এর মধ্যকার পার্থক : کَیْعَنْکُونَ وَ کَیْغَنْکُونَ وَ وَکَیْغَنْکُونَ وَ وَکَیْغَنْکُونَ وَ کَیْغَنْکُونَ وَ کَیْغَنْکُونَ وَ کَیْغَنْکُونَ وَ کَیْغَنْکُونَ وَ کَیْغَنْکُونَ وَ وَهُ اللّهِ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللل

আর দুনিয়াতে কখনো এক ব্যক্তি আবার কখনো অপর ব্যক্তি সম্মান ও মর্যাদার অধিকারী হয়ে থাকে। তাতে যদি কোথাও তা ভুল ক্রমে ব্যক্তিক্রম হয় – তবে তা সম্বন্ধে অবগত না থাকা ব্যক্তির বে-খবর হওয়ার প্রমাণ হিসাবে যথেষ্ট। তাই শেষোক আয়াতে শুনুন্নিয়াত

এ আয়াত মহানবী — এর নবুয়তের সত্যতার প্রমাণ : আলোচ্য আয়াতটি মহানবী — এর নবুয়তের সত্যতার এক দলিল। কারণ এখানে আল্লাহ এবং তাঁর রাস্ল এ মু মিনরাই শেষ পর্যন্ত ইজত এবং সন্মানিত হবে এ ভবিষ্যদ্বাণী করা হয়েছে, যা কিছুদিন পরই প্রমাণিত হয়েছে। এ আয়াত যেদিন নাজিল হয় সেদিনও ইসলাম দুর্বল ছিল; কিছুদিন যেতে না যেতেই রাস্লুলাহ — এবং তাঁর দীন বিজয়ী হলো। গোটা আরব উপদ্বীপে ইসলাম একমাত্র বিজয়ী দীন হিসাবে ঘোষিত হলো। সমগ্র বাতিল, আল্লাহন্রোহী শক্তি ইসলামের সামনে মাথা নত করল। রাস্লেলর ইস্তেকালের পর পারস্য সম্রোজ্য এবং রোমান সম্রোজ্যদ্বয় বোলাফায়ে রাশেদীনের হাতে চলে আসল। এরও পর দুনিয়ার প্রায় অর্ধেক অংশ মুসলমানদের হাতে চলে আসল। এতাবে এ ভবিষ্যদ্বাণী প্রমাণ করল যে, এটা কোনো মানুষের নয়, তা সর্বজ্ঞানী আল্লাহর বাণী। আর এ বাণীর বাহক আল্লাহর রাস্ল — — (রুহুল কোরআন)

#### অনুবাদ :

- ৯. হে ঈমানদারণণ! যেন তোমাদেরকে উদাসীন না করে

  অমনোযোগী না করে <u>তোমাদের সম্পদ ও সন্তানসন্ততি</u>

  <u>আল্লাহর শ্বরণ হতে</u> পাঁচ ওয়াক্ত সালাত হতে, <u>আর যে</u>

  ব্যক্তি এরপ উদাসীন হবে, তরাই ক্ষতিগ্রস্ত হবে ।
- ১০. <u>আর তোমরা ব্যয় করো</u> জাকাত আদায়ে <u>আমি তোমাদেরকে যে জীবিকা দান করেছি তা হতে,</u>
  তোমাদের কারো নিকট মৃত্যু আগমন করার পূর্বে।
  অন্যথায় তখন সে বলবে, হে আমার প্রতিপালক যদি
  প্র্যুগ্র করে ব্যবহৃত অথবা পু অব্যয়টি
  অতিরিক্ত এবং ্র্যুক্ত অথবা পু অব্যয়টি
  অকিরক্ত এবং ্র্যুক্ত অথবা পু অব্যয়টি
  অকিরক্ত এবং ্র্যুক্ত অব্যামি কর্ত্য আমাকে কিছু সময়ের জন্য অবকাশ দান কর, তবে আমি সদকা করবো। অর্থাৎ আমি জাকাতের মাধ্যমে সদকা করবো। শদ্দি মূলত
  ভিন্ন মুল শব্দে হৈ হরফটিকে আর্ক্তি হবে হজব্রত পালন করবো। হয়রত ইবনে আব্রামা (রা.) বলেন, যে ব্যক্তি হজ ও জাকাতের মধ্যে ক্রটি করবে সে অবশ্যই মৃত্যুকালে দুনিয়াতে আরও কিছকাল থাকার আবেদন করবে।
- ১১. কিন্তু যখন নির্ধারিত সময় উপস্থিত হবে, তখন আল্লাহ কখনো কাউকে অবকাশ দিবেন না। আর আল্লাহ তোমরা যা কিছু কর, তদ্বিষয়ে সময়ক অবহিত। শব্দটি েও ে ে যোগে উভয় কেরাতে পঠিত হয়েছে।

- ٩. يَلَايُهُا الَّذِينَ أَمَنُوا لاَ تُلْهِكُمْ تُشْغِلُكُمْ
   أَصُوالُكُمْ وَلاَ أَوْلاُدُكُمْ عَنْ ذِكْرِ السَّلِيهِ عَلَى السَّيهِ عَلَى السَّيهِ عَلَى السَّيهَ عَلَى السَّيْسَ السَّيهُ عَلَى السَّيّةَ عَلَى السَّيْسَالِ السَّيْسَالِقُولُ عَلَى السَّلِهُ عَلَى السَّيْسَ عَلَى السَّيهَ عَلَى السَّلِهُ عَلَى السَّلِيمَ عَلَى السَّيْسَ عَلَى السَّلِهُ عَلَى الْسَلِهُ عَلَى السَلِيمَ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَى السَّلِهُ عَلَى السَلِيمُ عَلَى السَّلِهُ عَلَى السَّلِهُ عَلَى السَلِيمَ عَلَيْهِ عَلَى السَّلِهُ عَلَى السَلِيمُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَى السَّلِهُ عَلَى السَلِيمُ عَلَيْهُ عَلَى السَلِيمُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَى الْمُعْلِمُ عَلَيْهِ عَلَى السَّلِهُ عَلَى الْمُعْلِمُ عَلَيْهُ عَلَى الْمُعْلِمُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَى السَلِيمُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلِيمُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَ
- . وَانْفِعُوْا فِي الزَّكَاةِ مِعًا رُزُفَنْكُمْ مِّنَ قَبْلِ أَنْ يَّاتِي أَحَدَكُمُ الْمَوْتُ فَيَقُولُ رَبِ لَوْلًا بِمَعْنِي هَلًا أَوْلاً زَائِدَةً وَلَوْ لِلتَّمَنِّي لَوْلًا بِمَعْنِي هَلاَّ أَوْلاً زَائِدَةً وَلَوْ لِلتَّمَنِّي الثَّاءِ فِي الْاَصْلِ فِي السَّادِ اتْسَدَّتُ بِالزَّكُوةِ وَاكُنْ مِنَ الصَّلِحِيْنَ بِانَ أَحُجُ فِالْ ابْنُ عَبَّانٍ رَضِيَ اللَّهُ تَعَالَى عَنهُ مَا قَصَر آحَدُ فِي الرَّحُوةِ وَالْحَجِ إِلَّا سَأَلَ
- ١١. وَلَنْ يُتُؤخِرَ اللّٰهُ نَفْسًا إِذَا جَّاءَ اجَلُهَا ط
   وَاللّٰهُ خَبِيْرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ بِالنَّاءِ وَالْبَاءِ.

#### তাহকীক ও তারকীব

কর ارغًام পড়েছন। ইয়রত ইবনে মাসউদ এবং সাঈদ ইবনে জোবাইর (র.) أَنَصْدُنَ পড়েছেন। ব্যর মধ্যে الْمَصْدُقَ कরে করে শংজান এর মধ্যে الله করে করে শংজান এর মধ্যে الله করে করে শংজান । ব্যরহত ইবনে মাসউদ এবং সাঈদ ইবনে জোবাইর (র.) إن أَضَدُنَ পড়েছেন। ব্যরহত ইবনে মাসউদ এবং সাঈদ ইবনে জোবাইর (র.) إن أَضَدُنَ পড়েছেন। ক্ষেত্র করে করির করে কেউ করে কেউ বলেছেন, মৃত্রি ইবাইন ইবাং করে করির ভিনিত্র ভিনিত

কারণ সুম্পষ্ট। আবু ওবাইদ বলেছেন, আমি মাসহাফে ওসমানীতে এ শব্দটি 🖟 হীনভাবে 💥 দেখেছি। ওবাইদ ইবনে ওমাইর [काण्डल कामीत] وَأَنَا ٱكُونُ किया - وَأَنَا ٱكُونُ किया - وَأَنَا ٱكُونُ किया - وَأَنَا الْكُونُ किया - وَأَكُنْ " قَوْلُهُ " تَعْمَلُونَ পড়েছেন সম্বোধন হিসাবে। আবৃ বকর আসেম হতে এত সুলামী

হসাবে بَعْمَلُونَ পড়েছেন। -[ফাতহুল কাদীর]

# প্রাসঙ্গিক আলোচনা

আল্লাহ তা আলা বলেছেন, "হে ঈমানদারগণ, তোমাদের : قَنُولُهُ تَعَالَى يَأَيُّهُمَا الَّذِينَنَّ ....... أَمُوالُكُمْ ধন-সম্পদ এবং তোমাদের সন্তানসন্ততি যেন তোমাদেরকে আল্লাহর শ্বরণ হতে গাফিল করে না দেয়। যারা এরপ করবে তারাই ক্ষতিগ্ৰস্ত হবে।"

এ সূরার প্রথম রুকৃতে মুনাফিকদের মিথ্যা শপথ ও চক্রান্তের কথা উল্লেখ করা হয়েছিল। দুনিয়ার মহব্বতে পরাভূত হওয়াই ছিল এ সব কিছুর সারমর্ম : এ কারণেই তারা একদিকে মুসলমানদের কবল হতে আত্মরক্ষা এবং অপর দিকে যুদ্ধলব্ধ সম্পদে ভাগ বসাবার উদ্দেশ্যে বাহ্যত নিজেদেরকে মুসলমান বলে প্রকাশ করত। মুহাজির সাহাবীদের পেছনে অর্থ ব্যয় বন্ধ করার যে চক্রান্ত তারা করেছিল তার পশ্চাতে এ কারণই নিহিত ছিল ৷ এ দ্বিতীয় রুকৃ'তে খাঁটি মুসলমানদেরকে সম্বোধন করে সতর্ক করা হয়েছে যে, তোমরা মুনাফিকদের ন্যায় দুনিয়ার মহক্বতে মগু হয়ে যেও না। -[মা আরিফ, কুরতুবী]

অন্যান্য বস্তু বাদ দিয়ে ধন-সম্পদ আর সস্তানাদির আলোচনার কারণ : যেসব জিনিস মানুষকে দুনিয়াতে আল্লাহর জিকির হতে গাফেল করে তন্মধ্যে সর্ববৃহৎ দু'টি- ধন-সম্পদ ও সন্তান-সন্ততি, তাই এ দু'টির নাম উল্লেখ করা হয়েছে। নতুবা দুনিয়ার যাবতীয় ভোগ্য সম্ভারই উদ্দেশ্য।

আয়াতের উদ্দেশ্য এই যে, ধন-সম্পদ ও সন্তান-সন্ততির মহকতে সর্বাবস্থায় নিন্দনীয় নয়; বরং এগুলো নিয়ে মশগুল থাকা এক পর্যায়ে কেবল জায়েজ নয়, ওয়াজিবও হয়ে যায়; কিন্তু সর্বদা এ সীমানার প্রতি লক্ষ্য রাখতে হবে যে, এসব বস্তু যেন মানুষকে আল্লাহর স্মরণ বা জিকির হতে গাফিল না করে দেয়। এখানে আল্লাহর জিকিরের অর্থ কোনো কোনো মুফাসসিরের মতে পাঁচ ওয়াক্ত নামাজ, কারো মতে হজ ও যাকাত এবং কারো মতে কুরআন। হযরত হাসান বসরী (র.) বলেছেন, এখানে জিকিরের অর্থ যারতীয় আনুগত্য ও ইবাদত। (কুরতুবী, মা'আরিফ!) আমাদের মতে শেষোক্ত অর্থই অধিক যুক্তি-সঙ্গত এবং গ্রহণীয়। কারণ সবই তো আল্লাহর জিকিরের অন্তর্ভুক্ত।

মোদাকথা, সাংসারিক কাজে এভাবে মাশগুল হয়ে যাওয়া যার কারণে আল্লাহকেই ভুলে যায়, ফরজ, ওয়াজিব কার্যে বিঘু ঘটে, একজন মু'মিনের জন্য তা কথনো উচিত নয়। সে কারণে আয়াতের শেষাংশে বলা হয়েছে 'যারা সাংসারিক কাজে মাশগুল হয়ে আল্লাহর জিকির হতে গাফিল হয়ে পড়ে তারাই ক্ষতিগ্রস্ত।

: আল্লাহ তা আলা বলেছেন, 'যে রিজিক আমি তোমাদেরকে দিয়েছি তা হতে ব্যয় কর- তোমাদের কারো মৃত্যুর সময় এসে উপস্থিত হওয়ার পূর্বে।' অর্থাৎ আল্লাহর দেওয়া রিজিক হতে আল্লাহর পথে অর্থাৎ যে কোনো কল্যাণমূলক কাজে ব্যয় করো। কোনো কোনো মুফাসসির বলেছেন, তার অর্থ 'জাকাত আদায় করো মৃত্যুর আলামত উপস্থিত হওয়ার পূর্বে।' কারণ মৃত্যু এসে গেলে তখন আল্লাহর পথে দান করার সুযোগ আর নাও আসতে পারে। সেই অবস্থায় আফসোস করা ছাড়া আর কোনো পথ খোলা থাকবে না। -[ফাডহুল কাদীর]

, মৃত্যুর ঘণ্টা বাজার পর যারা আল্লাহর রাস্তায় দান-সদকা করেনি, مِنَ المَصْلِحِيْنَ তারা কি বলবে সে প্রসঙ্গে অল্লিহে তা'আলা বলেছেন যে, 'তখন তারা বলবে, হে আমাদের প্রতিপালক! তুমি আমাকে আর একটু অবকাশ দিলে না কেন, তাহলে আমি দান-সদকা করতাম এবং নেককারদের অন্তর্ভুক্ত হয়ে যেতাম।

অর্থাৎ মৃত্যু এসে পড়লে সকলেই আবারও সময় চাইবে এবং প্রতিজ্ঞা করবে যে, সময় পেলে সদকা করবো এবং নেককার বনে যাবো। আল্লামা ইবনে কাছীর (র.) বলেছেন, সব সীমালজ্ঞানকারীই মৃত্যু আসলে লক্ষ্কিত হয়ে পড়বে এবং অতীতের ভুল শোধরাবার জন্য আরো সময় চাইবে। কিন্তু আফসোস! কোনো সময়ই তাদেরকে আর দেওয়া হবে না। তাদেরকে জবাবে বলা হবে, 'যখন কারো মৃত্যুর সময় এসে পড়ে তখন আল্লাহ তাকে কখনো অবকাশ দেন না। আর তোমরা যা কিছু কর আল্লাহ সে বিষয়ে পূর্ণ ওয়াকিবহাল রয়েছেন।'

এখানে মৃত্যু আসার পূর্বে দান-সদকা করতে, ইবাদত-বন্দেগিতে লিপ্ত হয়ে পড়তে অনুপ্রাণিত করা হয়েছে।

হযরত ইবনে আব্বাস (রা.) বলেছেন, যে ব্যক্তির বায়তুল্লাহর হজ করার মতো সম্পদ রয়েছে, অথবা জাকাত ওয়াজিব হওয়ার মতো ধন-সম্পদ রয়েছে; কিন্তু সে হজ করল না, জাকাত দিল না, যথন তার মৃত্যু আসবে তথন সে পুনর্বার সময় চাইবে। এ কথা খনে এক লোক হযরত ইবনে আব্বাস (রা.) -কে বললেন, আল্লাহকে ভয় করো (যা ইচ্ছা তা মনগড়া বলো না) সময় চাইবে তো কাফেররা! তখন হযরত ইবনে আব্বাস (রা.) বললেন, আমার বক্তব্যের পক্ষে তোমাদের সামনে কুরআন তেলাওয়াত করছি। এই বলে তিনি পড়লেন وَأَنْ نَاتُونُ الْمُنْ وَكُمُ الْمُنُونُ وَيَعْدُولُ رَبِّ لَوْلًا ﴿ الْمُنْوَلُ وَلَيْ الْمُنْوَلُ وَلَيْ الْمُنْوَلُ وَلَيْ الْمُنْوَلُ وَلَيْ وَلَيْكِ ﴿ [সাফওয়া]

ارتگان علی –এর বর্ণনা পৃথকভাবে করার কারণ : আল্লাহর পথে সম্পদ ব্যয় করার কথা পৃথকভাবে বর্ণনা করার দু'টি কারণ মা অরিফ গ্রন্থকার বর্ণনা করেছেন–

- ১. আল্লাহ এবং তার আহকামগুলো অনুসরণে থেকে মানুষকে বিরত ও গাফেল রাখার কারণগুলোর মধ্যে সর্বপ্রথম ও প্রধান কারণ হলো "ধন-সম্পদ" তাই যে সকল ক্ষেত্রে সম্পদ ব্যয় করা হয় যথা— জাকাত, হজ ইত্যাদি সে বিষয়গুলোকে পৃথকভাবে বর্ণনা করা হয়েছে এবং বলা হয়েছে তোমরা আল্লাহর পথে সম্পদ ব্যয় করো, তবে ধ্বংস হবে না, আল্লাহর স্বরণ হতে বক্ষিত থাকবে না। কারণ সম্পদ ব্যয় করার দ্বারা বালা-মসিবত হতে রক্ষা পাওয়া যায়, যেমন রাস্পুলাহ ক্রেন্তিন নিশ্নী ক্রিন্তিন বিলেন বিলিন বিলেন বিলাম বিলেন বিলেন বিলেন বিলাম বিলেন বিলেন বিলেন বিলাম ব
- হ দ্বিতীয় কারণটি হলো, মৃত্যুর নিশানা প্রকাশিত হওয়ার মুহূর্তে তা কারো ধারণা থাকে না, অর্থবা কারো শক্তির আওতাভুক্ত থাকে না যে, সে কাজা নামাজ অথবা রোজা ইত্যাদি আদায় করে নিশাপ হয়ে যাবে। অথবা, তার উপর ফরজ হজ কার্যটি সে এখন করে নিবে; বরং একমাত্র ধন-সম্পদ তখন তার সম্বুথে হাজির থাকে এবং তার এ বিশ্বাস নির্যাত এসে যায় যে, এ মাল তার এখনই হাতছাড়া হয়ে যাচ্ছে, তখন তার হয়তো এ আকাঙ্কলা জাগে যে, হাতের মালগুলো ব্যয় করে হলেও ইবাদতে মালী-এর [অনাদায়ী] শুনাহ হতে পরিত্রাণ অর্জন করবে। তা اِنْكَانَ مَالًا وَالْمُ الْمُرَافِّ وَالْمُ الْمُرَافِّ وَالْمُرَافِّ وَالْمُرَافِق وَالْمُؤْلِق وَالْمُرَافِق وَالْمُرَافِق وَالْمُؤْلِق وَالْمُرَافِق وَالْمُؤْلِق وَلَى الْمُؤْلِق وَالْمُؤْلِق وَالْمُوالْمُؤْلِق وَالْمُؤْلِق وَالْمُؤْلِق وَالْمُؤْلِق وَالْمُؤْلِق وَالْمُؤْلِق وَالْمُؤْلِق وَالْمُؤْلِق وَالْمُؤْلِق وَالْمُؤْلِقِ وَالْمُؤْلِق وَالْمُولِقُولُ وَالْمُؤْلِقِ وَالْمُؤْلِق وَالْمُؤْلِق وَالْمُؤْلِق وَلَّالْمُؤْلِق وَالْمُؤْلِق وَالْمُؤْلِق وَالْمُؤْلِق وَالْمُؤْلِقُ وَالْمُؤْلِقُ وَالْمُؤْلِقُ وَالْمُؤْلِقُ وَالْمُؤْلِقُ وَالْم

রো.) বর্লেন, যে ব্যক্তির উপর জাকাত ওঁয়াজিব ছিল, অথবা হজ ফরজ ছিল তা সে কিছুই আদায় করতে পারেনি। মৃত্যু মুখে পতিত হওয়ার সময় সে আল্লাহ তা আলার সমীপে এ আকাক্ষা জানাবে যে, হে আল্লাহ। আমি দূনিয়াতে কিছু দিনের জন্য পুনরায় ফিরে যেতে চাই, তবে আমি সদকা-খয়রাত করবো এবং তোমার ফরজ ইবাদতগুলো আদায় করে পবিত্র হয়ে যাবো।

ভাইন কৰিছিল এমন কততলো কাজ করবো, যাতে নেক বালাদের অন্তর্ভুক্ত হয়ে যাবো। ফরজ ওয়াজিব ইত্যাদি যা অনাদায়ী রয়ে গেছে তা পূরণ করে নির্ভীক হয়ে যাবো। তবে আল্লাহ তা'আলা কাউকেও কখনো তার মৃত্যুর নির্দিষ্ট সময়সীমা উপস্থিত হওয়ার পর জীবিত রাখবেন না; কারণ আল্লাহ তা'আলা সকল মানুহের সর্ব কাজের খবর রাখেন।

তাই কবি বলেছেন- در جوانی توبه کردن شیره پیغمبیری \* وقت پیری گرگ ظالم میبشدو پربیزگاری – কর্থাৎ যৌবনকালে তওবা করা পয়গাম্বরী নিশানা এবং অভ্যাস, আর বৃদ্ধকালে জালিম বাছের শক্তি নিক্তর হয়ে গেলে সে পরহেজগার হয়ে যায়।

# ्र मुत्रा खाज्-जागातून : سُورَهُ السُّغَابُنِ

সুরাটির নামকরণের কারণ: অত্র সুরায় বর্ণিত নয় নং আয়াত خُرُكُ يُرُمُ النَّكَائِيُّ -এর خُرِكَ بَرُمُ النَّكِيْمُ النَّكِيْمُ المَّالِمُ المَّالِمُ المَّالِمُ المَّالِمُ المَّالِمُ المَّالِمُ المَّالِمُ المَّالِمُ المَّلِمُ المَّالِمُ المَّلِمُ المَّالِمُ المَّالِمُ المَّلِمُ المَّالِمُ المَّلِمُ المَّلِمُ المَّالِمُ المَّالِمُ المَّلِمُ المَّالِمُ المَّلِمُ المَّلِمُ المَّالِمُ المَّالِمُ المَّلِمُ المَّلِمُ المَّلِمُ المَّلِمُ المَّالِمُ المَّلِمُ المَالِمُ المَّلِمُ المَّلِمُ المَالِمُ المَّلِمُ المَّلِمُ المَّلِمُ المَالِمُ المَّلِمُ المَّلِمُ المَّلِمُ المَّلِمُ المَّلِمُ المَّلِمُ المُنْ المَّلِمُ المَّلِمُ المَّلِمُ المَّلِمُ المَّلِمُ المَّلِمُ المَّلِمُ المَّلِمُ المَّالِمُ المَّالِمُ المَّلِمُ المَّلِمُ المَّلِمُ المَّلِمُ المَّلِمُ الْمُعْلِمُ المَّلِمُ المَّلِمُ المَّلِمُ المَّلِمُ المَّلِمُ المَّلِمُ المَّلِمُ المَّلِمُ المَالِمُ المَّلِمُ المَّلِمُ المَّالِمُ المَّلِمُ المَّلِمُ المَّالِمُ المَّلِمُ المَّلِمُ المَّلِمُ المَّلِمُ المَّلِمُ المَّلِمُ المَلْمُ المَالِمُ المَلْمُ المَلْمُ المَلْمُ المَالِمُ المَلْمُ المَلْمُ المَلْمُ المَلْمُ المَلْمُ المَالِمُ المَالِمُ المَلْمُ المَالِمُ المَالِمُ المَلْمُلْمُ المَلِمُ المَلْمُلِمُ المَلْمُ المَلْمُ المَلْمُ المَالِمُ المَل

রবরতে লো অকাল বিষয়ের লার পূন পূরার নাম করা ২০৪০ হল মঞ্জুর রয়েছে। লুকুল কোরআন|

সুরাটির অবতীর্ণ কাল: হযরত মুকাতিল ও কালবী (র.) বলেন, এ সুরাটির কিছু অংশ মন্ধায় অবতীর্ণ হয়েছে, আর অপর অংশ মদীনায়। হযরত আনুল্লাই ইবনে আফ্রাস ও আতা ইবনে ইয়াসার বলেন, ওরু হতে ১৩নং আয়াত পর্যন্ত অংশটুকু মান্ধী আর ১৪নং আয়াত হতে শেষ পর্যন্ত মাদানী; কিছু অধিকাংশ তাফসীরকারের মতে, এ পূর্ণ সুরাটিই মাদানী, হিজরতের পর অবতীর্ণ হয়েছে। যদিও এ সূরায় এমন কোনো ইশারা-ইঙ্গিত পাওয়া যায় না যার ভিত্তিতে তার নাজিল হওয়ার সময়কাল সম্পর্কে কোনো নির্দিষ্ট ও নিশ্চিত কথা বলা যেতে পারে, কিছু তার মূল বিষয়সমূহ নিয়ে চিন্তা-বিবেচনা করলে একটা ধারণা এই হয় যে, সম্ববত তা হিজরতের পর মাদানী জীবনের প্রাথমিক পর্যায়ে নাজিল হয়ে থাকবে। এ কারণেই হয়তো তাতে কিছুটা মান্ধী সূরার ভাবধারা আর কিছুটা মাদানী সুরার ভাবধারা পাওয়া যায়।

সূরাটির বিষয়বস্তু: এক: এ সূরার মূল বিষয়বস্তু হলো ঈমান ও আনুগত্য গ্রহণের আহ্বান এবং উত্তম চরিত্রের শিক্ষাদান। কথার পরম্পরা এরূপ যে, প্রথম চারটি আয়াতে মুসলিম-অমুসলিম নির্বিশেষে সম্বোধন করে কথা বলা হয়েছে। এখানে আল্লাহ তা'আলার কুদরত, মহত্তু এবং বড়ত্ত্বের আলোচনার পর মানুষের মধ্যে যারা আল্লাহকে স্বীকার করে আর যারা তাঁকে স্বীকার করে না,তাদের প্রসঙ্গে আলোচনা করা হয়েছে। অতঃপর আবার আল্লাহর সিফাত প্রসঙ্গে আলোচনা করা হয়েছে।

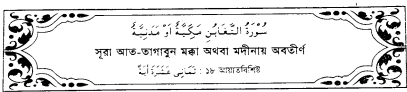
দুই: ৫ম আয়াত হতে ১০ম আয়াত পর্যন্ত সেসব লোককে সম্বোধন করা হয়েছে যারা কুরআনের আহ্বানকৈ অগ্রাহ্য করেছে। এ ক্ষেত্রে অতীতের লোকদের উদাহরণ টেনে আনা হয়েছে যারা মানুষ নবী হওয়ার কারণে নবীদের আহ্বানে সাড়া দিতে অস্বীকার করেছিল, তাদের এ অস্বীকৃতির ফলে তাদের উপর যে আল্লাহর আজাব ও ক্ষোভ পতিত হয়েছিল, পরে তা আলোচনা করা হয়েছে।

তিন: ১১শ আয়াত হতে শেষ পর্যন্ত আয়াতসমূহে কুরআনের আহ্বান যারা মেনে নিয়েছে তাদের লক্ষ্য করে কথা বলা হয়েছে, তাদেরকে আল্লাহ এবং তাঁর রাসূলের আনুগত্য করতে বলা হয়েছে এবং তাদের আনুগত্য হতে বিমুখ না হতে কঠোরতাবে নির্দেশ দেওয়া হয়েছে। অতঃপর স্ত্রী-পুত্র ও সন্তানাদির শত্রুতা হতে সতর্ক থাকতে বলা হয়েছে। শেষের দিকে আল্লাহর দীন কায়েমের লক্ষ্যে দান-সদকা করতে নির্দেশ দেওয়া হয়েছে।

সুরাটি নাজিল হওয়ার কারণ: হযরত কালবী, মুকাতিল (র.) বলেন, এ সূরাটির কিছু অংশ মক্কায় এবং কিছু অংশ মদীনায় অবতীর্ণ হয়েছে। আর হযরত ইবনে আব্বাস (রা.), আতা ও ইয়াসার (র.) বলেন, প্রথম থেকে ১৩ নং আয়াত পর্যন্ত মক্কায় এবং বাকি অংশ মদীনায় অবতীর্ণ হয়েছে। অধিকাংশ তাফসীরকারগণের মতে এ সূরা সম্পূর্ণটি মাদানী । তবে মূলত কখন কিভাবে নাজিল হয়েছে তা সঠিকভাবে নির্দিষ্ট ও সুনিশ্চিতরূপে যদিও কিছু বলা যায় না তথাপিও তার বিষয়বস্তু নিয়ে গভীর গবেষণা চালালে এ ধারণা জন্মে যে, তা মাদানী জীবনের প্রাথমিক পর্যায়ে অবতীর্ণ হতে পারে। তাই তাতে মাক্কী ও মাদানী উভয় প্রকারের সূরা হওয়ার ভাব প্রকাশিত হয়।

পূর্ববর্তী সুরার সাথে সম্পর্ক : ইমাম রাথী (র.) উভয় সূরার সম্পর্কের ব্যাপারে বলেছেন যে, সূরা আল-মুনাফিক্নে মিথ্যক মুনাফিকদের মিথ্যাবাদিতা এবং প্রভারণার বিবরণ দিয়ে ভাদের শান্তির কথা ঘোষণা করা হয়েছে। আর অত্র সূরায় মুনাফিকদের সম্পর্কে সতর্কবাণী উচ্চারণ করে ইরশাদ হয়েছে যে, يَعْلَمُ مُا نِي السَّمْرَاتِ وَالْأَرْضِ وَيَعْلَمُ مَا تُسِرُّونَ وَمَا تُعْلِمُونَ . يَعْلَمُ مَا نِي السَّمْرَاتِ وَالْأَرْضِ وَيَعْلَمُ مَا تُسِرُونَ وَمَا تُعْلَمُ مَا تُعْلِمُ مَا تَعْلَمُ مَا تَعْلَمُ مَا نِي السَّمْرَاتِ وَالْأَرْضِ وَيَعْلَمُ مَا تُعْلِمُ وَالْمَاتِي وَلِي وَالْمَاتِي وَلِي السَّرَاتِ وَالْرَاقِي وَلِي وَالْمَاتِي وَلِي وَلِي وَالْمَاتِي وَلِمَاتِي وَلِي وَالْمَاتِي وَالْمَاتِي وَالْمَاتِي وَالْمَاتِي وَالْمَاتِي وَالْمَاتِي وَالْمَاتِي وَالْمَاتِي وَالْ

অতএব, প্রত্যেকের কর্তব্য হলো, আল্লাহ তা'আলার আজাবকে ভয় করা এবং পরকালীন জীবনের জন্য সম্বল সংগ্রহ করা। —কারীর।



# بِسْمِ اللَّهِ الرَّحَمُنِ الرَّحِيْمِ পরম করুণাময় ও দয়াল আল্লাহর নামে শুরু করছি

# ١. يُسَبِّحُ لِللهِ مَا فِي السَّمُوْتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ ج يُنَيْزُهُمُ فَاللَّامُ زَائِدَةً وَأَتْلَى بِمَا دُوْنَ مَنْ تَغْلِلْبِبًا لِلْأَكْثَر لَهُ الْمُلْكُ وَلَهُ الْحَمْدُ وَهُوَ عَلَى كُلِلَ شَنْ قِلَاِيدُ .

- مُنْوَمِنُ ط فِي أَصِل الْخِلْقَةِ ثُمَّ يُمبِينُهُمْ وَيُعِيدُهُمْ عَلَى ذٰلِكَ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ
- خَلَقَ السَّمَٰوْتِ وَالْاَرْضَ بِالْحَقِّ وَصَوَّرَكُمْ فَاحْسَنَ صُورَكُمْ إِذْ جَعَلَ شَكْلَ الْأَدْمِي أحسن الأشكالِ وَإِلَيْهِ الْمُصِيْرُ.
- ٤. يَعْلُمُ مَا فِي السَّمْوْتِ وَالْأَرْضِ وَيَعْلُمُ مَا تُسِرُونَ ومَا تُعْلِنُونَ ط واللَّهُ عَلِيْمُ بذاتِ الصُّدُورِ بِمَا فِبْهَا مِنَ الْأَسْرَارِ وَالْمُعْتَقَدَاتِ.

#### অনুবাদ :

- ১. আকাশমণ্ডলী ও পৃথিবীতে যা কিছু আছে, সমস্তই তাঁর মহিমা ঘোষণা করে তাঁর পবিত্রতা ঘোষণা করে। ১ অক্ষরটি অতিরিক্ত। আর প্রাণীবাচকের জন্য ব্যবহৃত 🚣 -এর স্থলে অপ্রাণীবাচকের জন্য ব্যবহৃত 💪 সংখ্যাধিক্যের প্রাধান্য বিবেচনায় ব্যবহৃত হয়েছে। রাজত তাঁরই জন্য এবং প্রশংসা তাঁরই নিমিত। আর তিনি সর্ববিষয়োপরি ক্ষমতাবান।
- . ٢ ২. िण्निर एजागारमतरक सृष्टि करतरहन। अनखत . ﴿ هُوَ الَّذِي خُلَقَكُمْ فَمِنْكُمْ كَافِرُ وَمِنْكُمْ তোমাদের মধ্য হতে কতিপয় কাফের ও কতিপয় মু'মিন সৃষ্টিগতভাবে। অতঃপর তিনি তাদের মৃত্যুদান করেন এবং পূর্বাবস্থায় প্রত্যাবর্তিত করেন। আর আল্লাহ তোমরা যা কিছু কর্তা সম্যকরপে প্রত্যক্ষকারী ।
  - ৩. তিনি আকাশমণ্ডলী ও পৃথিবীকে যথাযথভাবে সৃষ্টি করেছেন। আর তোমাদেরকে আকতি দান করেছেন, অনন্তর তিনি তোমাদের আকৃতিকে উত্তম ও শোভনীয় করেছেন : কেননা মানবজাতিকে সর্বোত্তম আকৃতিতে সৃষ্টি করা হয়েছে। আর তাঁরই নিকট প্রত্যাবর্তন।
  - 8. <u>আকাশমওলী</u> ও পৃথিবীতে যা কিছু আছে তিনি সমস্ত কিছুই জানেন এবং তোমরা যা কিছু গোপন কর ও প্রকাশ কর তিনি তাও জানেন। আর আল্লাহ অন্তরের বিষয়াদি সম্পর্কে সুপরিজ্ঞাত তন্মধ্যে গোপন রহস্য ও আকীদা-বিশ্বাসের মধ্য হতে যা কিছু আছে।

# তাহকীক ও তারকীব

े लाय के बें के बें के अरहत : قَوْلُـهُ के अरहत : قَوْلُـهُ के ' के बें के के बें के के बें के के बें के के बें अ'भाम ও আরু घाইদ (त्र.) کُنْهُ ، و - صُادُ (त्र.) अ'भाम ও আরু घाইদ (त्र.) مُنْهُ ، و- صُادُ (त्र.)

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

ত্রি নজ্জ নি নির্দ্ধিন পদার্থ-অপদার্থ, যতকিছু তাঁর সৃষ্টির অন্তর্ভুক্ত রয়েছে সকলেই আল্লাহর তাসবীহ পাঠ করে থাকে। রাজত্ব ও একচ্ছত্র প্রভুক্ত ভারই, তাই প্রশংসার অধিকারীও তিনিই। তার শক্তি সর্ববিষয়ে ও সকল সৃষ্টির উপর প্রাধান্য রয়েছে। অর্থাৎ পৃথিবী হতে মহাকাশের বিস্তৃতি পর্যন্ত যে দিকেই তোমরা দৃষ্টি নিক্ষেপ কর না কেন, বিবেক-বৃদ্ধি যদি তোমাদের থেকে থাকে, জ্ঞানান্ধ যদি তোমারা না হয়ে থাক, সজীবতা যদি তোমাদের মধ্যে বহাল থাকে, তবে সুম্পষ্টভাবে দেখতে পাবে যে, একটি অপু হতে আরম্ভ করে মহাকাশের বিশালাকায় স্থায়ী পথ ও নীহারিকা পর্যন্ত প্রত্যেত্তি জিনিসই একমাত্র আল্লাহর অন্তিত্ব ও অবস্থিতির সত্যতার উপর সাক্ষ্য প্রদান করে। উপরত্ত্ব এ সাক্ষ্যও দেয় যে, আল্লাহ সর্বপ্রকার দোষক্রটি, দুর্বলতা, অসম্পূর্ণতা ও তুল-ভ্রান্তি আর মানবীয় সকল পরিস্থিতি হতে মুক্ত বা পবিত্র। তাঁর সন্তা ও গুণাবলিতে এবং তাঁর কাজকর্ম ও আদেশ-নিষেধসমূহে কোনো প্রকার ভূল-ক্রটি বা অসম্পূর্ণতার সামান্য দোষ থাকার সম্ভাবনা যদি থাকত, তাহলে এ পূর্ণমানের বিজ্ঞান সম্মত বিশ্বব্যবন্থা অন্তিত্বই লাভ করতে পারত না। অনন্তকাল হতে এমন অবিচল ও ব্যতিক্রমহীন পন্থায় তার চলাও সম্ভব হতো না।

সুতরাং গোটা সৃষ্টিজাতির আল্লাহ তা আলার প্রশংসা করা ও বশ্যতা স্থীকার করা অপরিহার্য। যেহেতু তিনি সমস্ত সৃষ্টি জগতের মালিক ও বাদশাহ। সকল সৃষ্টি তাঁর তাসবীহ পাঠ ও প্রশংসায় লিপ্ত থাকা একান্ত উচিত। কারণ তিনি প্রত্যেক জিনিসের উপর শক্তির অধিকারী। তিনি যা খুশি তা-ই করতে পারেন। তাঁর শক্তিকে কোনো শক্তি ক্ষীণ অথবা সীমাবদ্ধ ও সংকৃচিত বা বাধা প্রদান করতে পারেন।

আল্লাহ তা'আলা বলেছেন , "তিনি তোমাদেরকে সৃষ্টি করেছেন, অভঃপর তোমাদের মধ্যে কেউ কাফের কেউ মু'মিন।" এ কথাটির চারটি অর্থ হতে পারে এবং এ চারটি অর্থই এখানে গ্রহণ করা যেতে পারে।

এক : তিনি তোমাদের সৃষ্টিকর্তা, কিন্তু তোমাদের কেউ তাঁর সৃষ্টিকর্তা হওয়ার কথাকে অম্বীকার করে, আবার কেউ এ মহাসতা মেনে নিচ্ছে।

দুই: তিনি তোমাদেরকে এমনভাবে সৃষ্টি করেছেন যে, তোমরা ইচ্ছা করলে কুফরি করতে পার, আবার ইচ্ছা করলে ঈমানও গ্রহণ করতে পার। কোনো ব্যাপারেই তোমরা বাধ্য নও। আয়াতের শেষ অংশে এ অর্থের সমর্থন রয়েছে। সেখানে বলা হয়েছে— "তোমরা যা কিছু কর সবই আল্লাহ দেখেন।" অর্থাৎ তোমরা স্বেচ্ছার কুফরি করছ কিংবা ঈমান গ্রহণ করছ আল্লাহ তা'আলা সবই লক্ষ্য করছেন।

তিন: আল্লাহ তোমাদেরকে সৃস্থ ও সং প্রকৃতির ভিত্তিতে সৃষ্টি করেছেন। এর অনিবার্য ফলশ্রুতি এই হওয়া উচিত ছিল যে, ডোমরা সকলে ঈমানের পথ অবলম্বন করেহে; কিন্তু তা সত্ত্বেও তোমাদের কিছু লোক ঈমানের পথ অবলম্বন করেছে, আর কিছু লোক কৃষ্ণরি করেছে। হাদীস শরীক্ষে বলা হয়েছে 'সব সন্তানই সং প্রকৃতির উপর জন্মলাভ করে। অতঃপর তার মাতা-পিতা তাকে ইহুদি, খ্রিষ্টান ও অগ্নি-পূজক বানায়।'

চার: আল্লাহ তোমাদেরকে অনন্তিত্ব হতে অন্তিত্বে এনেছেন। তোমরা ছিলে না, পরে তোমরা হয়েছ। এ ব্যাপারটি সম্বন্ধে চিন্তা করলে তোমরা বৃঝতে পারতে যে, তোমাদের এ অন্তিত্ব আল্লাহ তা আলার এক মহা দান। তা চিন্তা করে তোমাদের একদল ঈমান গ্রহণ করেছে। অপর একদল চিন্তা-ভাবনা না করে তাঁকে অস্থীকার করেছে। -[কুরতুবী]

মানুষদেরকে সৃষ্টি করার উপর সাম্প্রদায়িক দৃষ্টি: পবিত্র কুরআনের উক্ত আয়াতে মানুষকে দৃ'ভাগে বিভক্ত করা হয়েছে– কাফির ও মু'মিন, এতে প্রতীয়মান হলো যে, সকল আদম সন্তান একই ভ্রাতৃত্ব বিশেষ, সমস্ত পৃথিবীর মানুষ সে ভ্রাতৃত্বের প্রতিফল ও সংখ্যা মাত্র এবং এ ভ্রাতৃত্বোধকে বিনষ্ট করার একমাত্র কারণ হলো কুফরি। সূতরাং যে ব্যক্তি কাফির হয়ে গেছে সে ভ্রাতৃত্বের সম্পর্ক বিনষ্ট করেছে। বিশ্বের মানুষের মধ্যে পৃথকতা সৃষ্টি হয়েছে ঈমান ও কুফরির কারণেই। ভাষা, রং, বংশ, অজ্ঞ যুগের বংশ ও গোত্রের পার্থক্য পার্টিগত ও দলগত বিভক্তির একমাত্র কারণ বানিয়ে দেওয়া হয়েছে। এভাবে দেশ ও জাতির বিভিন্নতার কারণেও মানুষ বিভিন্নতার মতবাদে পরিবর্তন হতে থাকে। কিন্তু রাসূলুল্লাহ نام به সকল পার্থকাকে চিরতরে ভঙ্গ করে দিয়েছেন। মুসলমানদের দেশ ও জাতি, রং-রূপ, উঁচু-নীচু ভেদে সকলকে এক সারিতে সারিবদ্ধ করে দিয়েছেন, যেমন কুরআনে বলা হয়েছে- الكُنْرُ مِلْذُ رَاحِدَة আছি । তদ্রপভাবে الكُنْرُ مِلْدُ رَاحِدَة আছি । তদ্রপভাবে الكُنْرُ مِلْدُ رَاحِدَة আছি । তদ্রপভাবে الكُنْرُ مِلْدُ رَاحِدَة অর্থাৎ কাফিরগণও যে দেশ ও যে গোত্রের হোক না কেন, প্রত্যেক দলই একই সম্প্রদায় ভুক্ত।

পবিত্র কালামের উক্ত আয়াতটি এ বিষয়ের প্রতি সাক্ষ্য প্রদানকারী যে, আল্লাহ তা'আলা সমস্ত আদম সন্তানকে কাঞ্চের ও মু'মিন এ দু' প্রকারে বিভক্ত করেছেন। তাদের ভাষা ও রং -এর বিভিন্নতাকে কুরআনুল কারীম আল্লাহর কুদরতের নিদর্শন এবং মানুষের জন্য জীবিকা নির্বাহের বহু উপকরণ হিসাবে রেখে এক বিশেষ নিয়ামতের পরিচয় দিয়েছে। কিছু তাকে আদম সন্তানদেরকে বিভিন্ন দলে বিভক্ত হওয়ার উপকরণ হিসাবে গ্রহণ করার নির্দেশ দেয়নি। ঈমান ও কুফরির দিক দিয়ে দু'সম্প্রদায় হিসেবে চিহ্নিত হওয়া এটা একটি মতবাদ ত্যাগ করত অপর একটি মতবাদে তারে কননা ঈমান ও কুফর উভয়টি মৃতবাদ তারে বক্ত একটি মতবাদ ত্যাগ করত অপর একটি মতবাদে প্রবেশ করতে চায়, তবে অতি সহজেই তার পক্ষে তা সম্ভব হবে। তবে বংশ, রং, ভাষা এবং দেশ পরিবর্তন করা তার একা খুশিমতেই সম্ভব নয়। অথবা, তার ইচ্ছাধীন সম্ভব নয়। তবে ভাষা ও দেশ পরিবর্তন করা যদিও সম্ভব, তথাপিও নিজ বংশ মর্যাদার পরিচয় বিসর্জন অথবা রং পরিবর্তন সম্ভব হয় না, স্বদেশ ও স্বদেশীয় ভাষার উপর প্রতিষ্ঠিত সম্প্রদায়সমূহ অন্য দেশের অধিবাসীকৈ নিজেদের দেশে স্থান দান করা মোটেই সহ্য করে না, যদিও সে সেই (পরদেশের) ভাষা বলে অথবা তথায় বসবাস রত থাকুক না কেন।

ত্তিনি সৃষ্টি করেছেন, আকাশমণ্ডলী ও পৃথিবী : "তিনি সৃষ্টি করেছেন, আকাশমণ্ডলী ও পৃথিবী যথাযথভাবে।" এ বাক্যের দু'টি অর্থ হতে পারে।

এক. তিনি আসমানসমূহ এবং জমিন সতাই সৃষ্টি করেছেন, তাতে কোনো সন্দেহ নেই। দুই. এখানে ্র্রে হলো ্র্র্ম একার করেছিন অগ্রাহ তিনি আসমানসমূহ এবং জমিন সৃষ্টি করেছেন, সত্য প্রতিষ্ঠার জন্য। যারা সৎকর্ম করবে তাদেরকে সংপ্রতিদান এবং যারা কুকর্ম করবে তাদেরকে শান্তিদানের জন্য। –[কুরতুবী]

আল্লামা শওকানী (র.) এতদ্বাতীত আরও একটি অর্থ করেছেন, তা হলো 'তিনি আসমানসমূহ এবং জমিন সৃষ্টি করেছেন পূর্ণ হিকমত সহকারে।'

আল্লাহ তা আলা বলেছেন, "তিনি তোমাদের আকার-আকৃতি : আল্লাহ তা আলা বলেছেন, "তিনি তোমাদের আকার-আকৃতি বানিয়েছেন এবং অতীব উত্তম বানিয়েছেন।"

হযরত মুকাতিল (র.) বলেছেন, এর অর্থ হলো, হযরত আদম (আ.)-কে সম্মানিত করে আল্লাহ তা'আলা এত সুন্দর অবয়ব দিয়ে সৃষ্টি করেছেন। এর দ্বিতীয় অর্থ হলো, সমস্ত মানবজাতি। সমস্ত মানবজাতিকে আল্লাহ তা'আলা এত সুন্দর অবয়ব দিয়ে সৃষ্টি করেছেন যে, মানুষ অন্য কোনো প্রাণীর আকৃতি গ্রহণ করতে চায় না। মানুষকে অন্যান্য প্রাণীর মতো না করে দু' পায়ে চলার শক্তি দিয়েছেন, তাকে এমন আকার-আকৃতি দান করেছেন যে, সে নিজেকে অন্য কোনো আকৃতিতে দেখতে চায় না।

-[কুরতুবী, ফাতহুল কাদীর]

কেউ কেউ বলেছেন, ক্রিড তথা আকার-আকৃতি বলতে কেবলমাত্র বাহ্যিক চেহারই বুঝায় না; বরং মানুষের সমস্ত দৈহিক ও আদিক সংগঠন এবং এ দুনিয়াতে কাজ করার জন্য যেসব শক্তি-সামর্থ্য, যোগ্যতা ও কর্মদক্ষতা মানুষকে দেওয়া হয়েছে তা সবই এখানে বুঝাতে হবে।

ত্র্যাণ আলা মানুষকে বিশ্বলোকে সৃজন করেছেন এবং তাদের জীবনের নির্দিষ্ট সময়ও নির্দিষ্ট করেছেন। আর সে সময়ের জন্য প্রত্যেককে প্রস্তুতি গ্রহণ করার জন্য মূণে মূণে পরণাম্বরণণকে পার্টিয়ে তাদেরকে সচেতন করেছেন। সূতরাং জীবনের শেষ প্রান্তে আল্লাহর দরবারে হাজিরা দিয়ে সকল হিসাব-নিকাশ পেশ করতে হবে। এ প্রসঙ্গে আল্লাহ তা আলা অন্য আয়াতে বলেছেন–

প্রত্যেকেই আল্লাহর সমীপে হাজির হতে হবে. আল্লাহর নিকটেই তোমাদের প্রত্যাবর্তন স্থল। অচিরেই তোমাদের সহজ হিসাব-নিকাশ নেওয়া হবে, اَبُخَسَبُ الْإِنْسَانُ أَنْ سَيْحَسَبُ الْإِنْسَانُ أَنْ , মানুষ কি মনে করে যে তাদেরকে এমনিই ছেড়ে দেওয়া হবে?

আদম সন্তানদেরকে প্রথম দিনেই [রোযে আযলে] ৪ প্রকার সৃষ্টি করেছেন-

- (١) خَلَقَ سَعِبَدًا فِي أَلَازِلِ وَيَظْهُر مُؤْمِنًا وَيَمُونُ عَلَيْهِ .
- রোঘে আযলেই তাকে নেককার করে সৃষ্টি করেছেন, মু'মিন হিসাবে দুনিয়াতে বসবাস করবে এবং মু'মিন হিসাবে মারা হবে।
   (٢) كُبِتَ شُغِبًا فِي ٱلاَّزِلُ فَيَعْبِشُ كَإِنَّرًا وَ يُمُونُ كُذُلكَ .
- ২. রোযে আয়লেই বদবখত হিসাবে সৃজীত, কাফের হিসাবে জীবন যাপন করবে। কাফের হিসাবেই মৃত্যুবরণ করবে।
  (٣) كُتِبَ سَعِبْدًا فِي أُلْزَلُ فَيُجِيشُ كَافِرًا وَيُخْتُمُ لَهُ بِالْإِيْمَانَ وُهُذه الشَّلَاثُةُ كَفْبِرُو الْوُلْتُرِعِ .
- ৩. নেককার হিসাবেই রোঘে আয়লে তার ভাগ্য নির্ধারিত ও লিপিবদ্ধ করা হয়েছে। কাফেরের ন্যায় জীবন-যাপন করবে। ঈয়ানদার হিসাবে ইন্তেকাল করবে। এ তিন প্রকৃতির লোক অধিক হবে।
  - (٤) وَشَخْصُ يَعِينُشُ مُؤْمِنًا وَيُخْتَمُ لَهُ بِالْكُفْرِ.
- 8. ঈমানদার হিসাবে জীবন-যাপন করবে, কাফের হয়ে ইন্তেকাল হবে। (تُعُوزُ بِاللَّهِ) -[সাবী]

আল্লাহ তা'আলা নিজ প্রসঙ্গে বলেছেন, 'পৃথিবী ও আরামওলের প্রত্যেকটি বিষয় সম্বন্ধে তিনি জানেন। তোমরা যা কিছু গোপন কর আর যা কিছু প্রকাশ কর তা সবই তিনি জানেন। তিনি অন্তরসমূহের অবস্থাও জানেন।" অর্থাৎ এ বিশ্বলোকের এমন কোনো বিষয় নেই যা সম্বন্ধে আল্লাহ তা'আলা জানেন ন। মানুষ যা প্রকাশ্যে করে, আর যা গোপনে করে সবই তাঁর জ্ঞাত। কোনো কিছুই তাঁর জানা বাহির্ভ্ত হতে পারে না। তিনি অন্তরের গোপন রহস্যসমূহ সম্বন্ধেও অবগত। সূতরাং তোমরা মানুষরা কিভাবে ভাবতে পার যে, তোমানের প্রকাশ্য আমল সম্বন্ধে তিনি অজ্ঞ থাকবেনং তোমানের আমল তাঁর কাছে গোপন থাকবেং – সাক্ষওয়া।

এ সত্যতা এবং বাস্তবতা যথন মানুষ জানতে পারে তথন সে নিজেকে ছোট ও হেয় মনে করে। কারণ মানুষ এ বিশ্ব-ব্রাক্ষণ্ডের প্রকাশ্য অল্প-কিছু বিষয় সম্বন্ধেই কেবল জানে, বাকি সব রহস্য তার কাছে অজানা থাকে; কিছু আল্লাহর কাছে পৃথিবী ও আকাশমণ্ডলের কোনো বিষয়ই গোপন থাকে না—তিনি সবই জানন। যেমনি তিনি মানুষ যা গোপনে করে আর যা প্রকাশ্যে করে সবই জানেন। অতএব, মানুষের কর্তব্য হলো সর্বাবস্থায় সতর্ক থাকা যেন আল্লাহ তা আলা তাকে নাফরমানি অবস্থায় দেখতে না পান। ফাসেকী ও ফাজেরীতে না দেখেন। —[রহুল কোরআন]

#### অনুবাদ :

- ٥. أَلَمْ يَأْتِكُمْ يَا كُفَّارُ مَكَّةَ نَبَأُ خَبُرُ الَّذِيْنَ كَفَرُوا مِنْ قَبِلُ دِ فَذَاقُوا وَبَالُ أَصْرِهِمْ عُقُوبَةَ كُفْرِهمْ فِي الدُّنْيَا وَلَهُمْ فِي الْأَخْرةِ عَذَابٌ ٱلِيتُمُ مُؤلِمٌ .
- ضَعِيْر अर्वें। الدُّنْيَا بِأَنَّهُ ضَمِيْرُ الشَّانِ الدُّنْيَا بِأَنَّهُ ضَمِيْرُ الشَّانِ كَانَتْ تَأْتِينِهِمْ رُسُلُهُمْ بِالْبَيِنْتِ الْحُجَج الظَّاهِرَاتِ عَلَى الْإِيْمَانِ فَقَالُوَّا ٱبْشَرُ ٱرْيُدَ بِهِ الْجِنْسُ يُهَدُونَنِنَا ذِ فَكَفُرُوا وَتَوَلُّوا عَن الْإِيْمَانِ وَاسْتَغْنَى اللَّهُ طَعُنُ إِيمَانِهِمْ وَاللُّهُ غَنِي عَنْ خَلْقِهِ حَمِيدٌ مَحْمُودٌ فِي
- ৫. তোমাদের নিকট কি আগমন করেনি? হে মক্কাবাসী কাফেরগণ। বুত্তান্ত সংবাদ পূর্ববর্তী কাফেরগণের। <u>তারা তাদের কৃতকর্মের মন্দফল</u> ভোগ করেছিল দুনিয়াতে তাদের কুফরির পরিণাম ভোগ করেছে। আর তাদের জন্য রয়েছে আখেরাতে মর্মন্তুদ শান্তি পীড়াদায়ক।
  - তাদের নিকট তাদের রাসূলগণ স্পষ্ট নিদর্শনসহ আগমন করতেন ঈমান সম্পর্কিত দলিল-প্রমাণসহ। তথন তারা বলত, তবে কি মানুষ্ট তা দারা হুটেন্দেশ্য করা হয়েছে <u>আমাদেরকে</u> পথের সন্ধান দান করবে? অতঃপর তারা কৃষ্ণরি করল ও বিমুখ হলো ঈমান আনয়ন করা হতে। আর আল্লাহ অমুখাপেক্ষী তাদের ঈমান হতে আর আল্লাহ অভাবমূক্ত তাঁর সৃষ্টি হতে প্রশংসিত তাঁর কার্যাবলিতে প্রশংসিত।

## তাহকীক ও তারকীব

. राहाह । कड़े का مُرْزُع श्वात कातल مُبْتَدا अवि जाति जाति जाति أَبَشُرُ : قُولُهُ تَعَالَى اَبَشُرُ يَهُدُونَنَا তার مَرُمُوع হওয়ার কারণ প্রসঙ্গে বলতে গিয়ে বলেছেন যে, ٱللُّمُ শব্দটি একটি عَمْرُون একটি عَالِمُ وَ হয়েছে। -[কুরতুবী]

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

আল্লাহ তা'আলা বলেছেন, "ইতঃপূর্বে যারা কৃষ্ণরি করেছে এবং তারপর : قَوْلُهُ تَعَالَى ٱللَّمْ مُأْتَكُمْ ্নিজেদের কুকর্মের স্বাদ আস্বাদন করেছে, তাদের কোনো থবর তোমাদের নিকট কি পৌছেনিঃ তাদের জন্য (পরকালেও) যত্রণাদায়ক আজাব রয়েছে।" অর্থাৎ দুনিয়াতে তারা তাদের নিজেদের কুকর্মের যে তিক্ত ফল ভোগ করেছে তা তাদের অপরাধের আসল শান্তি ছিল না, পূর্ণ শান্তিও ছিল না। আসল ও পূর্ণ শান্তি তো তাদেরকে পরকালে ভোগ করতে হবে; কিন্তু দুনিয়াতে তাদের উপর যে আজাব এসেছে, তা হতে লোকেরা এ শিক্ষা গ্রহণ করতে পারে যে, যেসব জাতি নিজেদের মা'বৃদের বিরুদ্ধে কফরিমুলক আচরণ অবলম্বন করেছে তারা ক্রমাগতভাবে ধ্বংসের দিকে অগ্রসর হয়ে গেছে এবং শেষ পর্যন্ত কঠিন ও মর্মান্তিক পরিণতির সম্বখীন হতে বাধ্য হয়েছে।

## ্র্যান্ত নাম কর্ম বি

أصُلُ النَّرَىٰ لِ التَّبِعُلُ وَمِيثَهُ الْمَهْدِلُ لَطَامَ حَفَقُلُ عَلَى الْعِعْدَةِ وَالْوَابِلُ الْحَظَرُ التَّقِيْدُ الْفِظَارُ أَسْتُعْمِدَ الْعُقُرْمَةَ دِلاَثَ يَغُفُلُ عَلَى الْإِنْسَانِ تِفُلًّا مُعْنُوبًّا .

মূলত ওয়াবাল অর্থ কঠিনতা, তা হতে বলা হয় رَبِيل অর্থাৎ যে সকল খাদা হজম করা অত্যন্ত কঠিন, رُبِيلٌ অর্থ – মুঘলধারে বৃষ্টি হওয়া। এখানে بُرَيْلُ বলে শান্তি উদ্দেশ্য করা হয়ের্ছে। কারণ শান্তি যদিও বোঝা নয় তনুও রূপক অর্থে তা মারাত্মক বোঝা স্বরূপ হয়ে থাকে।

আলাহ তা'আলা বলেছেন, "তারা এরূপ পরিণতির সমুখীন এ জন্য হয়েছেঁ যে, তাদের নিকট তাদের নবী-রাসূলগণ স্পষ্ট ও উজ্জ্ব নিদর্শনসমূহ নিয়ে এসেছিল; কিন্তু তারা বলেছে মানুষ আমাদেরকে হেদায়েত দিবে নাকিং এভাবে তারা মেনে নিতে অধীকার করে-এবং মুখ ফিরিয়ে নেয়। তখন আলাহও তাদের বাাপারে বে-পরোয়া হয়ে গেলেন। আর আলাহ তো স্বতই পরোয়াহীন ও শ্বীয় সপ্তায় সুপ্রশংসিত।"

বহুবচন ক্রিয়াপদ তার জন্য ব্যবহার করা হয়েছে। মানবত্কে নবুয়ত ও রিসালাতের পরিপস্থি মনে করাও কাফেরদের একটি অলীক ধারণা ছিল। কুরআনের স্থানে এ ধারণা খণ্ডন করা হয়েছে, পরিতাপের বিষয় এখন মুসলমানদের মধ্যে কেউ এমন দেখা যায়, যারা নবী করীম ্ত্রু এর মানবত্ব অপীকার করে। তাদের চিন্তা করা উচিত যে, তারা কোন পথে অগ্রসর হচ্ছেঃ মানব হুগ্যা নবুয়তের পরিপস্থি নয় এবং রিসালতের উচ্চ মর্যাদারও প্রতিকূল নয়। রাস্পুলুরাহ ত্রু নুর হলেও মানব হতে পারেন। তিনি নুর এবং মানবও। তাঁর নুরকে প্রদীপ, সূর্য ও চন্দ্রের নুরের নিরীখে বিচার করা ভুল। —[মা আরিফ]

যারা রাসূলুরাহ 🚟 এর মানবত্ব অস্বীকার করে তারা পবিত্র কুরআনের নিম্নোক্ত আয়াতগুলো একবার পড়ুন।

قُلُ إِنْكُنَّ آنَا بَشُرُّ مِنْلُكُمْ يُوخَى إِلَىَّ إِنْكَا إِلْهُكُمْ إِلَٰهُ وَاحِدُّ (سُوَرَةُ الكَهْفِ: ١٩٠) قُلُ شُبِحَانَ رَبِّى هَلُ كُنْتُ إِلَّا بَشَرًا رَّسُولًا . (بَنِي إِشَرَائِيلًا : ٩٣) لَقَدْ جَاءَ كُمْ رَسُولًا مِنْ ٱنْفُسِيكُمْ . (البَرَاءَةُ : ١٤٨)

হাদীস শরীফে আছে, একদা রাস্লুৱাহ 🊃 -এর নামাজে ভুল হয়ে গেলে এক সাহাবী জিজ্ঞাসা করলেন, নামাজ কি সংক্ষিপ্ত করা হয়েছে না আপনি ভুল করেছেনঃ তখন রাস্লুৱাহ 🚎 -কে ঘটনা অবহিত করার পর তিনি বললেন-

لَوْ حَدَثَ فِي الصَّلُودَ شَنَّ لَنَبَّا أَتُكُمْ بِهِ وَلُكِنَّ إِنَّمَا آنَا بَشَرُّ مِّشْلُكُمْ النَّسِي كَمَا تُنْسَوْنَ . (وَوَاهُ البُخَارِيِّ فِي كِتَابِ الصَّلُوذِ : ٢٦)

অর্থাৎ নামাজের ব্যাপারে কিছু পরিবর্তন করা হলে আমি তা তোমাদের জানিয়ে দিতাম; কিন্তু আমিও তোমাদের মতো মানুষ, তোমরা যেরকম ভুলে যাও, ঠিক তেমনি আমিও ভুলে যাই।

এ এবানে দু'টি অর্থই গ্রহণ করা যেতে পারে। وَفَكُفُرُوا وَتَوَلُّوا : قُولُهُ تَعَالَى فَكَفُرُوا وَتَرَلُّوا

এক. তথন তারা রাস্পুল্লাহ ক্রি-কে মেনে নিতে অস্বীকার করল এবং মুখ ফিরিয়ে নিল। অর্থাৎ রাস্লগণ যখন সুস্পষ্ট দলিল-প্রমাণ নিয়ে তাদের সামনে উপস্থিত হলেন তখন তারা মানুষ বলে তাঁদেরকে রাস্ল ও নবী বলে স্বীকার করতে অস্বীকার করল। তারা মনে করত, মানুষ আবার রাস্প হবে কিভাবেং রাস্ল হতে হলে মানুষ না হয়ে অন্য কোনো পবিত্র কিছু হতে হবে।

দুই, তখন তারা তাদের এ উক্তি (যে, 'মানুষ আমাদেরকে হেদায়েত দিবে না কি?') দ্বারা কাফির হয়ে গেল। অর্থাৎ এই বলে রাসূলদের দাওয়াত অস্বীকার করার কারণে তারা কাফের হয়ে গেল। ⊣ফাতহুল কাদীর, সাফওয়া, কুরতুবী]

नतुग्राज ७ सामातिग्राएज मर्रमा পार्थका : بَشَرِيَة عَلَيْهُ عَلَيْهُ अात नतुग्रराज्य मर्रमा शर्थका रहा। এই या, بَعْضُ الْبَشَرِ نَبِنَّى أَكْفَرُ الْبَشَرِ لَبِسَ نَبِيًّ नग्र आवात के يُشَوِّه - بَشَرُ ७ كُبُوَّةُ नग्र आवात مُشَافِيًّةً । अव कना مُشَافِيًّةً नग्र आवात مُشَافِيًّةً ।

সুতরাং যারা مَنِيْ গণকে ﴿ مَنْ مَرَا اللّهِ विषिष्ठ करंत ना তাদেরকে এ বিবেক খরচ করা উচিত যে, মানুষের জন্য ﴿ বিষিष্ঠ নয়, বিসালাতও নিষিদ্ধ নয়। আর রাসূল নুরের তৈরি, বরং রাসূল আল্লাহর নূর এবং রাসূলও বটে। তবে তাদের নুরকে সূর্ব ও চেরাগের নুরের সাথে তুলনা করা মারাত্মক তুল হবে। বলতে হবে তিনি مُرَا اللّهُ আল্লাহর নুরের অংশমাত। তাঁকে সে নুরের সংমিশ্রণে মানুষ হিসাবে তৈরি করা হয়েছে। — (মা আরিফ)

#### অনুবাদ :

- إِسْم प्रथाक्काका, जात الله कारक्ष्त्रतात धातना करत रा, أَعْسَمُ اللَّذِيشَ كَشَفُرُوا أَنْ مُسَخَفَّفَهُ وَاسْسُهَا مَحَذُونَ أَيْ أَنَّهُمْ لَّنْ يُبْعَثُوا طِ قُلْ بَلْي وَ رَبَى لَتُبِعَثُنَّ ثُمَّ لَتُنَبُّونً بِمَا عَمَلْتُمْ ط وَ ذٰلِكَ عَلَى اللَّهِ يُسِيِّرُ.
- فَأْمِنُوا بِاللَّهِ وَ دَسُولِهِ وَالنُّودِ الْكُوْا اللَّهُوانِ الَّذِيُّ أَنْزَلْنَا ط وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيْرُ.
- الْقِبَامَةِ ذَٰلِكَ يَنُومُ السُّغَابُن ط يَغَبِنُ السمنومنيون السكيافيريسن بباخذ مينيازليهم وَأَهْلِينِهِمْ فِي الْجَنَّةِ لَوْ أَمُنُوا وَمُنْ يُؤْمِنْ ا باللهِ وَيَعْمَلُ صَالِحًا يُكَفِّرُ عَنْهُ سَبِياتِهِ وَيُدْخِلْهُ وَفِي قِرَاءَةٍ بِالنُّونِ فِي الْفِعْلَيْنِ جَنَّتٍ تَجْرِي مِنْ تَحْتِمَا الْأَنْهُرُ خُلِدِيْنَ فِيْهَا أَبُدًا ط ذٰلِكَ الْفُوزُ الْعَظِيمُ.
  - وَالَّذِيْنَ كَفَرُوا وَكَذَّبُوا بِالْمَاتِنَا الْفُرَانِ أُولُئِكَ أَصْحُبُ النَّارِ خُلِدِيْنَ فِسْبِهَا ط وَبِئْسَ الْمُصِيرُ هِيَ .

- উহ্য অর্থাৎ 🕰 । তারা কখনো পুনরুষিত হবে না। আপনি বলুন, হাা নিশ্চয়ই, আমার প্রতিপালকের শপথ! তোমরা অবশ্যই পনরুখিত হবে : অতঃপর তোমাদেরকে অবশ্যই তোমাদের কতকর্ম সম্পর্কে অবহিত করা হবে। আর তা আল্লাহর পক্ষে অতিশয় সহজ।
- ১ ৮. অতএব, তোমরা ঈমান আনয়য়ন কর আল্লাহর প্রতি তাঁর রাসলের প্রতি আর সে জ্যোতির প্রতি করআন য আমি অবতীর্ণ করেছি। আর আল্লাহ তোমাদের কতকর্ম সম্পর্কে সম্যক অবহিত।
  - সমাবেশ দিবসের জন্য কিয়ামতের দিন এটাই লাভ-লোকসানের দিন মু'মিনগণ কাফিরদেরকে লোকসানে ফেলে দিবে, বেহেশতে তাদের নিবাস ও স্ত্রীদেরকে অধিকার করে নেওয়ার মাধ্যমে, যা তারা ঈমান আনয়নের মাধ্যমে লাভ করতে পারত। আর যে ব্যক্তি আল্লাহর প্রতি ঈমান্দ আনয়ন করে এবং সংকাজ করে তিনি তার পাপ মোচন করে দিবেন, আর তাকে প্রবিষ্ট করবেন অপর এক কেরাতে نُدُونًا وَ نَكُنُتُ وَاللَّهُ مِرْجَاءُ প্রবিষ্ট করবেন অপর এক কেরাতে ভভয় ফে'লই নূনযোগে অর্থাৎ منيف مُتَكُلُمُ -এর সাথে পঠিত হয়েছে। জানাতে যার পাদদেশে সোতিস্বিণীসমহ প্রবাহিত, তারা তথায় চিরস্তায়ী হবে। এটাই মহান সাফল্য।
  - ১০. আর যারা কৃফরি করে এবং আমার নিদর্শনসমূহকে অস্বীকার করে করআনকে তারাই জাহান্রামের অধিবাসী, তারা তথায় চির অবস্থানকারী আর কতই না নিকষ্ট প্রত্যাবর্তন ক্ষেত্র তা।

#### তাহকীক ও তারকীব

কে তার كَنُنَبُّزُنُ হেমাম যুজাজের মতে, كُنُبَعُثُنُ ক্রিয়াই তার عَامِلُ তাফসীরে কাশশাফে وَمُ مُحُمُعُكُمُ ्त जा अत्तरक عامِلٌ -तक जात عامِلٌ भत्न करत्नाहन, कात्रन जाल जित्नकारत्नत अर्थ द्वराह । यम वना स्रतह أَذُكُرُ जात कि कि उत्तरहन कात عَامِلُ नूख तरप्तरह । जात को राना وَاللَّهُ مُعَانِبُكُمْ بُورٌ بُجْمَعُكُمْ

√ফাতহলকাদীর, কাবীর

وَمَ عَبْنَ किर्य आते وَمَعُ مُعُكُمُ किर्य आते وَمَعْدَ فَ عَبْنَ किर्य ا نَنْعَ عَلَمُ وَهُ يَجْمُعُكُمُ مُع ما عَبْنَ कर्त प्रकृत कर्त अक्षात कथा काना याय । जर مَنْفِيْفَ कर्ता इक्ष्ण जात जनत त्थाता। कातन तथा याय ना । ज وَمُنْفِيْفُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ कर्ता इक्ष्ण जात जनत काताना कातन तथा याय ना । जे क्ष्ण जनत काताना कातन तथा याय ना । जे क्ष्ण जनत काताना कातन तथा याय ना । जे क्ष्ण जनत काताना कातन तथा याय ना । जे क्ष्ण जनत काताना कातन तथा विकास काताना कातन तथा याय ना । जे क्ष्ण जनत काताना कातन तथा विकास काताना काताना विकास काताना काताना विकास काताना विकास काताना विकास काताना विकास काताना विकास

" هُولُـهُ "يُكَفَرُ وَيُدَخِلُهُ अरড़ছেন। নাফে' এবং ইবনে আমের উভয় শব্দ يُدَخِلُهُ وَيُدَخِلُهُ وَيُدَخِلُهُ উভয় স্থানে يُزَدُّ كُ يُكُمُّرُ किरस् يُرَادِخُلُ وَ الْمَاكِمُ وَنُدِخِلُ وَ الْمَكْمُرُ किरस्

## প্রাসঙ্গিক আলোচনা

তাদেরকে কথনো পুনরুজ্জীবিত করা হবে না। তাই আল্লাহ তা'আলা হবের রাসূলে কারীম — কে এ কারণেই বলেছেন যে, হে রাসূল! আপনি সে দুরাআ পাপাচারীদেরকে এ কথা বলে দিন যে, তোমরা যা ভাবনা করছ, তা সম্পূর্ণভাবে মিথা। ধারণা। তবে আমি আমার প্রভুর শপথ করে বলছি। তোমরা শুনে নাও, তোমরা জেনে নাও নিঃসন্দেহে তোমদেরকে পুনরুজ্জীবিত হতে হবে। অতঃপর তোমাদেরকে অবশ্যই জানিয়ে দেওয়া হবে যে, তোমরা কে কখন কি কি কাজ করে কি অর্জন করেছ। তোমরা পরকালকে অবীকার করলে চলবে না। অথচ যিনি প্রথমবার মানুষকে সৃষ্টি করেছেন, দ্বিতীয়বার সে মানুষদেরকে সৃষ্টি করা তার পক্ষে মোটেও অসম্ভব নয়, বরং একেবারেই সহজসাধ্য। এতে কোনো সন্দেহ নেই। আর তাদের এ ধারণাও কোনো যুক্তিযুক্ত নয়। এ প্রসঙ্গে সূরা ইউনুসে বলা হয়েছে

ويَسْتَنْبَنْ أَنْ ثُمَّ أُمُورً قُلُ إِنْ وَرَبِي إِنَّهُ الْحَقُ وَمُنَّ أَنْتُمْ بِمُعَجِزِيْنَ - (يُونُسَ ٥٣)

পরকালে অবিশ্বাসীকে কসম করে পরকালের খবরদানের উপকারিতা : যে লোক পরকাল অস্বীকার করে, তাকে কসম করে পরকালের সংবাদদানে লাভ কিঃ এ কসমের কারণে সে কি পরকালে বিশ্বাসী হয়ে যাবেঃ

এ প্রশ্নের জবাব এই যে, নবী করীম ত্রিম ক্রিন লাকদের সামনে কথা বলেছেন, যারা নিজেদের ব্যক্তিগত জ্ঞান ও অভিজ্ঞতার ভিত্তিতে জানত যে, এ লোকটি সারা জীবনে কখনই মিথা। কথা বলেনি। এ কারণে মূলত তারা রাসূলে কারীম ব্রাক্ত করিক্তদ্ধে যত মিথা। কথাই প্রচার করুক না কেন, এরূপ সতাবাদী ব্যক্তি আল্লাহর নামের কসম খেয়ে কথনো এমন কথা বলতে পারেন, যার প্রকৃত সত্য হওয়া সম্পর্কে পরিপূর্ণ বিশ্বাস ও দৃঢ় প্রতায় নেই। এ রকম কথা তারা অন্তরে ধারণা পর্যন্ত করতে পারত ন। ছিতীয় কথা এই যে, নবী করীম ক্রিন করেল পরকাল বিশ্বাসের কথাই বর্ণনা করছেন না; বরং সে জন্য তিনি অতীব অকাটা দলিল-প্রমাণও পেশ করতেন; কিছু নবী ও অ-নবীর মধ্যে তো পার্থক্য আছে। এ পর্যায়ের বড় পার্থক্য হলো, একজন অ-নবী পরকালের সত্যতা পর্যায়ে যতটা অকাট্য দলিলই দিক না কেন তার সর্বাধিক লাভ এই হতে পারে যে, তার কারণে পরকাল না হওয়ার তুলনায় হওয়ার সন্তাব্যতা অধিক মুক্তিসঙ্গত ও অধিক বিশ্বাস্য মনে হতে পারে; কিছু নবীর ব্যাপারটি এটা হতে ভিন্নতর, তাঁর স্থান একজন দার্শনিকের তুলনায় সম্পূর্ণ স্বতন্ত্র ও ভিন্নতর হয়ে থাকে। নবীকে নিছক বিবেক-বৃদ্ধিগত দলিল-প্রমাণের সাহায্যে পরকাল হওয়ার কথা বিশ্বাস করতে হয় না; বরং নবী তো পরকাল সম্পর্কে প্রতাক্ষ জ্ঞানের অধিকারী হয়ে থাকেন এবং তা যে হরেই তা অতান্ত বলিষ্ঠভাবেই বলতে পারেন। এ কারণেই একজন নবীই কসম করে এরূপ কথা বলতে পারেন, একজন দার্শনিক মুক্তিবাদী এ জন্য কসম খেতে পারেন না। কারণ তাতে কোনো লাভ নেই। –(কাবীর)

আলা বলেছেন, 'আর এরপ (পুনরুজ্জীবিত) করা আল্লাহর পক্ষে পুরুষ্ঠ সহজ ।' অর্থাৎ এ বিশ্বলোক এবং তার ব্যবস্থার উদ্ধাবন করা যার পক্ষে কঠিন হয়নি, আর যার পক্ষে এ দুনিয়ার মানুষকে সৃষ্টি করা কঠিন ছিল না; এ মানুষকে পুনরুজ্জীবিত করে নিজের সমূথে উপস্থিত করা ও তার যাবতীয় কাজের হিসাব-নিকাশ করা তার পক্ষে কেন অসম্ভব হবে? তার প্রকাল হওয়ার ছিতীয় দলিল। –[কাবীর, কুরতুবী]

سَالُم : عَوْلَهُ تَكَالُى فَأَوْلُوا بِاللَّهِ ..... انْزُلْفَا : আल्लाহ তা'আলা বলেছেন, 'অতএব ঈমান আনো আল্লাহর প্রতি, তাঁর রাস্লের প্রতি এবং সে ন্রের প্রতি যা আমি নাজিল করেছি। আর তোমরা যা কর আল্লাহ সে বিষয়ে পুরোপুরি অবহিত। ইতঃপূর্বে বলা হয়েছে, পরকালীন জীবন অবশাঞ্জী । অতঃপর বলা হয়েছে— আল্লাহ, তাঁর রাসৃল এবং আল্লাহর নাজিলকৃত নূর তথা কুরআনের প্রতি ঈমান আনো, তার অর্থ এই দাঁড়ায় যে, পরকালীন জীবনে সুখ-শান্তি এবং মুক্তি চাইলে অবশাুই আল্লাহ, তাঁর রাসৃল এবং পরিত্র কুরআনের প্রতি ঈমান আনয়ন করতে হবে। অতঃপর ﴿اللّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَوْبُكُ وَاللّهُ عِلَى مُعْمَلُونَ خَوْبُكُ (বলে বলা হয়েছে যে, কেবল মুখের ঈমান যথেষ্ট নয়, তার সাথে সাথে ঈমানের দাবি অনুযায়ী আমলও করতে হবে। ঈমানের দাবি অনুযায়ী তোমরা আমল করছ, না ঈমানের পরিপন্থি আমল করছ সে সম্বন্ধে আল্লাহ তা আলা সম্যুক অবহিত।

এখানে পবিত্র কুরআনকে রূপকভাবে নূর বা আলো বলা হয়েছে, কারণ আলোর মাধ্যমে যেমন চতুষ্পার্শ্বের জ্বিনিসের পরিচয় পাওয়া যায়, তেমনি পবিত্র কুরআন দ্বারা গোমরাহীর অন্ধকারে সঠিক পথ খুঁজে পাওয়া যায়।

্রিহল কোরআন, কাবীর, সাম্বওয়া, ফাতহুল কানীর। নাম্বওয়া, ফাতহুল কানীর। আয়াতে আয়াহ তা'আলা কুরআনকে (নুর) বলেছেন, কারণ নিঃসন্দেহে আয়াহর পক্ষ থেকে প্রদত্ত এ শেষ শরিয়তের বিধিবিধান সম্বলিত গ্রন্থ বাস্তবিক পক্ষে তৎপূর্ববর্তী বিধি-বিধান অপেক্ষা উজ্জ্বল হয়ে রয়েছে যাতে কোনো কিছুই অস্পষ্ট নয়; বরং সর্ব বিষয়্ম সম্পর্কে স্পষ্ট বর্ণনা সম্বলিত এই নাম ন্যান্ত তা কুফর ও শিরক -এর যাবতীয় অস্ককারাছ্ম্মতা ও অজ্ঞতাকে দৃরীভূত করে দেয়। হয়রত মহামদ করে থাকে বেছাহ তা'আলা সূর্যের সাথে তুলনা করেছেন। কারণ সূর্য যেভাবে বিশ্বজ্ঞগতের সব কিছুর উপর আলোক দান করে থাকে সেভাবে মহামদ অর্থাৎ করে গ্রেক্সান করে ক্রাক্তি করে তুলেছেন। আর যাদের রহানী চক্ষ্ম রয়েছে তাদের জন্য কুরআন নুর স্বরূপ কাজ করেছে। আর যাদের জন্য অপ্রচন্দ্র নেই তাদের জন্য কুরআন নূর স্বরূপ কাজ করছে না। যেমন, হয়রত আয়েশা সিদ্দীকা (রা.)ও হয়ুর ক্রা-বিস্ত্র স্থাধন করেছেন। যেমন তিনি বলেন–

# لَنَا شَمَانٌ وَلِلْأَفَاقِ شَمَانٌ \* وَشَعْسِى أَفْضَلُ مِن شَعْسِ الشَّمَارِ فَإِنَّ الشَّمَانَ تَطْلُعُ بَعَدَ الصَّبَاجِ \* وَشَعْسِى تَطْلُعُ بَعَدَ الْعِشَاءِ

অর্থাৎ আমার একটি সূর্য রয়েছে' আকাশেরও একটি সূর্য রয়েছে; তবে আকাশের সূর্য অপেক্ষা আমার সূর্য অতি উত্তম। আর আকাশের সূর্য উদিত হয় সুবহে সাদিকের পরপর; কিছু আমার সূর্য উদিত হয় ইশার নামাজের পর।' কারণ হাদীসে বলা হয়েছে—এর কামরায় যেতেন এবং ইশার নামাজেন্তেই সোহবত (رضا হ্রমার কামরায় যেতেন এবং ইশার নামাজেন্তেই সোহবত (رضا হরতেন। অন্যান্য হাদীসে আরও এরপ বহু বর্ণনা রয়েছে। আর পবিত্র কালামে মূলত রূপক অর্থে নূর বলা হয়েছে। কারণ বাতি হতে যেমনিভাবে আলোক পাওয়া যায়, তেমনিভাবে কুরআন হতে হেদায়েতের আলো পাওয়া যায়, যা অনুসারে জীবন পদ্ধতি পাওয়া যায়। —ক্রিকুল কেরিআন, কাবীর, ফতহুল কাদীর

আর নূর (رُوَّلُ) -এর হাকিকত এই যে, তা নিজে আলোকিত ও طَاهِرُ এবং অন্যকেও আলোকিত করতে সক্ষম, কুরআন প্রস্থাটি প্রয়ং (عُجُرُ) হওয়ার কারণে رَوْسُنُ এবং الْمُرَّبُلُ ইওয়া শাষ্ট কথা, তা দারা আল্লাহর সন্তুষ্টি ও অসন্তুষ্টির কারণ এবং আহকামে শরীয়াহ ও رُوْسُنُ সম্বন্ধে অবগত হওয়ার প্রয়োজনীয় ব্যবস্থাপনাগুলো পবিত্র কুরআন দারা رُوْسُ বলা হয়েছে। -[মা'আরিফ]

অল্লাহ তা'আলা বলেছেন, "यখন وَ فَولُهُ تَعَالَى يَوْمَ يَجَمَعُكُمْ لِيَوْمِ النَّجَمَعِ ذُلِكَ يَوْمُ التَّغَابُنِ একত্ৰিত হওয়ার দিন তিনি তোমাদের সকলকে একত্ৰিত করবেন, সেদিনটি হবে তোমাদের পরস্পরের হার-জিতের দিন।"

এখানে কিয়ামতের দিনের দু'টি বৈশিষ্ট্য বর্ণিত হয়েছে। এক. "একত্রিত হওয়ার দিন।" দুই."পরস্পরের হার-জিতের দিন।" কিয়ামত দিবসকে একত্রিতকরণের দিন বলা হয়েছে এ কারণে যে, প্রথম মানব সৃষ্টির দিন হতে চূড়ান্ত প্রলয়ের দিন পর্যন্ত যত মানুষ দুনিয়াতে জন্মগ্রহণ করেছে তাদের সকলকে একই সময়ে জীবিত করে সেদিন একত্রিত করা হবে। কুরআনের কয়েকটি স্থানে এ কথাটি অধিক স্পষ্ট করে বলা হয়েছে যেমন– সুরা হদ-এ বলা হয়েছে–

ذْلِيكَ يَوَمُّ مَجْمُوحٌ كُمُّهُ السَّنَاسُ وَ ذُلِيكَ يَوْمُ مُسْشَهُنُودً . .

"সেদিনটি হবে এমন, যাতে সমস্ত মানুষ একত্রিত হবে। অতঃপর সেদিন যা কিছু ঘটবে তা সকলের চোখের সম্মুখেই সংঘটিত ২বে।" –[সূরা হৃদ: ১০৩] সূরা ওয়াকিয়াতে বলা হয়েছে - مُعَلَّوْمٍ مُعَلَّوْمٍ وَالْأَخِرِيَّنَ لَمَجُمُوعُونَ اِلْى مِبْقَاتِ يَنْوَمٍ مُعَلَّوْمٍ. ﴿ অर्था९ "তाদেরকে বল, পূর্বে অতীত হওয়া ও পরে আসা সমন্ত মানুষ্ঠকৈ নিঃসন্দেহে একটি নির্দিষ্ট দিনের নির্দিষ্ট সময়ে একত্রিত করা হবে।

্[সূরা ওয়াকি আই : ৪৯-৫০] আর পরস্পর হার-জিতের দিন বলা হয়েছে এই কারণে যে, কিয়ামত দিবসে কাফেরগণ তথা নবুয়তে অস্বীকারকারীগণ নবুয়ত স্বীকারকারী ও আল্লাহর উপর ঈমান আনয়নকারীদের সামনে হেরে যাবে। সেদিন এমন হারা হারবে যার পূর্ণতা বিধান আর কোনো দিন সম্ভব হবে না।

হযরত ইবনে আব্বাস (রা.) বলেছেন, একদল লোককে কিয়ামত দিবসে জাহান্নামের আওনে শাস্তি দেওয়। হবে, অপর একদল লোক সেদিন জান্নাতে বিভিন্ন প্রকারের নিয়ামত ভোগ করবে। তাই হলো তাগাবুন বা পরম্পর হার-জিত।

بَرُمُ الْغَيَّامُنَ क - بَرُمُ الْغَيَّامُنَ নামকরণের কারণ : হযরত ইবনে আব্বাস ও অন্যান্য তাফসীরের ইয়ামণণ বলেন, بَرُمُ الْغَيَّامُنَ क - بَرُمُ الْغَيَّامُنَ - কে এ নামে ভৃষিত করার কারণ হচ্ছে স عَبْنُ وَ عَبْنُ مَ কেবল কাফের ও ফাসিকগণই করবে না; বরং ঈমানদার নেক ব্যক্তিগণও এ মর্মে আক্ষেপ ও আফসোস করবে যে, হায়! যদি আমরা আরও অধিক পরিমাণে নেক আমল করতাম তবে বেহেশতে আরও উন্নতমানের ব্যবস্থাসমূহ পেতাম, কেননা আমরা জীবনে বহু সময় বৃথা কাটালাম। যথা হাদীস শরীফে বলা হয়েছে - مَنْ جَكَسَ مَجْلِسًا لَمْ يَذَكُو اللَّهُ فِيْمِ كَانَ عَلَيْمٍ تَرَةً بُرُم الْفَيَامِةِ (اَلْمَدِيثُ)

ভাজার তাজানা বলেছেন, যে ব্যক্তি আল্লাহ তাজানা বলেছেন, যে ব্যক্তি আল্লাহ তাজানার প্রতি ঈমান আনয়ন করে থাকে ও নেক কাজ করে থাকে, আল্লাহ তার গুনাহসমূহ সব কেড়ে ফেলবেন এবং তাকে এমন জান্নাতসমূহে প্রবেশ করাবেন, যেগুলোর তলদেশ দিয়ে সর্বদা বিভিন্ন প্রকার নহরসমূহ প্রবহমান থাকবে। এ সকল লোকেরা এতে সর্বদা বসবাস করতে থাকের। এটাই হলো তাদের বড় সাফল্য অর্জন।

আল্লাহর প্রতি ঈমান আনয়ন অর্থ "কেবল আল্লাহ এক আছেন" এ কথাই নয়; বরং আল্লাহ ও রাসূল 🚃 -এর নির্দেশ ও নীতি অনুসারে ঈমান আনতে হবে। অর্থাৎ ঈমানে মুফাসসাল আনতে হবে। এরূপ–

- أَمُنْتُ بِاللّٰهِ وَمَلْنِكَتِهِ وَكُتُبِهِ وَ رُسُلِهِ وَالْبَوْمِ الْأَخِرِ وَالْقَدْرِ خَبْرِهِ وَشَرَهِ مِنَ اللّٰهِ تَعَالَى وَالْبَعْثِ بَعْدَ الْمَوْتِ . علام اللّٰهِ تَعَالَى وَالْبَعْثِ بَعْدَ الْمَوْتِ . علام اللّٰهِ تَعَالَى وَالْبَعْثِ بَعْدَ الْمَوْتِ . علام علام باللّٰهِ وَعَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَي معالى اللّٰهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ وَالْبَعْثِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَل معالى اللّٰهِ عَلَيْهِ عَلَيْ

الاية) : আল্লাহ তা আলা বলেছেন, "আর যেসব লোক কুফরি করেছে এবং আমার আয়াতসমূহকে মিথ্যা সাবান্ত করেছে তারা দোজখের অধিবাসী হবে। তাতে তারা চিরকাল থাকবে। আর তা নিকৃষ্টতম প্রত্যাবর্তনের স্থান।"

অর্থাৎ যারা আল্লাহকে, তাঁর রাসূলকে এবং অন্যান্য যেসব জিনিসের উপর ঈমান আনা অপরিহার্য সেসবকে অস্বীকার করেছে। আর "আয়াডসমূহ" অর্থাৎ আল্লাহর, অন্তিজ্বের, রাসূলের সত্যতার, পরকাল হওয়ার এবং কুরআনের ঐশীগ্রন্থ হওয়ার দলিল-প্রমাণসমূহ মিথ্যা সাবান্ত করেছে। অথবা, যারা আল্লাহর কিতাবের আয়াতসমূহে যে বিধি-বিধান, আদেশ-নিষেধ ও আইন-কানুন উদ্ধৃত হয়েছে তা মেনে নিতে অস্বীকৃতি জ্ঞাপন করেছে, তাদেরকে দোজখের অধিবাসী হতে হবে এবং সেখানে চিরন্থায়ী থাকবে। তাদের এ পরিণাম হবে অতি খারাণ ও দুঃখময়। – সাফওয়া, রহল কোরআন

আল্লাহ তা'আলা এখানে নেককার আর বদকার উভয় শ্রেণির লোকের পরিণাম সম্বন্ধে আলোচনা করেছেন, উপরে যে হার-জিতের কথা বলা হয়েছে তার ব্যাখ্যার উদ্দেশ্যে। অর্থাৎ এ হার-জিত হবে ঈমান আর কুফরির কারণে। প্রথম শ্রেণিকে জান্নাতে প্রবেশ করানো হবে, আর দ্বিতীয় শ্রেণীকে জাহান্নামে প্রবিষ্ট করানো হবে এবং তাকে চিরস্থায়ী বাসিন্দা বানানো হবে। প্রতাভহন কানীর)

#### অনুবাদ

- . مَنَا اصَابَ مِنْ مُصِينَ عَلِيهِ إِلَّا بِإِذْنِ اللَّهِ طِي مَنْ مُصِينَ عَبِاللَّهِ فِي قَوْلِمِ إِنَّ اللَّهِ فِي قَوْلِمِ إِنَّ اللَّهِ فِي قَوْلِمِ إِنَّ الْمُصِينَ عَبْرَةً مِنْ فَضَائِهِ يَهْ لِوَ فَلْبَهُ ط لِلصَّبْرِ عَلَيْهُ اللَّهُ بِكُلَّ شَيْ عَلِيْمٌ .
   عَلَيْهَا وَاللَّهُ بِكُلَّ شَيْ عَلِيْمٌ .
- . وَٱطِينَعُسُوا اللَّهُ وَٱطِينَعُوا الرَّسُولَ ۽ فَاِنْ تَوَلَّيْتُمُ فَاِنْمَا عَلَى دَسُوْلِنَا الْبَلْعُ الْمُينِنُ الْبَيِّنُ .
- ١١. اَللّٰهُ لَا إِلٰهَ إِلَّا هُوَ ط وَعَلَى اللّٰهِ فَلْبَتَوكَّلِ
   الْمُؤْمِنُونَ .
- يَسَائِسُهَا الَّذِينَ أَمُنُوا إِنَّ مِنْ أَزُواجِكُمْ وَأُولَادِكُمْ عَلُوا لَكُمْ فَاحْذُرُوهُمْ عِبِانْ تُطِيعُوهُمْ فِي التَّخَلُّفِ عَنِ الْخَيْرِ كَالْجِهَادِ وَالْهِجْرَةِ فَإِنَّ سَبَبَ نُزُولِ الْأَيَةِ الْإِطَاعَةُ فِي ذَالِكَ وَإِنْ تَعْفُوا عَنْهُمْ فِي تَضْبِيبُ طِهِمْ إِيَّاكُمْ عَنْ ذَٰلِكَ الْخَيْرِ مُعْتَلِينَ بِمَصَفَعُوا وَتَغْفِرُوا فَإِنَّ اللَّهُ عَلَيْهِمْ
- . إِنَّمَا اَمُوالُكُمْ وَاوَلادُكُمْ فِتنَدَةً ط لَكُمْ شَاغِلَةً عَن أُمُورِ الْأَخِرَةِ وَاللَّهُ عِنْدَهُ شَاغِلَةً عَن أُمُورِ الْأَخِرَةِ وَاللَّهُ عِنْدَهُ اَجْرُّ عَظِيْمٌ فَلَا تَكُوتُوهُ بِاشْتِغَالِكُمْ بِالْاَمُوالِ وَالْاَوْلَادِ .

- ১১ কোনো বিপদ আপতিত হয় না, আল্লাহর অনুমতি ব্যতিরেকে তার ফয়সালায় আর যে ব্যক্তি আল্লাহর প্রতি ঈয়ান রাখে তার এ উজিতে যে, বিপদাপদ আল্লাহর ফয়সালায় আসে। তিনি তার অজ্ঞরকে পথ নির্দেশ দান করেন তদুপরি ধৈর্ম ধারণে আর আল্লাহ সর্ব বিষয়ে সয়াক অবহিত।
- ১۲ ১২. আর আল্লাহর আনুণত্য করো এবং তাঁর রাস্লের আনুণত্য করো। অনন্তর যদি তোমরা বিমুখ হও, তবে আমার রাস্লের দায়িত্ব তথু সুস্পর্টরূপে প্রচার করা প্রকাশ্যভাবে।
- ১৩. <u>আল্লাহ, তিনি ব্যতীত কোনো ইলাহ নেই। সুতরাং</u>
  মু'মিনগণের আল্লাহর উপরই নির্ভর করা উচিত।
  - ১৪. হে ঈমানদারগণ! তোমাদের স্থ্রী ও সন্তানসন্ততিগণের
    মধ্য হতে তোমাদের শক্র আছে। সুতরাং তাদের
    সম্পর্কে সতর্কতা অবলম্বন করে। জিহাদ ও হিজরত
    ইত্যাদি পুণ্য কাজ হতে বিরত থাকার প্রশ্নে তাদের
    মতামত মান্য করার ক্ষেত্রে। কারণ এরূপ মতামত
    মান্য করার প্রসঙ্গই অত্র আয়াতের শানে-নুযুল। আর
    যদি তোমরা মার্জনা কর তাদের তোমাদেরকে এ
    সকল পুণ্য কাজে বাধাদানের অপরাধ, তাদের বিয়োগ
    ব্যথা ও বিচ্ছেদ কট স্বীকারের প্রতি সদয় হয়ে আর
    তাদের দোষ-ক্রটি উপেক্ষা কর এবং তাদেরকে ক্ষমা
    কর, তবে নিশুয় আল্লাহ ক্ষমাশীল ও পরম দয়ালু।
  - ১৫. তোমাদের সম্পদ ও সন্তানসন্ততিগণ তো পরীক্ষা তোমাদের জনা, যা তোমাদেরকে আথেরাতের পুণ্য কাজ হতে বিরতকারী। আর <u>আল্লাহরই নিকট রয়েছে</u> <u>মহাপুরক্কার</u> অতএব সম্পদ ও সন্তানের মোহে তা হাতছাড়া করো না।

#### তাহকীক ও তারকীব

णत व تَرُط राला تَأَنْ تَرْلَيْتُمْ: فَوْلُهُ تَعَالَى فَإِنْ تَوَلَّيْتُمْ فَانْمَا عَلَى رَسُولِنَا الْبَلاغُ الْمُبِيْنُ गारवं काशाव डेंश तर्रादः । यात تَقْرِيْر शात تَقْرِيْر शात تَقْرِيْر शात تَقْرِيْر राला हे शात تَقْرِيْر शात تَقْرِيْر ताकाि فَإِنَّمَا عَلَى رَسُولِنَا الْبَلاغُ الْمُبِيِّنُ बात نَلَا بَأَسُ عَلَى الرَّسُولِ शाव تَقْرِيْر वा कावत । – अगुक्त कानाव أَا اللّهِ عَلَى المُعْلَوْنِ

بَهْدِيْ क्रियहत ، كَالَّ क्रियहत । इयतक काजानार आज्ञमुलामी وَعَلَيْهُ هِ وَالَّ عِلَيْهُ "لِيَهُوْيُ قَلْبُكُ याइराक ७ जाव आवमूत तरभान ، كَلْ صَدَّقَ आत وَكُلُّ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الل

रस्यरह । مَحَلًا مَنْصُوب इस्मत्व إِنَّ उत्प्रदर्श : فَنُولُهُ عَدُوا

। ক্রমছে جَزَاء এন - شَرَط (إِنْ تَعَفُوا وَتَصَنَعُوا وَتَعَنوُرُا) তার পূর্বে উল্লিখিত : قَوْلُهُ فَإِنَّ اللَّهُ المخ

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

যে পরিবেশ-পরিস্থিতিতে এ আয়াত নাজিল হয়: মনে রাখতে হবে যে, যে সময় এ আয়াতসমূহ নাজিল হয়েছিল তখন মুসলমানদের জন্য বড়োই দুঃসময় ছিল। নানাবিধ বিপদ-আপদ চারদিক হতে তাদের পরিবেষ্টিত করে ফেলেছিল। মঞ্জায় দীর্ঘদিন পর্যন্ত অত্যাচার নিপীড়ন সহ্য করে সব কিছু হারিয়ে নিঃস্ব ও সর্বস্বান্ত হয়ে তাঁরা এমেছিলেন। আর মদীনায় যে সত্যপন্থি লোকের তাদেরকে আশ্রায় দিয়েছিলেন তাদের উপর এমেছিল হিণ্ডণ মসিবত। একদিকে শত শত মৃহাজিরকে আশ্রায় দানের দায়িত্ব তাদের উপর অপিত ইয়েছিল। কেননা তাঁরা আরবের বিভিন্ন অংশ ও অঞ্চল হতে মদীনায় এসে উপস্থিত হয়েছিলেন। আর অপরদিকে ইসলামের শক্র সমগ্র আরবের জনতা তাঁদেরকে নিপীড়ন দানে সক্রিয় ও তৎপর হয়ে উঠেছিল।

عَجَبًا لِلْمُؤْمِنِ لَاِيَقُضِ اللّٰهُ لَهُ قَضَاءً الآكَانَ خَبْرًا لَهُ إِنْ اصَابِتُهُ صَرَّاءُ صَبَرَ فَكَانَ خَبْرًا لَهُ وَأِنْ اصَابِتُهُ سَرًّاءُ شَكَرَ. فَكَانَ خَبْرًا لَهُ وَلَيْسَ ذَٰلِكَ لِاحْدِ الاّ لِلْمُنْوِمِنِ . (رَوَاهُ البُخَارِيُّ وَمُسْلِمُ) عَانَ خَبْرًا لَهُ وَلَيْسَ ذَٰلِكَ لِاحْدِ الاّ لِلْمُنْوِمِنِ . (رَوَاهُ البُخَارِيُّ وَمُسْلِمُ)

অর্থাৎ মু'মিন লোকের অবস্থা সত্যিই বিশ্বয়কর! আল্লার্হ তার জর্ন্য যে ফয়সালাই র্করেন তা তাঁর জন্য তালোই হয়, বিপদে পড়লে ধৈর্য অবলম্বন করে, আর এটা তার জন্য তালোই হয়। সফলতা লাভ হলে শোকর করে আর তাও তার জন্য মঙ্গলজনক হয়ে থাকে। এরূপ অবস্থা মু'মিন লোক ছাড়া আর কারো হয় না। –[বুখারী ও মুসলিম]

 কোনো দুঃখ আসলে আল্লাহ ব্যতীত তা হতে নিষ্কৃতি পাওয়ার কোনো ব্যবস্থা থাকে না। এ ধারণার দ্বারা বৃহৎ হতে বৃহত্তম দুঃখও সে কেটে উঠতে পারে। এটা একমাত্র ঈমানেরই প্রতিষ্ঠল। এক কথায় বুঝে নিতে হবে বিপদাপদের প্রবল ঝঞ্বাবায় মানুষকে যে জিনিস সঠিক পথে অবিচল ও প্রতিষ্ঠিত রাখে, কঠিন থেকে কঠিনতম বিপদও পদস্থলন ঘটায় না, তা-ই হলো ঈমান। যার অন্তরে এ ঈমান নেই সে বিপদাপদকে দুর্ঘটনা জনিত মনে করে এবং বৈষয়িক শক্তিগুলো এটা এনেছে অথবা রোধ করতে পারে মনে করে। পন্ধান্তরে যে ব্যক্তি জানে ও অন্তর হতে মানে যে, সব কিছুই আল্লাহর হাতে, ভিনিই এ বিশ্বলোকের মালিক ও প্রশাসক, বিপদাপদ তারই অনুমতিক্রমে আসে ও চলে যায়। আল্লাহ তা'আলা তাদের অন্তরকেও ধৈর্য সহনদীলতা এবং আল্লাহর ফ্যোলায়ে থাকার যোগাতা দান করেন। নামাআরিফ।

আর ঈমানদারদের লক্ষণ হলো, তারা যখন কোনো বিপদে পতিত হয় তখন তারা ইন্নালিল্লাহ বলে ধৈর্য ধারণ করে। যেমন, আল্লাহ বলেন وَالْمُوَامِّدُ مُنْ مُسَنِّبَتُ مُالُوا إِنَّا لِللَّهِ وَإِنَّا النِّسْمِ وَاجِعُونَ – اُولْتَوْكَ عَلَيْهِمْ صَلَوَاتٌ مِنْ رَبَهِمْ وَ – اللَّهْ اللَّهُ عَلَيْهِمْ صَلَوَاتٌ مِنْ رَبَهُمْ وَالْعَالِمُ مَا اللَّهُ عَلَيْهِمْ (١٤٧) وَمُعْدُونَ الْوَالْمُ لِللَّهِ عَلَيْهِمْ صَلَوَاتٌ مِنْ رَبَهُمْ اللَّهُ عَلَيْهِمْ (١٤٧) وَالْمُؤْمِنُ اللَّهُ عَلَيْهِمْ صَلَوَاتُ مِنْ رَبِيْهِمْ وَالْمُولِيَّةِ (١٤٧) وَمُعْدُونَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ صَلَوَاتُ مِنْ رَبِيْهِمْ وَمُولِيْكُ مُمْ السُهُمَّدُونَ لَا يُسْوَرُ اللَّهُ وَالْمُعَالِمُ اللَّهُ عَلَيْهِمْ مَا اللَّهُ عَلَيْهِمْ صَلَوْلَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ صَلْوَاتُ مِنْ رَبِيْهِمْ وَاللَّهُ وَالْمُؤْمِنُ وَاللَّهُ عَلَيْهِمْ مَا لِللْهُ وَاللَّ

ভেক আয়াতে আলা বলেন, সূথে দৃঃথে কিন্তু বিশ্বনার আলাহর আনুগতা ও রাস্লের আনুগতা করো। কিন্তু বিপদের দুর্বহ চাপে ঘাবড়ে গিয়ে এই আনুগতা যদি পরিহার কর, তবে নিজেরই ক্ষতিসাধন করবে। আমার রাস্লের দায়িত্ব হলো ওধু এতট্কু যে, তিনি সঠিক সত্য পথের সন্ধান তোমাদের নিকট যথাযথভাবে পৌছিয়ে দিবেন। এটাই তার দায়িত্ব আর রাস্ল যে যে কান্ধ সুসম্পন্ন করেছেন, তা তো অনষীকার্য। লৃতাহের, রুহুল কুর্আন।

আল্লামা তাবারী (র.) বলেন, আল্লাহর আনুগত্য করো কুরআন অনুসরণ করে, রাসূলের আনুগত্য করো তাঁর সুনুতের অনুসরণ করে : আর যদি আনুগত্য পরিহার কর তবে জেনে রাখো, রাসূলের দায়িত্ব হলো পৌছিয়ে দেওয়া।

আল্লামা সাবুনী (র.) বলেন, উক্ত আয়াতের তাফসীর হলো, আল্লাহ এবং তাঁর রাসূল 🚃 যেসব আদেশ-নিষেধ করেছেন, সর্বক্ষেত্রে তাদের আনুগত্য করো।

نَّ عَوْلُهُ تَعَالُى اللَّهُ ﴾ كَالله الله المُؤْمِنُونَ : আল্লাহ তা আলা বলেছেন, "আল্লাহ তো তিনিই যিনি ছাড়া কোনো মা বুদ নেই : অতএব, ঈমানদার লোকদের কর্তব্য একমাত্র আল্লাহরই উপর ভরসা রাখা !"

আল্লামা সাবী (র.) বলেছেন, এখানে রাসূলুল্লাহ ্র্টা-কে আল্লাহর উপর ভরসা রাখার জন্য অনুপ্রাণিত করা হয়েছে এবং আল্লাহর আশ্রয় প্রার্থনা করার জন্য উৎসাহিত করা হয়েছে। সাথে সাথে এখানে উন্মতকেও আল্লাহর আশ্রয় কামনা করার এবং তাঁর সাহায্য-সহযোগিতা কামনা করার শিক্ষা দেওয়া হয়েছে। –[সাবী]

ইসলামের পরিভাষায় তাওয়াকুল বা ভরসা হলো, উপায়-উপকরণ অবলম্বন করে ফলাফলের জন্য আল্লাহ তা'আলার উপর আশ্বারা। এ তাওয়াকুল ইবাদত, তাই আল্লাহ ছাড়া অন্য কোনো সৃষ্টির উপর এমন কোনো বিষয়ে গায়েবী ভরসা রাখা, যে বিষয়ে আল্লাহ ছাড়া অন্য কোনো কোনো ক্ষমতা বা শক্তি নেই-তা সম্পূর্ণ দিরক। কারণ তাওয়াকুল ইবাদত, আর ইবাদত আল্লাহ ছাড়া অন্য কারো উদ্দেশ্যে করা শিরক। আল্লাহ ছাড়া কোনো মা'বুদ নেই' এ বাক্যের পর 'মু'মিন লোকদের কর্তব্য একমাত্র আল্লাহর উপরই অ্বসারাখা' এ বাক্য জুড়িয়ে দেওয়ার তাৎপর্য এটাই। সুতরাং একমাত্র আল্লাহর উপরই মু'মিনদেরকে ভরসা রাখতে হবে। আয়াতের শানে নুযুল:

১. ইমাম তিরমিয়ী ও হাকিম হযরত ইবনে আব্বাস (রা.) হতে বর্ণনা করেন, মঞ্চার কিছু সংখ্যক লোক মুসলমান হয়ে মদীনায় হিজরত করার উদ্দেশ্যে নিজ নিজ বাসস্থান হয়ে মদীনাজিমুখে রওয়ানা হলেন। এমতাস্থায় তাদের সন্তানসন্ততি ও ঝী-পুরগণ হায় হায় করে রোধন করতে লাগল, আরও বলতে লাগল, আমাদের কি উপায় হবে! আমাদের জীবন কিতারে চলবে, আমাদেরকে কার নিকট রেখে যাচ্ছেন? এসব ক্রন্দন ও শোকক্রান্ত পরিবার-পরিজনেন। পরিত তাকিয়ে তারা তাদের সমবেদনায় ভেঙ্কে পড়ল, অন্তর ভারাক্রান্ত হয়ে উঠল। তাই তারা এ সয়য় হিজরত করেননি। পরিত কিছিদন অপেক্ষা করে পুনরায় হিজরত করে মদীনায় চলে আসলেন। মদীনায় এসে দেখলেন, তাদের কুর বা ফ্রন্সীহ করেন, আর কেউ বা জ্বানী হয়ের ত্রুমান লাল বিরুদ্ধিন অর্থা করি রুদ্ধিন আরু হাজরত করে মদীনায় হিজরত কৃত সাহাবীগণ হয়রত মুহাম্মদ লাল্ল-এর সোহবত পেয়ে নবুয়তের আকর্ষণ এহণ করে কেউ বা ফ্রন্সীহ হলেন, আর কেউ বা জ্বানী হয়ে গেলেন। এটা দেখে তারা তাদের ওই সকল প্রী পুত্রগণকে সাজা দিতে ও মারধর করতে চাইলেন। কেউ কেউ বাদ্যা

ইত্যাদি বন্ধ করে দিতে চাইলেন, যা তাদেরকে হিজরত করার জন্য প্রথম বাধা দান করেছিল। এমতাবস্থায় আল্লাহ তা'আলা উক্ত আয়াত অবতীর্ণ করেনু। (মা'আরিফ, আসবাবুন নুযুল, মায়ালিমুত তানযীল, ফাতহুল কাদীর, তিরমিযী, হাকিম فِي (الْمُسَتَّمُرُو عُن ابْن عُبَّاسِ)

2. হাঁৱত ইবঁনে অব্বিস ও হযৱত আতা ইবনে রাবাহ (রা.) বর্ণনা করেন। উক্ত আয়াতটি বিশেষভাবে হযৱত আওফ ইবনে মালিক (রা.) -এর প্রসঙ্গে নাজিল হয়েছিল। তার ঘটনা এই ছিল যে, তিনি মদীনায় অবস্থান করতেন, যখন কোনো যুদ্ধ ও জিহাদের ডাক আসত তখন তিনি মুদ্ধের ময়দানের উদ্দেশা বাহির হতেন; কিন্তু স্ত্রী পুত্রের কেউই তাকে যুদ্ধে যাওয়র জন্য পথ ছেড়ে দিত না। শেষ পর্যন্ত তিনি যুদ্ধে যেতেন না, কারণ বাচ্চা-কাচ্চাগণ বলতে থাকত যে, আমাদেরকে কার নিকট রেখে যাচ্ছেন, আমাদের কি উপায় হবে' এমতাবস্থায় আল্লাহ তা আলা উক্ত আয়াত নাজিল করলেন। নাজ্হন বয়ান, ইবনে কাইবি। উভয়ের বর্ণনা-ই শানে সুযূল হতে পারে। উভয়ের তিকই প্রতীয়মান হচ্ছে। কেননা আল্লাহর ফরজ আদায় করতে যে কেউ

উভয় বর্ণনা-ই শানে নুষূল হতে পারে। উভয়ের خَاصِلُ একই প্রতীয়মান হচ্ছে। কেননা আল্লাহর ফরজ আদায় করতে যে কেওঁ বাধা প্রদান করবে তারাই আল্লাহর শক্র হবে। : قَوْلُـهُ تَـعُـالِـمْ يَــَايُــُهُـا النَّذِيْنُ ... عَـُدُواً لَـكُمْ : আল্লাহ তা আলা বলেছেন, "হে ঈমানদারগণ! ভোমাদের স্ত্রীগণ ও

अखार তা আলা বলেছেন, বে সমানদারণাণ: তোমাদের প্রাণণ ও সন্তানস্তাতিদের মধ্যে কভিপয় তোমাদের শক্ত । তাদের ব্যাপারে সভর্ক থাকরে।" এখানে পবিত্র ক্রআন স্ত্রী এবং ছেলে-সন্তানদের যেসর প্রভাব মানুযের উপর পড়ে, যে প্রভাব মানুষকে ঈমানের দাবি ও কর্তবা পালন হতে বিরত রাখে দে সম্বন্ধে আলোচনা করেছে। বলা হয়েছে যে, তোমাদের স্ত্রীগণ এবং সন্তানদের মধ্যে এমন অনকেই আছে যারা তোমাদেরকে ভালো ও মঙ্গলজনক কাজ হতে বিরত রাখে। তোমাদেরকে আল্লাহর শ্বরণ ভুলিয়ে দেয়, আবার কখনো দীনি কাজ করতে বাধা সৃষ্টি করে, কখনো ওয়াজিব আলায়করণের পথে বিমু সৃষ্টি করে। তোমাদের এসব স্ত্রী ও সন্তানগণ প্রকৃতপক্ষে তোমাদের শক্ত। স্ত্রাং এ জাতীয় শক্তদের বাপারে তোমাদের সতর্ক থাকা আবশ্যক।

ঠিক তেমনি কথনো কথনো স্থামীরা স্ত্রীদেরকে দীনি কাজে বাধাদান করে, ওয়াজিব আদায় করার পথে বিষু সৃষ্টি করে। এ রকম অবস্থায় এ জাতীয় স্বামীরাও স্ত্রীদের জন্য আসলে শক্ত। এ শক্তর বাাপারে সতর্ক থাকা আবশ্যক। আয়াতের চুট্টা শব্দটি -এর বহুবচন। এর অর্থ স্বামী এবং স্ত্রী উভয়ই হতে পারে। সূতরাং আয়াতের অর্থ হবে তোমাদের স্ত্রীপণ অথবা তোমাদের স্বামীগণ এবং সন্তানসন্ততিদের মধ্যে কতিপয় তোমাদের শক্ত। তাদের ব্যাপারে সতর্ক থাকুবে। –িনূরুল কোরআন

মনে রাখতে হবে, কুরআনের কোনো আয়াত কোনো বিশেষ ঘটনাকে কেন্দ্র করে অবতীর্ণ হলেও তার হকুম সাধারণ হয়ে থাকে। সূত্রাং যেসব ক্ষেত্রে আল্লাহর জিকির ও দীনি কাজে বাধা দিবে, সেসব স্থানে আয়াতের হকুম প্রয়োগ হবে।

–[কুরতুবী, ফাতহুল কাদীর]

সহনশীলতা অনুসরণ কর ও ক্ষমা করে দাওঁ, তাহলে আল্লাহ অতীব ক্ষমাশীল ও অতিশয় দয়াবান।" তার অর্থ এই যে, তোমাদের স্ত্রী ও সন্তানাদি সম্পর্কে সান্দার করার উল্লো, "আর তোমরা যদি ক্ষমা ও সহনশীলতা অনুসরণ কর ও ক্ষমা করে দাওঁ, তাহলে আল্লাহ অতীব ক্ষমাশীল ও অতিশয় দয়াবান।" তার অর্থ এই যে, তোমাদের স্ত্রী ও সন্তানাদি সম্পর্কে তোমাদের করান চিন্তা করো। এটার মূলে অন্য কোনো উদ্দেশ্য, যেন তোমরা সতর্ক থাকো এবং দীন ইসলামকে তাদের ক্ষতি হতে রক্ষা করার চিন্তা করো। এটার মূলে অন্য কোনো উদ্দেশ্য নেই। তোমরা তোমাদের শ্রী-পুত্রকে মারপিট করবে কিংবা তাদের সাথে রুড় আচরণ ও দুর্বাবহার করবে অথবা তাদের সাথে সম্পর্ক এতটা ভিক্ততার সৃষ্টি করবে থার ফলে তোমাদের ও তাদের পারিবারিক জীবনই দুঃসহ হয়ে উঠবে, এটা কথনও উদ্দেশ্য নয়। কেননা, তা করা হলে দুটি বিরাট ক্ষতি হওয়ার আশক্ষা রয়েছে। একটি এই যে, এর ফলে প্রী-পুত্রকে সংশোধন করার পথ চিরতরে বন্ধ হয়ে যাবে। আর দিতীয় এই যে, এর করবেণ সমাজে ইসলামের বিরুদ্ধে একটা সাধারণ বিরুদ্ধভাবের সৃষ্টি হতে পারে। আশে-পাশের লোকেরা মুসলমানদের চিক্ত করটা ও অচারবা সম্পর্কে এরূপ ধারণা করেতে পারে যে, ইসলাম গ্রহণ করলেই বুঝি নিজের যরেও স্কী:প্র-প্রিজনের প্রতি করটার ও রুড় আচরবা সাহাব্যকারী হয়ে যেতে হয়।

ক্ত্র-পুত্র-পরিজনের প্রতি কঠোর ও রাঢ় আচরণকারী হয়ে যেতে হয় ।

আরাহ তা আলা বলেছেন, "তোমাদের ধনসম্পদ ও সন্তানসন্ততি তো একটা পরীক্ষা বিশেষ। আর আরাহই এমন সন্তা যার নিকট বড় প্রতিফল রয়েছে।" অর্থাৎ ধনসম্পদ ও সন্তানসন্ততি হলো আরাহর পক্ষ হতে। তোমাদের জন্য পরীক্ষা বিশেষ। তারা কখনো তোমাদেরকে হারাম উপার্জনের জন্য বাধ্য করে এবং আরাহর হক আদায় না করতে এবং নাফরমানির কাজে লিপ্ত হতে সাহায্য করে। মুতরাং তোমরা আরাহর নাফরমানিতে তাদের আনুগত্য করে। যা আর মনে রেখে। আরাহর তাজান্বর ভাগে বাদের আনুগত্য করে। আরাহর নাফরমানিতে তাদের আনুগত্য করে। আর মনে রেখে। যে, আরাহ তা আলার কাছে রয়েছে বড় প্রতিফল— যা পাবে সে লোকেরা, যার ধনসম্পদ ও

সন্তানসন্ততিদের মহব্বতের উপর আল্লাহর আনুগত্য ও মহব্বতকে প্রাধান্য দিয়েছেন। –্ষাতৃহল কাদীর, রহুল কোরআন।
মানুষের জন্য ধনসম্পদ ও সন্তানাদি মহা ফিডনা স্বরূপ: এ কথাটির তাৎপর্য হচ্ছে- মানুষ অধিকাংশ গুনাহ ও হারাম
কাজসমূহ বিশেষত সন্তানের মোহে পড়ে করতে বাধ্য হয়। একটি হাদীসে হয়রত মুহামদ ক্রাম বেলছেন, কিয়ামতের দিন কিছু
সংখ্যক লোক দেখে মানুষ বলবে ক্রামেটের বিশেষত সন্তানগণ তার নেকসমূহ থেয়ে ফেলেছে। (رئے)

অপর একটি হাদীসে হয়রত নবী করীয় করেণ স্বরূপ, তাদের অপর একটি হাদীসে হয়রত নবী করিণ স্বরূপ, তাদের ডালোবাসায় মানুষ আল্লাহর পথে সম্পদ বায় করা হতে বিরত থাকে। তাদের মমতায় মানুষ ছিহাদ করা হতে বিমুখ হয়ে থাকে। কতিপয় সালাফে সালিহীন বলেছেন, তালুটি তালিক মানুষ্টি নির্দ্দির নার করার করা ঘুল স্বরূপ। যেতাবে ঘুন কাষ্ঠ অথবা ধান চাউলকে খেয়ে ধূলিতে পরিণত করে দেয়, তদ্রুপ সন্তানসন্ততি নেক কান্ধসমূহকে বিভিন্ন ক্ষেত্রে বিনষ্ট করে দেয়। নামাআরিফা

#### অনুবাদ :

رِنْتُو اللَّهَ مَا السَّمَ طَعْتُمُ نَاسِخَةً اللَّهُ مَا السَّمَ طَعْتُمُ نَاسِخَةً لِقَوْلِهِ إِتَّقُوا اللَّهَ حَقَّ تُقَاتِهِ وَاسْمَعُوا مَا أمُورُتُم بِهِ سَمَاعَ قُبُولٍ وَأَطِيعُوا وَأَنْفِقُوا فِي الطَّاعَةِ خَيْرًا لِآنْفُسِكُمْ ط خَبُرُ يَكُنْ مُقَدَّرَةً حَرَابُ الْأَمْرِ وَمَنْ بَرُقَ شُعٌ نَفْسِهِ فَأُولَٰئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ الْفَائِزُونَ.

١٧. إِنْ تُنْقُرِضُوا اللُّهُ قَرْضًا حَسَنًا بِأَنْ تُتَصَدُّقُوا عَنْ طِيبِ قَلْبِ يُضْعِفُهُ لَكُمْ وَفِي قِرَاءَةٍ يُضَعِفُهُ بِالتَّشْدِينِدِ بِالْوَاحِدَةِ عَسَشُرًا إِلْى سَبْعِمِانَيةِ وَاكْتُرَ وَهُوَ التَّصَدُّقُ عَنْ طِيبٍ قَلْبٍ وَيَغْفِرْ لَكُمْ مَا ينشاء والله شكور مجاز على الطَّاعة حَلِيْتُم فِي الْعِقَابِ عَلَى الْمُعْصِيَةِ

الْعَزِيزُ فِي مُلْكِهِ الْحَرِكْيِمُ فِي صَنْعِهِ.

আয়াত দারা রহিত হয়ে গেছে: আর শ্রবণ করো যা তোমাদেরকে আদেশ করা হয়েছে. গ্রহণ করার উদ্দেশ্যে শবণ করা। ও আনুগতা করো এবং ব্যয় করে। পুণ্য কাজে তোমাদের নিজেদের কল্যাণে। এটা উহ্য بَكُنُ -এর بَيْكُ এবং بَمْوَابِ أَمْر अंत याता অন্তরের কার্পণ্য হতে মুক্ত, তারাই সফলকাম কতকার্য ।

১৭, যদি তোমরা আল্লাহকে উত্তম ঋণ দান কর এভাবে যে, তোমরা সম্ভুষ্টচিত্তে সদকা করবে তিনি তা তোমাদের জন্য বর্ধিত করবেন অপর এক কেরাতে শব্দটি তাশদীদযোগে 🗯 🖒 পঠিত হয়েছে, একের বিনিময়ে দশ হতে সাতশত ও ততোধিক পর্যন্ত। আর উত্তম ঋণ হলো, সন্তুষ্টচিত্তে সদকা করা। আর তোমাদের কে ক্ষমা করবেন যা তিনি ইচ্ছা করেন। আল্লাহ কতজ্ঞতা জ্ঞাপনকারী ইবাদতের প্রতিদান দানকারী ধৈর্যশীল পাপের শান্তিদানে।

প্রক্রাতা প্রকাশ্য এটে তিনি অদৃশ্য গোপন ও দৃশ্য বিষয়ে পরিজ্ঞাতা প্রকাশ্য ১৮. তিনি অদৃশ্য গোপন ও দৃশ্য বিষয়ে পরিজ্ঞাতা মহাপরাক্রমশালী তাঁর রাজতে বিজ্ঞানময় তাঁর সৃষ্টিকর্মে।

# তাহকীক ও তারকীব

किसाि । وَعُوْ اَ مُؤْمُونَ क्रांता اَنْفِغُوا क्रांता اَنْفِغُوا مَنْ اللَّهُ عُنْمًا اللَّهُ عُنْمًا اللَّهُ اللَّهُ عُنْمًا اللَّهُ اللَّهُ عُنْمًا اللَّهُ عَنْمًا اللَّهُ عَنْمًا اللَّهُ عَنْمًا اللَّهُ عَنْمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَنْمُ اللَّهُ عَنْمُ عَلَيْهِ عَنْمُ اللَّهُ عَنْمُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَنْمُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَّا عَلَيْهُ عَلَيْكُوا عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَّا عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلً वना रहरहर عُلْسُ الْإِنْفُاقَ خُبْرًا إِلَّانُكُمْ عَبْرًا لَهَا अथवा اِنْتُونِي الْإِنْفَاقَ خُبْرًا لِلْنَفْسِكُمْ अथवा عَلَيْمُوا خَبْرًا لَهَا अथवा إِنْتُونِي الْإِنْفَاقَ خُبْرًا لِلْنَفْسِكُمْ إِنْغَانًا خُبْرًا रात्राह نَقُدِيْر : रात्राह مَنْصُرْب २७तात कातरा صِفَتْ २०ता صَصُدٌر वरा के خَبْر क्कीएनत و يَكُنِ الْإِنْفَاقُ خُيْرًا لَّكُمْ हरता تُغْدِيْر । रायह مَنْصُوْب अठता خَبْرٌ वक्कीएनत بن مُغَدَّرة أَنْفِقُوا आब करू का صَفْعُول بِهِ कि सात مَفْعُول بِهِ देख्यात कावर्ग مَنْصُوب अवात करू करू कार्त ا 🏥 া –(ফাতহন কাদীর)

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

আয়াতের শানে নুমূপ ও ব্যাখ্যা : ইবনে আবী হাতেম হযরত সাঈদ ইবনে জোবায়ের (রা.) হতে বর্ণনা করেন, যখন আয়াত লাগিনেন, এমনকি পা পর্যন্ত বর্ধ হয়ে যেতে লাগল । সিজদা করতে করতে কপালসমূহ পচে-গলে মাথার ভিতরের দিকে ঢুকে যেতে লাগল । এমনকি পা পর্যন্ত বর্ধ হয়ে যেতে লাগল । সিজদা করতে করতে কপালসমূহ পচে-গলে মাথার ভিতরের দিকে ঢুকে যেতে লাগল । এমনকি পা পর্যন্ত বর্ধ হরে যেতে লাগল । ক্রান্ত ভাজাল উক্ত আয়াত নাজিল করেছেন এবং বলেছেন, আল্লাহর পরিপূর্ণ হক আদায় করে ইবাদত করা কারো পক্ষে সম্ভব হবে না । তবে যতটুকু সম্ভব, শক্তি অনুসারে ইবাদত করে যাও । আল্লাহর সকল বিধান নতশিরে মেনে নাও । আর নিজেদের পরকালে আয়ার শান্তির লক্ষ্যে আল্লাহর পথে বয় করে যাও । আর সন্তানসন্ততির মালিক হয়ে কৃপণ হয়ো না । কেননা যারা কৃপণতা ত্যাগ করতে সক্ষম হবে তারাই আল্লাহর পথে সফল হবে । আল্লাহ তা আলা কাউকেও শক্তি-সামর্থ্যের অধিক কোনো চাপ দেন না, দুলিক তালাক করলেই তাঁর হক আদায় হয়ে যাবে । —আশ্রাফী, কাবীর

আয়াতটি মানসূৰ হওয়ার প্রসঙ্গে বিশ্বদ আলোচনা : হযরত কাভাদাহ (র.) বলেন, উক্ত আয়াতটি আয়াত দির মানসূৰ হওয়ার প্রসঙ্গে বিশ্বদ আলোচনা : হযরত কাভাদাহ (র.) বলেন, উক্ত আয়াতটি ক্রিটিন কর বরং ক্রিটিন কর আয়াতের মাঝে تَعْمُونِيَّ তথা সামঞ্জস্য এভাবে বিধান করেন যে, আয়াতহয়ের মূল অর্থ হলো, আল্লাহকে ভোমরা ভয় করো পরিপূর্ণভাবে যত্টুক্ তোমাদের পক্ষে সম্ভবপর হয়। আর তার একটি দিক এভাবে বর্ণনা করা হয়েছে যে, আল্লাহর ভয় অন্তরে রয়েছে এ প্রমাণ জিহাদ করে দেখিয়ে দাও। আর তোমাদের শক্তি মোতাবেক জিহাদ করে। কেননা المَنْ نَفْسُ اللهُ نَفْسُكُ اللهُ نَفْسُكُ আথা আল্লাহ কাউকেও সামর্থ্যের বাইরে কোনো নির্দেশ দেন না। তাকওয়ার হক এই হবে যে, যেমনিভাবে আল্লাহ ভক্ত লোকগণ স্বীকার করে, সেভাবে তাকওয়া অর্জন করতে হবে। আর তা দুর্দ্ধিন নির্দ্ধি হওয়া আবশ্যক নয়। ন্থিতীব, ফহুল মা'আনী]

ইমাম রায়ী (র.) বলেন, مَنْ طُعْتُمُ اللّٰهُ مَا السَّطَعْتُمُ अाद्याতि রহিতকরণ বিষয়টি সঠিক নয়। কারণ যেকেত্রে আরাহকে তয় করা অসম্ভব, সে ক্ষেত্রে তয় করা اللّهُ مَنْ تُعَارِب اللّهُ عَنْ تُعَارِب कর অপল্য , কারণ অসম্ভব ও সাধ্যাতীত। —[কাবীর]

আলোচ্য আয়াতে মু'মিনদেরকে তাদের কল্যাণের জন্য করেনটি নিসহত করা হয়েছে। বলা হয়েছে, "কাজেই তোমাদের পক্ষে যতটা সম্ভব হয় আল্লাহকে ভয় করতে থাকো। আর ওনো ও অনুসরণ করো এবং নিজের ধনমাল ব্যয় করো, এটা তোমাদের জন্য কল্যাণকর। যে লোক স্বীয় মনের সংকীর্ণতা হতে রক্ষা পেয়ে গেল, তধু সে লোকই কল্যাণ ও সাফল্য লাভ করবে।" অর্থাৎ সন্তানসন্ততি ও ধন-সম্পদের ব্যাপারে যতটা সম্ভব আল্লাহকে ভয় করতে থাকো। ধন-সম্পদ ও সন্তানাদি যেন তোমাদেরকে আল্লাহর আইন ও বিধি-বিধান পালনে বাধা দিতে না পারে, আল্লাহর ইবাদত-বন্দেগিকরণের পথে বাধা না হয়।

আলোচ্য আয়াতটি হযরত কাতাদাহ, রাবী ইবনে আনাস, সুদী ও ইবনে যায়েদ (র.)-এর মতে কুরআনের অপর আয়াত اللّهُ حَنَّ تَغَانِه এর রহিতকারী। অর্থাৎ "তোমাদের পক্ষে যতটা সম্ভব আল্লাহকে ভয় করতে থাকো" এ আয়াত দ্বারা "আল্লাহকে এমনভাবে ভয় কর যেমন তাকে ভয় করা বাঞ্ছ্নীয়" আয়াত রহিত করা হয়েছে।

ইমাম রায়ী (র.) বলেছেন, রহিত হওয়ার কথা ঠিক নয়। কারণ جَائِعُوا اللّٰهُ حُنَّ تُغَاتِم । ماهُ حَنَّ تُغَاتِم নর অর্থ – যে ক্ষেত্রে সম্ভব নয় সে ক্ষেত্রেও ভয় করা নয়। কারণ ভা সাধ্যাতীত ও অসম্ভব। –[কারীর]

অর্থাৎ তোমাদেরকে যেসব বিধি-বিধান দেওয়া হয়েছে তা তোমরা তালো করে কান পেতে তনা এবং রাস্লের পিশ হতে যেসব আদেশ-নিষেধ আসে তার অনুগত হও। তিন্দুলৈর পিশ হতে যেসব আদেশ-নিষেধ আসে তার অনুগত হও। তিন্দুলৈর পিশ হতে যেসব আদেশ-নিষেধ আসে তার অনুগত হও। তিন্দুলৈর পিশ হতে যেসব আদেশ-নিষেধ আসে তার অনুগত হও। তিন্দুলৈর প্রথান করো। হয়রত ইবনে আব্রাম (রা.)-এর মতে, এর অর্থ থাকাত আদায় করো। হয়রত যাহ্হাক (র.) বলেছেন, এটার অর্থ-জিহাদে অর্থসম্পদ ব্যয় করো। ইমাম হাসানের মতে, এটার অর্থ- নিজের জন্য বায় করো। আল্লামা কুরতুবীর মতে, সব ধরনের দান-সাদকা এর অন্তর্ভুক্ত: আর এটাই গ্রহণযোগ্য। পরিশেষে বলা হয়েছে, "এটা তোমাদের জন্য কল্যাণকর।" দান করার নিদেশ দানের পর "এটা তোমাদের জন্য কল্যাণকর" বলাতে প্রমাণ হলো যে, মূলত দান-সদকা দাতার জন্য কল্যাণ বয়ে আনে, গ্রহীতার জন্য নয়। এর অর্থ এও হতে পারে যে, কল্যাণমূলক খাতে দান-সাদকা গোটা সামজের জন্য কল্যাণ ও মঙ্গল নিয়ে আসে। দাতা সমাজেরই একটি অংশ হিসেবে এ কল্যাণ তার জন্যও হয়ে থাকে। —[রহল কোরআন]

رَمَنْ يُرْنَ شُعُ نَفْسِهُ فَاوُلُخِكَ مُمُ अाल्लार छा आला रात्ताहरू के نَفْسِهُ فَاوُلُخِكَ وَمَنْ يُرُوقَ شُعَ نَفْسِهِ فَاوُلُخِكَ وَمَنْ يُرُوقَ شُعَ نَفْسِهِ فَاوُلُخِكَ وَمَنْ يُرُوقَ شُعَ نَفْسِهِ فَاوُلُخِكَ अर्थार य लाक क्পণতা এবং ধন-মালের লোভ-লালসা হতে নিজেকে মুক্ত রাখতে পেরেছেন। অর্থাৎ যেসব ক্ষেত্রে ধন-মাল বায় করতে নির্দেশ দেওয়া হয়েছ, সেসব ক্ষেত্রে ধন-সম্পদ বায় করে নিজের অন্তরের ক্পণতা দ্র করতে পেরেছে, নিজেকে লোভ-লালসা মুক্ত বলে প্রমাণ করতে পেরেছে, গুধু তারাই কল্যাণ ও সফ্লতা লাভ করতে পারবে।

ভৈতি নি তোমানেরকৈ করেকণ্ডণ বৃদ্ধি করে দিবেন এবং তোমাদের অপরাধসমূহ মাফ করে দিবেন। আল্লাহ অতীব মর্যাদা দানকারী ও ধৈর্যশীল।" এখানে ইহসানকে (যে কোনো কল্যাণমূলক পথে অর্থ ব্যয়কে) আল্লাহ তা আলাকে করচ্চ দেওয়া বলা হয়েছে। অথচ করজের প্রয়োজন হয় মূহতাজদের। আল্লাহ আসমান-জমিনের মালিক, বিশ্বলোকের কারো প্রতি তিনি মুখাপেক্ষী নন। এভাবে বর্ণনা করার অর্থ হলো, ইহসান তথা দান-সদকাকরণের প্রতি উৎসাহ দান এবং মূহতাজদের প্রতি সহানুভৃতি প্রকাশের প্রতি অনুপ্রাণিত করা। যে মানুষ আপন স্রষ্টাকে করজ দিতে কার্পণ্যতা করবে, যে স্রষ্টা তাকে ধন-মাল দিয়েছেন, যিনি আবার সে ধন-মাল কয়ের ওণ বৃদ্ধি করে ফিরিয়ে দিবেন, তার অতিরিক্তল স্বীয় মাগফিরাতে তাকে শামিল করে নিবেনল সে মানুষ কতইনা দুর্ভাগা কতই না অপ্রাং। —(রহল কোরআন)

কর্মে হাসানা হলো, কারো মতে হালাল ধন-সম্পদ সদকা করা। আর কোনো কোনো মুফাসসিরের মতে, খুশিমনে নিষ্ঠার সাথে দান করা। ⊣কারীরা

# मूता আত্-তালाक्: سُوْرَةُ الطَّلَاقِ

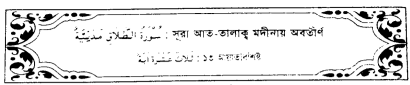
সুরাটির নামকরণের কারণ: এ সুরার নাম আত-তালাক্। কেবল নামই নয়, এটার বিষয়বস্তুর শিরোনামও তালাক। কেননা এতে তালাক সংক্রান্ত বিধি-বিধান সন্নিবেশিত হয়েছে। আল্লামা আলুসী (র.) বলেছেন, হয়রত আম্বুল্লাহ ইবনে মাসউদ (রা.) এ সুরাকে وَالْمُنَادُ الْفَصْرِيْ তথা সংক্ষিপ্ত সুরা নিসা নাম দিয়েছেন। এতে ২টি রুক্', ১২টি আয়াত, ২৪৭টি বাক্য এবং ১১৭০টি অক্ষর রয়েছে। –[নুরুল কোরআন]

সুরাটি অবজীর্ণ হওয়ার সময়কাল: হয়রত আব্দুল্লাহ ইবনে মাসউদ (রা.) স্পষ্ট ভাষায় বলেছেন, সূরার আলোচিত বিষয়াদির অভ্যন্তরীণ সাক্ষ্য হতেও প্রমাণিত হয় যে, এ সূরাটি আল-বাকুারার তালাক সংক্রান্ত আইন-বিধান সম্বলিত প্রথম নাজিল হওয়া আয়াতসমূহের পর নাজিল হয়েছে। যদিও নাজিল হওয়ার নির্দিষ্ট সময়কাল ঠিক করা সহজ নয়; কিন্তু হাদীসের বর্ণনাসমূহ হতে এতটুকু অবশাই জানা যায় যে, সূরা আল-বাকুারাতে দেওয়া আইন-বিধানসমূহ বুঝার ব্যাপারে লোকেরা যখন ভুল করতে লাগল এবং কার্যতও তাদের ভুলভ্রান্তি দেখা যেতে লাগল তখন আল্লাহ তা আলা তাদের সংশোধনের জন্য এ হেদায়েতসমূহ নাজিল করেছেন।

সুরাটির বিষয়বস্তু : এ সূরার সম্পূর্ণ অংশেই মূলত তালাক সংক্রান্ত বিধি-বিধান আলোচিত হয়েছে। এসব বিধি-বিধানের মধ্যে রয়েছে–

- ১. তালাকে সুন্নী এবং তালাকে বিদায়ী সম্বন্ধে আলোচনা। এক পর্যায়ে দাম্পতা জীবন দূর্বিসহ হয়ে উঠলে, অতঃপর একসাথে জার জীবনযাপন অসম্ভব মনে হলে তালাকের উত্তম পত্থা অবলম্বন করতে নির্দেশ দেওয়া হয়েছে। অর্থাৎ বিধান মতে, যথাসময়ে তালাক দিতে বলা হয়েছে। আর তা হলো সহবাসহীন পবিত্র অবস্থায় তালাক দিয়ে অতঃপর ইদ্দত শেষ হওয়া পর্যন্ত বিরত থাকা।
- তালাকের ব্যাপারে তাড়াহুড়া না করে সৃস্থ-মন্তিক্ষে চিন্তা-ভাবনা করে সিদ্ধান্ত নিতে বলা হয়েছে। কারণ তালাক হালাল হলেও
  আল্লাহর কাছে অত্যন্ত ঘূণিত কাজ। নিতাত প্রয়োজনেই এটা হালাল করা হয়েছে।
- উক্তকে যথার্থভাবে পালন করতে নির্দেশ দেওয়া হয়েছে, যেন সময় দীর্ঘ হয়ে মহিলার ক্ষতি না হয়। আর য়েন 'নসব'
  মিশ্রিত হয়ে না য়য়।
- ৪. ইন্দতের বিধি-বিধান সম্বন্ধে আলোচনা করা হয়েছে। এ ক্ষেত্রে 'আয়েসা' অর্থাৎ যে মহিলার ঋতু চিরতরে বন্ধ হয়ে গেছে, নাবালেগ মেয়ে এবং গর্ভবতী মহিলার ইন্দত সম্বন্ধে পরিশ্বার করে আলোচনা করা হয়েছে। সাথে সাথে কিছু উপদেশ-নিষেধও করা হয়েছে।
- এসব বিধি-বিধানের আলোচনার সাথে সাথে তাকওয়া তথা আল্লাহভীতি অবলয়নের দাওয়াত দেওয়া হয়েছে। য়াতে য়ামী-য়ী
  কারো কোনো রকমের ক্ষতি না হয়।
- ৬. ইন্দতের সময় 'নাফকা' আর 'সুকনা' অর্থাৎ খাওয়া-দাওয়া ও থাকার খরচ সংক্রান্ত বিধান সম্বন্ধে আলোচনা করা হয়েছে।
  পরিশেষে যারা সীমালজ্ঞন করবে তাদের পরিণাম সম্বন্ধে আলোচনা করা হয়েছে। −[সাফওয়া]

পূর্ববর্তী সূরার সাথে যোগসূত্র: পূর্ববর্তী সূরার শেষাংশে বলা হয়েছে যে, কোনো কোনো স্ত্রী-পূত্রাদি আল্লাহ ও মানুষের শক্ত বটে। কখনও এটা তাদের ওয়াজিব হকসমূহ পালনের পথে প্রতিবন্ধক হয়ে দাঁড়ায়। বিশেষত তখন তাতে প্রকাশ্য বিশ্বেদও ঘটে যায়। সূতরাং অত্র সূরায় তালাকপ্রাপ্তা ও দৃশ্ধপোষ্য শিশু সম্পর্কিত বিধানাবলি বর্ণনা দ্বারা উক্ত শক্রতার ধারণা সংশোধন করে দেওয়া হয়েছে। যে বিশ্বেদের অবস্থায়ও তাদের প্রকৃত হক আদায় করে দেওয়া ওয়াজিব। আর ঐক্যতার সময় তো সে হকসমূহ আদায় করা আরও অধিক ওয়াজিব ছিল। যেহেতু উক্ত নির্দেশসমূহের ভিতর দিয়ে চার স্থানে আল্লাহভীতির নির্দেশ ও তৎপ্রতি উৎসাহিত করা হয়েছে। কাজেই দ্বিতীয় রুকুর বিষয়গুলোর অবতারণা উক্ত নির্দেশ এবং উৎসাহ প্রদানের দৃঢ়তা সাবধানের জন্যই করা হয়েছে, এতদ্বিন তা দ্বারা এটাও বুঝানো হয়েছে যে, পার্থিব কাজ-কারবারেও শরিয়তের নির্দেশ পালন করা ওয়াজিব। পক্ষান্তরে কোনো কোনো লোক এ ধারণা করে বসে যে, পার্থিব কাজ-কারবারেও পারয়তের নির্দেশ নাক এ ধারণা করে বসে যে, পার্থিব কাজ-কর্মে শরিয়ত পালন করা নিশ্র্যাজন।



# بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ পরম করুণাময় ও দয়ালু আল্লাহর নামে তরু করছি

#### অনুবাদ :

১. হে নবী! এটা দ্বারা স্বয়ং নবী 🚐 ও তার উন্মতগণ উদ্দেশ্য। যেমন, পরবর্তী বহুবচন শব্দ দ্বারা তার প্রতি নির্দেশ করছে: কিংবা বক্তব্যটি এরূপ হবে 🕰 🕹 তাদেরকে বলন। যখন তোমরা তোমাদের স্ত্রীগণকে তালাক দান কর তালাক দানের ইচ্ছা কর। তবে তাদেরকে ইন্দতের মধ্যে তালাক প্রদান করো। ইদ্দতের আগে এমন তুহুরে তালাক প্রদান করো, যে তৃহরে স্বীম-স্ত্রীর মিলন হয়নি। রাস্কুল্লাহ 🎫 এটার তাফসীর এরূপ করেছেন। ইমাম বুখারী ও মুসলিম অনুরূপ বর্ণনা করেছেন। আর তোমরা ইন্দতের হিসাব রাখো তৎপতি লক্ষ্য রাখো, যাতে ইদ্দত শেষ হওয়ার পূর্বে তোমরা রাজয়াত করতে পার। আর তোমাদের প্রতিপালক আল্লাহকে ভয় করো। তাঁর আদেশ ও নিষেধের আনুগত্য করো। তাদেরকে তাদের বাসগৃহ হতে বহিষ্কার করো না এবং তারাও যেন বের না হয় তা হতে ইদ্দত পূর্ণ হওয়া পর্যন্ত। হাঁা, যদি তারা লিও হয় অশ্লীলতায় ব্যভিচারে প্রকাশ্য 🚅 🚅 শব্দটি ু অক্ষরে যবর ও যের যোগে উভয় কেরাতে পঠিত হয়েছে। অর্থাৎ প্রকাশ্য অশ্রীলতা বা বর্ণিত অশ্রীলতা। তবে সে ক্ষেত্রে হদ বা শর্থী দণ্ড কার্যকর করার জন্য বের হবে। আর এগুলো উল্লিখিত আল্লাহর নির্ধারিত সীমারেখা। আর যে ব্যক্তি আল্লাহর সীমারেখা লঙ্খন করবে, সে তার নিজ আত্মার উপরই অত্যাচার করে। তুমি জান না, হয়তো আল্লাহ এটার পরে তালাকের পরে কোনো উপায় করে দিবেন রাজয়াতের ব্যবস্থা করবেন, যেক্ষেত্রে তালাক এক বা দুই হবে।

. يَكَابُسُهَا النَّسِيُّ الْمُرَادُ اَمَّتَهُ بِقَرِيْنَةِ ا بَعْدَهُ اوَ قَلَ لَهُمْ إِذَا طَلَّقْتُمُ النِّسَاَّ ، ارَدْتُمُ الطَّلَاقَ فَطَلِكَ قُوْهُنَّ لِعِدَّتِهِنَّ لِاوَّلَهَا بِأَنْ يَّكُونَ الطَّلَاقُ فِي طُهُر لَمْ تَمُسَّ فِيهِ لِتَغْسبُره صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بِذُلِكَ رَوَاهُ الشَّيْخَانِ وَاحْصُوا الْعِدَّةَ جِ إِحْفَظُوهَا لِتُرَاجِعُوا قَبْلَ فَرَاغِهَا وَاتَّقُوا اللَّهَ رَبَّكُمْ أَطِيْعُوهُ فِنِي أَمْرِهِ وَنَهْيِهِ لَا تُخْرِجُوهُنَّ مِنْ بُيُوْتِهِنَّ وَلاَ يَخْرُجُنَ مِنْهَا حَتِّي تَنْقَضِيَ عِدَّتُهُنَّ إِلَّا آنُ يَأْتِيْنَ بِفَاحِشَةٍ زِنًا مُّبَيِّسَةٍ بِفَتْعِ الْيَاءِ وَكَسُرِهَا أَيْ بُيِّنَتْ أَوْ بَبِّنَةٍ فَيَخُرُجُنَ لِاقَامَةِ الْحَدِّ عَلَبْهِنَّ وَتَلْكَ الْمُذْكُورَاتُ حُدُودُ اللَّهِ ط وَمَنْ يَّتَعَدَّ حُدُودَ اللُّهِ فَقَدْ ظَلَمَ نَفْسَهُ ط لَا تَدْرَى لَعَلَّ اللَّهُ يُحَدِثُ بَعَدَ ذٰلِكَ التَّطُيلَاقِ أَمْرًا مُسَاجَعَةً فِيما إذا كَانَ وَاحِدَةً أَو يُسْتَبِّن .

### তাহকীক ও তারকীব

"مُبَيِّنَةٌ এ শদটি কেউ কেউ مُبَيِّنَةٌ অর্থাৎ إِنْسُ فَاعِنْ হিসাবে পড়েছেন অর্থাৎ স্বয়ং অশ্লীল কাজ দেখলেই স্পষ্ট জানা যাবে যে, তা অশ্লীল। আর কেউ কেউ مُبَيِّنَةٌ অর্থাৎ اِنْسُمُ مَغْفُولُ হিসাবে পড়েছেন। তথন অর্থ হলো-দিলি-প্রমাণের ভিন্তিতে প্রমাণিত হবে যে, উক্ত কাজ অশ্লীল। –(কাবীর)

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

- : बाग्नात्वत मात्न नुगृन يَايَهُا النَّبِيُّ إِذَا طَلَّفَتُمُ النِّسَآ،
- সুনানে ইবনে মাজার্হ গ্রন্থে হয়রত সাঈদ ইবনে জোবাইর হয়রত ইবনে আব্বাস ও ওয়র ইবনুল খাত্তাব (রা.) হতে বর্ণনা
  করেছেন যে, রাস্লুল্লাহ হয়রত হাফসা (রা.)-কে তালাক দিয়েছিলেন, অতঃপর রাজয়াত করেছিলেন।
  - কাতাদাহ হযরত আব্বাস (রা.) হতে বর্ণনা করেছেন। তিনি বলেছেন, রাসূলুল্লাহ হযরত হাফসা (রা.)-কে তালাক দিলে তিনি পিতার বাড়ি চলে যান। তখন আল্লাহ তা'আলা নাজিল করেন, وَاَنْكُنُ النَّسُ النَّبُ وَالَمُ النَّبُ وَالْمُ الْمُعَنَّمُ النَّبُ وَالْمُ وَالْمُ وَالْمُ الْمُعَنَّمُ النَّبُ وَالْمُ وَالْمُ وَالْمُوالِمُ اللّهِ وَالْمُوالِمُ اللّهِ وَالْمُوالِمُ اللّهِ وَالْمُوالِمُ اللّهِ وَالْمُوالِمُ اللّهِ وَالْمُوالِمُ اللّهِ وَاللّهِ وَاللّهُ وَالّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ
- ২. কালবী বলেছেন, এ আয়াত নাজিল হওয়ার কারণ হলো, একবার রাস্লুল্লাহ ==== হযরত হাফসাকে কিছু গোপন কথা বলেন, হযরত হাফসা (রা.) সে কথাগুলো হযরত আয়েশা (রা.)-কে বলে দিলেন। এ কারণে রাস্লুল্লাহ ===== তাঁর উপর রাগান্তিত হলেন এবং তাঁকে একটি তালাক দিলেন, তখন এ আয়াতগুলো অবতীর্ণ হলো।
- ৩. সৃদ্দী বলেছেন, এ আয়াতসমূহ হয়রত আদুল্লাহ ইবনে ওমর (রা.) সম্বন্ধে নাজিল হয়। তিনি সীয় প্রীকে ঋতুস্রাবের সময় এক তালাক দিয়েছিলেন, তখন রাস্লুল্লাহ তাঁকে ফিরিয়ে নিতে এবং য়তদিন পর্যন্ত সে পবিত্র না হবে ততদিন পর্যন্ত প্রীক্ত বানিয়ে রাখতে নির্দেশ দিলেন। অতঃপর আবার স্রাব হতে পবিত্র হলে, য়িদ ইচ্ছা হয় তখন তালাক দিতে পরামর্শ দিলেন। এমন পবিত্র অবস্থায় য়ে অবস্থায় তার সাথে সহবাস করা হয়নি। এটা হচ্ছে সে ইদ্দত য়ায় জন্য তালাক দিতে প্রীদেরকে আল্লাহ তা'আলা নির্দেশ দিয়েছেন। ক্রিকুত্বী, রহল মা'আনী, কাবীয়]

এবং তাঁর কুট্টি । কুট্টি নির্দ্দি আরাতে আল্লাহ তা'আলা হযরত মুহামদ التَّبِيِّ । بَعْدَ ذَٰلِكَ أَمْرُاً अक আয়াতে আল্লাহ তা'আলা হযরত মুহামদ على التَّبِيِّ । بَعْدَ ذَٰلِكَ أَمْرُاً সকল উর্ম্বতগণকে সম্বোধন করেছেন । কারণ করিটিক خَنْم নেওয়া হয়েছে। হে নবী, যথন আপনারে আপনানের প্রীগণকে তালাক দেওয়ার ইচ্ছা করবেন তথন তাদেরকে তাদের ইচ্ছাতের অনুসরণে তালাক দিবেন অর্থাৎ এমন وَالْمُ اللّهُ عَنْ النَّبِي اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ الل

আর তালাকপ্রাপ্তা মহিলাগণকে ইন্দতের মধ্যে ঘর থেকে বের করে দিও না, আর তারাও যেন সেচ্ছায় বের না হয়। হাঁা, তবে যদি তারা ব্যভিচার বা জেনা করে বসে তবে জেনার শান্তি গ্রহণের জন্য ঘরের বাইরে যাওয়া এ নির্দেশের অন্তর্গত হবে না। উল্লিখিত আলোচনাকে আল্লাহর নির্দেশাবলি ও সীমারেখা বলা হয়েছে। আর যারা আল্লাহর সীমারেখা লচ্ছান করবে তবে তারা স্বীয় সন্তার উপরই জুলুম করল। হে রাসূল। আপনি অবগত নন যে, আল্লাহ তা'আলা এরপর কি নির্দেশ জারি করবেন।

রাস্লুল্লাহ ——-কে সম্বোধনে নির্দিষ্ট করার কারণ : উক্ত আয়াতে কেবল হয়রত মুহাম্মন ——-কে খেতাব করা হয়েছে। এটার বিভিন্ন কারণ হতে পারে। যেমন, তিনি رُئِيْسُ الْكَامِلُ পরিপূর্ণ নেতা, পূর্ণ নেতৃত্ব দানের ক্ষমতা ইহকালে ও পরকালে কেবল তাকেই দেওয়া হয়েছে। সুতরাং নেতাকে লক্ষ্য করলে সকল দলভুক্ত লোকজন অন্তর্ভুক্ত হয়ে যাবে। –[সাবী]

অথবা, এটা দ্বারা (خِطَابُ عُسُرُمْيُ) আম ও খাস সকলকেই লক্ষ্য করা হয়েছে, মুহাম্মদ আবং তাঁর সময়কালীন হতে কিয়ামত পর্যন্ত আগত সকল উমতে মুহাম্মদীকে উদ্দেশ্য করা হয়েছে। হ্যূর আগত এবং উম্মত সকল আম। অথবা, হ্যূর কিয়ামত পর্যন্ত শামিল করা হয়েছে।

আর একে বলা হয় (تَغْلِيْبُ الْمُخَاطَبِ عَلَى الْغَانِبِ) অনুপস্থিতগণের উপর উপস্থিতকে প্রাধান্য দেওয়া। সুতরাং এ হিসাবে অর্থ হরে- يَايَّهُا النَّبِيُّ قُلْ لِلْمُؤْمِنِثِينَ إِذَا ظَلَّقْتُمُ الخَاصِّةُ إِذَا ظَلَّقْتُ أَنْتَ وَاُمْتُكُ - كَانَتَ وَاُمْتُكُ - كَانَتُ وَالْمَتْكُ الْمُتَالِّقِ

कान्नाक श्रृङ्कात रातन, عَامْ خِطَابْ -এत कातन এই या, हय्त जात उपराप्त कारा त्यारक्ष हैमाम এवर (مُفْتَدِينَ) अनुमत्रविष्य, जाहे हैमामराक बनात व्यवेह मुकानिशनरक बना। मुनठ हय्त का उपना जिसना नया। مُثَالُ كُرِنْبِسْ الْفَوْمِ الْقَالِمُ النَّبِيُّ وَالْمُؤْمِنُونَ إِذَا طُلَّقَتُمُ النِّبِيَّا َ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ وَالْمُؤْمِنُونَ إِذَا طُلَّقَتُمُ النِّبِيَّا : اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ النَّبِيُّ وَالْمُؤْمِنُونَ إِذَا طُلَّقَتُمُ النِّبِيَّا : (प्रमान إِنْعَلَمُوا كَبْتَ رَكَبْتُ

जर्था९ এটाও বলा হয়েছে य, بُطَّرُ عَرَّف करा हायाफ عَنْد مِ مَا حَدَّدُ करा हायाफ عَنْد أَنْ مُعَلِّدُ مُنَّ المُ يَعَلِي وَمَا النَّبِيُّ النَّبِي اللَّهُ النَّبِي النَّالِ النَّبِي النَّبِي اللَّهُ النَّبِي اللَّهُ النَّبِي اللَّهُ النَّالِي النَّبِي النَّالِي النَّبِي اللَّهُ النَّبِي اللَّهُ اللَّهُ النَّالِ النَّبِي اللَّهُ اللَّهُ النَّالِي النَّبِي الْمُعَالِّذِي اللَّهُ الْمُعَلِّمُ اللَّهُ الْمُعَالِّمُ اللَّهُ الْمُعَالِّمُ اللَّهُ الْمُعَلِّمُ الْمُعَلِّمُ الْمُعَلِّمُ الْمُعَلِّمُ الْمُعَلِّمُ الْمُعَلِّمُ الْمُعَلِّمُ الْمُعَلِّمُ الْمُعَلِمُ الْمُعِلَّمُ الْمُعَلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعَلِمُ الْمُعَلِمُ الْمُعَلِمُ الْمُعَلِمُ الْمُعَلِمُ الْمُعَلِمُ الْمُعَلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعَلِمُ الْمُعِلَمُ الْمُعِلَمُ الْمُعَلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعَلِمُ الْمُعِلَمُ الْمُعِلَمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُ

অথবা, নবী করীম ===-এর জ্ঞানকে গোটা উন্মতের জ্ঞানের সমতুল্য করে সম্বোধন করা হয়েছে। কারণ নবীকে নির্দেশ যা দেওয়া হয়েছে, তাই উন্মতগণ পালন করতে বাধ্য থাকবে। তিবে নবীর জন্য নির্দিষ্ট কার্যসমূহ নয়।]

-[বাহরুল মুহীত, কাবীর, কুরত্বী, রুহল মা'আনী, আহকামূল কোরআন] এর অর্থ- "তথন তাদেরকে তাদের ইন্দতের জন্য فَطَلِقُرُمْنَّ لِعِدَّتِهِنَّ : قَوْلُـهَ تَعَالَىٰ فَطَلِقُوْهُنَّ لِعِدَّتِهِنَّ । তালাক দাও।" এ কথাটির দুটি তাৎপর্য রয়েছে।

- ১. ইদ্দত শুরু করার জন্য তালাক দাও। অন্য কথায়, তালাক দিবে এমন সময় যে সময় হতে তাদের ইদ্দত শুরু হতে পারে। অর্থাৎ যে তুহরে ব্রীর পবিত্র অবস্থায়। স্বামী-ব্রীতে সঙ্গম হয়নি সে রকম তুহরে ব্রীকে তালাক দিবে। এ তুহরে তালাক দিলে পরবর্তী হায়েয় হতে ব্রীর ইদ্দত আরম্ভ হতে পারবে। আর এটার প্রয়োগ হবে সেসব প্রীর ব্যাপারে য়াদের সাথে স্বামীর সঙ্গম হয়েছে, য়াদের হায়েয় হয় এবং য়াদের গর্ভবতী হওয়ার সঙ্গাবনা রয়েছে।
- ২. এর দ্বিতীয় তাৎপর্য হলো, তালাক দিলে ইদ্দত পর্যন্ত সময়ের জন্য তালাক দাও। অর্থাৎ এক সঙ্গে তিন তালাক দিয়ে চিরকালের জন্য বিচ্ছন্ন করে দেওয়ার উদ্দেশ্যে তালাক দিও না; বরং এক বা বেশির পক্ষে দু'তালাক দিয়ে ইদ্দত শেষ হওয়া পর্যন্ত অপেক্ষা করতে থাকো। কেননা এ সময়ের মধ্যে যে কোনো সময় স্ত্রীকে ফিরিয়ে নেওয়ার সুযোগ তোমার রয়েছে। এ দৃষ্টিতে সেসব স্বামীসঙ্গম পাওয়া স্ত্রীদের ব্যাপারেও এ আয়াতের প্রয়োগ সম্ভব যাদের হায়েয আছে, যাতের হায়েয হওয়া বন্ধ হয়ে, গেছে কিংবা এখনও যাদের হায়েয আসতে তরু করেনি। অথবা, তালাকের সয়য় যাদের গর্ভবতী হওয়ার কথা জানা গেছে।

তালাককে সুন্নী আর বিদয়ীতে বিভক্তিকরণ : উপরিউক্ত নিয়ম অনুযায়ী তালাক দেওয়াকে সুন্নী তালাক বলা হয়, অর্থাৎ যে তুহুরে স্ত্রীর সংগম হয়নি সে তুহুরে তালাক দেওয়া অথবা গর্ভবতী হওয়ার কথা অবগতির পর তালাক দেওয়া, আর একসাথে তিন তালাক না দেওয়াকে সুন্নী তালাক বলা হয়।

আর যদি যে তুহুরে স্ত্রীর সাথে সঙ্গম হয়েছে সে তুহুরে তালাক দেওয়া হয়, অথবা হায়েবের সময় তালাক দেওয়া হয়, অথবা একসাথে তিন তালাক দেওয়া হয়, তাহলে এ তালাক হবে بَدْعَى তালাক । -[আহকামুল কোরআন-সাবুনী]

এর কারণ রাসূলুল্লাহ 🚟 -এর সে হাদীস, যাতে তিনি আন্দুল্লাহ ইবনে ওমরকে হায়েযের সময় তালাক দিলে রাজয়াত করতে নির্দেশ দেন।

তিনটি জিনিস এমন রয়েছে যা দৃঢ় চিত্তে দিলেও পড়ে, খেলা করে দিলেও পড়ে, তা হলো বিবাহ, তালাক ও রাজয়াত। –[তিরমিযী, আবু দাউদ]

অপর এক হাদীসে আছে যে, এক লোক তাঁর প্রীকে এক হাজার তালাক দিয়েছিল, এটা খনে রাসূলুল্লাহ 🚉 বলেছিলেন, মাত্র তিনটি তালাক দ্বারাই প্রী তার নিকট হতে বিচ্ছিন্ন হয়ে গেছে। আর সে সঙ্গে আল্লাহর নাফরমানীও হয়েছে। আর অবশিষ্ট ৯৯৭ তালাক জুলুম ও সীমালজ্ঞানের নিদর্শন স্বরূপ রয়েগেছে। এর কারণে আল্লাহ তা আলা ইচ্ছা করলে তাকে আজাব দিবেন কিংবা ক্ষমা করে দিবেন। – কাবীর, রাওয়ায়েউল বায়ান।

ইদত পালনকারিণী মহিলা কি নিজ প্রয়োজনে বাড়ি হতে বের হতে পারে? : পবিত্র কুরআনের আয়াত দি দুর্নি কুনি প্রয়োজনে বাড়ি হতে বুঝা যায় যে, তালাকপ্রাপ্তা মহিলা যতদিন পর্যন্ত তার ইদত শেষ না হবে নিজের বাড়ি (অর্থাৎ স্বামী-প্রী যে বাড়িতে বসবাস করত সে বাড়ি) হতে বের হবে না। যদি সে বিনা প্রয়োজনে বের হয়ে পড়ে, তাহলে তনাহগার হবে; কিতু ইদত শেষ হয়ে যাবে না। আর স্থামীর পক্ষেও তাকে বাড়ি হতে বের করে দেওয়া বৈধ নয়। তবে প্রীর কোনো বিশেষ প্রয়োজন থাকলে তথন বের হতে পারবেন কিনা সে বিষয়ে ফিক্হশান্ত্রবিদদের মধ্যে মতবিরোধ রয়েছে।

- ক. হানাফী ইমামগণের মতে, তালাকপ্রাপ্তা মহিলা রাতে বা দিনে কোনো প্রয়োজনেও বের হতে পারবে না। তবে স্বামীর মৃত্যু
  জনিত কারণে ইদ্দত পালনাকারিণী মহিলা দিনের বেলায় প্রয়োজনে বাড়ি হতে বের হতে পারবে।
- থ. ইমাম মালিক ও আহমদ (র.)-এর মতে, প্রয়োজনে ইন্দত পালনকারিণী মহিলা দিনের বেলায় বাড়ি হতে বাইরে যেতে পারবে। তবে রাতের বেলায় তাকে অবশাই বাড়ি ফিরে আসতে হবে।
- গ. ইমাম শাফেয়ী (র.) বলেছেন, রাজয়ী তালাকপ্রাপ্তা মহিলা দিনে-রাতে কখনও কোনো প্রয়োজনেও বাড়ি হতে বের হতে পারবে না। তবে বায়েন তালাকপ্রাপ্তা মহিলা দিনের বেলায় বের হতে পারবে না। –[রাওয়ায়েউল বায়ান]
- এর তাৎপর্য কি? এবং مُبَرِّيَاءٌ শব্দের সম্পর্ক কিসের সাথে? : বিভিন্ন ফিকহবিদগণ এর কয়েকটি তাৎপর্য বলেছেন–

হযরত হাসান বসরী, আমের, শা'বী, যায়েদ ইবনে আসলাম, যাহহাক, মুজাহিদ, ইকরামা, ইবনে যায়েদ, হামাদ ও লাইস (র.) বলেন, 'সুম্পষ্ট অন্যায়' বলতে বদকারী ও ব্যভিচারী বুঝানো হয়েছে।

হযরত ইবনে আব্বাস (রা.) রলেন, এর অর্থ অস্ট্রীল ও খারাপ কথাবার্তা, ঝগড়াঝাড়ি। অর্থাৎ তালাকের পরও যদি স্ত্রীর মনমেজাজ ও স্বভাব-প্রকৃতি ভালো না হয়; বরং ইন্দত পালন কালেও যদি সে স্বামী ও তার পরিবারের অন্যান্য লোকদের সাথে ঝগড়া-ঝাটি ও গালাগালি করতে থাকে [তবে বের করে দেওয়া যাবে]।

হযরত কাতাদাহ (র.) বলেন, এর অর্থ– বিদ্রোহ। অর্থাৎ স্ত্রীকে যদি বিদ্রোহের কারণে তালাক দেওয়া হয়ে থাকে এবং ইদ্দত পালন কালেও সে স্বামীর বিদ্রোহ করা হতে বিরত না হয়।

তবে হযরত আব্দুল্লাই ইবনে ওমর, সৃন্দী, ইবনে সায়েব ও ইব্রাহীম নখরী (র.) বলেন, এর অর্থ ঘর হতে স্ত্রীর বের হয়ে চলে যাওয়া। এটা একটা সুস্পষ্ট অন্যায় কাজ করার শামিল। আর যে বলা হয়েছে– 'আর না তারা নিজেরা ঘর হতে বের হয়ে যাবে, তবে যদি তারা কোনো সুস্পষ্ট অন্যায় কাজ করে বসে'– এটা এমন ধরনের কথা, যেমন কেউ বলে "তৃমি কাউকে গালি দিও না তবে যদি অশালীন হয়ে গিয়ে থাকে।"

ط ोति या عَمُلُنَ مِنَ عَمُلُنَ عَمُلُنَ عَمَلُنَ عَمُلُنَ عَمَلُنَ عَمَلُنَ عَمَلُكُ عَمُ اللهِ عَمَالِكُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَمْلُونَ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَمْلُونَ مَنْ مَا عَلَيْهِ اللهُ عَمْلُونِهُ اللهُ عَمْلُهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَمْلُهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَمْلُهُ اللهُ عَمْلُهُ عَمْلُهُ اللهُ عَمْلُهُ اللهُ عَمْلُهُ عَمْلُهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَمْلُهُ عَمْلُهُ عَلَيْهُ عَمْلُهُ اللهُ الل

এ শেষোক্ত মতই ইমাম আবু হানীফার অভিমত। তবে ইমাম আবু ইউসুফের মত হলো, হাসান বসরী ও যায়েদ ইবনে আসলামের মজোই। অর্থাৎ জেনা-ব্যভিচার করলে তখন হদ কায়েম করার জন্য বাড়ি হতে বের করা হবে।

আৰু বৰুর জাস্সাস (র.) বঙ্গেছেন, আয়াতের শব্দগুলোর অর্থ উপরোক্ত সবই হতে পারে। সুতরাং এসব কারণে তাদেরকে বাড়ি হতে বের করে দেওয়া যাবে। আর এসব কারণ অগ্রীলতার অন্তর্ভুক্ত হবে। –[রাওয়ায়েউল বায়ান] হারা শরয়ী خُدُرُدُ اللّٰهِ الْخَ اللّٰهِ الْخَ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰمُ الللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللللّٰمُ الللّٰمُ الللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰم

مَنْ يُطِعِ اللّٰهَ وَ رَسُولَهُ فَقَدْ رَشَدَ وَمَنْ يَعْصِهِمَا فَإِنَّهُ لَا يَضَرُّ إِلَّا نَغْسَهُ وَلَا يَضُرُّ اللّٰهَ شَبْنًا . (اَلْعَدِيث) অর্থাৎ এ লোকসানটি ইহকালীন ও পরকালীন উভয় জগতই ভোগ করতে হবে। পরকালীন বা ধর্মীয় লোকসান অর্থাৎ গুনাহের বোঝা পোহাবে আর ভার শান্তি ভোগ করবে।

ইহকালীন ক্ষতিগ্ৰস্ত অৰ্থ যে ব্যক্তি শর্মী হেদায়েতের বিপরীতভাবে তালাক দিবে, তবে সে তিন তালাক প্রদান করে ফেলল। যার ফলে পুনরায় ওই ব্রীকে হার্ক্ত অথবা নতুন বিবাহের মাধ্যমে ফিরায়ে রাখতে পারবে না। আর সে ব্যক্তি তার ব্রীকে তালাক দেওয়ার পর আফসোস করতে থাকে এবং বিপদগ্রস্ত হয়ে যায়। বিশেষত একটি ছোট সন্তান থাকা অবস্থায় যদি তালাক প্রদান করে, তবে তার ইহকালীন কষ্ট ও দুঃখের সীমা থাকে না। আমাদের অত্র অঞ্চলে বহু ক্ষেত্রে ব্রীকে অত্যাচার ও কষ্টদানের উদ্দেশ্যেই তালাক দেওয়া হয়, তবে এতে পুরুষটি অধিকতর ক্ষতির সমুখীন হয়ে থাকে।

ভালাকে বায়েন। প্রদান করে। না বের وَخَفَدُ اللّٰهُ مُحْدِثُ بَعْدَ وَلَكَ مَشَرًا اللّٰهُ مُحْدِثُ بَعْدَ وَلَكَ مَشَرًا अखरठ উক্ত রাগান্তি অবস্থার পর অন্য আরও দিতীয় অবস্থা বা ত্কুম প্রদান করতে পারেন। অর্থাৎ প্রীর মাধ্যমে যে শান্তি পেতে, সন্তানগণের লালনপালনের যে স্বাবস্থা ছিল, তাকে তালাক দানের মাধ্যমে বিনষ্ট করে দিয়েছ। সূতরাং বিনা প্রয়োজনে প্রীকে তালাকে বায়েন। প্রদান করো না, বরং رَجْعَةُ করা লার পূর্ব বিবাহ বন্ধন বহাল থাকবে।

উক্ত আয়াতে اَمْرًا দারা কি উদ্দেশ্য করা হয়েছে তা সম্পর্কে আল্লামা জালাল উদ্দিন (র.) বলেন, তা দারা جَمْعَةُ করার নির্দেশের প্রতি ইদিত করা হয়েছে।

ইমাম হাসান, নাথয়ী ও শায়বী (রা.) হতে হযরত আবদ ইবনে হোমাইদ (র.) বলেন, উক্ত আয়াতে أَمْرَاجَمَتُ قَامَا مُرَاجَمَتُ ضَالِحِيْنِ করা হয়েছে। এ কথার ভিত্তিতে سَكْنُى صَالِحِيْنِ গণ বলেন, তালাকে বায়েনপ্রাপ্তা মহিলাগণকে سَكْنُى ' مُتَوَقِّى عَنْهَا زُوْجَهَا পুরাজিব নয়। তদ্ধপ زُوْجَهَا رُوْجَهَا পুরাজিব নয়। তদ্ধপ

মাসনদে আহমদ ও ভাবারানী গ্রন্থে ফাতেমা বিনতে কায়েস (রা.) হতে একটি দীর্ঘ হাদীসে বর্ণনা রয়েছে-

إِنَّمَا النَّفْقَةُ وَالسُّكُنَٰى لِلْمَرْأَةِ عَلَى رَوْجِهَا مَا كَانَتْ لَهُ عَلَيْهَا رَجْعَةً وَإِذَا لَمْ يَكُنْ فَلَا نَفْقَةَ وَلَا سُكُنْى. অৰ্থাৎ তালাকে رَجْعِي প্ৰাপ্তা মহিলা খোরপোশ স্বামীর পক্ষ হতে পাবে, আর তালাকে বায়েনাপ্রাপ্তা মহিলা খোরপোশ ইত্যাদি কিছুই পাবে না : -{কাৰীর}

তালাকে তালাকে বায়েনাপ্রাপ্তা মহিলা স্বীয় বাসস্থানেই (স্বামীর ঘরে), অথবা ভাড়া নেওয়া ঘরে, অথবা স্বীয় মালিকানা ঘরে, অথবা ধারকৃত ঘরে ইন্দত পালন করতে হবে। হানাফী ইমামগণের মত এটাই। তবে ওফাতের ইন্দত পালনকারিণী দিবা রাতে বিশেষ প্রয়োজনে বাইরে যেতে পারবে, তবে ঘরে রাত যাপন করা আবশ্যক বলা হয়েছে।

ইমাম শাফেয়ী (র.)-এর মতে, ক্রুন্ট ক্রিন্ট অথবা নাট্ট বা ক্রিন্ট ক্র্নটি ক্রুন্ট কেউই কথনো কোনে জমেই বের হতে পারবে না।

शताकी भाषश्व जवनक्षतकातीशं श्यत्वज तामृनुवाह ﷺ अब व शिन नतीक घात थ्यान शहन करतन । إِنَّ رِجَالًا اِسْتَشْهَدُوا بِالحَدِ فَقَالُ نِسَانَهُمْ مِنَا رَسُولُ اللَّهِ إِنَّ نَسْتَوْجِئُن فِي بُيُوثِنَا أَفَيِيْتُ عِنْدَ اَحْدِ لَنَا فَاذِنَ لَهُنَّ أَنْ يَّتَحَدَّنَ عِنْدَ اِحْدَيهُمْ فَإِذَا كَانَ وَقَنُ النَّوْمِ تَأْوِى كُلُّ إِشْرَأَةٍ اللَّي بَيْتِهَا - أَخَرَجَهُ عَبْدُ الرَّزَاقِ وَالشَّافِعِيِّ - (عَمْدَهُ الرَّعَايَةُ)

অর্থাৎ কিছু সংখ্যক পুরুষ উত্দের ময়দানে শাহাদাত বরণ করলে তাদের স্ত্রীগণ হযরত রাস্লুল্লাহ — এর দরবারে রাত যাপনের প্রসঙ্গে জিজ্ঞাসা করেন, তখন রাস্লুল্লাহ — তাদেরকে পরস্পরের সাথে দিবাভাগে কথা বলার জন্য নির্দেশ দেন এবং রাতে নিজ ঘরে রাত যাপনের হুকুম দেন। সূত্রাং দিবাভাগে বা রাতে অন্যত্ত্রে প্রয়োজনে গমন করার বৈধতা প্রকাশ পেল। তবে যদি স্বামীর ঘরে বসবাস করার দ্বায় মান-সন্থানের আশস্কাজনক হয় অথবা স্বামী বের করে দেয়, অথবা সম্পদ ধ্বংস করার সঞ্জাবনা থাকে তবে বের হওয়ার বৈধতা রয়েছে এবং সে ক্ষেত্রে সে স্বীয় সুবিধা মতো উপযুক্ত স্থানে ত্রী পালন করবে।

তবে স্বামীর ঘর যদি সংকীর্ণ হয়, তবে ন্ত্রী পর্দা ব্যবহার করে রাত যাপন করবে। কিন্তু সে ক্ষেত্রে অন্যত্র থাকাই উত্তম হবে। তদ্রপ ফসখে নিকাহ -এর ইন্দত পালনেও, কিন্তু সে ক্ষেত্রে উপযুক্ত সত্যবাদী বা বিশ্বস্ত মহিলার দায়িত্বে ন্ত্রীকে ইন্দত পালনের ব্যবস্থা করে দেওয়া উত্তম হবে। ন عُسَنَةُ الرَّعَالَةُ )

আল্লাহ তারপর (মিল-মিশের) কোনো অবস্থা সৃষ্টি কমের দলিল হিসাবে ব্যবহৃত? : এর অর্থ হলো, "ভোমরা জান না সম্বতত আল্লাহ তারপর (মিল-মিশের) কোনো অবস্থা সৃষ্টি করে দিবেন।" হযরত ইবনে আকাস (রা.) বলেছেন, এর তাৎপর্য হলো, স্ত্রীকে তালাক দেওয়ায় হয়তো লজ্জিত হতে পারে এবং ইন্দতের মধ্যে শ্রীকে ফিরিয়ে নেওয়ার জন্য তার মনে মহক্বত সৃষ্টি হতে পারে, (এটা সবই আল্লাহ তা আলার পক্ষ হতে হবে)। এতে প্রমাণ হয় যে, তালাক দানের মোস্তাহাব নিয়ম হলো, আলাদা আলাদাভাবে তালাক দেওয়া, একসাথে তিন তালাক না দেওয়া। আবৃ ইসহাক (র.) বলেন, একই সময় যদি তিন তালাক দেওয়া হয় তাহলে, أَنَّ اللَّهُ يُحْرِفُ بَعْدَ ذَٰ لَكَ اَنْتُ अন্তব্ধ সৃষ্ট করে দিবেন" এ উক্তির কোনো মানে হতে পারে না। অর্থাৎ পূন্বার রাজয়াত করার সুযোগ না থাকার কারণে মিলমিশের আর কোনো ব্যবস্থা হতে পারে না।

মোদাকথা হলো, আয়াত হতে প্রমাণিত হয় যে, একসাথে তিন তালাক না দিয়ে আলাদা আলাদাতাবে তালাক দেওয়া সুন্নত ৷

WWW.eelm.weebly.com

- وَإِذَا بَسَلَغُسَنَ اَجَلَهُسَّنَ قَارَسَنَ اِنْقِطَاءَ عِلَّتِهِ قَ فَامَسِكُوهُنَّ بِالْ تُرَاجِعُوهُنَّ عِلَى بِسَعُرُوفِ مِنْ غَيْسِ ضِرَارٍ اَوْ فَارِقُوهُنَّ بِسَعُرُوفِ مِنْ غَيْسِ ضِرَارٍ اَوْ فَارِقُوهُنَّ عِلَّتُهُنَّ بِمَعْرُوفِ اَتُركُوهُنَّ حَتَّى تَنْقَضِى عِلَّتُهُنَّ مِعَمْرُوفِ اَتُركُوهُنَّ حَتَّى تَنْقَضِى عِلَّتُهُنَّ عَلَى السَّمُعَةِ وَالشَّهِمُوا ذَوْى عَلَى السَّرَجْعَةِ وَالشَّهِمُوا ذَوْى وَالشَّهُمُولِ وَالشَّهُمُولِ السَّهُمَا السَّهُمَا السَّهُمُ وَلِعَمْ عَلَى السَّرَجْعَةِ اَوِ الْغِنَرِاقِ عَلَى السَّمِعُ وَالسَّهُمُ وَلِعَمْ عَلَى السَّمُ عَلَى السَّرَجْعَةِ اَوِ الْغِنَرِاقِ عَلَى السَّرَجْعَةِ اَوْ الْغِنَرِاقِ عَلَى السَّرَجْعَةِ اَوْ السَّفِي السَّلَمَ اللَّهُ عَلَى السَّرَجْعَةِ اَوْ السَّهُمُ وَلِعَلَى السَّرَجْعَةُ وَالسَّمِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى السَّرِعِ السَّلَمِ وَالْبَعْمِ اللَّهُ عَلَى السَّرَعِ السَّلَمِ وَالْبَعْمِ اللَّهُ عَلَى السَّمِ اللَّهُ عَلَى السَّرَعِ السَّلَمِ وَالْبَعْمِ اللَّهُ مَحْرَجًا وَمَنْ يَسَتَّقِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى السَّمَ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى السَّمِ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى السَّمِ اللَّهُ عَلَى السَّرِهِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى السَّرِي اللَّهُ اللَّهُ عَلَى السَّرَاقِ اللَّهُ عَلَى السَّرَاقِ اللَّهُ عَلَى السَّمِ اللَّهُ عَلَى السَّرَاقِ اللَّهُ عَلَى السَّمَ عَلَى السَّمَ عَلَى السَّهُ اللَّهُ عَلَى السَّهُ عَلَى السَّمَ عَلَى الْعَاسَلَمُ وَالْمُ الْمُعْرَجُولُ الْمُعْرَاقِ اللَّهُ عَلَى السَّالِي اللَّهُ اللَّهُ عَلَى السَّهُ اللَّهُ الْعَلَى الْمُعْرَجُولُ السَّهُ عَلَى السَّالِي اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْرَجُولُ الْمُعْرَاقِ الْمُعْرَاقِ اللَّهُ الْمُعْرِيْلُ الْمُعْرَاقِ الْمُعْرَاقِ الْمُعْرَاقِ الْمُعْرَاقِ الْمُعْرِقِ السَّلَمُ الْمُعْرَاقِ الْمُعْرَاقِ الْمُعْرَاقِ الْمُعْرِقِ السَّهُ الْمُعْرَاقِ الْمُعْرَاقِ الْمُعْرَاقِ الْمُعْرَاقِ الْمُعْرَاقِ الْمُعْرِقِ الْمُعْرَاقِ الْمُعْرَاقِ الْمُعْرَاقِ الْمُعْرِقِ الْمُعْرَاقِ الْمُعْرَاقِ الْمُعْرَاقِ الْمُعْرَاقِ الْمُعْرِقُ الْمُعْرِعُ الْمُعْرَاقِ الْمُعْرَاقِ الْمُعْرَاقِ الْمُعْرَاقِ الْمُعْرَاقِ الْمُعْرَاقِ الْمُعْرَاقِ الْمُعْرِعُ
- ١. وَيَمْزُونُهُ مِنْ حَيثُ لَا يَحْتَسِبُ ط يَخْطُرُ
   يبالِه وَمَنْ يَّتَوَكَّلْ عَلَى اللّهِ فِي اُمُوْدِهِ
   فَهُوَ حَسْبُهُ ل كَافِيْهِ إِنَّ اللّهَ بَالِئُ اَمْدِهِ
   مُرَادِهِ وَفِيْ قِراءَةٍ بِالْإضَافَةِ قَدْ جَعَلَ اللّهُ
   لِكُلُ شَيْحُ كُرُخَاءٍ وَشَدَّةَ قَدْرًا مِنْقَاتًا.

#### অনুবাদ :

- ২. অনন্তর যখন তাদের সময়কাল আসন্ন হবে তাদের ইদ্দত পূর্ণ হওয়ার নিকটবর্তী হবে তথন তাদেরকে রেখে দিবে তাদের সাথে রাজয়াত করত সক্ষতভাবে কোনোরূপ ক্ষতি সাধন ব্যতীত। অথবা তাদেরকে পরিত্যাগ করো সক্ষতভাবে তাদের ইদ্দত পূর্ণ করা অবধি তাদের পরিত্যাগ করো এবং রাজয়াতের মাধ্যমে তাদের ক্ষতিসাধন করো না। আর তোমাদের মধ্য হতে দু'জন ন্যায়পরায়ণ ব্যক্তিকে সান্ধী রাখো রাজয়াত বা পরিত্যাগ করার উপর। আর তোমরা আরাহর জন্য সঠিক সাক্ষ্য দান করো বিক্লদ্ধে কিংবা পক্ষে নয়। এটা দ্বারা তোমাদের উপদেশ দেওয়া হয়েছে, তোমাদের মধ্যে যে ব্যক্তি আল্লাহ ও আথেরাতে ঈমান রাখে। আর যে ব্যক্তি আল্লাহকে ভয় করে, আল্লাহ তার জন্য পথ করে দিবেন দুনিয়া ও আথেবাতের বিপদাপদ হতে।
- আর তাকে জীবিকা দান করবেন তার ধারণাতীত উৎস
   ব্রতে অন্তরে কল্পনা হয়নি এমনভাবে আর যে ব্যক্তি
   আল্লাহর উপর নির্ভর করে তার ব্যাপারসমূহে তবে
   তিনিই তার জন্য যথেষ্ট তাকে যথেষ্টরূপে সাহায্যকরী।
   নিন্দয় আল্লাহ তাঁর কার্য পূর্ণকারী
   তার সকল্প অপর এক
   কেরাতে শব্দটি
   ভালাহ স্থির করেছেন প্রত্যেক বস্তুর জন্য যেমন
   বাছহন্য ও অন্টন নির্দিষ্ট পরিমাণে নির্দিষ্ট সময়।

#### তাহকীক ও তারকীব

#### প্রাসঙ্গিক আপোচনা

উক্ত আয়াতে বলা হয়েছে, যখন তোমরা নিজ নিজ প্রীদেরকে রাজায়ী তালাক দিয়ে থাক এবং প্রীগণ ইদত শেষ করার নিকটবর্তী হয়ে আসে, তখন তোমরা অত্যন্ত গভীরভাবে চিল্লা করে দেখবে, যদি তাদেরকে রাজায়াত করে রাখা উত্তম বা সমীচীন মনে কর, তবে সুনুত নিয়মানুসারে তাদেরকে রেখে দাও ার যদি ছেড়ে দেওয়া উত্তম মনে কর, তাহলেও সুরীতির ভিন্তিতেই ছেড়ে দিবে, তবে উভয় ক্ষেত্রে দুজন সাক্ষী রাখা এবার আবশ্যক। সোক্ষীগণ অতি ন্যায়্য বিচারক বা সংব্যক্তি হতে হবে। উক্ত উপদেশাবলি পরকালীন শান্তিকামীদের ভন্যই ব্যভাকর হাজাত।

حَيْثُ وَالْمُطَلِّقُ اللهِ عام اللهِ الله اللهِ اللهِ

আর بُلُرُغُ إَجَلٌ অর্থ ইন্দত শেষ হওয়ার কাছাকাছি হওয়া। অর্থাৎ ইন্দত কয়েকদিন তথা ৬, ৭ বা ৮ দিন বাকি থাকে।

এটা তালাক সম্পর্কীয় ৫ম ভ্কুম অর্থাৎ বলা হয়েছে, وَجُعَةُ এনে মাধ্যমে বিবাহ বন্ধন বহাল রাথা। ৬৮ নহরে বলা হয়েছে রাথা সমীচীন না হলে বিধান মতে ত্যাগ করে দেওয়া। ৭ম নহরে বলা হয়েছে, দু'জন সত্য লোককে সাক্ষী রাথা।৮ম নহরে বলা হয়েছে, আল্লাহর উদ্দেশ্যেই সাক্ষী রাথা।৮ম নহরে বলা হয়েছে, আল্লাহর উদ্দেশ্যেই সাক্ষী রাথা।৮ম নহরে বলা হয়েছে, আল্লাহর উদ্দেশ্যেই সাক্ষী রাথবে, কোনো বান্দার উদ্দেশ্যে নয়।

রাজয়াত এবং বিচ্ছিন্নকরণের ক্ষেত্রে সাক্ষ্য বানানোর শুকুম: আলোচ্য আয়াতে তালাকপ্রাপ্তা মহিলাকে ইদ্দত শেষ হয়ে যাওয়ার পূর্বে রাজয়াত করতে নতুবা বিচ্ছিন্ন করে দিতে বলা হয়েছে। আর এ উভয় কাজে সাক্ষ্য বানাতে বলা হয়েছে, এর 'প্রেক্ষিতে এ নির্দেশ ওয়াজিব না মোস্তাহাবের জন্য সে ব্যাপারে ইমামাদের মধ্যে মতান্তর রয়েছে।

- ক. ইমাম আবৃ হানীফা (র.) বলেছেন, বিচ্ছিন্নকরণ এবং রাজয়াতকরণ উভয় ক্ষেত্রে সাক্ষ্য বানানো মোস্তাহাব। কারণ আল্লাহর বাণী বিশ্বনিকার করে তথন সাক্ষ্য রাথা" এ নির্দেশের ফলে সাক্ষ্য বানানো মুস্তাহাব, ওয়াজিব নয়। তেমনি এখানে সাক্ষ্য বানানো মোস্তাহাব, ওয়াজিব নয়। কারণ আল্লাহ তা আলা প্রথমে রাজয়াত করতে বলেছেন, অতঃপর সাক্ষ্য বানাতে বলেছেন, তা হতে বুঝা যায় যে, সাক্ষ্য রাখার পূর্বে রাজয়াত করলে জায়েজ হবে। কারণ তাতে সাক্ষ্য গ্রহণকে রাজয়াত বৈধ হওয়ার জন্য শর্ত করা হয়নি। এটা ইমাম মালিক এবং আহমদ ও শাফেয়ীর উভয়ের দু' মতের একমত।
- খ. ইমাম শাফেয়ী এবং আহমদ (র.) অন্য মতে বলেছেন, রাজয়াতের ক্ষেত্রে সাক্ষ্য বানানো ওয়াজিব, আর বিচ্ছিন্ন করে দেওয়ার প্রাক্কালে সাক্ষ্য বানানো মোস্তাহাব। -[রাওয়ায়েউল বায়ান]

সাক্ষ্য বানানোর পাও বা ফায়দা: সাক্ষ্য না বানালে তালাক হবে না বা রাজায়াত শুদ্ধ হবে না এবং চূড়ান্ত বিচ্ছেদও শুদ্ধ হবে না—এমন কথা যখন নয়, অর্থাৎ সাক্ষ্য বানানো যখন এসব কাজের জন্য জরুবি নয় তখন সাক্ষ্য বানানোর লাভ কোথায়ে এ প্রশ্নের জবাবে বলা হয়েছে যে, সাক্ষ্য বানানোর নির্দেশ দেওয়া হয়েছে সতর্কতা অবলম্বনের জন্য। কেননা পক্ষদ্বয়ের মধ্যে কোনো একটি পক্ষ পরে কোনো ব্যাপারে অস্বীকার করে বসতে পারে, যা ঝগড়ার কারণ হতে পারে এবং তার ফলে সহজে মীমাংসা করা অসম্ভব হয়ে পড়তে পারে। এ পরিস্থিতি যাতে না হতে পারে সে জন্যই সাক্ষ্য রাখার এ নির্দেশ দেওয়া হয়েছে, যেন সন্দেহের সকল পথ বন্ধ হয়ে যায়।

ইমাম রায়ী (র.) বলেছেন, সাক্ষ্য বানানোতে লাভ হলো– দু' জনের কেউই যেন কোনো কিছু পরে অস্বীকার করতে না পারে। আর স্ত্রীকে ফিরিয়ে রাখতে চাইলে যেন স্বামীকে কোনো তোহমত বা অভিযোগের সম্মুখীন না হতে হয়। আর এ অবস্থাও যেন না হয় যে, দু'জনের মধ্যে একজন মরে গেল তখন অন্যজন মিরাস পাওয়ার আশায় স্বামী-প্রীর বৈবাহিক সম্পর্ক পুনর্বহালের দাবি করল। আরো বলা হয়েছে যে, সাক্ষ্য বানানোর নির্দেশ দেওয়া হয়েছে সতর্কতা অবলম্বনের উদ্দেশ্যে। যেন প্রী রাজয়াত অস্বীকার করে ইদ্দত শেষে অন্যস্থানে বিবাহ বসতে না পারে। –[কাবীর]

डें उठक आग्नाएउत जर्श "रय लाक आल्लाश्रक छत्र काक केंद्र कें केंद्रें . केंद्रें قُولُهُ تَعَالَىٰ وَمَنْ يَّتَقِ اللَّهَ يَجْعَلْ لَّهُ مَخْرَجًا केंद्र आल्लाइ जात जन्न अपूरिशजनक जवश्च शरूठ निकृष्ठि পाওग्नाद रकारना ना रकारना পथ करत मिरवन।"

ইমাম শা'বী (র.) বলেছেন, এর তাৎপর্য হলো, যে লোক ইদ্দতের জন্য তালাক দিবে– অর্থাৎ যে তুহুরে ক্রীর সাথে সঙ্গম হয়নি; সে তুহুরে তালাক দিবে, আল্লাহ তা'আলা তার জন্য রাজয়াত করার পথ খুলে দিবেন। অন্যরা বলেছেন, এর তাৎপর্য হলো যে কোনো বিপদ সংকুল অবস্থা হতে মুক্তির ব্যবস্থা করে দিবেন। কলবী বলেছেন, যে লোক মসিবতে ধৈর্য অবলম্বন করে আল্লাহ তা'আলা তার জন্য জাহান্নাম হতে জানাতে যাবার পথ খুলে দেন। রাস্লুল্লাহ ত্রাত্র এ আয়াত তেলাওয়াত করে বলেছেন, এর অর্থ দুনিয়ার সন্দেহসমূহ হতে, মৃত্যুর যন্ত্রণা হতে এবং কিয়ামত দিবসের কঠোরতা হতে পরিত্রাণের ব্যবস্থা করে দিবেন।

উত্ত আয়াত নাজিল হওয়ার কারণ : অধিকাংশ মুফাসসিরগণ বপেছেন, এ আয়াতটি এবং তার পরের আয়াত হয়রত আউফ ইবনে মালিক আল-আশজায়ী সম্বন্ধে অবতীর্ণ হয়েছে। তাঁর এক ছেলে শব্রুদের হাতে বন্দী হয়ে পড়লে তিনি রাসুলুরাহ ্রাহ্র নর মালিক আল-আশজায়ী সম্বন্ধ অবতীর্ণ হয়েছে। তাঁর এক ছেলে শব্রুদের হাতে বন্দী হয়ে পড়লে তিনি রাসুলুরাহ ্রাহ্র নর নর এবং নর বারে উপস্থিত হয়ে এ ঘটনা বর্ণনা করেন এবং নিজের দুঃখ আয় দারিব্রোর কথা উল্লেখ করেন। এ কথা তবে তাকে বলনেন. আল্লাহকে তয় করেন। আক্রিন আল্লাহ ত্রুদের বিলন তয়র এবং বেশি বেশি আদ্রুদ্ধার দ্বাহ্র ত্রুদের নিরে তিনি বাড়িতে ছিলেন তয়নই তাঁর সন্তান চলে আসল। শব্রুদ্ধার তাঁকে ভুলে গিয়েছিল। এমতাবস্থায় সে শব্রুদের একশত উট নিয়ে চলে আসল। তখন তিনি (পিতা) রাসুলুরাহ ত্রুদের আরলেন এবং রাসুলুরাহ ত্রুদের বেলনেন এবং এ উটগুলো খেতে পারবে কি না জিজ্ঞাসা করলেন। রাসুলুরাহ ত্রুদের বিলন থেবে বললেন। তখনই তাঁনে বললেন এবং এ উটগুলো খেতে পারবে কি না জিজ্ঞাসা করলেন। রাসুলুরাহ ত্রুদের বিলির রাজনার কিছুটা রদ বদল রয়েছে। নিক্রীর, মাতহুল কাদীর, কুরুতুরী। আয়াতে কারীমা হতে নির্গত মাসআলাসমূহ : শানে নুযূলে বর্ণিত হাদীসটি হারা এ বিষয়টি প্রমাণিত হয়ে গেছে যে, যদি কোনো মুসলমান কাফ্রিরদের নিকট (ত্রুদ্ধার) আটকা পড়ে যায়, অতঃপর তাদের কোনো সম্পদ নিয়ে পলায়ন করে আসতে পারে, তবে তা ত্রুদ্ধান তার পাঁচ ভাগের এক অংশ বা তানের কানার কিছন নার। কেননা উক্ত তানের কানার কিছেল নার। ত্রুদ্ধান বলেন, যদি কোনো মুসলমান চুপিসারে শক্রুদের রাষ্ট্রে বিনা নির্দেশে চুকে যায় এবং কাফেরদের দেশ হতে তাদের কোনো মালামাল নিয়ে স্বদেশে প্রত্যাবর্তন করে, তবে উক্ত হাদীসের আলোকে তা মুসলমানদের খাওয়া বৈধ হবে। আর তা হতে তা হাটী বিনা নালনা অংশ দেওয়া আবশ্যক নয়।

তবে যদি কোনো মুসলমান কাচ্ছেরদের দেশে (وَأُو الْحَوْنِ) যাওয়ার জন্য ভিসা ইত্যাদির মাধ্যমে অনুমতি নিয়ে যায়, তখন তাদের অনুমতিবিহীন কোনো সম্পদ নিয়ে আসা জায়েজ হবে না। কারণ এ ক্ষেত্রে তাদের সাথে مُعَامُنَهُ বা চুক্তিপত্র হয়েছে বলেই ভিসার মাধ্যমে আগমন প্রস্থানের নির্দেশ দেওয়া হয়েছে। তা আমানতের হুকুমের অন্তর্ভুক্ত হবে এবং এ ক্ষেত্রে কোনো কাচ্ছের থেকে কোনো মুসলমান নির্দেশবিহীন কোনো বন্ধু হরণ করলে ওয়াদা ভঙ্গ করার দায়ে আবদ্ধ হবে। আর ওয়াদা ভঙ্গ করা কামের বাহয়েছে।

হিজরতের পূর্বে রাসূলুল্লাহ ==== -এর নিকট বহু কাম্পের বহু আমানত রেখেছিল। রাসূলুল্লাহ ==== হিজরতের মুহূর্তে সেগুলো হযরত আলী (রা.) -এর নিকট বুঝিয়ে দিয়ে হিজরত করেছেন, তবে আমানত খেয়ানত করেননি। -[মা'আরিফ|

আর্থিং যে ব্যক্তি আরাহর উপর ভরসা করবে, আরাহ তার সকল ক্ষুদ্র ও মহাওরুত্বপূর্ণ কর্মেগুলেন সমাধানের জন্য মথেষ্ট হবেন। কেননা তিনি তার সকল কার্ম যেভাবে ইচ্ছা পূর্ণ করেই থাকেন। তিনি সকল বিষয়ের জন্য একটি إِنْدَارُ নির্দিষ্ট করে দিয়েছেন। তা অনুসারেই সকল কার্ম করে থাকেন।

ইমাম তিরমিয়ী ও ইবনে মাজাহ (র.) হযরত ওমর ইবনুল খাজাব (রা.) হতে বর্ণনা করে বলেন, রাসূলুরাহ ﷺ ইরশাদ করেছেন — لَوْ ٱنَّكُمْ تَوَكَّلْتُمْ عَلَى اللَّهِ مَنَّ تَوكُّلُهِ لَرَزْقَكُمْ كَمَا يَرْزُقُ الطَّيْرِ تَغُدُوا خِمَاصًا وَثَرُوحُ بِطَانَ

অর্থাৎ যদি তোমরা আল্লাহর উপর তাঁর হক অনুসারে তাওয়াঙ্কুল করতে, তবে নিশ্চয়ই আল্লাহ তা'আলা তোমাদেরকে এমনজাবে রিজিক প্রদান করতেন, যেতাবে পক্ষীদেরকে দিয়ে থাকেন। তারা সকালবেলায় স্বীয় বাসা হতে ক্ষুধার্ত অবস্থায় বের হয় এবং সন্ধ্যাবেলায় পেট পুরিয়ে বাসায় ফিরে আসে।

সহীহ বুখারী ও মুসলিম শ্রীজে হয়রত ইবনে আব্বাস (রা.) বর্ণনা করেন, রাস্লুল্লাহ वालছেন, يَنْخُلُ فِي الْجُنَّةِ वरলছেন, يَنْخُلُونَ عَلَى اللَّهِ (اَوْ كَمَا تَالَ النَّبِيُّ عَلَى اللَّهِ (اَوْ كَمَا تَالَ اللَّهِ (اَوْ كَمَا تَالَى اللَّهِ (اَوْ كَمَا تَالَ اللَّهِ (اَوْ كَمَا تَالَ اللَّهِ (اَوْ كَمَا تَالَّهُ الْمِوْمَ اللَّهُ وَالْوَلُولُ عَلَيْهُ اللَّهُ وَالْوَالِيَّةُ وَاللَّهُ وَالْوَالِيَّةُ اللَّهُ اللَّهُ (اَوْ كَمَا تَالَّوْمَ اللَّهُ اللَّهُ وَالَّهُ عَلَيْكُولُولَ عَلَيْكُونَا اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَالْمُولِيَّةُ وَالْمُولِيُّ الْمُؤْمِ اللَّ

তাওয়াক্কশ-এর অর্থ ু -এর অর্থ এই নয় যে, আল্লাহর সৃষ্টিকৃত সকল বিষয় ও ব্যবস্থাপনা ছেড়ে দিয়ে বসে থাকবে; বরং সকল বিষয়ের সকল উপকরণ ও প্রয়োজনীয় ব্যবস্থাপনা এহণ করে আল্লাহর উপর সোপর্দ করে বসে থাকবে । طَالَ اللّهِ مُتَوَكِّلُهُا وَاللّهِ مُتَوَكِّلُهُا أَنْ اللّهِ مُتَوَكِّلُهُا إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِهُنَ وَاللّهُ مُتَوَكِّلُهُا وَاللّهِ مُتَوَكِّلُهُا وَاللّهُ وَال

#### অনুবাদ :

- . £ 8. আর যে সকল স্ত্রী শব্দটি উভয় ক্ষেত্রেই হাময়া ও ইয়া এবং ইয়া ব্যতীত উভয় কেরাতে পঠিত হয়েছে -নিরাশ হয়েছে ঋতুস্রাব হতে الْمُحَمِّمُ শব্দটি حُرْيِن অর্থে ব্যবহৃত তোমাদের স্ত্রীগণের মধ্য হতে, যদি তোমরা সন্দেহ পোষণ কর তাদের ইদ্দত প্রশ্রে সন্দিহান হও তবে তাদের ইন্দতকাল তিন মাস। আর যে সকল স্ত্রী এখনও ঋতুবতী হয়নি স্বল্প বয়স্কতার কারণে, তাদের ইদ্দতও তিন মাস। আর এ উভয় মাসআলা সেক্ষেত্রে প্রযোজ্য যখন তাদের স্বামী মৃত্যুবরণ করেনি। অর্থাৎ তালাকের ইদ্দত, স্বামী মৃত্যুর ইদ্দত নয়; কিন্তু স্বামী মৃত্যুর ক্ষেত্রে এরূপ ন্ত্রীলোকের ইন্দত চার মাস দশ দিন: যেমন, সুরা يَتَرَبُّصْنَ بِانْغُسِهِنَّ أَرْبَعَةَ أَشُهُرٍ وَّ عَشْرًا वाक्तांश উল্লিখিত হয়েছে। আর গর্ভবতী মহিলাগণের ইদ্দতকাল ইদ্দত পূর্ণ হওয়ার সময়কাল যদিও সে তালাকপ্রাপ্তা কিংবা স্বামী মৃত হোক তাদের গর্ভ খালাস পর্যন্ত ৷ আর যে আল্লাহকে ভয় করে, আল্লাহ তার সমস্যার সমাধান সহজ <u>করে</u> দিবেন দুনিয়া ও আখেরাতে।
  - ৫. এটা ইন্দত সম্পর্কে উল্লিখিত বিধান <u>আল্লাহর বিধান</u> আদেশ <u>যা তিনি তোমাদের প্রতি অবতীর্ণ করেছেন।</u> <u>আর যে আল্লাহকে ভয় করে, তিনি তার পাপ মোচন</u> করে দিবেন এবং তাকে মহাপুরস্কার দান করবেন।
- الْمُوْضَعَيْن يَنْسُن مِنَ الْمُحِيْضِ بِمَعْنَهِ الْحَيْضِ مِنْ نِسَآ إِكُمْ إِن ارْتَبْتُمْ شَكَكْتُمْ فِيْ عِنَّدِيهِنَّ فَعِدَّتُهُنَّ ثَلَاثَةُ أَشُهُر وَاللَّانَيْ لَمْ يَحِضُن لِصِغَرِهِنَّ فَعِدَّتُهُنَّ ثَلْثَةَ اَشْهُر وَالْمُسْتَلَتَانِ فِي غَيْرِ الْمُتَوَفِّي عَنْهُنَّ أَزْوَاجُهُنَّ أَمَّا هُنَّ فَعَدَّتُهُنَّ مَا فِنِي أَيَهُ ٱلْبَقَرَةِ يَتَرَبُّصُنَ بِأَنْفُسِهِنَّ أَرْبَعَةَ أَشُهُر وَعَشَرًا وَاُولَاتُ الْاَحْمَالِ اَجَلَهُنَّ إِنْقَضَاءُ عِدَّتِهِنَّ مُطَلَّقَاتِ أَوْ مُتَوَقَّى عَنْهُنَّ أزْوَاجَهُنَّ أَنْ يُضَعَّنَ حَمْلُهُنَّ جِ وَمَنْ يَّتَّق اللُّهُ يَجْعَلُ لَّهُ مِنْ أَمْرِهِ يُسْرِّا فِي الدُّنْيَا وَالْآخِرَةِ .
- ٥. ألك المَذْكُورُ فِي الْعِدَّةِ آمْرُ اللَّهِ حُكْمَهُ
   أَنْزَلَهُ إِلَيْكُمْ طَوَمَنْ يَّتَقِ اللَّهَ يُكَفِّرُ عَنْهُ
   سَيِّاتِهِ وَيُعْظِمْ لَهُ آجُرًا

#### তাহকীক ও তারকীব

অর্থাৎ يَبْنِيسْنَ হিসাবে পড়েছেন। আবার তাকে يَبْنِسْنَ অর্থাৎ يَعْل مَاضِى বিসাবে পড়েছেন। আবার তাকে يَبْنِسْنَ দুই (দিয়ে مُصَّارُم কিয়েকি হিসাবেও পঠিত হয়েছে। –(রাওয়ায়ে, রহুল মা'আনী, বাহরুল মুহীত)

অর্থাৎ একবচন পড়েছেন, আর যাহহাক তাকে أَخْمَالُهُنَّ অর্থাৎ একবচন পড়েছেন, আর যাহহাক তাকে أَخْمَالُهُنَّ অর্থাৎ বহুবচন করে পড়েছেন। –[রাওয়ায়ে, রুহুল মা আনী]

পড়েছেন। আর আ'মাশ مُطْمُ পড়েছেন। আর আ'মাশ مُطْارِعُ এর أَعْظُمُ পড়েছেন। আর আ'মাশ مُطْفُمُ পড়েছেন। অর্থাৎ أَدُوْلُ مَا عُنْدُيْد وَ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ مَا اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلِيهُ عَلَيْهِ عَلِيهِ عَلَيْهِ عَلِيهُ عَلَيْهِ عَلَيْكُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلْكُمُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَ

أَجَلَهُنَّ هَاهَ مُبْتَدَأً وَهَ الْأَحْمَالِ: قَوْلُهُ تَعَالَىٰ وَأُولَاتُ الْاَحْمَالِ أَجَلَهُنَّ أَن يَنْضَعْنَ حَعْلَهُنَّ हरना خَبَرْ कात مُبْتَدَأً ثَانِي – خَبَرْ عه - مُبْتَدَأً ثَانِي कात أَنْ يَضَعْنَ حَلَهُنَّ هاه مُبْتَدَأً ثَانِي कात كَبَرْدَا أَنْ يَضَعْنَ حَلَلَهُنَّ कात مُبْتَدَأً ثَانِي कात وَبُنْدَأً أَنْ وَاللَّهُ कात وَبُنْدَأً أَنْكُ करना وَبُلُونُ مِن آجَلُهُنَّ وَمَا عَلَى عَلَيْهُ عَبْرُ وَمُبِيّمَالُ कात وَبُنْدَأً أَنْلُ عَدَاللَّهُ وَاللَّهُ مَا اللّهُ عَبْرُ اللّهُ عَلَيْهُ مُنْ مُنْكُونً مُنْ أَنْلُونُ مُنْ أَبْلُهُنَّ مَنْلُهُنَّ عَنْدُ وَمُنْكِمًا لَا فَيْمَالُ عَنْ مُنْكُونً مُنْكُونً مُنْكُونً مُنْكُونًا أَنْلُونُ مُنْ مُنْكُونًا أَنْلُونُ مُنْ مُنْكُونًا أَنْ اللّهُ مُنْكُونًا أَنْلُونُ مُنْكُونًا أَنْ أَنْ فَيْمُونُ مُنْكُونًا أَنْ أَنْكُلُونُ مُنْ أَنْكُونُ مُنْكُونًا مُنْكُونًا مُنْكُونًا أَنْكُونُ مُنْكُونًا لِمُنْكُونًا أَنْ مُنْكُونًا مُنْكُونًا أَنْ يُضَعِّمُونًا مُنْكُونًا مُنْكُونًا مُنْكُونًا مُنْكُونًا أَنْكُونُ مُنْكُونًا لِمُنْكُونًا لِمُنْكُونًا لِمُنْكُلِقًا لَوْلُكُ مُنْكُونًا لَوْلُونُ مُنْكُونًا مُنْكُونًا مُنْ أَنْكُونُ مُنْكُونًا لِمُنْكُونًا لِمُنْكُونًا لِمُنْكُونًا مُنْكُونًا مُنْكُونًا لِمُنْكُونًا مُنْكُونًا مُنْكُمُنُونًا لِمُنْكُونًا لَكُونًا لِمُنْكُونًا مُنْكُونًا مُنْكُلُونًا مُنْكُونًا مُنْكُونًا مُنْكُونًا لَكُونُ مُنْكُونًا لِمُنْكُونًا لِمُنْكُلِكُ مُنْكُونًا لَمُنْكُونًا لَمُنْكُونًا لَاللّهُ مُنْكُونًا لَمُنْكُونًا لِمُنْكُلُكُمُ لَكُونًا لَمُنْكُونًا لَكُونًا لَمُنْكُونًا لَمُنْكُونًا لَاللّهُ لَاللّهُ لَلْكُلُكُ لَكُونًا لَمُنْكُونًا لِمُنْكُونًا لِمُنْكُلِكُمُ لَكُونًا لَكُونًا لِمُنْكُونًا لِمُنْكُونًا لِمُنْكُونًا لِكُونًا لِكُلُونًا لِمُنْكُونًا لِمُنْكُونًا لِمُنْكُونًا لِمُنْكُونًا لِمُنْكُونًا لِمُنْكُلِكُمُ لَلْكُونًا لِمُنْكُلُونًا لِمُنْكُونًا لِمُنْكُلُونًا لَمُنْكُونًا لُونُونًا لِمُنْكُونًا لِلْكُونُ لِلْكُونُ لِلْكُونُ لِلْكُونُونَالِكُونُ لِلْكُونُ لِلْكُونُ لِلْكُونُ لِمُنْكُونًا لِلْمُنْكُونُ لُلْكُونُ لِلْكُونُ لِلْكُونُ لِلْكُونُ لِلْكُونُ لِمُنْكُلُونًا لِلْكُونُ لِلْكُونُ لِلْكُلُونُ لِمُنْكُونًا لِمُنْكُونُ لِلْكُ

#### প্রাসঙ্গিক আব্দোচনা

#### আয়াতের শানে নুযুল :

- ১. বর্ণিত আছে যে, হয়রত মা'আয় ইবনে জাবাল (রা.) রাসূলুল্লাহ ক্রিল্লাহ নে জিজ্ঞাসা করেছেন, ইয়া রাসূলুল্লাহ! য়ে মাইলার হায়েজ হয় তার ইদ্দত কি রকয়৽ তখন وَٱللَّاكِيْ এয়য়াতটি নাজিল হয়। কিবীর, কুরতুবী, ফাতহল কাদীর, রাওয়য়য়ে।
- ২. হাকিম, ইবনে জারীর, তাবারী এবং বায়হাকী (র.) বর্ণনা করেছেন যে, যখন সূরা বাক্রারা তালাকপ্রাপ্তা মহিলা এবং স্বামীমৃত মহিলাদের ইন্দত সম্বলিত আয়াত নাজিল হলো, তখন উরাই ইবনে কা'ব বললেন, ইয়া রাস্লাল্লাহ মদীনার কিছু মহিলা বলছেন যে, কিছু কিছু মহিলা এখনও এমন রয়ে গেছে যাদের সম্বন্ধে কিছুই বলা হয়নি। রাস্লুলাহ === বললেন, কোম কোন মহিলা সম্বন্ধে বলা হয়নি। তখনত তান তিনি বললেন, ছোট এবং বড় (অর্থাৎ যাদের হায়েজ বন্ধ হয়ে গেছে) আর গর্ভবর্তী মহিলা। তখনই এ আয়াতটি নাজিল হয়। কাবীর, কুরতুবী, ফাতহল কাদীর]

-[রাওয়ায়ে, কাবীর, কুরতুবী, ফাতহুল কাদীর, রহুল মা'আনী]

মুজাহিদের মতে, এ আয়াত যেসব মহিলার ইস্তেহাযার কারণে হায়েজের রক্ত না রোগের রক্ত জানা যায় না, তাদের ইন্দত সম্পর্কে অবতীর্ণ হয়েছে। -[কুরতুবী]

ইমাম তাবারীও এ অর্থকেই গ্রহণ করেছেন, গ্রন্থকারেরও এ অভিমত, ইমাম তাবারী বলেন, 'যদি তোমাদের সন্দেহ হয়, আর তোমরা তাদের হুকুম কি তা না জানতে পার, তাহলে জেনে রাখো যে, তাদের হুকুম হলো তাদের ইন্দুত তিন মাস।'

হযরত ইকরামা এবং কাতাদাহ (রা.) বলেছেন, 'রীবা' বা সন্দেহের অন্তর্ভুক্ত হলো সে রুগ্ণ মহিলা, যার হায়েজ ঠিক থাকে না। মাসের প্রথম দিকে কয়েকবার হয়েজ হয়, আবার কতেক মাসে একবারও হয়।

আর কেউ কেউ বলেছেন, এর অর্থ, 'যদি তোমাদের ইয়াকীন হয়' এ শব্দটি পরস্পর বিরোধী অর্থ দানকারী শব্দসমূহের মধ্যে একটি। –[কুবতুর্বী, রুহুল মা'আনী, জাস্সাস, কাবীর, রাওয়ায়ে]

তা হলো مُنَدَدُ । बेंब्रिके केंब्रिके केंब्ये केंब्रिके केंब्रिके केंब्रिके केंब्रिके केंब्रिके केंब्रिके केंब्रिके केंब्ये केंब्ये केंब्ये कें

এখানে মনে রাখতে হবে, কুরআনের সুস্পষ্ট ঘোষণা অনুযায়ী ইন্দত পালনের প্রয়োজন হয় সে ব্রীলোকের যার সাথে স্বামী নিবিড় একাকীত্বে মিলিত হয়েছে। কারণ নিবিড় একাকীত্বে মিলিত হওয়ার পূর্বে তালাক হলে আদৌ কোনো ইন্দত পালন করতে হয় এ কারণে যেসব স্ত্রীলোকের হায়েজ বন্ধ হয়ে গেছে, তাদের ইন্দত বর্ণনা করার সুস্পষ্ট তাৎপর্য এই যে, এ বয়সে স্ত্রীলোকের হধু বিবাহ দেওয়াই জায়েজ নয়; বরং তার সাথে স্থামীর নিবিড় একাকীত্বে মিলিত হওয়াও জায়েজ। ফলে এ কথা সুস্পষ্ট থে, কুরআনে যাকে জায়েজ বলা হয়েছে। তাকে নিষিদ্ধ করার সাহাস বা অধিকার কোনো মুসলমানেরই হতে পারে না।

যে গ্রীলোকের হায়েজ আসা ওরু হয়নি, তাকে যদি তালাক দেওয়া হয় এবং পরে ইন্দত পালনকালে তার হায়েজ এনে পাড়। তাহলে সে সেই হায়েজ হতেই ইন্দত পালন ওরু করবে এবং হায়েজ সম্পন্না গ্রীলোকের মতোই তাকে ইন্দত পালন করতে হবে। –[কুরতুবী]

কোন সময় থেকে ইন্দত পালন করবে? : চন্দ্র মাসের শুরুতে তালাক দেওয়া হলে চন্দ্র দেখা অনুযায়ী তালাকের সময় বা ইন্দত হিসাব করতে হবে। এটা সর্বসম্মতিক্রমে স্বীকৃত।

আর যদি মাসের মাঝামাঝি সময়ে তালাক দেওয়া হয়ে থাকে, তাহলে ইমাম আবৃ হানীফা (র.) -এর মতে ৩০ দিনের মাস গণনা করে তিনটি ইদ্দত পালন করতে হবে।

যে সকল গ্রীলোকের হায়েজ হওয়ার মধ্যে অনিয়মতা দেখা দিয়েছে, তাদের ইন্দত পালনের ক্ষেত্রে ফরীহগণের মধ্যে মতবিরোধ রয়েছে। হযরত সাঈদ ইবনুল মুসাইয়্যাব (র.)-এর মতে যদি عُلَاثَتُ মহিলাটির ২/১টি হায়েজ আসার পর হায়েজ আসা বন্ধ হয়ে যায়, তবে সে ৯ মাস পর্যন্ত অপেক্ষা করবে।

হযরত ইবনে আব্বাস (রা.) এবং ইকরামাহ ও কাতাদাহ (রা.) বলেন, যে স্ত্রীর সারা বছরও হায়েজ হয়নি, তার ইন্দত তিন মাস । হয়রত তাউস (রা.) বলেন, যে স্ত্রীলোকের বছরে মাত্র একবার হায়েজ হয়েছে তার ইন্দত তিন হায়েজ।

হযরত ওসমান, আলী, যায়েদ ইবনে ছাবেত (রা.)ও এ মত প্রকাশ করেন।

ইমাম মালিক (র.) হযরত ইবনে আব্বাস, ওসমান, আলী ও যায়েদ ইবনে ছাবেত (রা.)-এর মতো মত প্রকাশ করে বলেন, যে গ্রীর বছরে মাত্র একবার হায়েজ হয়েছে তার ইদ্দত তিন হায়েজ পালন করতে হবে। তিনি হাব্বান নামক এক ব্যক্তির ঘটনা দ্বারা প্রমাণ পেশ করেন। ঘটনাটি এই- হাব্বান নামক জনৈক ব্যক্তি তার গ্রীকে তালাক দেন, তথন গ্রী তার সন্তানকে দুগ্ধ পান করাচ্ছিল, এমতাবস্থায় এক বছর অতিবাহিত হলো, কিন্তু গ্রীর হায়েজ হয়নি। তারপর হাব্বান মারা গেলে গ্রী তার সম্পত্তির মিরাসের দাবি করল।

এ মামলা হযরত ওসমান (রা.)-এর নিকট পেশ হলে তিনি হযরত আলী ও যায়েদ ইবনে ছাবেত (রা.) এর পরামর্শক্রমে উক্ত স্ত্রীকে মিরাস দেওয়ার সিদ্ধান্ত ঠিক করলেন। কারণ স্ত্রী আয়েসাও নয় আবার সগীরাহও নয়; সূতরাং স্ত্রীর হায়েজ হওয়ার সম্ভাবনা রয়েছে বিধায় স্ত্রী এক হায়েজের লক্ষ্যে স্থামীর স্ত্রীর রূপে গণ্য রয়েছে, তাই মিরাস পাবে।

হানাফী মাযহাব অবলম্বীগণ বলেন, যে স্ত্রীর হায়েজ আগমন বন্ধ হয়নি; বরং তাতে গগুগোল দেখা দিয়েছে। এমতাবস্থায় তালাক হয়ে গোলে সে তিন হায়েজ অনুপাতে ইন্দত পালন করতে হবে। কারণ উক্ত মহিলা সণীরা ও আয়েসা কোনো এক প্রকারের নয়। হাাঁ, তবে একেবারেই যদি مَبْضُ বন্ধ হয়ে আয়েসা হয় অথবা অনুপযুক্তা হয়, তবে ইন্দত তিন হায়েজ পালন করবে।

ইমাম শাফেয়ী, সাবী, লাইস, হযরত আলী ও ওসমান (রা.) -এর মতও এটাই।

হামলী মাযহাব অবলম্বনকারীগণের অভিমত হলো, যে স্ত্রীলোকের ইন্দত হায়েজ হিসাবে গণনা শুরু হয়েছিল, কিন্তু সে ইন্দতের মধ্যে হায়েজ হয়নি, যদি এমন স্ত্রীলোক হয় (অর্থাৎ হায়েজ বন্ধ হয়ে যায়) তবে সে আয়েসা মহিলার ন্যায় ইন্দত পালন করতে হবে। আর যদি অজ্ঞাত কারণে হায়েজ বন্ধ হয়ে যায়, তখন প্রথমত ৯ মাস অতিবাহিত করবে, পরে আরও তিন মাস ইন্দত পালন করবে। আর হায়েজ বন্ধ হওয়ার কারণ সম্পর্কে অবহিত হলে হায়েজ পর্যন্ত অপেক্ষা করে হায়েজ হিসেবে ইন্দত পালন করবে।

(ٱلْإِنْصَافُ فِيْ مَعْرِفَةِ الرَّاجِعِ مِنَ الرَّاجِعِ مِنَ الْخِلَابِ عَلَىٰ مَذْعَبِ ٱحْمَدَ بْنِ حَنْبَلِ)

जान-আহয়ার এছের বর্ণনায় বলা হয়েঁছে স্বামী-স্ত্রীর ক্রিট্র একাকিছে একাকিছে মিলন হয়ে পাঁকলে عِدَّتُ পালন করা আবলাক, অন্যথায় عِدَّتُ পালন কর্মরি নয়। -(আল-আহয়ার- ৪৯। মৃত্যুর ইন্দতের সাথে গর্ভবতী থাকলে তার হুকুম : হামল ও ওফাতের ইন্দত একত্রিত হলে, তখন কিডাবে ইন্দত পালন করতে হবে এ বিষয়ে মতবিরোধ রয়েছে। এ মতবিরোধের একমার কারণ হলে।, স্রা আল-বাকারা -এর ২৩৪ নং আয়াতে স্বামীমৃত ব্রীর ইন্দত। স্বামীর মৃত্যুর পর চার মাস দশ দিন পালন করতে বলা হয়েছে। সাধারণ বিধবা ও গর্ভাবস্থায় বিধবা ব্রীলোকদের সম্পর্কে এইন্দত প্রথাজ্য হবে কিনা তা এখানে বিস্তারিত বলা হয়েছে। সাধারণ বিধবা ও গর্ভাবস্থায় বিধবা ব্রীলোকদের সম্পর্কে এইন্দত সম্পর্কে আল্লাহ তাআলা বলেন, ব্রীট্রাইন্দ্রত নির্দ্দিশ্বর্দ্ধিত বিশ্বর্দ্ধিত বলা হয়েছি। স্বামীমৃত ব্রীর ইন্দত সম্পর্কে আল্লাহ তাআলা বলেন, ব্রীট্রাইন্দ্রত নির্দ্দিশ্বর্দ্ধিত বলা হয়েছে। ব্রীট্রাইন্দ্রত নির্দ্দিশ্বর্দ্ধিত নির্দ্দিশ্বর্দ্ধিত বলা হয়েছে। ব্রীট্রাইন্দ্রত নির্দ্দিশ্বর্দ্ধিত নির্দ্দিশ্বর্দ্ধিত বলা হয়েছে। বিধার বিধানে হয়রত ইবনে আক্রাস ও আলী (রা.) এভাবে মাসআলা বের করেছেন ও বলেছেন যে, গর্ভবতী তালাকপ্রাপ্তা মহিলার ইন্দত গর্ভ প্রস্বর হওয়া পর্যন্ত শেষ হবে। কিলু গর্ভবতী বিধবা মহিলার ইন্দত দুটি মিয়াদের মধ্যে দীর্ঘতম মেয়াদ। অর্থাৎ গর্ভবতী ও তালাকের ইন্দতের মধ্যে যা দীর্ঘতম হয় তাই পালন করতে হবে। যাথ – ৪ মাস ১০ দিনের মধ্যে যানি গর্ভখালাস হয়ে যায়, তাহলে এটাই ইন্দত। আর যদি ৪ মাস ১০ দিনের মধ্যে গর্ভাজন হলে ১২ মাসই পালন করতে হবে।

হয়রত আপরাহ ইবনে মাসউদ (রা.) বলেন, সূরা আত-তালাকের এ আয়াত তুর্নিকটা ক্রিন্টাট্রিন্টাট্রিন্টাট্রিন্টাট্রন্টাট্রন্টাট্রন্টাট্রন্টাট্রন্টাট্রন্টাট্রন্টাট্রন্টাট্রন্টাট্রন্টাট্রন্টাট্রন্টাট্রন্ট্রার্থ বিষয়াতের পর নাজিল হয়েছে। সূতরাং পূর্ববর্তী আয়াতকে পরবর্তী আয়াতের দ্বারা মানসূথ করে দেওয়া হয়েছে। অতএব, গর্ভবতী বিধবার জন্য ইন্দত সুনির্দিষ্ট অর্থাৎ নির্ধারিত করে দেওয়া হয়েছে। সূতরাং গর্ভবতী তালাকপ্রাপ্তা হোক, কিংবা বিধবা হাক, গর্ভ থালাস হওয়া পর্যন্ত ইন্দত পালন করবে।

হযরত উবাই ইবনে কা'ব (রা.) বলেন, সূরা তালাকের আয়াতটি নাজিলকালে আমি হ্যুরের সমীপে উপস্থিত ছিলাম। যখন তা নাজিল হয়, তখন আমি হ্যুরকে জিজ্ঞাসা করলাম, ইয়া রাসৃলাল্লাহ! এটা কি তালাকপ্রাপ্তা বিধবা ও গর্ভবতী সকলের জন্যা তখন হয়র ===== জবাব দিলেন, হাা।

অপর একটি বর্ণনায় এর স্বপক্ষে এসেছে যে, নবী করীম হ্রানে বলেছেন أَجَلُ كُلِّ حَامِلٍ أَنْ تَضَعَ مَا فِيْ بَطْنِهَا वलেছেন هারীরা ইবনে আবী হাতেম, ইবনে হাজার (ব.)ও এ মত পেশ করেন।

এটা অপেক্ষা অধিক শক্তিশালী সমর্থন পাওয়া যায় সুবাইয়া আসলামীয়ার ঘটনা হতে, যা স্বয়ং রাস্পুল্লাহ === -এর জীবদ্ধশায় সংঘটিত হয়েছিল। সে গর্ভবতী অবস্থায় বিধবা হয়েছিল এবং স্বামীর মৃত্যুর কয়েক দিন পরই [কোনো কোনো বর্ণনায় ২০ দিন, কোনোটিতে ২৩ দিন, কোনোটিতে ৪০ দিন, আবার কোনোটিতে ৩৫ দিন বলা হয়েছে।] তার সন্তান প্রসব হয়েছিল। নবী করীম === -এর নিকট তার ব্যাপারে ফতোয়া জিজ্ঞাসা করা হলে তিনি তাকে পুনরায় বিবাহ করার অনুমতি দিলেন। -[বুখারী মুসলিমসহ বিভিন্ন হাদীসগ্রস্থে এ হাদীসটি বর্ণিত হয়েছে।]

মুসলিম শরীফে স্বয়ং সুবাইয়া আসলামিয়ার এ উক্তি উদ্ধৃত হয়েছে যে, আমি হযরত সা'দ ইবনে থাওলার স্ত্রী ছিলাম। বিদায় হজের সময় আমার স্বামীর ইন্তেকাল হয়, তথন আমি গর্ভবতী ছিলাম। স্বামীর মৃত্যুর কয়েক দিন পর আমার সন্তান প্রসব হয়। তথন একজন বলল, তুমি চার মাস দশ দিনের পূর্বে পুনরায় স্বামী গ্রহণ করতে পারবে না। আমি গিয়ে রাস্পুরাহ ==== -এর নিকট জিজ্ঞাসা করলাম। তথন তিনি ফতোয়া দিলেন, 'তুমি সন্তান প্রসব হওয়ার সঙ্গে সঙ্গেই ইদ্দত মুক্ত ইয়েছ এবং ইক্ষা করলে পুনরায় বিবাহ করতে পার।' বুখারী শরীফেও এ বর্ণনাটি সংক্ষিপ্ত আকারে উদ্ধৃত হয়েছে। –িরাওয়ায়েউল বায়ান

তাকওয়া অবলম্বনের নির্দেশ বারবার দানের কারণ: আবৃ হাইয়ান বলেছেন, যেহেতু এখানে তালাক এবং তালাক সংক্রান্ত যাবতীয় বিধি-বিধানের আলোচনা হয়েছে, আর স্বামীরা সাধারণত ঘৃণা এবং হিংসা প্রবণ হয়েই ব্রীগণকে তালাক দিয়ে থাকেন। সেহেতু কোনো কোনো বাকোর বা বিষয়ের আলোচনার পর বারবার তাকওয়া অবলম্বনের নির্দেশ দেওয়া হয়েছে। কারণ তালাকদাতা স্বামী কখনও কখনও ব্রী সম্বন্ধে এমন সব কথাবার্তা প্রচার করে থাকে, যার ফলে ব্রীর সম্মানহানী ঘটে এবং তার পাণি-প্রাথীরা ফিরে যায়, তারা মনে করে- পূর্বের স্বামী এ ব্রী লোকটির বড় কোনো দোমের কারণে তাকে তালাক দিয়েছে। এসব কারণেই বারবার তাকওয়া অবলম্বনের নির্দেশ দেওয়া হয়েছে, যাতে ব্রীগণের অধিকার আদায় এবং অন্যান্য ব্যাপারে স্বামীরা আল্লাহকে তয় করে, তাদেরকে কট না দেয় এবং তাদের প্রাণা তাদেরকে যথার্থভাবে বুঝিয়ে দেয়। এসব ক্ষেত্রে তারা আল্লাহকে ২য় করে কাজ করলে আল্লাহ তাদের শুনাহখাতা মাফ করে দিবেন এবং তাদেরকে অধিক পরিমাণে ছওয়াব দিবেন।

–[রাওয়ায়েউল বয়ান]

سَعَتِكُمْ عَطْفَ بَبَانِ أَوْ بَدُلُّ مِمَّا قَبْلُهُ اعَادُة الْجَارِ وَتَقَديثر مُضَافٍ أَي امْكِنَةِ ــتــكُــمُ لاَ مَــا دُونْـَـهَـا وَلاَتـُـضَ لِتُضَيِّفُوا عَلَيْهِنَّ ط ٱلْمُسَاكِنَ فَيُحْتَ إِلَى الْخُرُوجِ أَوالنَّافْقَةَ فَيَفْتَدِيْنَ مِنْكُمْ وَإِنْ كُنَّ أُولَاتِ حَمْلِ فَأَنْفِقُوا عَلَبْهِنَّ حَتَّى ىَضَعْنَ حَمْلَهُنَّ ج فَإِنْ أَرْضَعْنَ لَكُمْ أَوْلادكم منْ هُنَّ فَأَتُوهُنَّ أُجُورَهُنَّ جَلَى الْارْضَاعِ وَأْتُسَمُواْ بَيْنَكُمُ وَبَيْنَهُنَّ بِمَعْرُونِ ج بجَميْل فِي حَقّ الْأُولَادِ بِالتُّوافَقِ عَلَى أَجْرِ مَعْلُنُوم عَلِيَى الْإِرْضَاعِ وَإِنْ تَعَسَساسَرْتُمُ تَضَايَقْتُمْ فِي ٱلْإِرْضَاعِ فَامْتَنَعَ ٱلْآبُ مِنَ ٱلْأُجْرَةَ وَالْأُمُّ مُنْ فَعْلِهِ فَسَنتُرْضُعُ لَهُ لِلْآبِ أُخْرِي وَلاَ تُكْرَهُ الْأُمُّ عَلَيْ ارْضَاعِهِ.

الديننفِق على المُطَلَقاتِ وَالْمُرْضِعَاتِ ذُوْ سَعَةٍ مِنْ سَعَتِهِ طَ وَمَنْ قُدِدَ صُيِّسَقَ عَلَيْهِ رِزْقُهُ فَلْيُنْفِقْ مِصَّا أَتَاهُ اَعْطَاهُ اللَّهُ طَآنُ عَلَيْهِ مِنْ فَدُوهِ لَايُكُلِّفُ اللَّهُ نَفْسًا إلاَّ مَا آتَاهَا عَلَيْهُ سَبَجْعَلُ اللَّهُ بَعْدَ عُسْرٍ يُسُرًّا وَقَدْ جَعَلَهُ بِالْفُنُوجِ .

অনুবাদ :

- ৭ ৬, তোমরা তাদেরকে বাসস্থান দান করো তালকপ্রাপ্ত স্ত্রীগণকে যেথায় তোমরা বসবাস কর অর্থাং তে মালের বাসগৃহ মধ্য হতে কোনো বাসগৃহে তেমালে সামর্থ্যান্যায়ী অর্থাৎ যতটক তোমাদের জন্য সম্বর, এ হরফে জার كُدُل হরফে জার পনরুল্রেখ করে অথবা مُضَافُ উহ্য সাব্যস্ত করে : অর্থাৎ তোমাদের সামর্থ্যানুরূপ বাসগৃহ দান করে। তদপেক্ষা নিম্নমানের নয়। আর তাদেরকে উত্যক্ত করো না, তাদেরকে সঙ্কটে ফেলার জন্য সঙ্কীর্ণ বাসস্থান দেওয়ার মাধ্যমে, যাতে সে বের হতে বাধ্য হয়, কিংবা নাফকা দান ক্ষেত্রে যাতে সে তোমাদের নিকট হতে ফিদিয়া গ্রহণে বাধ্য হয়। আর যদি তারা গর্ভবতী হয়. তবে তারা সন্তান প্রসব করা পর্যন্ত তাদের জন্য ব্যয় করো। অনন্তর তারা যদি তোমাদের পক্ষ হতে স্তন্য দান করে তোমাদের সন্তানকে তার স্তন হতে দুগ্ধ পান করায় তবে তাদেরকে পারিশ্রমিক দান করো। স্তন্যদানের বিনিময়ে আর তোমাদের মধ্যে পরামর্শ করো এবং তাদের মধ্যে সঙ্গতভাবে উত্তমরূপে. সন্তানের কল্যাণ বিষয়ে স্তন্য দানের বিনিময়ে নির্দিষ্ট পারিশমিকের উপর একমত হওয়ার মাধ্যমে। আর যদি তোমরা অনমনীয় হও স্তন্য দান প্রশ্নে সঙ্কটে পতিত হও, এভাবে যে, পিতা পারিশ্রমিক দানে অস্বীকৃত হয় এবং মা স্তন্য দানে অনীহা প্রকাশ করে তবে তার পক্ষে স্তন্য দান করবে পিতার পক্ষে অন্য কোনো নারী মাকে স্তন্য দানে বাধ্য করা হবে না।
  - ৭. যেন ব্যয় করে তালাকপ্রাপ্তা ও স্তন্য দানকারিণীগণের জন্য সামর্থ্যবান ব্যক্তি তার সামর্থ্যানুষায়ী। আর যার উপর সীমিত হয়েছে সঙ্কীর্ণ হয়েছে তার জীবিকা, তবে সে যেন ব্যয় করে যা তাকে দান করেছেন দিয়েছেন আল্লাহ তা'আলা অর্থাৎ সে পরিমাণে। আল্লাহ যাকে যে সামর্থ্য দান করেছেন, তিনি তার উপর তদপেক্ষা ওরুতর বোঝা আরোপ করেন না। অচিরেই আল্লাহ কপ্তের পর স্বস্তি দান করকেন। বিজয়সমূহ মাধ্যমে আল্লাহ সে অসীকার পুরণ করেছেন।

#### তাহকীক ও তারকীব

এর ব্যবস্থা করা স্বামীর জন্য স্বামীর সামর্থ্যানুসারে نَنْفَقُهُ -এর ব্যবস্থা করা স্বামীর উপর ওয়াজিব।

فَتَعْ هَ- وَاوْ अप्रज़्हिन : क्रिश्च عَنْ وُجْدِكُمْ निप्ति مَنْ وُجُدِكُمْ निप्ति مَنْ وُجْدِكُمْ اللهِ अप्रज़्हिन : قَوْلُـهُ مِنْ وُجْدِكُمْ क्रि. الله अप्ज़्हिन : आत हैतान मारुझा এवर आद्रा जात्तकहें وَاوْ جُدِكُمُ अप्रज़्हिन : आत हैतान मारुझा এवर आद्रा जात्तकहें وَاوْ جُدِكُمُ अप्रज़्हिन : এভाবে এ अक्षिटिक जिन त्रकम अृज हरद्रहा : -[ता७शायः, कृतकृती, क्रहल मा'जानी]

مة بَيْنَيْنُ अर्था९ كُمْ أَمْرُ विসাবে পড়েছেন। आत आवृ मा आक لِيُنَيْنُ وَهَ هَدُولُهُ "لِيُنْفُقُ ذُو ُسَعَةِ عَرْمَا مَرَعُمُنَا وَاللّهُ مَعْدُونَ किय़ পড़ा। তখন একটि كُمْ كَنْ حُولَةُ كَمْ كَنْ حُولَةُ اللّهُ عَلَيْ و عَدْمِ عَامَا وَلِكُنْ اللّهُ عَنْدُونَ किय़ পড़ा। তখন একটি كُمْ كَنْ مَعْدُونَ عَلَيْمَ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَا عَنْدُيْمُ وَاللّهُ عَلَيْهُ مَعْدُونَ عَلَيْمِ وَاللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّ

خُونَهُ وَاللّٰهُ مَنْ قُوْرَ عَلَيْهِ رِزْقَهُ अम्बर একে تُورٌ পড়েছেন অর্থাৎ مُنْ قُوْرَ عَلَيْهِ رِزْقَهُ আয়লা عَشْدِيْد هـ وَالْ هَاللّٰهُ هُمَّةً هـ - قَانْ পড়েছেন। অর্থাৎ قَيْرٌ পড়েছেন। অর্থাৎ مُنَدِّبَة بِهِ م করে পড়েছেন। -(রাওয়ায়ে, রহুল মা'আনী)

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

పే وَا عَالَيْهِ تَنَّ اللَّهِ الْمَكَنُوْهُنَ ...... لِتَضَيَّقُوا عَلَيْهِنَ : आद्वार তা'আলা বলেছেন, "তাদেরকে (ইন্দতের সময়কালে) সেন্ত্রনে থাকতে নাও যেখানে তোমরা বসবাস কর, যে রকম স্থানই তোমাদের হোক না কেন এবং তাদেরকে কট দেওয়ার উদ্দেশ্যে জ্বালা-যন্ত্রণা দিও না। আর তারা যদি গর্ভধারিণী হয়, তাহলে তাদের বয়য়ভার বহন করো, সে সময় পর্যন্ত যতক্ষণ না তাদের গর্ভ প্রসব হয়।"

এক এ ব্যাপারে সব ফিক্হবিদই এক মত যে, স্ত্রীকে যদি রিজয়ী তালাক দেওয়া হয়ে থাকে, তাহলে তার বাসস্থান ও থোরপোশ দেওয়ার দাযিত্ব স্বামীকেই বহন করতে হবে।

দুই. আর স্ত্রী যদি গর্ভবতী হয়, তাহলে তাকে রেজয়ী তালাক দেওয়া হোক কিংবা তিন তালাকই দেওয়া হয়ে থাকুক, সন্তান প্রসব হওয়া পর্যন্ত তার বসবাস ও খোরপোশ দেওয়ার দায়িত্ব স্বামীকেই বহন করতে হবে। এতে ফিক্হবিদদের মধ্যে কোনো মতভেদ নেই।

তিন, যে স্ত্রীলোক গর্ভবতী নয়, তাকে যদি তিন তালাক দেওয়া হয়ে থাকে, সে স্ত্রীলোকের বাসস্থান ও খোরপোশের ব্যাপারে ফিকহবিদের মধ্যে মতভেদ রয়েছে।

- ক, কিছু সংখ্যক ফিক্হবিদদের মত হলো, সে থাকা-খাওয়া-পরা সব কিছুই পাবে। হযরত ওমর, হযরত আব্দুল্লাহ ইবনে মাসউদ (রা.), হযরত আলী ইবনে হোসাইন (ইমাম যয়নুল আবেদীন), কাষী গুরাইহ ও ইমাম নাখয়ী (র.) এ মত দিয়েছেন। হানাফী মাযহাব এ মতই গ্রহণ করেছেন। ইমাম সুফিয়ান ছাওরী এবং হাসান ইবনে সালেহও এ মত গ্রহণ করেছেন। তাঁরা তাঁদের মতের সমর্থনে নিম্নে বর্ণিত দলিলসমূহ পেশ করে থাকেন–
- পবিত্র কুরআনে বাসস্থান দিতে বলা হয়েছে। এরপর বলা হয়েছে, "কষ্ট দেওয়ার উদ্দেশ্যে তাদের জ্বালা-যন্ত্রণা দিও না"
  খাওয়া-পরা না দেওয়ার চেয়ে আর বড় কষ্ট কি হতে পারে?
- ২. দারাকুতনীতে বর্ণিত এক হাদীসে হযরত জাবের ইবনে আব্দুল্লাহ (রা.) বলেন, নবী করীম বলেছেন– الْنُعُلَيْةُ ثُلاَثُ سُلُو السُّكُنْيُ وَالسَّغُنْيُ وَالسَّغُنْيُ وَالسَّغُنْيُ وَالسَّغُنْيُ وَالسَّغُنْيُ وَالسَّغُنْيُ وَالسَّغُنْ

এ মতাবলম্বীরা এ ছাড়া আরও অনেক যুক্তি পেশ করেছে, যা ফিক্হ এবং তাফসীরের কিতাবণ্ডলোতে রয়েছে।

- খা আন্য কতিপয় ফিক্হবিদ বলেন, তিন তালাকে বায়েন দেওয়া স্ত্রী বাসস্থান পাওয়ার অধিকারী, কিছু খাওয়া-পরা পাওয়ার অধিকারী হবে না। সায়ীদ ইবনে মুসাইয়্যাব, সুলাইমান, ইয়াসার, আতা, শা'বী, আওয়ায়ী, লাইস, আবৃ ওবাইদ (রা.) প্রমুখ এ মত প্রকাশ করেছেন। ইমাম শাফেয়ী ও ইমাম মালিকও এ মত প্রহণ করেছেন। তারা তাঁদের মতের স্বপক্ষে দলিল নিতে গিয়ে বলেছেন যে, আলোচ্য আয়াতে আয়াহ তা'আলা যখন বসবাসের স্থানের আলোচনা করেছেন, তখন তাকে নব তালাকপ্রাপ্তা শ্রীলাকের জন্য মুতলাক রেখেছেন। আর যখন খাওয়া-পরা প্রসঙ্গে আলোচনা করেছেন তখন কিছু গর্ডের শর্ত আরোপ করেছেন। সূতরাং তা হতে বুঝা গেল যে, বায়েন তালাকপ্রাপ্তা শ্রীলোকের জন্য নাফকা বা খাওয়া-পরা স্বামীকে দিতে হবে না।
- গ. আর কিছু সংখ্যক ফিকহবিদ বলেন, তিন তালাকে বায়েন দেওয়া গ্রী না বাসস্থান পাওয়ার অধিকারী, না খাওয়া-পরা পাওয়ার। হাসান বসরী, হাশাদ ইবনে আবৃ লাইলা, আমর ইবনে দীনার, তাউস, ইসহাক ইবনে রাহওয়াই, আবৃ ছাওর প্রমুখের এ মত। ইবনে জরীর হয়রত ইবনে আব্বাসের এ মত উল্লেখ করেছেন। ইমাম আহমদ ইবনে হালে (র.)ও এ মত গ্রহণ করেছেন।
- এ মতের একটি দলিল হলো, কুরআন মাজীদের এ আয়াভ اللّهُ بَغَدُ ذٰلِكَ اَسَرٌ عَلَى اللّهُ بَغَدُ ذٰلِكَ اَسَرٌ अराज এরপর মিলমিশের কোনো অবস্থা সৃষ্টি করে দিতে পারেন।"
- এ আয়াত হতে তাঁরা এ সিদ্ধান্ত গ্রহণ করেছেন যে, এ আয়াতটি রিজয়ী তালাকপ্রাপ্তা স্ত্রীর জন্যই প্রযোজ্য হতে পারে– বায়েন তালাকপ্রাপ্তার জন্য নয়। এ কারণে তালাকপ্রাপ্তার জন্য ঘরে থাকার যে অধিকার, তাও রিজয়ী তালাকপ্রাপ্তার জন্য নির্দিষ্ট।

ফাতিমা বিনতে কায়েসের হাদীস— রাস্নুল্লাহ — এর যুগে তার স্বামী তাকে বায়েন তালাক দিয়েছিলেন। অতঃপর তার খোরপোঁশের জন্য কিছু খরচও দিয়েছিলেন, যা অপর্যাপ্ত ছিল। তা দেখে তিনি বললেন, তা আমি অবশ্যই রাস্নুল্লাহ — কে অবগত করবো। সত্যই আমি যদি খাওয়া-পরার হকদার হয়ে থাকি তাহলে পর্যাপ্ত পরিমাণে নিয়ে নিবো। আর যদি হকদার না হই তাহলে কিছুই নিবো না। তিনি বলেন, তা আমি রাস্নুল্লাহ — কে অবগত করলাম, তখন তিনি আমাকে বললেন দি দুদি আমাকে বললেন এই তাহলে কিছুই নিবো না। তিনি বলেন, তা আমি রাস্নুল্লাহ — কে অবগত করলাম, তখন তিনি আমাকে বললেন এই দুদি আমাকে বললেন এই তাহলৈ কিছুই নিবো না। তিনি বলেন, তা আমি রাস্নুল্লাহ — কে অবগত করলাম, তখন তিনি আমাকে বললেন এই তাহলৈ কিছুই নিবো না। তিনি বলেন, তা আমি রাস্নুল্লাহ

আমরা আর্গেই বলেছি, হযরত ওমর (রা.) এ হাদীস প্রত্যাখ্যান করে দিয়েছিলেন এবং তিনি প্রত্যাখ্যানের প্রাক্কালে একথাও বলেছিলেন যে, আমি এক মহিলার কথা এহণ করে আল্লাহর কিতাব ও রাস্পলের সুনুত ত্যাগ করতে পারি না। অতঃপর তিনি বলেছেন— আমি রাস্পলকে বলতে শুনেছি যে, বায়েন তালাকপ্রাপ্তা ব্রী বাসস্থান ও খোরপোশ পাবে। তা ছাড়া আরো অনেক কারণে এ হাদীসকে এইগযোগ্য মনে করা যেতে পারে না। —রিাওয়ায়ে, জাসসাস, ফাতহুল কাদীর

চার, যে ব্রীলোকের গর্ভাবস্থায় স্বামীর মৃত্যু হয়েছে সে ব্রীলোক কি খাওয়া-পরার খরচ পাবে, না পাবে না এ বিষয়ে ফিক্হবিদদের মধ্যে মতভেদ রয়েছে।

- ক. হযরত আলী, ইবনে ওমর, ইবনে মাসউদ (রা.), কাষী ওরাইহ, ইমাম নাখয়ী, শা'বী, হাম্মাদ ইবনে আবৃ লাইলা ও সুফিয়ান ছাওয়ী (র.) এবং আরও আনেকেই বলেছেন যে, স্বামীর যাবতীয় সম্পদ হতে সন্তান প্রসব না করা পর্যন্ত তাকে খাওয়া-পরার খবচ দিতে হবে।
- খ. ইমাম আবৃ হানীফা, ইমাম আবৃ ইউসুফ, ইমাম মুহাম্মদ ও ইমাম যুফার (রা.) বলেন, মৃতের সম্পত্তিতে তার জন্য না থাকার স্থান পাওয়ার অধিকার আছে, না খাওয়া-পরা পাওয়ার। কেননা মৃত্যুর পর মৃতের কোনো মালিকানাই নেই। অতঃপর তা সবই ওয়ারিশানদের সম্পত্তি। তাদের সম্পত্তি হতে গর্ভবতী বিধবার খরচাদি বহন করা কি করে ওয়াজিব হতে পারে? [হেদায়া জাস্সাস] ইমাম আহমদ ইবনে হাম্বল (র.)ও এ মত দিয়েছেন। —(আল-ইনসাফ)
- গ. ইমাম শাক্ষেয়ী (র.) বলেন, তাঁর খরচাদি প্রাপ্য নয়। তবে সে থাকার স্থান পেতে পারে। [মুগনী-উল মুহতাছ] তিনি দলিল হিসাবে গ্রহণ করেছেন-হযরত আবৃ সাঈদ খুদরীর ভগ্নি ফুরাইয়া বিনতে মালিকের একটি ঘটনাকে। ঘটনাটি এই যে, তাঁর স্বামী যথন শহীদ হলেন, তখন রাস্লে কারীম তাঁকে ছকুম দিলেন যে, স্বামীর ঘরেই ইন্দতকাল অতিবাহিত করবে। [আবৃ দাউদ, ভিরমিয়ী, নাসায়ী] তিনি দারাকৃতনীর একটি বর্ণনাকেও দলিল বানিয়েছেন। বর্ণনাটি এই রাস্লে কারীম তাঁলছেন। কারীম তাঁলছেন। কারীম তাঁলছেন। কারীম তাঁলছেন। কারীম তাঁলছেন। কারীম তাঁলছেন। কারীম বিধবা গর্ভবতীর খরচাদি পাওয়ার কোনো অধিকার নেই। ইমাম মালিক (য়.)ও এ মত প্রকাশ করেছেন। —[কুরতুবী]

জন্তানক। দুধ পান করায় তবে তার পারিশ্রমিক তাদেরকে দাও এবং পারিশ্রমিকের ব্যাপারটি। ভালোভাবে পারম্পরিক কথাবার্ডার মাধ্যমে মীমাংসা করে নাও।" এখানে তালাকপ্রাপ্তা জ্বীলোকের সন্তান প্রস্কাবের পর যখন ইন্দত শেষ হয়ে যায়, তখন সে নবজাতক সন্তানকে কে দুধ পান করাবে? এ সমস্যার সমাধান দেওয়া হয়েছে।

মনে রাখতে হবে– যে পর্যন্ত স্ত্রী স্বামীর বিবাহাধীন থাকে সে পর্যন্ত সন্তানকে দুধপান করানো স্ত্রীর জিমায় ওয়াজিব, পবিত্র কুরআনে বলা হয়েছে وَالْوَالِدَاتُ يُرْضِعْنَ أُولَادُهُنَ অর্থাৎ "মায়েরা তাদের সন্তনদেরকে দুধ পান করাবে।" সূতরাং ওয়াজিব কাজের জন্য তারা পারিশ্রমিক নিতে পারবে না, ইদ্দতকালও যেহেতু বিবাহ-কালের মধ্যেই গণ্য সেহেতু ইদ্দতকালও পারিশ্রমিক গ্রহণ করতে পারবে না। তবে সন্তান প্রসাবের পর যখন ইদ্দত শেষ হয়ে যায় তখন খ্রী চাইলে। ব্রন্য দানের জন্য পারিশ্রমিক নেওয়াকে আলোচ্য আয়াতে বৈধ সাব্যন্ত করা হয়েছে।

- এ আয়াতের তাফসীরে ওলামায়ে কেরামগণ বলেন, এ নির্দেশ হতে কতিপয় গুরুত্বপূর্ণ নীতিকথা জানা যায়-
- ১. স্ত্রী নিজেই তার বুকের দুধের মালিক। নতুবা তা কোনো শিশুকে সেবন করাবার জন্য মূল্য গ্রহণ করার অধিকারী হতো না।
- ২. সন্তান প্রসব হওয়ার পরই সে যখন ভার পূর্ব স্বামীর বিবাহ হতে মুক্ত হয়ে গেল, তখন শিশুকে দুধ পান করাতে সে আইনত বাধ্য নয়। পিতা যদি ভার দুধ শিশুকে খাওয়াতে চায় এবং সেও ভাতে রাজি থাকে, ভবে সে শিশুকে দুধ খাওয়াবে এবং সেজন্য সে মজুরি এহণ করার অধিকারী হবে।
- ৩. পিতাও এ মায়ের দুধই শিশুকে সেবন করাতে আইনত বাধ্য নয়।
- ৪. সন্তানের খরচাদি বহন করা পিতার দায়িত্ব।
- ৫. শিশুকে দুধ খাওয়াবার সর্বপ্রথম ও সর্বায়্রাগণা অধিকারী তার মা। অন্য প্রীলোক দারা দুধ খাওয়াবার কাজ গ্রহণ করা যেতে পারে কেবলমাত্র তথন, যখন সন্তানের মা নিজে দুধ খাওয়াতে রাজি না হবে, কিংবা সে জন্য এমন পরিমাণ মজুরি দাবি করবে যা দেওয়া পিতার সামর্থ্যের বাইরে।
- ৬. এটা হতেই ষষ্ঠ নীতি এই জানা যায় যে, অন্য স্ত্রীলোককেও যদি অনুরূপ পরিমাণ দিতে হয় যা শিশুর মা দাবি করেছে, তাহলে মায়ের অধিকার সর্বাধাণা।

పే আলা বলেছেন, "কিন্তু তোমরা (পারিশ্রমিক ঠিক করার বাাপারে) যদি পরম্পরকে অসুবিধায় ফেলতে চাও, তাহলে সন্তানকে অপর কোনো স্ত্রীলোকের দুধ খাওয়াবে।" অর্থাৎ অবস্থা যদি এমন হয়ে যায় যে, যে পারিশ্রমিক মা চাইল তা আদায় করা পিতার পক্ষে অসম্ভব অথবা দেশের প্রচলিত নিয়মের তুলনায় বেশি; অথবা, পিতা যদি কোনো পারিশ্রমিকই দিতে রাজি না হয়, তখন অন্য কোনো ব্রীলোককে দুধ পান করানোর জন্য ঠিক করা যেতে পারে।

হযরত আবৃ হাইয়ান (র.) বলেছেন, এখানে মা'কে সৃষ্ণ ভাষায় তিরন্ধার করা হয়েছে, যেমন ভূমি কোনো লোককে কোনো কাজ করতে বললে, আর সে লোক সে কাজ করতে চাইল না, তখন ভূমি তাকে বলে থাক-ঠিক আছে অন্য কাউকে দিয়ে করানো হবে। এ কথা বলে বুঝানো হয় যে, এ কাজ পড়ে থকবে না- কেউ না কেউ তা আদায় করবেই; কিন্তু এ অস্বীকৃতির কারণে ভূমি দুঃখিত।

হযরত যাহহাক (র.) বলেছেন, মা দুধ পান করাতে অস্বীকৃতি জানালে সন্তানকে দুধ পান করানোর জন্য অন্য স্ত্রীলোকের ব্যবস্থা করা হবে। আর যদি সেও রাজি না হয় ভাহলে মাকে দুধ পান করাতে বাধ্য করা হবে পারিশ্রমিকের বিনিময়ে। – সাক্ষওয়া।

উক্ত আয়াত সম্পর্কিত একটি মাসআলা : সন্তানের মাতা ব্যতীত অন্য মহিলা হতে স্তন্য পান সাব্যস্ত হয়ে গেলে তখন স্তন্য দানকারিণী সন্তানের মাতার ক্রোড়ে রেখেই দুগ্ধপান করানো ওয়াজিব। কারণ বিভিন্ন সহীহ হাদীসসমূহের মাধ্যমে প্রমাণ রয়েছে থে, সন্তানের মাতার উপরই তার লালনপালনের ভার ন্যস্ত হয়েছে। এ দায়িত্ব ছিনিয়ে নেওয়া জায়েজ হবে না। -[মাযহারী] উৰ্টি ইন্দ্ৰীন হয় তথা প্ৰালা বলেছেন, প্ৰত্যেক ব্যক্তি নিজ নিজ অৰ্থ-সামৰ্থী অনুসারে নিজ নিজ সজানের দৃষ্কপানের খরচাদি এবং তালাকপ্রাপ্তা মহিলাগণের খোরপোশ ইত্যাদি বহন করে তঃ দ্বারা একটি কথা প্রতীয়মান হয় যে, গ্রীর খোর-পোশ ইত্যাদি বহন করার ক্ষেত্রে গ্রীর অবস্থার কোনো প্রকার অনুসরণ কর আবশ্যক নয়; বরং স্বামীর অবস্থার পরিপ্রেক্ষিতেই গ্রীর ভরণপোষণ দেওয়া ওয়াজিব হবে। সূতরাং স্বামী যদি সম্পদশালী হয়, তার উন্ত ধরনের ভরণপোষণ দেওয়া ওয়াজিব। যদি এক্ষেত্রে গ্রী দরিদ্র হয় তথাপিও কম দিতে পারবে না। আর যদি স্বালী গরিব ও সম্পদশীন হয় তথান গরীবানা অবস্থার খোরপোশ প্রদান করেব। গ্রী যদি সম্পদশালী হয়, তার কিলেজ ক্রাছের খোরপোশ প্রদান করেব। গ্রী যদি সম্পদশালী হয়, তার ক্রিক্তি ক্রা হবে না।

ইমাম আ'যম আবৃ হানীফা (র.)-এর মাযহাবও এটাই। অন্যান্য ফকীহগণের অভিমত অবশ্য ভিন্ন ধরনের রয়েছে।

–[তাফসীরে মাযহারী]

পূর্বোক বাক্যের অতিরিক্ত আরও ব্যাখ্যা স্বরূপ আল্লাহ তা আলা বলেন, الغير يُحْلُفُ الغَّهُ الغَمْ يَعْلَى الغَّهُ الغَمْ اللهَ अविक के अपान करितन ना । তাই যার যথন যতচুকু ক্ষমতা থাকে সে অনুযায়ী তার প্রীর উপর খরচ করতে হবে । প্রীগণ যেন স্বামীর ক্ষমতা ও প্রদান কৃত অর্থ-সম্পদের উপর খুশি থাকে, কখনও অসন্তুষ্ট না হয় । এ কথার ও শিক্ষা স্বরূপ আলাহ তা আলা বলেন, المَّهُ يُعْمُ وَاللهُ يَعْمُ اللهُ يَعْمُ عُمْ اللهُ يَعْمُ اللهُ يَعْمُ اللهُ يَعْمُ اللهُ يَعْمُ اللهُ يَعْمُ اللهُ وَاللهُ وَال

–[মা'আরিফ]

রি. দ্র. উক্ত আয়াতে আল্লাহ তা'আলা ওই সকল স্বামীগণকে আল্লাহর পক্ষ হতে সচ্ছলতা পাওয়ার অঙ্গীকার ও ইশারা প্রদান করেছেন। যারা স্বীয় প্রীগণকে সামর্থ্যানুযায়ী ভরণপোষণ উত্তম মতে দেওয়ার চেষ্টায় থাকে এবং প্রীদেরকে কষ্ট দানের উদ্দেশ্যও না থাকে। –ির্ভ্বল মা'আনী

: आग्नाज সম্পর্কিত কয়েকটি মাসআলা لِيُنتَّفِقُ ذُرْ سَعَةِ الخ

- ক যেহেতু আয়াতে কারীমা -এর লক্ষ্য ও উদ্দেশ্য বিবাহকারী পুরুষ, তাই সন্তানসন্ততি ও প্রীর ভরণপোষণের দায়িত্ব একমাত্র স্বামী বা পিতার উপর নাস্ত ।
- খ্রাক্তির অর্থনৈতিক পরিবর্তনের প্রেক্ষীতে স্ত্রী ও সন্তানদের অনুবস্ত্রের তারতম্য হতে পারে।
- গ. ভরণপোষণ প্রদানের ক্ষেত্রে স্বামীর অবস্থার অনুসরণ করা হবে, স্ত্রীর অবস্থার প্রতি লক্ষ্য করার প্রয়োজন নেই। কেননা মোহরের ক্ষেত্রেও স্ত্রীর অবস্থার প্রতি লক্ষ্য করা হয়নি। যেমন, প্রবাদ রয়েছে اَلْصَالُ عَادُ وَ رَاحُ وَالْمَالِيَةِ وَالْمُعَالِّيةِ وَالْمُعَالِّيةِ وَالْمُعَالِّيةِ وَالْمُعَالِّيةِ وَالْمُعَالِّيةِ وَالْمُعَالِّيةِ وَالْمُعَالِّيةِ وَالْمُعَالِّيةِ وَالْمُعَالِيةِ وَالْمُعَالِّيةِ وَالْمُعَالِيةِ وَالْمُعَالِّيةِ وَالْمُعَالِّيةِ وَالْمُعَالِّيةِ وَالْمُعَالِّيةِ وَالْمُعَالِيةِ وَالْمُعَالِيقِيقِ وَالْمُعَالِيةُ وَالْمُعَالِيةُ وَالْمُعَالِيةُ وَالْمُعَالِيةُ وَالْمُعَالِيةُ وَالْمُعَالِيّةُ وَالْمُعَالِيّةُ وَالْمُعَالِيّةُ وَالْمُعَالِيةُ وَالْمُعِلِّيةُ وَالْمُعَالِيةُ وَالْمُعَالِيةُ وَالْمُعَالِيةُ وَالْمُعَالِيةُ وَالْمُعَالِيةُ وَالْمُعَالِيةُ وَالْمُعَالِيةُ وَالْمُعَالِيةُ وَالْمُعَالِيةُ وَالْمُعَالِيةُ
- ঘ. স্বামীর অসচ্ছলতার উপর ভিত্তি করে বিবাহ সম্পর্ক নষ্ট করা চলবে না। করেণ আয়াত لَا يُكُلِّفُ اللَّهُ نَفْسًا الآ সে কথার প্রতি ইদ্বিত প্রদান করে থাকে। সুতরাং ভরণপোষণের কঠিনতার দরুন স্ত্রীকে তালাক দেওয়ার জন্য বাধ্য করা যাবে না। –[আহকামে কুরআন, কুরতুনী]

নফকাহ -এর অর্থ এবং তার স্কুম : النَّاقُ শব্দটি النَّاقُ হতে নির্গত, অর্থ - খরচ করা। সাধারণত আঁকই বলা হয় যা দ্বারা জীবন রক্ষা করা হয়। অর্থাৎ যা খাওয়ার পর বেঁচে থাকা যায় এবং শরীর ও শক্তি রক্ষা থাকে। পবিত্র কুরআনে তাকে রিজিক বলা হয়েছে।

वार्थ रावकुष كَمَ اللَّهِ عَمَلُ अर्थ रावकुष اللَّهِ عَمَلُ عَمَلُ عَلَيْ مِنَى كَمَانُ الْجَرَّ دَخَلَتْ عَلَي آيّ بمَعْنَى كُمْ مِنْ قَرْبَةِ أَيْ وَكَثِيرٌ مِنَ الْقُرِٰي عَتَتْ عَصَتْ يَعْنِيْ اَهْلُهَا عَنْ اَمْر رَبَّهَا وَ رُسُلِهِ فَحَاسَبْنُهَا فِي الْأَخِرَةِ وَإِنْ لَّمُ تَجِيْ ولِتَحَقُّقِ وُقُوعِهَا حِسَابًا شَدِبْدًا وَعَلَّابْنَاهَا عَذَابًا تُكُرًّا بِسُكُوْنِ الْكَافِ وَضَيِّهَا فَظِيْعًا وَهُوَ عَذَابُ النَّار

. فَذَاقَتْ وَبَالَ آمْرِهَا عُقُوبَتَهُ وَكَانَ عَاقِبَةُ اَمْرها خُسرًا خَسَارًا وَهَلاَكًا

١٠. أعَدَّ اللُّهُ لَهُمْ عَذَابًا شَدِيْدًا تَكُرِيْرُ الْوَعِيْدِ تَاكِيْذُ فَاتَّقُوا اللَّهُ يَآ أُوْلِي الْاَلْبَابِ مِنْ اَصَّحَابَ الْعُفَوْلِ الَّذِينَ أُمِنُواْ جِ نَعْتُ لِلْمُنَادُى آوْ بِسَانٌ لَّهُ قَدْ أَنْزَلَ اللَّهُ إِلَيْكُمْ ذِكْرًا هُوَ الْقُرَانُ.

- ্র্যি -এর উপর প্রবিষ্ট হয়েছে জনপদ অর্থাৎ অনেক জনপদ বিরুদ্ধাচারণ করেছে অবাধ্যতা প্রদর্শন করেছে অর্থাৎ তার অধিবাসীগণ তাদের প্রতিপালকের বিধান ও তাঁর প্রেরিত রাসুলগণের, ফলে আমি তাদের নিকট হতে হিসাব গ্রহণ করেছি আখেরাতে যদিও তা এখনও আসেনি, তথাপি তা কার্যকর হওয়া অবশ্যম্বারী হিসাবে অতীতকালীন শব্দ ব্যবহৃত হয়েছে ৷ কঠিন হিসাব এবং তাদেরকে কঠিন শাস্তি প্রদান করেছি া্র্র্রে শব্দটি এ -এ সাকিন ও পেশযোগে উভয় কেবাতে পঠিত হয়েছে। অর্থাৎ কঠোর তা দারা জাহানামের শাস্তি উদ্দেশ্যে।
- ১. ফলে তারা আস্বাদন করেছে তাদের কতকর্মের মন্দফল তার পরিণতি ও শাস্তি। আর তাদের কর্মপরিণাম ছিল ক্ষতিগ্রস্ততা ক্ষতি ও ধ্বংস।
  - ১০. আল্লাহ তাদের জন্য কঠিন শাস্তি প্রস্তুত রেখেছেন বিতীয়বার ভয় প্রদর্শন اكس -এর জন্য। অতএব. আল্লাহকে ভয় করো, হে জ্ঞানবান ব্যক্তিগণ জ্ঞানবান। যারা ঈমান আনয়ন করেছে এটা ্রান্ত -এর বিশেষণ অথবা তার বিবরণ। আল্লাহ তোমাদের প্রতি উপদেশ অবতীর্ণ করেছেন তা হলো কুরআন।

# তাহকীক ও তারকীব

(কিডাবে উদ্দেশ্য নেওয়া হয়েছে? : উন্তর : প্রকাশ থাকে যে, آلْفَرْيَةُ বলে ٱلْفَرْيَةُ । كَافُولُـهُ ٱلْقَرْبَةُ ै কে উদ্দেশ্য করা, এটা বালাগাতের একটি নীতির ভিন্তিতে শুদ্ধ হয়েছে: বরং উন্তম सरम के कि कि করা হয়েছে। এগুলো কুরআনের উর্ধ্বতন বিশুদ্ধতার পরিচায়ক। কুরআন মাজীদ এ প্রকার لَكْغَتْ رُفْصَاحَتْ وَفَصَاحَتْ त्रसाह, या إعبار العران - अत विश्व

। अत्र) مَعْذَرَفْ किसाल اَعَنَى रसह مَعَلًا مَنْصُرْب जतकीत اَلَّذِيْنَ أَمَنُوا : قَوْلُهُ تَعَالَمْي الَّبِذَيْنَ أَمُنُوا ंबथवा, يَعْن ،बथवा, عَطْفَ بَبَانِ अथवा, छात اللَّذِيْنَ الْمَنُوا इरव اللَّهِ عَلَى مُنَادِّى व्यव اللَّهُ بَا হিসাবে ত্র্রাট্টের বলতে হবে। –[ফাতহল কাদীর

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

আল্লাহ তা'আলা বলেছেন, "অনেক জনবসতি এমন রিয়েছে যারা নিজেদের প্রতিপাশক এবং তার নবী-রাস্লগণের আইন-বিধানকে অমান্য করেছে, ফলে আমি তাদের উপর হতে অত্যন্ত কঠিন প্রতিশোধ গ্রহণ করেছি এবং তাদেরকে কঠিন শান্তি দিয়েছি।"

গ্রন্থকার আলোচ্য আয়াতের তাফসীর করেছেন, আপ্রাহ এবং তাঁর রাসূলগণের আইন-বিধান অমান্য করার কারণে আবেরাতে আপ্রাহ তা'আলা এ লোকদেরকে জাহান্নামে প্রেরণ করণের মাধ্যমে কঠিন শান্তি দিয়েছেন।

এর তাফসীরে হযরত মুকাতিল (র.) বলেছেন, দুনিয়াতে আল্লাহ তা'আলা তাদের আমলের হিসাব নিয়াছেন, অতঃপর তাদের কঠোর আজাব দিয়েছেন। অতঃপর আথোরাতেও তাদেরকে কঠোর আজাব দেওয়া হবে। আর কেউ কেউ বলেছেন, দুনিয়াতে ক্ষ্ণা, ধরা বা অনাবৃষ্টি, মাসখ, হত্যা ইত্যাদির মাধ্যমে তাদেরকে কঠোর আজাব দেওয়া হয়েছে এবং আথেরাতেও তাদের কঠোর হিসাব নেওয়া হবে। –[ফাতহুল কাদীর]

আরাহ তা'আনা বলেছেন, "তারা নিজেদের কৃতকর্মের স্বাদ এহণ করেছে এবং তাদের পরিণাম অত্যন্ত ক্ষতিপূর্ণ হয়ে গেল।" অর্থাৎ আরাহ এবং তাঁর রাসূলগণের বিধি-বিধান না মানা এবং তাদের পরিণাম অত্যন্ত ক্ষতিপূর্ণ হয়ে গেল।" অর্থাৎ আরাহ এবং তাঁর রাসূলগণের বিধি-বিধান না মানা এবং তাদের আনুগতা করতে অস্বীকার করার ফলে তাদের এ কৃতকর্মের ফল তাদেরকে ভোগ করতে হয়েছে। আর এ ফল ছিল অত্যন্ত ধ্বংসাত্মক এবং ক্ষতিকর। তাতো তারা দুনিয়াতে ভোগ করেছে। আবেরাতেও তাদেরকে অত্যন্ত কঠিন আজাব ডোগ করতে হবে। আবেরাতের এ আজাবের কথা পরের আয়াতে বলা হয়েছে। অতঃপর মুন্মিন বান্দাদেরকে তাকওয়া অবলম্বন করতে বলা হয়েছে, যাতে তাদেরকে দুনিয়া এবং আবেরাতে আন্তাহর আজাবের সম্মুন্মিন হতে না হয়়। কারণ, তাকওয়ার মূলকথা হলো, আন্তাহ এবং আন্তাহর রাসূলের যাবতীয় বিধিবিধান মেনে চলা। যেহেতু পূর্বের লোকদের উপর এ কাজ না করার ফলে আজাব এসেছে, সেহেতু তোমাদের উপরও আজাব আসবে যদি তোমরাও তাদের মতো আচরণ কর। সুতরাং সাবধান। বে বুদ্ধিসম্পন্ন লোকেরা, তোমরা যা কর বুদ্ধি-বিবেচনা করে যাঁচাই-বাছাই করে করো।

এর অর্থ- "অতএব তোমরা সকলে আরাহকে ভয় করো, বে ই وَلَامَ تَعَالَىٰ فَاتَّقُوا اللَّهُ ....... الَّذِيْنَ اَمْتُوا বিবেক-বৃদ্ধিস্মান পোকেরা, তোমাদের মধ্যে যারা ইমান এনেছে আরাহ তা'আলা তাদের প্রতি একটা উপদেশ নাজিল করেছেন।" গ্রন্থকারের মতে এখানে জিকির বা উপদেশ অর্থ হলো পবিত্র কুরজান। আল্লামা যুজাজ (র.) বলেছেন, জিকির অবতীর্ণ করা হতে প্রমাণিত হয় যে, জিকিরের সাথে রাসূল প্রেরণ করা হয়েছে। অর্থাৎ তোমাদের কাছে কুরজান এবং রাসূল প্রেরণ করা হয়েছে। আর কেউ কেউ এখানে জিকির বলতে রাসূলকে বুঝানো হয়েছে বলে দাবি করেছেন। সুতরাং অধিক সংখ্যক মুঞ্চাসসিরের মতে, এখানে জিকির বলতে আল-কুরজান আর রাসূল বলতে হয়রত মুহাম্মদ ক্রিক্র বলতে আল-কুরজান আর রাসূল বলতে হয়রত মুহাম্মদ ক্রিক্র বলতে আল-কুরজান আর রাসূল বলতে হয়রত মুহাম্মদ ক্রিক্র

-[ফাতহল কাদীর, সাফওয়া]

হয়েছে। দুনিয়াতে তাদের শান্তি ও লাঞ্চনা দিয়েই আল্লাহ তা'আলা ক্ষান্ত হননি; বরং পরবর্তী কালের জন্যও তিনি বিশ্বাসঘাতকদের জন্য নিকৃষ্টতম শান্তির সুব্যবস্থা করে রেখেছেন। সূতরাং যাদের জ্ঞান-বিবেচনা ও ইশ রয়েছে তাদেরকে সতর্কবাণী ভনিয়ে বলা হয়েছে- হে জ্ঞানীগণ, তোমরা আল্লাহকে ভয় করো, তাঁর নির্দেশ প্রতিপালন করো। আল্লাহ তা'আলা তোমাদেরকে ইহকাল ও পরকালে রক্ষা করার জন্য তাঁর পক্ষ থেকে পবিত্র উপদেশ সম্বলিত গ্রন্থ 'আল-কুরআন' নাজিল করেছেন।

অনুবাদ :

১১. আর তিনি প্রেরণ করেছেন এমন এক রাসুল অর্থাৎ মুহাম্মদ 🚟 🖞 🚅 শব্দটি উহ্য ফে'লের কারণে يْ وَأَرْسَلَ يَتَكُوا عَلَيْكُمْ أَيَاتِ اللَّهِ হয়েছে অর্থাৎ آرُسُلَ, আর তিনি প্রেরণ مُبَيِّنْتِ بِفَتْحِ الْبَاءِ وَكَسْرِهَا كُمَا تَـفَدُّمُ করেছেন। যিনি তোমাদের নিকট আল্লাহর আয়াত স্পষ্টভাবে তেলাওয়াত করেন بينت শব্দটি ১ -এর ليُخْرِجُ الَّذِيْنَ أَمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلَحْتِ মধ্যে যবর ও যের যোগে উভয় কেরাতে পঠিত بَعْدَ مَجِيعُ الذِّكْرِ وَالرَّسُولِ مِنَ الظُّلُمْتِ হয়েছে। যেমন, ইতঃপূর্বেও উল্লিখিত হয়েছে। যারা ঈমানদার ও সংকর্মশীল তাদেরকে বের করার জন্য الْكُفْرِ الَّذِي كَانُوا عَلَيْهِ الْيَ النُّورِ ط উপদেশ ও রাসূল আগমনের পর অন্ধকার হতে কুফর হতে. যার উপর তারা প্রতিষ্ঠিত ছিল আলোর দিকে ٱلَّإِيْمَانِ الَّذِي قَامَ بِهِمْ بَعْدَ الْكُفْرِ وَمَنْ ঈমানের দিকে, কুফরির পর তারা যার উপর প্রতিষ্ঠিত يُّؤُمنْ بَاللَّه وَيَعْمَلْ صَالِحًا يُدْخِلُهُ وَفيَّ হয়েছে। আর যে ব্যক্তি ঈমান এনেছে ও সংকর্ম করেছে, তাকে প্রবিষ্ট করা হবে শব্দটি অপর এক قَرَاءَ بِالنُّونِ جَنَّتِ تَجْرِئُ مِنْ تَحْتِهَا কেরাতে ্র যোগে نُدُخُلُمُ পঠিত হয়েছে। জানাতে, ألأنهر خلدين فيها أبدًا ط قَدْ أحسرَ: যার পাদদেশে স্রোতস্বিনীসমূহ প্রবাহিত। তারা তথায় চিরস্থায়ী হবে। আল্লাহ তাকে উত্তম জীবিকা দান اللُّهُ لَهُ رِزْقًا هُوَ رِزْقُ الْجَنَّةِ الَّبِينِي لَا করবেন। তা জান্লাতের জীবিকা, যার নিয়ামত কথনো يَنْقَطِعُ نَعِيْمُهَا ـ বন্ধ ও স্থগিত হবে না।

প ১২. <u>আল্লাহই সে সত্তা যিনি সৃষ্টি করেছেন সপ্ত আকাশমণ্ডলী এবং পৃথিবীও তাদের অনুরূপে</u> অর্থাৎ সপ্ত জমিন। <u>অবতারিত হয় তাঁর আদেশ</u> ঐশী প্রত্যাদেশ। তা<u>দের মধ্যে</u> আকাশমণ্ডলী ও পৃথিবীর মধ্যে। হযরত জিবরাঈল (আ.) সপ্তম আকাশ হতে সপ্তম জমিনে তা অবতীর্ণ করেন। <u>যাতে তোমরা জানতে পার</u> এটা একটি উহ্য বক্তব্যের সাথে সম্পর্কিত। অর্থাৎ اَعَلَمُ عَلَيْ رَالْتَعْنَرُ رَالْتَعْنَا وَالْتَعْنَا وَالْعَانِيْ وَلَيْكُلُونَا وَالْتَعْنَا وَالْتَعْنَا وَلَّا وَالْتَعْنَا وَالْتَعْنَا وَالْتَعْنَا وَالْتَعْنَا وَلَّالَّا وَلَّالِكُونَا وَلَالْعَا وَلَالْعَانَا وَالْتَعْنَا وَلَالْعَانَا وَلَالْعَانَا وَلَا وَالْعَانِيْنَا وَلَالْعَانَا وَلَا وَالْعَانَا وَلَا وَالْعَانِيْنَا وَلَالِكُونَا وَلَالْعَانَا وَالْعَانِيْنَا وَلَا وَالْعَانِيْنَا وَلَا وَالْعَانِيْنَا وَلَالْعَانِيْنَا وَلَالْعَانِيْنَا وَلَا وَالْعَانِيْنَا وَلَالْعَانِيْنَا وَلَالْعَانِيْنَا وَلَالْعَانِيْنَا وَلَا وَالْعَانِيْنَا وَلَالْعَانِيْنَا وَلَالْعَانِيْنَا وَلَالْعَانِيْنَا وَلَالْعَانِيْنَا وَلَالْعَانِيْنَا وَلَالْعَانِيْنَا وَلَالْعَانِيْنِ وَلَالْعَانِيْنَا وَلَالْعَانِيْنِا وَلَالْعَانِيْنَا وَلَالْعَانِيْنِا وَلَالْعَانِيْنِا وَلِلْعَانِيْنِا وَلِلْعَانِيْنَا وَلِلْعَانِيْ

ينفَطِعُ نَعِيمُهَا .

١٢. اَللّهُ الَّذِيْ خَلَقَ سَبْعَ سَمُوْتٍ وَمِنَ الْاَرْضِ
مِثْلَهُ الَّذِيْ خَلَقَ سَبْعَ المَوْتِ وَمِنَ الْاَرْضِ
مِثْلَهُ الَّذِيْ خَلَقَ سَبْعَ ارْضِيْنَ بَعَنَوْلَ السَّمُوَاتِ
الْأَمْرُ الْوَحْيُ بَينْنَهُ اللَّهُ بَيْنَ السَّمُوَاتِ
وَالْاَرْضِ يَنْوَلُ بِهِ جَبْرَيْبِلُ مِنَ السَّمَاءِ
السَّايِعَةِ إِلَى الْأَرْضِ السَّايِعَةِ لِتَعَلَّمُوا
السَّايِعَةِ إِلَى الْأَرْضِ السَّايِعَةِ لِتَعَلَّمُوا
مُتَعَلِّقٌ بِمَحُذُوفِ أَى أَعْلَمَكُمْ بِذُلِكُ
مُتَعَلِقٌ بِمَحَدُوفِ أَى أَعْلَمَكُمْ بِذُلِكَ
الْخَلْقِ وَالنَّنْ نَرْسِلُ أَنَّ اللَّهُ عَلَى كُلِّ الْخَلْمَةُ فَعَدُ اَحَاطً بِحَلِّ شَعْعَ عِلْمًا .

## তাহকীক ও তারকীব

হওয়ার حَالْ হংরছে مَحَلًّا مَنْصُوب বাক্যটি قَدْ أَحْسَنَ اللَّهُ لَهُ رِزْقًا : قَوْلُـهُ تَـعَـاللي قَدْ اَحْسَنَ اللَّهُ لَـهُ رِزْقًا কারনে, আর ألَ হয়েছে خَالِدينَ এর ضَمِيْر হতে

गंकि गोंदें हासरह । आत مُبْتَداً श्राह के वाका गोंदें : قَوْلُهُ تَعَالَىٰ ٱللَّهُ الَّذَيْ خَلَقَ سَبْعَ سَمُواتِ (राग्रह। -[काञ्चन कानीत] خَبَرٌ भित्न صِلَهُ वरः जात اللهُ مَوْصُول

विসাবে পড়েছেন। وَسُمَ مَفْعُول अर्था مُبَيِّنَاتٍ अपहत जातक : فَوْلُهُ تَعَالَى أَيَاتِ اللَّهِ مُبَيِّنَاتٍ र्यात जॅर्थ- जालाह ठा जाला सरूर निर्फेट म्लंड करत पिरारहन । हेर्नर जार्मित, होकसा, किसारी وَصِيْفَهُ وعَدَ الْمُ পড়েছেন। অর্থাৎ আয়াতসমূহই মানুষের যেসব বিধান প্রয়োজন সেসব বিধান বর্ণনা করে, আহকাম জানিয়ে দেয়। আবৃ হাতিম ও আবৃ ওবাইদ প্রথম কেরাতকে অগ্রাধিকার দিয়েছেন قَدُ بَيِّتُا لَكُمُ الْإِيَاتِ এর প্রতি দৃষ্টি দিয়ে। কারণ সেখানে আল্লাহ তা আলা নিজে স্পষ্ট করে দিয়েছেন বলে বলা হয়েছে। -[ফাতহুল কাদীর]

ا পुरफ़्रह्न نَدْخِلُهُ क्रिय نُون क्रिय عُولُهُ يُودُخُلُهُ अरफ़्रह्न ا नारक' এवर हैवटन আমের وَقُولُهُ يُدْخُلُهُ

হওয়ার কারণ মোট নয়টি বর্ণনা ﴿ رَسُولًا गर्ना رَسُولًا अटञ्च তাফসীরকারগণের মাধ্যমে ﴿ جَمَلُ ؟ का्रुपीत : قَـوُكُ وَسُـُولًا করা হয়েছে।

- أَرْسَلُ رَسُولًا পড़ा হरत खर्शार مَخْدُونْ مَنْوِيْ مَنْوِيْ مَنْوِيْ مَنْوِيْ عَلَيْهِ अाकु नाइवी तरलन, رَسُولًا अाकुकाक नाइवी तरलन, رَسُولًا
- २. शृर्ववर्जी (گُوز) भन्नतक مُندًا مِنْدُ وَهِ اللهِ اللهُولِيَّا اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اله
- । মানতে হবে وانْزِلْ وَاذْكُرْ এবং إِنْزِلْ وَاذْكُرْ এবং إِنْزِلْ وَاذْكُرْ এবং إِنْزِلْ وَاذْكُرْ
- ذِكْرًا ذَا رَسُولٍ -अर्ते विठीय अस राज أَنْوَلُ وَاذْكُرُ عَلَى असराज रात إنْوَلُ وَاذْكُرُ . ﴿
- ذِكْرَادَا رَسُولًا अानत्व । वर्षा९ أَصُولُ مَعْذَرُف राज نَعْتُ عَتْ عَدْ عَرْدُ परत वरा مُضَافٌ مَعْذَرُف مَع
- ৭. يَدُلُ صَرِيْحِ قَا رَسُولًا ,তখন رَسَالَةً ,তখন يَارِيْل হবে, কোনো يَدُلُ صَرِيْعِ قَا رَسُولًا ا २४٦ بَيَانُ
- रत विकार مَغْعُول مُطْلَقُ करा أَرْسَلَ १९० عَرْضَ وَ ١٩٥٩ مَنْصُوب ٢٥٠ رَسُولًا अरा के केरा आता فِعْل أَرْسِلَ
- اِيْتَغُواْ وَالْوَمُواْ رَسُولًا অর্থাৎ উহা مَنْصُوبٌ করপ মেনে তা হতে إِيْتَغُواْ وَالْوَمُواْ رَسُولًا অর্থাৎ উহা

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

আল্লাহ তা'আলা বলেছেন, "তিনি প্রেরণ করেছেন এমন এক : قَوْلُهُ تَعَالَىٰ رَسُولًا يَتَلُوا ....... مُبَيّنَا রাসূল, যে তোমাদের নিকট আল্লাহর সুস্পষ্ট আয়াত আবৃত্তি করে, যারা মু'মিন ও সংকর্মপরায়ণ তাদেরকে অন্ধকার হতে আলোতে আনার জন্য :" অর্থাৎ আল্লাহ তা'আলা হযরত মুহাম্মদ 🚃 -কে তোমাদের নিকট নবী ও রাসূল বানিয়ে প্রেরণ করেছেন, তাঁর দেওয়া পবিত্র কুরআনের বিধিবিধান তোমাদেরকে শুনানোর জন্য ৷ পবিত্র কুরআনের এসব বিধান-যাতে হালাল-হারাম সম্পর্কীয় সব আহকামই রয়েছে। যদি তোমরা তা মেনে চল, রাসুলের আনুগত্য কর এবং জীবনের সর্বক্ষেত্রে তা বাস্তবায়ন কর তাহলে তোমরা গোমরাহীর অন্ধকার হতে ইসলাম ও ঈমানের আলোতে বের হয়ে আসতে পারবে। তোমাদেরকে ঈমানের আলোর দিকে বের করে নিয়ে আসার জন্য আল্লাহ তা আলা হযরত মুহাম্মদ 🚟 🖛 –কে পবিত্র কুরআন দিয়ে প্রেরণ করেছেন।

ওলামায়ে কেরামগণ আলোচ্য আয়াতের তাফসীর প্রসঙ্গে বলেছেন, "মূর্যতার পুঞ্জীভূত অন্ধকার হতে জ্ঞান ও অবহিতির আলোকোজ্জ্ব পরিমণ্ডলে বের করে আনার জন্যই রাসূলুক্সাহ 🚃 কে পাঠানো হয়েছে। যে প্রসঙ্গে এ বাক্যটি বলা হয়েছে তা খুবই তাৎপর্যপূর্ণ এবং তার গুরুত্ব ও যথার্থতা পুরাপুরিভাবে বুঝতে পারা যায় যদি তালাক, ইদ্দত, ব্যয়-ভার, খোরপোশ ইত্যাদি বহন সংক্রান্ত দুনিয়ার অন্যান্য প্রাচীন ও আধুনিক পারিবারিক বিধানসমূহ তুলনামূলকভাবে অধ্যয়ন করা যায়। কেননা এ

রেখে দিয়েছেন।'

অর্থাৎ যেসব লোক আল্লাহর প্রতি ঈমান আনবে— তাতে ফেরেশতা, কিতাবসমূহ, রাসূলগণ এবং কিয়ামত দিবসের প্রতি ও কদরের প্রতি বিশ্বাসও অন্তর্ভুক্ত রয়েছে এবং নেক আমল করবে, অর্থাৎ কেবল ঈমান যথেষ্ট নয়, পরবর্তীতে বর্ণিত ফলাফল ভোগ করার যোগ্য হওয়ার জন্য ঈমানের দাবি হলো নেক আমল করা, যারা ঈমানের সাথে সাথে নেক আমলও করবে তাদের জন্য রয়েছে পরকালে এমন জানাত যার অউালিকাসমূহের নিচ দিয়ে প্রবাহিত হবে নহর। সেখান হতে তাদেরকে আর কখনো বের হতে হবে না। আর কোনো দিন তাদের মৃত্যুও হবে না। আর সেখানে তাদের জন্য অতি সুশ্বাদু ও মজাদার খাবার রয়েছে।

- আল্লামা তাবারী (র.) বলেছেন, জানাতে আল্লাহ তা'আলা রিজিক প্রশন্ত করবেন। আর সে রিজিক হবে খাদ্য ও পানীয় জাতীয়

এবং এমন সব বস্তু যা আল্লাহ তা'আলা স্বীয় নেক বান্দা ও আওলিয়াগণের জন্য রেখেছেন। –[সাফওয়া] অতঃপর আল্লাহ তা'আলা এ সবের প্রমাণ হিসাবে নিজের কুদরত ও শক্তি-সামর্থ্যের দিকে ইঙ্গিত করে বলেছেন–

اَللَّهُ الَّذِيْ خَلَقَ سَبْعَ سَمُواتٍ وَمِنَ الْاَرْضِ مِثْلَهُنَّ يَتَنَزَّلُ الْاَمْرُ بَيْنَهُنَّ يَتَعْلَمُوا اَنَّ اللَّهُ عَلَى كُلِّ شَوْءَ قَدِيْرٌ - وَإِنَّ اللَّهُ اللَّهُ قَدْ اَحَاظَ بِكُلِّ شَوْءٍ عِلْمًا .

অর্থাৎ আল্লাহ তিনিই যিনি সপ্ত আকাশ সৃষ্টি করেছেন এবং জমিনও সে পরিমাণে [সৃষ্টি করেছেন] এ সবের মর্য্যে তাঁর আদেশ অবতীর্ণ হয়, যাতে তোমরা জানতে পার যে, আল্লাহ তা'আলা সর্ব বিষয়ে সর্ব শক্তিমান এবং সব কিছুই তাঁর গোচরীভূত।

মুফাসসিরগণের মধ্যে আসমান যে সাতটি, সে ব্যাপারে কারো কোনো দ্বিমত নেই, কিন্তু পৃথিবীর ব্যাপারে দু'টি মত পরিনক্ষিত হয়। এক. জমিনও আসমানের ন্যায় সাতটি, এ মতই কুরআন-হাদীসের আলোকে অধিক গ্রহণযোগ্য।

দুই. জমিন একটি তবে আলোচ্য আয়াতে যে জমিনও অদুপ বলা হয়েছে, তার অর্থ সৃষ্টিকৌশল, নিয়ম-শৃঙ্খলা এর দিক দিয়ে জমিনও আসমানের ন্যায়– সংখ্যার দিক দিয়ে নয় : –[সাফওয়া, কুরতুবী, ফাতহুল কাদীর] .

এ প্রসঙ্গে মুফতি শক্ষী (র.) তাফসীরে মা'আরিফুল কুরআনে বলেছেন, টুর্নিট্র কুর্ন্ । দিব্র কুর্নিট্র ক্রের করে আছে, না প্রত্যেক স্থান ভিন্ন করে দি উপরে-নিচে তরে তরে থাকে তবে সপ্ত আকাশের প্রত্যেক দুই আকাশের মাঝখানে যেমন বিরাট ব্যবধান আছে এবং প্রত্যেক আকাশে আলাদা আলাদা ফেরেশতা আছে তেমনি প্রত্যেক দুই জমিনের মধ্যখানেও ব্যবধান, বায়ুমঙল, শূন্যমঙল ইত্যাদি আছে কিনা, তাতে কোনো সৃষ্টিজীর আছে কিনা; অথবা সপ্ত জমিন পরম্পর প্রথিত কিনা; এ সব প্রশ্নের ব্যাপারে পবিত্র কুর্ত্তান নীরব। এ সম্পর্কে যেসব হাদীস বর্ণিত হয়েছে, সেসব হাদীসের অধিকাংশ সম্বন্ধে মতভেদ রয়েছে। কেউ কেউ এগুলোকে বিতদ্ধ, আবার কেউ কেউ মিথ্যা মনগড়া বলে দাবি করেছেন। উপরে যেসব সঞ্জবনা উল্লেখ করা হয়েছে যুক্তির নিরিখে সবগুলোই সম্বব্দর। নামা'আরেফুল কোরআন।

ওলামায়ে কেরামণণ বলেছেন, ﴿عَلَهُ "তার মতো" বলে এ কথা বুঝানো হয়নি যে, যতসংখ্যক আকাশ ততসংখ্যক পৃথিবীও বানানো হয়েছে; বরং একথা দারা বুঝানো হয়েছে যে, যেমন কতগুলো আকাশ বানানো হয়েছে তেমনি কতিপন্ন পৃথিবীও বানানো হয়েছে। আর "পৃথিবী পর্যায়" অর্থ এ পৃথিবী যাতে মানুষ বসবাস করে এটা যেমন এখানে অবস্থিত সব কিছুর জন্য বিছানার মতো বা দোলনার মতো হয়ে আছে অনুরূপভাবে এ মহাবিশ্বলোকে আল্লাহ তা'আলা আরো অনেক পৃথিবী বানিয়ে রেখেছেন। তাও সেখানে অবস্থিত সব কিছুর জন্য বিছানার মতো অনুকৃল সৃবিধাজনক ও দোলনার মতো আরামদায়ক; বরং কুরআনে কোনো

কোনো স্থানে এ ইঙ্গিতও পাওয়া যায় যে – জীবন্ত সৃষ্টি কেবল এ পৃথিবীতে পাওয়া যায়, অন্য কোথাও নয় জা ঠিক বা চূড়ান্ত কথা নয়। উচ্চতর জাগতেও জীবন্ত সন্তার অবস্থিতি রয়েছে। অন্য কথায় আকাশলোকে এই যে লক্ষ কোটি তারকা-নক্ষ্মা-উদ্মাহ দেখা যায়, এসব নিতান্তই শূন্য ও বিরান হয়ে যায়নি: বরং পৃথিবীর ন্যায় ভাতেও এমন বহু স্থান রয়েছে যাতে শত শত দুনিয়া আবাদ হয়ে আছে।

প্রাচীনকালের তাফসীরকারকদের মধ্যে একমাত্র হ্যরত ইবনে আব্বাস (রা.) এমন একজন মুফাসসির যিনি সে যুগে এ তবু প্রকাশ ও প্রচার করেছেন, যে যুগের মানুষ ধারণা পর্যন্ত করতে পারত না যে, এ সৃষ্টিলোকে আমাদের পৃথিবী ছাড়া জন্য কোনো এহলোক এবং আরো বিবেক-বৃদ্ধি সম্পদ্ধ সৃষ্টি বসবাস করতে পারে। বর্তমানের এ বিজ্ঞানের যুগে বৈজ্ঞানিকরা পর্যন্ত তার বান্তবতা সম্পর্কে সন্দিহান রয়েছে। আজ হতে ১৪ শত বছর পূর্বেকার লোকদের জন্য এ কথাকে সত্য বলে মেনে নেওয়া মোটেই সহজ ছিল না। এ কারণে হ্যরত ইবনে আব্বাস (রা.) সাধারণ জ্ঞান-বৃদ্ধির লোকদের নিকট এ তার প্রকাশ করতে তয় পেতেন। কেননা তাদের ঈমান নষ্ট হয়ে যাওয়ার আশক্তা ছিল। তাবেয়ী মুজাহিদ (র.) বলেন, হযরত ইবনে আব্বাসের নিকট এ আয়াতির তাৎপর্য জ্জ্ঞাসা করা হলে বিললেন । আর তোমাদের সে কৃষ্ণর হবে এই যে, তোমার তাকে অসত্য মনে করে কমবে।" সাঈদ ইবনে জোবাইর হতেও প্রায় অনুরূপ কথাই বর্ণিত হয়েছে। তাঁর বর্ণনানুযায়ী হযরত ইবনে আব্বাস (রা.) বললেন, এর তাৎপর্য আমি যদি তোমাদেরকে বলি তাহলে তোমরা যে বছাছে তা সাব্বেও ইবনে আবি হাতিম, হাকেম ও বায়হাকী তার বিশ্ন ক্রিমন তাক্ষির, ইবনে আবৃ হাতিম, হাকেম ও বায়হাকী তার বিশ্বর একসীর উদ্ধৃত করেছেন-

نِيْ كُلِّ آرْضٍ نَبِيٌّ كُنَيِيِّكُمْ وَأَدُم كَادُمَ وَنُوجَ كُنُوج وَإِبْرَاهِيمُ كَإِبْرَاهِيم وَعِيْسُى كَعِيْسُى

অর্থাৎ "অন্যান্য পৃথিবীতে তোমাদের নবীর মতো নবী আছেন, আদমের মতো আদম আছেন, নৃহের মতো নৃহ, ইব্রাহীমের মতো ইব্রাহীম ও ঈসার মতো ঈসা রয়েছেন।" হাফেজ ইবনে হাজার তাঁর ফডহুল বারী এছে ও ইবনে কাছীর তাঁর তাফসীরে এ বর্ণনাটি উদ্ধৃত করেছেন। ইমাম যাহাবী (র.) বলেছেন, এ বর্ণনাটির সনদ সহীহ। অবশ্য আমার জানা মতে আবৃষ যোহা ভিনু অন্য কেউ এ হাদীসটি বর্ণনা করেনি। এ কারণে নিতান্তই বিরল ও অপরিচিত কথা। অন্যান্য কতিপয় আলিম তা অসত্য ও মনগড়া বলে ঘোষণা করেছেন। আর মোল্লা আলী কারী তাঁর মাউযুআতে কাবীর (১৯ পৃ.) এছে তা উদ্ধৃত করে তাকে মনগড়া বলেছেন এবং লিখেছেন, তা যদি ইবনে আব্বাসের বর্ণনা হয়েও থাকে তবুও তা ইসরাঈলী কিংবদন্তি বিশেষ। কিছু আসল কথা হলো, এ কথাটি তাদের বিবেকবৃদ্ধির অগম্য বলেই তাঁরা তাকে কুটুও তা ইসরাঈলী কিংবদন্তি বিশেষ। কিছু আসল কথা হলো, এ কথাটি তাদের বিবেকবৃদ্ধির অগম্য বলেই তাঁরা তাকে কুটুও তা ইসরাঈলী কিংবদন্তি বিশেষ। কিছু আসল কথা হলো, এ কথাটি তাদের বিবেকবৃদ্ধির অগম্য বলেই তাঁরা তাকে কুটুও তা ইসরাঈলী কিংবদন্তি বিশেষ। কিছু আসল কথা হলো, এ কথাটি তাদের বিবেকবৃদ্ধির অগম্য বলেই তাঁরা তাকে কুটুও তা ইসরাঈলী কিংবদন্তি বিশেষ। কিছু আসল কথা হলো, এক বালিছেন। তাকে বিবেকবৃদ্ধির তানো কথাই নেই। আল্লামা আলুসী তাঁর তাফসীরে এ প্রসঙ্গে আলোচনা করে বলছেন। "তাকে সহীহ মনে করে নেওয়ার পথে না বিবেকবৃদ্ধিগত কোনো বাধা আছে, না শরিয়াতের দিক দিয়ে কোনো কারণ আছে। এটার অর্থ হলো প্রত্যেকটি পৃথিবীতেই একটি সৃষ্টি রয়েছে যা তার একটা মূল উৎসের সাথে সম্পর্কিও। যেমন, আমাদের এ পৃথিবীতে সমস্ত বনী আদম হযরত আদমের বংশোভূত এবং প্রত্যেকটি পৃথিবীতে এমন সব ব্যক্তিও রয়েছে যারা নিজের মধ্যে অন্যায়ে অলুসী (র.) আরও লিখেছনে— সম্ভবত পৃথিবী সাতটিরও বেশি হবে এবং অনুরূপভাবে আকাশমকঙ্গও কেলে সাতেটি নাও হতে পারেবে না।"

এতহাতীত বিভিন্ন হাদীসে বলা হয়েছে, এক একটি আসমানের মধ্যবর্তী দূরত্ব পাঁচশত বছরের। এ সম্পর্কে আল্লামা আলৃসী (র.) লিখেছেন مَن بَابِ التَّغْرِيْبِ لِلْإِنْهَائِ অর্থাৎ তার অর্থ এই নয় যে, ঠিক পরিমাপ করেই এ দূরত্বের পরিমাণ বলা হয়েছে; বরং এরূপ বলা হয়েছে লোকদেরকে দূরত্ব সম্পর্কে একটা মোটামুটি বোধগম্য ভাষায় ধারণা দেওয়ার জন্য যেন লোকেরা সহজে বৃথতে পারে, এখানে উল্লেখ্য আমেরিকার টিভত উমর্থরেউধমভ নভোমগুল পর্যবেক্ষণের মাধ্যমে অনুমান করেছে যে, আমাদের এ পৃথিবীটি যে ছায়াপথে অবস্থিত কেবলমাত্র তার মধ্যে প্রায় ৬০ কোটি এমন গ্রহ-উপগ্রহ রয়েছে, যেসবের প্রাকৃতিক অবস্থা আমাদের এ পৃথিবীর সাথে অনেকটা সাদৃশ্যপূর্ণ ও সামঞ্জস্যশীল। আর সেসবের মধ্যেও প্রাণী ও জীবের বসবাস করার খুব স্ঞাবনা রয়েছে :

# সূরা আত-তাহরীম : سُورَةُ السَّعْرِيمِ

সুরাটির নামকরণের কারণ: এ সূরার নাম সূরার প্রথম শব্দ কুর্নীত। এটি এ সূরায় আলোচিত বিষয়াদির শিরোনাম নয়। এরূপ নামকরণের অর্থ হলো, এটা সেই সূরা যাতে 'তাহ্রীম' (হারামকরণ) সংক্রান্ত একটা ঘটনার উল্লেখ হয়েছে। এতে ২টি কুকু', ১২টি আয়াত, ৩৪৯টি বাক্য ও ১০৬০টি অক্ষর রয়েছে।

সুরাটি নাজিল হওয়ার সময়কাল: এ সূরায় তাহরীম তথা কোনো কিছু হারাম করে নেওয়া সংক্রান্ত ঘটনার উল্লেখ করা হয়েছে। এ বিষয়ে দু'জন মহিলার নাম বিশেষভাবে উল্লেখ করা হয়েছে। এ দু'জন মহিলা তখন রাসূলুল্লাহ ক্রি-এর হেরেমড়ক ছিলেন। তাঁদের একজন হলেন হয়রত সফীয়া (রা.), আরেকজন হলেন হয়রত মারিয়ায়ে কিবতীয়া (রা.)। য়য়রর বিজয়ের পর রাসূলুল্লাহ ক্রি-এর সাথে হয়রত সফীয়ার বিবাহ হয়। এ খায়বার বিজয় সর্বসম্মতভাবে ৭ম হিজরিতে হয়েছিল। ছিতীয় মহিলা হয়রত মারিয়াকে ৭ম হিজরিতে হয়েছিল। ছিতীয় মহিলা হয়রত মারিয়াকে ৭ম হিজরিতে মসের অধিপতি মুকাউকাস নবী করীম ক্রিম বেদমতে উপঢৌকন হিসেবে পারিয়াছিলেন। এ সব ঐতিহাসিক ঘটনা হতে প্রায় নিশ্চিত হয়ে য়য় য়ে, সূরাটি ৭ম বা ৮ম হিজরির কোনো এক সময় নাজিল হয়েছিল।

সূরাটির শানে নুযূল: অত্র সূরা নাজিলের কয়েকটি শানে নুযূল রয়েছে। যথা-

- ১. বর্ণিত আছে যে, রাসূলুল্লাহ নিজের গ্রীদের সাথে থাকার পালা নির্ধারণ করে দিয়েছেন। যখন হযরত হাফসার দিন আসল, তিনি তাঁর মাতাপিতাকে দেখতে যাওয়ার জন্য রাসূলুল্লাহ এর কাছে অনুমতি চাইলেন। রাসূল তাঁকে অনুমতি দিনেন। হযরত হাফসার ঘরে হযরত মারিয়াকে ডেকে পাঠালেন। অতঃপর সেখানে একাকিত্বে অবস্থান করলেন। ইতোমধ্যেই হযরত হাফছা চলে আসলে তাঁর ঘরে হযরত মারিয়াসহ রাসূল কে দেখতে পেলেন। এটা দেখে হযরত হাফসা (রা.) অত্যন্ত রেগে গেলেন এবং বললেন, আপনি আমার ঘরে আমার অনুপস্থিতিতে একে নিয়ে আসলেন এবং একাকিত্বে কাটালেন, এটা আমাকে অপমানিত করার উদ্দেশ্য ছাড়া অন্য কোনো কারণে নয়। তখন রাসূলুল্লাহ তাঁকে খুশি করার উদ্দেশ্য বললেন, ঠিক আছে আমি আজ হতে তাকে নিজের জন্য হারাম করে নিলাম। এ সংবাদ ত্মি অন্য কাউকেও দিও না। রাসূলুল্লাহ ঘর হতে বের হয়ে গেলে হযরত হাফসা এ সংবাদ হযরত আয়েশা (রা.)-কে জানিয়ে দেন এবং গোপন কথাও ফাঁস করে দেন। এটা তনতে পেয়ে রাসূলুল্লাহ আত্যন্ত রাগান্বিত হয়ে শপথ করলেন যে, আগামী এক মাস তিনি তাঁর গ্রীগণের ঘরে প্রবেশ করবেন না। এবণর রাসূলুল্লাহ তাঁদের হতে আলাদা থাকলেন। তখন আল্লাহ তা'আলা এটি শিলিই হতে আলাদা থাকলেন। তখন আল্লাহ তা'আলা
- ২. সহীহ বুখারী শরীকে হ্যরত আয়েশা (রা.) প্রমুখ হতে বর্ণিত আছে যে, রাস্লুরাহ 
  প্রতাহ নিয়মিতভাবে আসরের পর
  দাঁড়ানো অবস্থায়ই স্ত্রীগণের কাছে কুশল জিজ্ঞাসার জন্য গমন করতেন। একদিন হ্যরত যয়নবের কাছে একটু বেশি সময়
  অতিবাহিত করলেন এবং মধু পান করলেন। এতে আমার মনে ঈর্ধা মাথাচাড়া দিয়ে উঠল এবং আমি হ্যরত হয়য়য়র সাথে
  পরামর্শ করে স্থির করলাম যে, তিনি আমাদের মধ্যে যার কাছেই আসবেন সেই বলবে, আপনি মাগাফীর পান করেছেন।
  য়াগাফীর হলো এক প্রকার বিশেষ দুর্গপ্কয়ুক্ত আঠা। সে মতে পরিকল্পনানুযায়ী কাজ হলো। রাস্লুরাহ
  য়্বালনে, না
  আমিতো মধু পান করেছি। সে স্ত্রী বললেন, সম্ভবত কোনো মৌমাছি মাগাফীর বৃক্ষে বসে তার রস চুবেছিল এ কারবেই মধু
  দুর্গপ্ক হয়ে গেছে। রাস্লুরাহ
  য়ুর্গপ্রকৃত্র বস্তু হতে সয়ত্রে বেঁচে থাকতেন, তাই তিনি অতঃপর মধু খাবেন না বল
  কসম খেলেন। হযরত য়য়নব মনঃকুলু হবে চিন্তা করে তিনি বিষয়টি প্রকাশ না করবার জন্যও বলেছিলেন, কিন্তু সে স্ত্রী
  বিষয়টি অন্য স্ত্রীর কাছে বলে দিল। এ ঘটনার পরিপ্রেক্ষিতে আলোচ্য আয়াতগুলো অবতীর্ণ হয়। —[মা'আরিফ, আসবাব]

কোনো কোনো বর্ণনায় হযরত সাওদার কাছে, আর কোনো কোনো রিওয়ায়াতে হযরত হাফসার কাছে মধু পান করেছিলেন বলে উল্লেখ আছে।

আল্লামা ইবনে হাজার (র.) বলেছেন, আলোচ্য আয়াতগুলো নাজিল হওয়ার কারণ উভয় ঘটনা হতে পারে। (আসবাব, সুযুতী) দ্বিতীয় কারণটি প্রথম কারণ হতে সনদের দিক দিয়ে অধিক সহীহ ও নির্ভরযোগ্য হলেও মুফাসসিরগণের কাছে প্রথম কারণটিই অধিক প্রসিদ্ধ। দ্বিতীয় কারণটিকে অনেকেই এ সূরা নাজিল হওয়ার কারণ হিসেবে অহীকার করেছেন এবং তাঁরা নিম্নবর্ণিত বিষয়াবন্দির প্রতি লক্ষ্য করে প্রথম কারণকেই এ সূরা নাজিল হওয়ার কারণ বলে মত পোষণ করেছেন।

১. মধু পান হারামকরণের মাধ্যমে নবীজী কোনো দ্রীকে খুশি করতে চেয়েছিলেন এটা অবান্তর। মধু পান হারাম করেছিলেন মূলত দুর্গন্ধের কথা ওনে-দ্রীকে সন্তুষ্ট করার জন্য নয়। সুতরাং দ্রীকে খুশি করানোর জন্য মারিয়াকে হারাম করাই যুক্তিসঙ্গত। ২. আলোচ্য সূরায় রাস্লের প্রীদের প্রতি যে কঠোর হঁশিয়ারী দেওয়া হয়েছে এবং তাঁদেরকে যে তয় প্রদর্শন করা হয়েছে তা হতে বুঝা যায় যে, রাস্লুল্লাহ — এর প্রীগণের মধ্যে ঈর্ষা ছড়িয়ে পড়েছিল, যায় ফলে রাস্লুল্লাহ কষ্ট পেয়েছিলেন এবং তাঁর কোনো দাসীকে নিজের জন্য হারাম করে নিয়েছিলেন প্রীদেরকে সভুষ্ট করার উদ্দেশ্যে। মধু পান হারাম করার কারণে প্রীদেরকে এ রকম কঠোর হুশিয়ারী দান অসম্ভব মনে হয়। এ সব কারণেই আল্লামা ইবনে কাছীর (র.) বলেছেন,

كُونُ قَضِيَّةِ شُرْبِ الْعَسَلِ سَبُبًا لِلنُّودِلِ فِيْدِ نَظَرُ .

অর্থাৎ মধুপানের ব্যাপারটিকে সূরাটি নাজিল হওয়ার কারণ হিসেবে গ্রহণ করা কঠিন।

প্রথমে বলা হয়েছে– হারাম-হালাল বা জায়েজ ও নাজায়েজ সম্পর্কে সীমা নির্ধারণ করার বিশেষ ক্ষমতা একমাত্র মহান আক্লাহর হতে সুনিশ্চিতরূপে নিবদ্ধ রয়েছে, এ বিষয়ে সাধারণ মানুষতো দূরের কথা, নবীর হাতেও এটার এখতিয়ার সম্পূর্ণরূপে ছেড়ে দেওয়া হয়নি ৷

আল্লাহর ইঙ্গিত ব্যতীত নবীও নিজ ক্ষমতা বলে কোনো হালালকে হারাম করার ক্ষমতা পাননি। আল্লাহর সাথে যোগাযোগ ব্যতীত কোনো কাজ করার ক্ষমতা নবীকে দেওয়া হয়নি।

ছিতীয়ত বলা হয়েছে, মানবসমাজে একজন নবীর মর্যাদা অতি উচ্চ। সাধারণ মানুষের পক্ষে কোনো জঘন্য ঘটনা ঘটানো তেমন মারাত্মক ব্যাপার নয়। তবে নবীগণের সামান্যতম অপরাধও জঘন্য অপরাধের কারণ। যেহেতু তাদের কার্যাবলি জগতের জন্য নির্মৃত দলিল-প্রমাণ রূপে গ্রহণযোগ্য। তাই নবীগণের প্রতি রাব্দুল আলামীনের তীব্র দৃষ্টি রক্ষিত হয়, তাই আল্লাহর ইচ্ছার বিরুদ্ধে তাদের জীবনে কোনো কলঙ্ক আসতে দেওয়া হয়নি। যদিও কোথাও পদম্বাদন ঘটতে চায় তাও তৎক্ষণাৎ শোধারিয়ে দেওয়া হয়েছে, কারণ ইসলামের আইন কেবল কুরআনের নির্দেশই নয়; বরং নবীর পালনীয় আদর্শও ইসলামের আইন। সুতরাং তা সঠিকরূপে বান্দাদের নিরুট যেন পৌছতে পারে সে ব্যবস্থা গ্রহণ করা হয়েছে।

তৃতীয়ত বলা হয়েছে, স্বামী-দ্রীর গোপনীয়তা প্রকাশ করে দেওয়ার ফলে রাসূলুল্লাহ 🚃 ও তাঁর স্ত্রীদের মধ্যে যে পরশের দ্বন্দ দেখা দিয়েছে তা কেবল তাদের মধ্যেই সীমিত থাকলে মূলত তা আল্লাহ ও সকল ফেরেশতাগণ পর্যন্ত অবগত হয়ে গেছেন। চতুর্থত বলা হয়েছে– নবী করীম 🚃 -এর স্ত্রীগণ যেন পরশের হিংসা ও ঘন্দ্ সৃষ্টি না করে। নবীর কোনো আচরণ তাদের নিকট অপছদনীয় হলে সেজন্য নবীর পক্ষে স্ত্রীগণের তোয়াকা করতে হবে না।

ইচ্ছা করলে আল্লাহ তা'আলা বর্তমান স্ত্রীদের অপেক্ষা আরো অধিক উত্তম স্ত্রী ব্যবস্থা করে দিতে পারেন। নবীর স্ত্রীগণকে এতে সাবধান করে দেওয়া হয়েছে।

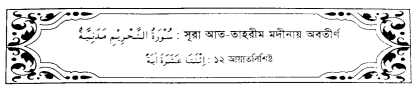
এরপর ঈমানদারগণের প্রতি সতর্কবাণী পেশ করা হয়েছে এবং <mark>ঈমানদারগণের সন্তানসন্তানাদি সহ যেন তারা আল্লাহকে ভয় করে</mark> এবং পরকালীন দোজখের শান্তি হতে নাজাত পাওয়ার ব্যবস্থা করে আল্লাহর নির্দেশ সকলের জন্যই সমানভাবে কার্যকরি করে।

পরবর্তী আয়াতে কাফিরগণকে সতর্ক করা হয়েছে। কাফিররা যতই পরকালকে অস্বীকার করুক না কেন একদিন তা সত্য প্রমাণিত হবে। প্রত্যেককেই নিজ নিজ কৃতকর্মের প্রতিফল ভোগ করা আবশ্যক। ভালো কাজের প্রতিদান ভালো এবং মন্দ কাজের প্রতিফল নিতান্ত মন্দ হবে।

তৎপরবর্তী আয়াতে সকল ঈমানদারকে আল্লাহর পথে ফিরে আসার জন্য উৎসাহিত করা হয়েছে, আর আল্লাহ তা'আলার দরবারে তওব। করলে খাঁটি মনেই প্রতিজ্ঞার সাথে তওব। করতে পরামর্শ দেওয়া হয়েছে। বলা হয়েছে নবীর সংশ্রবে থাকলে পরকালে বেহেশত পাওয়া যাবে।

এরপর কাফেরদের সাথে জিহাদ করার জন্য মুহামদ 🚐 ও তাঁর উম্মতগণকে উৎসাহিত করা হয়েছে।

পরিশেষে হযরত নৃহ (আ.) ও হযরত লৃত (আ.)-এর স্ত্রী এবং ফিরআউনের স্ত্রীর করুণ ঘটনা বলে সূরা তাহরীম শেষ করা হয়েছে। পূর্ববর্তী সূরার সাথে সম্পর্ক : পূর্ববর্তী সূরা তালাক ও ইদ্ধৃত সম্পর্কে বিধি-নিষেধ বর্ণনা করা হয়েছে। আর এ সূরায়ও বিশেষত নারী জাতি সম্পর্কেই আলোচনা করা হয়েছে। দাম্পতা জীবনের সুখ-শান্তি কিভাবে অর্জিত হয় তার পথ-নির্দেশ রয়েছে এ সূরায়। এ পর্গায়ে ধৈর্য ও সহনশীলতা, ন্যায়বিচার, পরম্পরের হক আদায়ের প্রেরণা একান্ত অনুসরণীয় মূলনীতি। –[নুরুল কোরআন]



# بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ পরম করুণাময় ও দয়ালু আল্লাহর নামে শুরু করছি

#### অনুবাদ :

- ১. হে নবী! আল্লাহ আপনার জন্য যা হালাল করেছেন, আপনি তাকে হারাম করছেন কেন? অর্থাৎ মারিয়া কিবতিয়াকে, যে আপনার জন্য বৈধ। হাফসা (রা.)-এর অনুপস্থিতিতে আপনি তার সঙ্গে সহবাসে লিগু হয়েছেন। আর সে যথন ফিরে এসে দেখল যে, এ সব কিছু তার আবাসগৃহে এবং তারই শয্যায় সংঘটিত হয়েছে। তার নিকট এটা বিরক্তিকর মনে হলো। তথন আপনি তাকে সল্পুষ্ট করার জন্য বলেছেন, 'আমার জন্য সে অর্থাৎ মারিয়া হারাম আপনি কি চাচ্ছেন তাকে হারাম করার মাধ্যমে আপনার গ্রীগণের সল্পুষ্টি অর্থাৎ তাদের খুশি ও সল্পুষ্টি। আর আল্লাহ ক্ষমাশীল ও দয়ালু আপনার এ হারাম করা ক্ষমা করে দিয়েছেন।

. يَايَهُا النَّبِيُ لِمَ تُحَرِّمُ مَّا اَحَلُ اللَّهُ لَكَ عَمِنْ أُمَّتِكَ مَارِيةَ الْقِبْطِيَّةَ لَمَّا وَاقَعَهَا فِي مِنْ أُمَّتِكَ مَارِيةَ الْقِبْطِيَّةَ لَمَّا وَاقَعَهَا فِي بَيْتِ حَفْصَةً وَكَانَتْ غَائِبَةً فَجَاءَتْ وَشَقَّ عَلَيْ بَيْتِ هَا وَعَلَي عَلَيْ بَيْتِ هَا وَعَلَي عَلَيْ بَيْتِ هَا وَعَلَي فِي مَرَامُ عَلَيْ تَبْتَغِي فَوْرَاشِهَا حَيْثُ قُلْتَ هِي حَرَامُ عَلَيْ تَبْتَغِي فِي اللَّهُ عَلَيْ تَبْتَغِي بِيتَحْرِيشِهَا مَرْضَاتَ أَزُواجِكَ لَا أَيْ رِضَاهُنَ وَاللَّهُ عَفُولًا لَا لَتَحْرِيمَ عَفَرلك لَمَا التَّحْرِيمَ .

٢٠٠٠ قَدْ فَرَضَ اللّٰهُ شَرَعَ لَكُمْ تَجِلَةُ اَيْمَانِكُمْ ، تَجِلَةُ اَيْمَانِكُمْ ، تَجْلِيهُ اَيْمَانِكُمْ ، تَخْلِيهُ لَهُمَا بِالْكَفَارَةِ الْمَذْكُورَةِ فِي سُورَةِ الْمَذْكُورَةِ فِي سُورَةِ الْمَانِكَةِ وَهِلَ النَّمَانِ تَخْرِيمُ الْاَمَةِ وَهَلَ كَفُرَ صَلَّى اللّٰهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ الْحَسَانُ اَعْتَقَ رَقَبَةً فِي تَخْرِيمُ مَارِيةَ وَقَالَ الْحَسَنُ لَمُ عَنْفُورٌ لَهُ وَاللّٰهُ مَوْلَكُمْ طَلَّى اللّٰهُ مَوْلَكُمْ طَلَّالُهُ مَوْلَكُمْ طَلَّالُهُ مَوْلَكُمْ طَلَّالًا الْحَكِيمُ الْحَكِيمُ .

#### তাহকীক ও তারকীব

रायाह । এ कातरा مَنْعُول क्षियात فَرَضَ काकग्राश्मिण जातकीरव تَحِلَّهُ أَيْمَانِكُمْ : قَنُولُهُ تَعَالَى تَحِلَّهُ أَيْمَانِكُمْ जो منصوب कायाह । . هـ تغريم عهد مُغَيِّرَه स्कूत مُغَلَدَ مُسْتَانِعَه आलाठा तकािए जातकीत : قَـُولُـهُ تَبَتَـ فِـ مُرْضَاتَ أزُولِحِك : अहिन تغريم عال عاد تغريم بالمارية معال من عاد تغريم عاد معالاً منصُرب عاد عاد عاد المارية المعالمة المعالم

تَحِلَّةُ كُفَارُّزُ अभ्रष्टत এটাকে تَجِلَّهُ أَيْمَانِكُمُّ अभ्रष्टत এটাকে تَجِلَّهُ أَيْمَانِكُمُ अभ्रष्टत अभ्रष्टत अभ्रष्ट : क्रावित्र अभ्रष्ट : क्रावित्र अभ्रष्ट : क्रावित्र كَثَّارُ अ्षेत्र अर्थित हिन्दी أَيْمَانِكُمُ

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

: আল্লাহ তা'আলা বলেছেন, 'হে নবী! তুমি কেন সে কিনিস হারাম কর যা আল্লাহ তা'আলা তেমার ক্রীদের সন্তুষ্টি পেতে চাওং "আল্লাহ তা'আলা তেমার ক্রান্ত করেছেন؛ (তা কি এ জন্য যে) তুমি তোমার ক্রীদের সন্তুষ্টি পেতে চাওং "আল্লাহ মহাক্ষমাকারী, বিশেষ অনুগ্রহ দানকারী।'

অর্থাৎ হে নবী আপনি আল্লাহর হালাল করা জিনিস নিজের জন্য হারাম করে নেওয়ার যে কাজটি করেছেন তা আল্লাহ তা আলা অপছন্দ করেছেন। এটা হতে স্বতই প্রমাণিত হয় যে, আল্লাহর হালাল করা জিনিসকে হারাম করার ক্ষমতা বা এখতিয়ার কারো থাকতে পারে না, এমনকি স্বয়ং নবী করীম ক্রাম্মত –এরও এ ক্ষমতা নেই।

এখানে একমাত্র উদ্দেশ্য নয়। সাথে সাথে নবীর ক্রীম ক্রিমেট্র থে কাজটি করেছিলেন সে ব্যাপারে তাঁকে সতর্ক করে দেওয়াই এখানে একমাত্র উদ্দেশ্য নয়। সাথে সাথে নবীর ব্রীগণকেও সতর্ক করে দেওয়া উদ্দেশ্য। অর্থাৎ নবীর ব্রী হওয়ার ফলে তাঁদের উপর যে কঠিন দায়িত্ব অর্পিত হয়েছিল তা তাঁরা পুরোপুরি অনুধাবন করেননি। এর ফলে তাঁরা নবী ক্রিমেট্রন বার কারণে একটা হালাল জিনিস হারাম হয়ে যাওয়ার আশব্ধা সৃষ্টি হয়ে যেতে পারত।

তাসহীলে বলা হয়েছে, 'তোমার খ্রীদের সত্তুষ্টি চাওা' এর অর্থ হলো দাসীকে নিজের জন্য হারাম করে হযরত হাফসার সন্তুষ্টি চাও। এটা হতে প্রমাণিত হয় যে, এ সূরা দাসী হারামকরণের ঘটনার পরিপ্রেক্ষিতেই নাজিল হয়েছে। কারণ মধু হারামকরণ দ্বারা খ্রার সন্তুষ্টি কামনা করেননি। মধু হারাম করেছেন দুর্গন্ধের কথা তনে। –[সাফওয়া]

এর তাৎপর্য হলো, আল্লাহ তা'আলা নবীর জন্য যা হালাল করেছিলেন তা নিজের জন্য হারাম করে নেওয়ার ফলে নবীকে যে তিরন্ধার করা হয়েছে তা হতে অনুমিত হয় যে, আল্লাহ তা'আলা হয়তো এটা দ্বারা শান্তি দিবেন। সে সন্দেহ দূর করে নবী করীম 🚃 এর মনে প্রশান্তি সৃষ্টি করার জন্য বলা হয়েছে, আল্লাহ মহাক্ষমাশীল ও দয়াময়। –(রহুল কোরআন)

নবী করীম হার্মা কার্মারে কিবতিয়াকে হারাম করেছেন? : এ প্রশ্নে আল্লামা জালালুদ্দীন মহল্লী (র.) বলেন, হয়রত মুহাম্মন হার্ম করার প্রসঙ্গেই আল্লাহ তা আলা আয়াতটি নাজিল করেছিলেন। –[তাফসীরে কারীর]

মা আরিফ গ্রন্থকার বলেন, اَ اَكُوُّ اللَّهُ كَا اَكُوُّ اللَّهُ كَا اَكُوْ اللَّهُ كَا اَكُوْ اللَّهُ كَا الْكُ সময়ের জন্য হারাম করেছিলেন এবং এরই পরিপ্রেক্ষিতে আয়াত অবতীর্ণ হয়েছিন।

رَضُقٌ عَلَيْهَا فَعَاتَبَنْهُ فَقَالَتْ بَا رَسُّولَ اللَّهِ ﷺ تَفَعَلُ هٰذَا مِنْ ذُونَ نِسَائِكَ قَالَ الْا تَرْضِيْنَ اَنْ أُخَرِّمَهَا فَلَا اتْكِرَّهُا قَالَتْ بَكِي فَعَرَّمَهَا .

وَعَنْ بَحايِر (رض) أَنَّهُ ﷺ كَانَ يَسْكُثُ عِنْدَ زَيْنَكِ بِنْتِ جَحْشِ وَيَشْرَبُ عِنْدَهَا عَسَلاً فَوَاطَنَتْ بِهِ عَالِشَةُ وَخَفْصَةً فَقُلْنَ لَدُوَّنَا نَشُمُّ مِنْكَ رِبْعَ الْمُغَافِيْرِ فَحَرَّمَ الْعَسَلَ تَنْزَلَتِ أَلْاَيَةً . আল্লামা নববী (র.) বলেন المُسْرِينَ وَلَمَّ الْعَسَلِ لَا فِي وَصَّرِ الْمَارِيَةِ – শেলকীয় ঘটনাটির প্রসঙ্গেই উজ আয়াত নাজিল হওয়া বিভদ্ধ কথা, মারিয়া কিব্তিয়াকৈ হারাম করা প্রসঙ্গে আয়াত নাজিল হওয়া বিভদ্ধ কথা নয় ।

-এর বর্ণনা ব্যতীত অন্যান্য যে সকল বর্ণনা রয়েছে (আয়েশ্য (রা.)-এর বর্ণনা ব্যতীত) সেগুলোর সনদ বিভদ্ধ নয় বলে ডাফসীরকারকগণ উল্লেখ করেন। আর সেগুলোর অধিকাংশেই بريد ويطبية করার প্রসঙ্গে আয়াতিটি নাজিল হয়েছে বলে বর্ণনা করা হয়েছে।

আর أَلُهُ لاَ النَّهُ لاَ النَّهُ لاَ النَّهُ اللهُ النَّهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ مَعْدَمًا اللهُ اللهُ مَعْدَمًا اللهُ مَعْدَمً اللهُ اللهُ مَعْدَمًا اللهُ مَعْدَمًا اللهُ اللهُ مَعْدَمًا اللهُ اللهُ مَعْدَمًا اللهُ اللهُ مَعْدَمًا اللهُ اللهُولِ اللهُ ا

কোনো হারাম বস্তুকে হালাল অথবা হালাল বস্তুকে হারাম বলে নিজের পক্ষ থেকে ঘোষণা দেওয়ার হুকুম প্রসঙ্গে : यদি কেউ আল্লাহর কোনো (حَلَالَ مُطْعِيُّ ) সরাসরি হালাল বস্তুকে عَنِيْدُة গতভাবে হারাম সাব্যক্ত করে, তবে এটা কুফরি ও কবীরা শুনাহ হবে। এ প্রসঙ্গে বিভিন্ন সহীহ হাদীস ও ফিক্হশাস্ত্রে যথেষ্ট বর্ণনা রয়েছে। (مَكْلُ الْحَرَامِ وَعَكَسُتُ كُفْرُ)

আর যদি ইট্রেই গতভাবে হারাম সাব্যস্ত না করে থাকে এবং নিশ্পয়োজনে ও অহেতৃকভাবে হালাল বর্তুকে কেবল নিজের জন্য
হারাম বলে শপথ করে থাকে, তবে এমন শপথ ভঙ্গ করা ও তার কাফ্ফারা আদায় করা তার উপর ওয়াজিব হবে। আর যদি
কোনো প্রয়োজন অথবা

এর খাতিরে অথবা স্বীয় কল্যাণার্থে এরূপ করা হয়ে থাকে, তবে উত্তম হবে না, জায়েজের
অন্তর্ভক হতে পারে।

আর غَنْهُ গতভাবে হারাম সাব্যস্ত যদি না করে থাকে এবং শপথও তার হারামের উপর না করে থাকে বরং সর্বকালে তা হতে বিরত থাকে অথবা বিরত থাকার জন্য এই মর্মে প্রতিজ্ঞাবদ্ধ হয় যে, তা হতে বিরত থাকা خُرَابُ এর কারণ হবে। তবে তা بُوْمُنُ অর্থাৎ শরিয়ত পরিপস্থি ও বৈরাগ্যতা হবে। শরিয়তে ইসলাম বৈরাগ্যতা ও বিদআতকে খুবই নিন্দা করেছে। আর যদি নিজস্ব কোনো রোগ-ব্যাধি হতে মুক্তি পাওয়ার জন্য অথবা বিশেষ সুবিধার্থে হালাল বন্ধু হতে বিরত থেকে থাকে, ছওয়াব মনে করে নয়, তাহলে پُلَرُ كُرَامُتِ جُائُرُ হবে। কোনো কোনো সুফীগণও এরূপ করে থাকতেন। –[মা আরেফ]

নবী বলে সম্বোধন করা হতে প্রমাণ হয় যে তিনি সর্বশ্রেষ্ঠ নবী: আল্লাহ তা আলা অন্যান্য নবী ও রাসূলকে যখন কুরআনে সম্বোধন করেছেন, তখন হে নৃহ! হে ইবরাহীম! হে মূসা! এভাবে তাঁদের নাম নিয়ে সম্বোধন করেছেন; কিন্তু হযরত মূহাম্মদ ক্রিয় বরং ক্ষাধন করেছেন তখন তাঁকে নাম নিয়ে সম্বোধন না করে; বরং 'হে নবী!' বা 'হে রাসূল'! বলে সম্বোধন করেছেন। এটা হতে স্বতই প্রমাণ হয় যে, হযরত মূহাম্মদ ক্রিছেন। এটা হতে স্বতই প্রমাণ হয় যে, হযরত মূহাম্মদ ক্রিছেন। এটা হতে স্বতই প্রমাণ হয় যে, হযরত মূহাম্মদ ক্রিছেন।

রাসূল্লাহ ক্রি মূলত হালাল জিনিসকে হারাম বলে বিশ্বাস করেননি, হারাম বলে ঘোষণাও করেননি। তিনি যা করেছিলেন তা হলো, যে জিনিস আসলেই তাঁর জন্য হালাল সে জিনিসের উপভোগ হতে নিজেকে বিরত রাখার সংকল্প। এটাকে আল্লাহ তা'আলা 'নিজের জন্য হারাম করা' বলে আখ্যায়িত করেছেন। প্রথমে নবী বলে সম্বোধন করে অতঃপর হারাম আখ্যা দিয়ে বুঝানো হয়েছে যে, যা তিনি স্ত্রীদের সন্তুষ্টির উদ্দেশ্যে করেছেন তা বড় কোনো অপরাধ না হলেও আল্লাহর কাছে অপছন্দনীয়।

আলাহ তা আলা বলেছেন, 'আলাহ তা আলা তোমাদের জন্য শপর্থ হতে মুক্তি লাভের ব্যবস্থা করেছেন, তোমাদের সহায়, তিনি সর্বজ্ঞ প্রজ্ঞাময়।' অর্থাৎ কাফ্ফারা আদায়ের মাধ্যমে আল্লাহ তা আলা তোমাদেরকে কসম হতে নিষ্কৃতি লাভের সুযোগ করে দিয়েছেন। অতএব, আপনি হালাল জিনিসকে হারাম করে নেওয়ার জন্য যে কসম করেছেন তা কাফ্ফারা আদায় করার মাধ্যমে ভঙ্গ করে দিন।

এখানে স্বাভাবিকভাবেই একটি প্রশ্ন আসে তা হলো, রাসূলুক্সাহ হ্রাফ্র হযরত মারিয়াকে নিজের জন্য হারাম করতে গিয়ে কি কসম করেছিলেনঃ অথবা মধু খাবেন না বলে ঘোষণা দানের সময় কি কসম করেছিলেনঃ নাকি হারাম করে নেওয়াকেই কসম হিসেবে গণ্য করা হয়েছেঃ

আলোচ্য বর্ণনা হতে জানা গেল যে, মধু হারাম করার ফলে হারাম হয়ে যায়নি; কিন্তু হারাম করার সাথে সাথে শপথ করার কারণে, সে শপথের জন্য রাস্কুল্লাহ 🏯 -কে আলোচ্য আয়াতে কাফ্ফারা আদায় করার জন্য নির্দেশ দেওয়া হয়েছে।

বাকি রইল হযরত মারিয়াকে হারাম করার ব্যাপারটি। আলোচ্য সুরাটি যদি হযরত মারিয়াকে হারাম করার কারণেই নাজিল হয়েছে এ কথা বলা হয়, তাহলে এখানে একটি প্রশ্ন থেকে যায়। তা হলো, হযরত মারিয়াকে হারাম করা সংক্রান্ত কোনো বর্ণনায় হারাম করার আপে-পরে কসমও করেছিলেন বলে প্রমাণ পাওয়া যায় না। এ কারণে প্রশ্ন আসে কেবল হারাম করে নেওরাটাই কি কসম খাওয়ার সমতুল্য ও সমার্থবাধকঃ কসম শব্দ ব্যবহৃত হয়ে থাকুক বা না হয়ে থাকুক, আর এ কারণেই কি বলা হয়েছে نَدْ جَعَلَ اللهُ الله

এই প্রশ্নের জবাবে ফিকহবিদদের মধ্যে নিম্নরূপ মতভেদ রয়েছে-

১. কিছু সংখ্যক ফিকহবিদ বলেন, শুধু হারাম করে নেওয়াই কসম নয়। কেউ কোনো জিনিস স্ত্রী হোক বা অন্য কোনো হালাল জিনিস কসম না থেয়েও নিজের জন্য হারাম করে নিলে এটা একটা তাৎপর্যহীন কাজ হবে। এতে কাফ্ফারা দেওয়া কর্তব্য হবে না। কাফ্ফারা ছাড়াই সে তার ব্যবহার পুনরায় করতে পারে, যা সে হারাম করে নিয়েছিল। মাসরুক, শা'বী, রাবীয়া ও আবৃ সালমা এ মত প্রকাশ করেছেন। ইবনে জারীর ও যাহেরী ফিক্হবিদগণও এ মত প্রহণ করেছেন। তাঁদের মতে কোনো জিনিস গুধু হারাম করে নিলে তা কসম সমতুল্য, যখন এটা করার সময় কসম শব্দ উচ্চারণ করা হবে। তাঁদের দলিল হলো রাস্লে কারীম ৄর্টাই করে ছিনেই করে দিরেছি আপর করমও খেয়েছিলেন। বেশ কয়টি বর্ণনায় (মধু হারাম করা সংক্রান্ত বিষয়ে) এরূপ উদ্ধৃত হয়েছে। এ কারণে আল্লাহ তা আলা নবী করীম ৄর্টাই করে দিয়েছ আপনি তদনুয়ায়ী আমল কর্বন।

[[আলোচ্য সুরাটি হযরত মারিয়াকে হারাম করাকে কেন্দ্র করে নাজিল হয়েছে, এ কথা বললে তবে সমস্যা সমস্যাই থেকে যায়। কারণ, সেক্ষেত্রে রাসূলুরাহ কসম খেয়েছিলেন কোনো প্রমাণ পাওয়া যায় না।]

- এপর কিছু লোক বলেন, কসম শব্দ উচ্চারণ না করে কোনো জিনিস হারাম করে নেওয়াটাই কসম সমতুল্য নয়; কিছু য়ীর ব্যাপারটি ভিন্নতর।
  - কোনো কাপড় বা খাদ্য জাতীয় জিনিসকে যদি কেউ নিজের জন্য হারাম করে নেয়, তবে তা তাৎপর্যহীন ব্যাপার। কোনোরপ কাফ্ফারা দেওয়া ছাড়াই সে তা ব্যবহার করতে পারে; কিন্তু ব্রী বা ক্রীতদাসীকে যদি কেউ বলে যে, তার সাথে সঙ্গম করা তার জন্য হারাম, তবে তা হারাম হবে না; কিন্তু তার সাথে সঙ্গম করার পূর্বে কসম ভাঙ্গার কাফ্ফারা দিতে হবে। শাক্ষেয়ী মাযহাবের এ মতও সমস্যা মুক্ত নয়। মালেকী মাযহাবের মতও প্রায় এরূপ। –িআহকামুল কোরআন-ইবনে আরাবী

আল্লাহ তা'আলা হালাল করেছেন, তাহলে তার কসমের কাফ্ফারা আদায় করা কর্তব্য ।" হযরত হাসান বসরী, আতা, তাউস, সুলাইমান ইবনে ইয়াসার, ইবনুষ্ যুবাইর এবং কাতাদা (র.)-এরও এ মত । হানাফী মাযহাবেও এ মত গ্রহণ করা হয়েছে । ইমাম আবু বকর জাস্সাস (র.) বলেন, এই টারিটি নুঁ আয়াতের প্রকাশ্য শদগুলো হতে বুঝা যায় না যে, রাসুলে কারীম হারাম করে নেওয়ার সঙ্গে সঙ্গে কসমও থেয়েছিলেন, এই কারণে এ কথা মেনে নিতে হবে যে, হারাম করাটাই কসম । কেননা এরপরই আল্লাহ হারাম করার ব্যাপারে কসমের কাফ্ফারা দেওয়া ওয়াজিব বলেছেন। পরে আবার ইমাম আবু বকর জাস্সাস (র.) বলেছেন, হানাফী মাযহাবে হারাম করাটাকৈ কসম গণ্য করা হয়েছে তখন, যখন তার সঙ্গে তালাকের নিয়ত না হবে। কেউ যদি ব্রীকে 'হারাম' বলে তবে তার অর্থ হবে সে যেন বলেছে, 'আল্লাহর কসম আমি তোমার নিকট যাবো না।" এ কারণে সে যেন 'ইলা' করল, আর কেউ যদি কোনো খাদ্য-পানীয় জিনিস নিজের জন্য হারাম করে নেয় তবে সে যেন বলেছে, 'আল্লাহর কসম আমি তা ব্যবহার করবো না।" কেননা আল্লাহ তা'আলা প্রথমে বলেছেন, আপনি সে জিনিস হারাম করেন কেন, যা আল্লাহ তা'আলা আপনার জন্য হালাল করেছেন। এভাবে আল্লাহ তা'আলা হারাম করাকেই কসম বলে চিহ্নিত করে দিয়েছেন। এভাবে আল্লাহ তা'আলা হারাম করাকেই কসম বলে চিহ্নিত করে দিয়েছেন। ফলে হারাম করা সমতুলা হয়ে গেছে।

এখানে একথাও বলে রাখা ভাল যে, স্ত্রীকে নিজের জন্য হারাম করা এবং স্ত্রী ছাড়া অন্য জিনিস হারাম করে নেওয়ার মধ্যে ফিকাহবিদদের মতে শরিয়তী হুকুমে পার্থক্য রয়েছে।

হানাফীদের মত হলো, তালাকের নিয়ত ছাড়াই যদি কেউ প্রীকে নিজের জন্য হারাম করে নেয় কিংবা কসম থায় যে, সে তার সাথে সঙ্গম করবে না, তাহলে এটাকে 'ঈলা' (﴿﴿﴿لُو)) বলা হবে। এরপ করা হলে তার সাথে সঙ্গমের পূর্বে কসমের কাফ্ফারা দিতে হবে। আর সে যদি তালাকের নিয়তে এরপ বলে থাকে যে, তুমি আমার জন্য হারাম, তাহলে তার নিয়ত কি ছিল তা জানতে হবে। তিন তালাকের নিয়ত থাকলে তিন তালাক হয়ে যাবে। আর তার কম সংখ্যক তালাকের নিয়ত থাকলে তা এক তালাক হোক কিংবা দুই তালাক, উভয় অবস্থাতেই এক তালাক হয়ে যাবে। কেউ যদি বলে যে, আমার জন্য যা হালাল ছিল তা হারাম হয়ে গেছে, তবে এটা তার স্ত্রীর উপর তখন পর্যন্ত আরোপ হবে না যতক্ষণ সে স্ত্রীকে নিজের জন্য হারাম করার নিয়তে এটা না বলে থাকবে। স্ত্রী ছাড়া অন্য কোনো জিনিস হারাম করে নেওয়া হলে সে তা তখন পর্যন্ত ব্যবহার করতে পারবে না যতক্ষণ পর্যন্ত সে কসমের কাফ্ফারা আদায় না করবে।

-[বাদায়েউস-সানায়ে, হেদায়া, ফাতহুল কাদীর, আহকামুল কোরআন- জাস্সাস]

আবশ্যকীয় অথবা উত্তম হবে, এমন অবস্থাসমূহের ক্ষেত্রে তোমাদের শপথসমূহ হতে হালাল হলেন, যেথায় শপথ ভঙ্গ করা আবশ্যকীয় অথবা উত্তম হবে, এমন অবস্থাসমূহের ক্ষেত্রে তোমাদের শপথসমূহ হতে হালাল হওয়া অর্থাৎ শপথ ভঙ্গ করে তার কাফফারা আদায় করার ব্যবস্থা স্বয়ং আল্লাহ তা আলা বের করে দিয়েছেন। আর আল্লাহ তোমাদের কার্য নির্বাহক আর তিনি মহাজ্ঞানী ও মহান হিকমতের অধিকারী।

কেউ কেউ এর ব্যাখ্যা এরূপ বলেছেন যে, হে ঈমানদারগণ আল্লাহ তা'আলা তোমাদের শপথসমূহ ভঙ্গের নিয়ম নির্দিষ্ট করে দিয়েছেন, অর্থাৎ কসমের কাফ্ফারা যদি আদায় করে দেয় তবে তা ভঙ্গ করা জায়েজ হবে। আর আল্লাহ তোমাদের মানিক আর বিনিই সব কিছু সম্বন্ধে পরিজ্ঞাত এবং আকল ও হিকমতের অধিকারী।

মূলকথা হলো, তোমাদের কসম হতে নিষ্কৃতি বা নাজাত পাওয়ার ব্যবস্থা কাফ্ফারা আদায়ের মাধ্যমে আল্লাহ ধার্য করে দিয়েছেন,

অতএব নবী করীম —— -কে ইঙ্গিত দেওয়া হয়েছে যে, আপনি কাফফারা আদায় করে শপথ ভঙ্গ করে নিন। কেননা আল্লাহ

তা'আলা স্বীয় জ্ঞান ও হিকমত অনুসারেই কসমের কাফফারা ধার্য করেছেন। এটা আপনাদের জন্য খুবই সহজ ব্যবস্থা।

তির মর্মার্থ : بَحِلْدَ শব্দটি মূলত يَعْلِلُهُ ছিল, দু'টি لَا مُ একত্র হওয়ার কারণে একটিকে অপরটির মধো ইন্গাম করা হয়েছে। বাবে مَصْدُرٌ এর مَصْدُرٌ অর্থ হলো বুলে দেওয়া। অতএব, আয়াতের অর্থ হলো, আল্লাহ তা আলা তোমাদের জন্য তোমাদের শপথ হতে মুক্তিলাভের বিধান দিয়েছেন।

আলোচ্য আয়াতে শপথকৈ যেন একটি গিট্টার সাথে তুলনা করা হয়েছে। আর কাফ্ফারা দানকে যেন খোলার সাথে তুলনা করা ই হয়েছে। কারণ কাফফারার মধ্যে লোকেরা যা নিজেদের উপর হারাম করে নিয়েছিল তা হালাল হয়ে যায়। হযরত মুকাতিল (র.) বলেছেন, এ আয়াতের তাৎপর্য হলো, আল্লাহ তা'আলা তোমাদের কাঞ্ফারার বর্ণনা দিয়েছেন সুরা মায়েদায়। এখানে তিনি স্বীয় নবীকে শপথের কাফ্ফারা আদায় করত স্বীয় দাসীর প্রতি মুরাজায়াত করার নির্দেশ দিলে তিনি গোলাম আজাদ করে মুরাজায়াত করেছিলেন।

ইমাম যুজাজ (র.) বলেছেন, এ আয়াত হতে বুঝা গেল যে, কোনো লোকেরই আল্লাহ যা হালাল করেছেন তা হারাম করার অধিকার নেই : -[ফাতহুল কাদীর]

আল্লামা ইবনে কাছীর (র.) বলেন, এ আয়াতকে ভিত্তি করে কোনো কোনো ফকীহ বলেছেন, যে লোক স্বীয় দাসী বা স্ত্রীকে বা অপর কোনো খাদ্যবস্তুকে নিজের জন্য হারাম করে নিল তার উপর কাফ্ফারা ওয়াজিব হবে। এটা ইমাম আহমদ (র.)-এর মাযহাব :

ইমাম শাফেয়ী (র.) বলেন, স্ত্রী এবং দাসী ছাড়া অন্য কোনো বস্তু নিজের জন্য হারাম করলে কাফ্ফারা ওয়াজিব হবে না। তালাক বা আজাদ করার উদ্দেশ্যে হারাম করে থাকলে তা কার্যকর হবে ৷ -[ইবনে কাছীর]

রাসূলুল্লাহ 🚎 কাফ্ফারা আদায় করেছিলেন কিনা? : গ্রন্থকার (র.) বলেছেন, হযরত হাসান বসরী (র.) বলেছেন যে, নবী করীম 🚐 কোনো কাফ্ফারা আদায় করেননি। এর কারণ হিসেবে উল্লেখ করেছেন যে, নবী করীম 🚐 মাসুম, তাঁর আগের পরের সব কিছুই মাফ। শেখ মুহাম্মদ আলী ছায়েছ এটা উল্লেখ করে বলেছেন, এটা এমন এক যুক্তি যা গ্রহণযোগ্য নয়।

হযরত মুকাতিল (র.) বলেছেন যে, নবী করীম🌉 কাফ্ফারা হিসেবে একজন ক্রীতদাস আজাদ করেছিলেন। মুদাওয়ানা নামক এন্থে ইমাম মালিক (র.) হতে বর্ণনা করা হয়েছে যে, নবী করীম 🚟 কাফ্ফারা আদায় করেছিলেন। আল্লামা কুরতুবী এ দিতীয় মতকে অধিক সহীহ বলে দাবি করেছেন। অতঃপর তিনি বলেছেন, আমরা পূর্বে হযরত যায়েদ ইবনে ছাবেত (রা.) হতে বর্ণনা করেছি যে, রাস্লুল্লাহ 🚃 একজন দাস মুক্ত করে কাফ্ফারা আদায় করেছেন। তাফসীরে রুহুল মা'আনীতে এটা ইমাম শা'বীরও অভিমত বলে দাবি করা হয়েছে : -[রহুল মা'আনী]

্রএর অর্থ ও তার প্রকারভেদ : گَيْمِيْنُ শন্দটি একবচন, তার বহুবচন হলো گَيْمُنْ এর শান্দিক অর্থ– শপথ করা, কর্সম করা, কোনো কিছুকে গ্রহণ করা বা না করার উপর দৃঢ় প্রতিজ্ঞা করা।

যথা- اللَّهِ لَا اكْلَيْكُ فَعُلَّا كَالُهِ وَ اللَّهِ كَالْمُعَلِّقُ كَذَا ﴿আল্লাহর শপথ আমি অবশ্যই ﴿ مُ مَا لَا كَنْمُكُنَّ كَذَا সাথে কখনো কথা বলবো না ইত্যাদি।

নিমে এদের পরিচিতি জুলে - غُمُوْس .७ مُنْعَقَدْ ج لَغُو ، বা শপথ তিন প্রকার। যথা- ১ بَصِيْن : এর প্রকারভেদ بَصِيْن ধরা হলো,

ك. يَمِيْن لَغُو [नितर्थक भाषथ] يَمِيْن لَغُو - এর সংজ্ঞার ক্ষেত্রে তাফসীরকারগণ মতভেদ করেছেন। সাঈদ ইবনে জোবারের (র.) বলেন- যে ব্যক্তি কোনো হালাল বস্তুর উপর কসম খায়, তাকে (يَمَيِّن لَغُو) বলা হয়।

মুজাহিদ (র.) বলেন– ক্রয়-বিক্রয়ের ক্ষেত্রে যেমন ক্রেতা বলে– আল্লাহর শপথ আমি কখনো খরিদ করবো না। বিক্রেতা বলে- আল্লাহর শপথ আমি কখনো বিক্রেয় করবো না।

হযরত ইব্রাহীম নাখ্য়ী (র.) বলেন, কেউ যদি শপথ করাকে কথার বা বাক্যের ভঙ্গিমা বা নীতি বাক্য বানিয়ে নেয়, তাকে বলা হয়। يَصِيْن لَغُو

वला २য়। عَبِينَ لَغُر अनुआत শপথ করাকে غالب گمان (त.) इसाम आवृ शनीका ७ इसाम आरम ( عالب گمان

ইমাম শাফেয়ী (র.) বলেন, ব্যক্তি অনিচ্ছায় যে শপথ করে, ভাই (يَصِيْن لَغُو) যথা– يَاللُّهِ وَيَلْلُي وَاللَّهِ وَيَلْلُي وَاللَّهِ

اللَّغَوُّ فِي الْبَكِيْنِ السَّافِطُ الَّذِي لَا يَتَمَلَّنُ بِهِ حُكُمُّ . अ्कारिम (त.) वरलन : يُطُنُّ اَتَّهُ كُذْلِكَ وَلَيْسَ كُمَّا يَظُنُّ الْمَا كُذُلِكَ وَلَيْسَ كُمَّا يَظُنُّ الْمُعَالِمَةِ अ्कारिम (त.) वरलन : فَكُمْ مَنْ يَظُنُّ اَتَّهُ كُذْلِكَ وَلَيْسَ كُمَّا يَظُنُّ الْمَعَ عِنْ الْمِعْلِمَةِ عَلَى مَنْ يَظُنُّ اَتَّهُ كُذْلِكَ وَلَيْسَ كُمَا يَظُنُّ اللهِ عَلَيْ مَنْ يَنْفُلُ مِنْ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ الل কিছুর উপর শপথ করা যা তার ধারণার মূলত ব্যতিক্রম।

ইয়ামীনে মুনআকাদাহ) যে কথার উপর শপথ করা হয়ে থাকে, তা পূর্ণ করার দৃঢ় সংকল্প থাকে যদি, তবে يُمَيِّن مُنْعَقَدُه يَحِيْن مُنْكُنَّدُ، जात्क عَرِيْن مُنْكُنَّدُ، वता इग्न। अनाভाবে वता याग्न त्य, ভविषात्वत्र مَعِيْن مُنْكُنَّد ন্ত্ৰ্যুক্ত কলে

ত. بَصُونَ (ইয়মীনে ভমূস) জেনে তনে কোনো কিছুব উপর অথবা কোনো ব্যাপারে মিথ্যা শপথ করাকে بَرُمِينَ عُمُونَ مُومِينَ عُمُونَ عُمُونَ

: শপথের কাফ্ফারা প্রসঙ্গ كُفَّارَه يُميِّن

عَيْنِ لَغُو -এর কোনো কাফ্ফারা শরিয়তের পক্ষ হতে নির্ধারিত হয়নি এবং তাতে বিশেষ কোনো গুনাহও হয় না। তবে তা کَغُولِم نَعَالَی لاَبُوَاخِذُکُمُ اللّٰهُ بِاللَّغُو نِی کَیْمَانِکُمُ الخ –अतिग्रां वाकतः वना स्तारह (شَرَعًا مَکُرُوْء) کَغُولِم نَعَالَی لاَبُوَاخِذُکُمُ اللّٰهُ بِاللَّغُو نِی کَیْمَانِکُمُ الخ –अतिग्राह वना स्तारह (شَرَعًا مَکُرُوْء)

كَقُولِهِ تَعَالَى وَلَٰكِنْ يُنُوَاخِذُكُمْ بِمَا عَتَدَثُهُ الْأَيْمَانَ فَكَفَّارَتُهُ الخ.

بَعْدُنْ عُمُونَ -এর কোনো কাফ্ফারা নির্ধারিত নেই, তবে তার مُرْتَكِبُ মারাত্মক গুনাহগার হবে। এ রূপে শপথ করার জন্য مُرْتَكِبُ أَاسِتُغْفَارُ) তাওবা ও ইন্তেগফার করলে গুনাহ মাফ হতে পারে। অন্যথা আল্লাহর দরবারে কিয়ামতে পাকড়াও করা হবে। -[হাকীমূল উত্মত থানবী (র.)]

কসমের কাফ্ফারা সম্পর্কীয় শরয়ী বিধি-বিধান হলো এই যে,

فَالُ اللّٰهُ تَعَالٰى : إِذَا عَفَّدَتُمُ الْإَيْمَانَ فَكَفَّارَتُهُ الطَعَامُ عَشَرَةِ مَسَاكِيْنَ رِمِنَ اَوْسَطِ مَا تُطْعِمُونَ اَهْلِيْكُمْ اَوْ كِسْرَتُهُمْ اَوَ تَحْرِيْرَ رَقَبَةٍ ِ فَمَنْ لَمْ يَجِدْ فَصِبَامُ ثَلُغَةِ اَيَّامٍ وَٰلِكَ كَفَارَةُ اَيَسَانِكُمْ إِذَا حَلَفْتُمُ اَلْاَيَة . (مَا نِقَدَ)

আল্লাহ বলেন, অর্থাৎ যখন ভোমরা কোনো শপথ করে থাক, তখন তার কাফ্ফারা হলো, ভোমাদের পরিবারবর্গের মধ্যে প্রচলিত মধ্যম মূল্যের খাদ্য তালিকা অনুসারে দশজন মিসকিনকে খাদ্য খাইয়ে দেওয়া, অথবা তাদেরকে কাপড় প্রদান করা, অথবা একটি দাস মুক্ত করে দেওয়া। আর যে তা করতে পারবে না তিনটি রোজা রাখাই তার জন্য কসমের কাফফারা। তোমাদের এ কাফফারা তখনই আদায় করতে হবে যখন তোমরা শপথ ভঙ্গ করে ফেলবে।

কাফফরা সম্পর্কে আল্লাহ তা'আলা তিনটি বিষয়কে এখতিয়ার স্বরূপ নির্ধারিত করেছেন– অর্থাৎ দশ জন মিসকিনকে মধ্যম পদ্ধতির খাওয়া খাইয়ে দেওয়া অথবা, তাদেরকে কাপড় দেওয়া, অথবা দাসমুক্ত করা, এদের মধ্যে যে কোনো একটি আদায় করলেই চলবে, আর উপরিউক্ত তিনটির কোনটিই যদি না হয় তবে তিনটি রোজা রাখা আবশ্যক।

(لمُكَذَا قَالَ فِي فَضْعِ الْقِدْيِرِ وَحَاشِيَةِ الْجَلِالِيْنَ مِنْ تَفْسِيْرِ الْإَحْمَدِيُ)

খাদ্য প্রদান করার ক্ষেত্রে প্রত্যেক মিসকিনকে এক মুদ্দ অর্থাৎ (ونصف صاع) অর্ধ সা' আটা বা চাউল প্রদান করবে।
আর যদি কাপড় প্রদান করে, তাহলে তা এমন হতে হবে যাতে শরীর ছতর ঢাকা সম্ভব হয়। হযরত ইব্নে ওমর (রা.) এ ক্ষেত্রে
বলেতেন যে, পরনের জন্য একটি এবং গায়ের জন্য একটি মোট দু'টি কাপড় দিতে হবে। وَمُصِيِّصُ أَرُودًا وَوَمُعَبِّصُ أَرُودًا وَوَمُعَبِّصُ أَرُودًا وَمُصِيِّمُ وَمُرَاءً وَمُعَبِّصُ أَرُودًا وَمُعَبِّصُ المَرْدُاء وَمُعَبِّصُ المَرْدُاء وَمُعَبِّصُ المَرْدُاء اللهِ اللهُ السَّمَ اللهُ السَّمَ اللهُ السَّمَ اللهُ اللهُ السَّمَ اللهُ اللهُ اللهُ السَّمَ اللهُ اللهُ السَّمَ اللهُ اللهُ

কারণ, এতে মূল উদ্দেশ্য হলো মিসকিনদের প্রয়োজনপূর্ণ করা। আর ইমাম শাফেয়ী (র.) ও এ মত প্রকাশ করেছেন যে, একই ব্যক্তিকে দশদিনে উক্ত খাদ্য দান করলে বা কাপড় প্রদান করলে হকুম আদায় হবে না। আর عَبْرُ رَبُّنَا وَمَا مَا اللهُ مَا اللهُ وَمَا اللهُ وَمَا اللهُ اللهُ وَمَا اللهُ وَمِنْ اللهُ وَمَا اللهُ وَمَا اللهُ وَمَا اللهُ وَمَا اللهُ وَمَا اللهُ وَمِنْ اللهُ وَمَا اللهُ وَمَا اللهُ وَمَا اللهُ وَمِنْ اللهُ وَمِنْ اللهُ وَمِنْ اللهُ وَمَا اللهُ وَمِنْ اللهُ وَمَا اللهُ وَمِنْ اللهُ وَمِنْ اللهُ اللهُ وَمِنْ اللهُ وَاللهُ وَمِنْ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَمِ

আর রোজা আদায়ের ক্ষেত্রে 🚅 তথা লাগাতার তিনটি রোজা রাথা হানাফীগণের মতে আবশ্যক, শাফেয়ীদের মতে আবশ্যক নয়।

হানাফীদের মতে রোজা লাগাতার আদায় করার শর্ত এ জন্য যে, হযরত ইবনে মাসউদ, ইবনে আব্বাস, উবাই ইবনে কা'ব (রা.) -এর مُرَابُّدُ মতে যেহেতু আমাদের ভেলাওয়াত চলে থাকে এবং সে কেরাতে مُرَابُّدُ শর্ত বলা হয়েছে–

كُفُولِهِ فَصِبَامُ ثُلَاثَةِ ٱبَّامٍ مُثَثَنَابِعَاتٍ

- ७ . वात न्यत नवी जांत काता पक तीत निकि. ७ . وَ أَذْكُر إِذْ اَسَرَّ النَّبيُّ إِلَى بَعْضِ أَزْوَاجِه هِيَ حَفْصَةُ حَدِيثًا عِ هُوَ تَحْرِيثُمُ مَارِيَةَ وَقَالَ لَهَا لَاتُفْشِيهِ فَلَمَّا نَبَّاتَ بِهِ عَانِشَةٍ ظَنًّا مِنْهَا أَنْ لَا حَرَجَ فِي ذَٰلِكَ وَأَظْهَرَهُ السُّلُهُ إِطُّ لَعَتْ عَلَيْهِ عَلَى الْمُنْبَرِ بِهِ عَرَّفَ بَغَضَهُ لِحَفْصَةً وَأَعْرَضُ عَنْ بَعْسِنِ عَنْ بُعُسِنِ تَكْبِرمًا مِنْهُ فَلُمَّا نَبَّاهَا بِهِ قَالَتُ مَنْ ٱنْبَاكَ لَهٰذَا لَا قَالَ نَبَّانِي الْعَلِيمُ الْخَبِيرُ أَي اللَّهُ.
- أَنْ تَتُوبَا إِنَّ حَفْصَةُ وَعَائِشَةُ إِلَى اللَّهِ فَقَدْ صَغَتْ قُلُوبُكُمًا مَالَتَ إلَى تَحْرِيْمِ مَارِيَةَ أَيْ سُرَّكُمَا ذَٰلِكَ مُعَ كَرَاهَةِ النَّبِيِّي ﷺ لَـ هُ وَ ذٰلِكَ ذَنْبٌ وَجَوَابُ الشُّرْطِ مَحَذُونٌ أَيْ تَغَبُّلاً وَٱطْلَقَ قُلُوْبَ عَلْى قَلْبَيْنِ وَلَمْ يُعَيِّرُ بِهِ لِاسْتِيثْقَالِ الْجَمْعِ بَيْنَ تَكْنِيتَيْنِ فِيْمَا هُوَ كَالْكِلِمَةِ الْوَاحِدَةِ وَإِنْ تَظَاهَرًا بِإِدْغُامِ النَّاءِ الشَّانِيبَةِ فِي الْآصُلِ فِي الظَّاءِ وَفِي قِرَاءَةٍ بدُّونِهَا تَنَعَاوُنَا عَكَيْهِ أَي النَّبِي فِيثَا يَكُرَهُمُ فَانَّ اللَّهَ هُوَ فَيُصِلُّ مُولَاهُ نَاصِرُهُ وَجِبْرِيلُ وَصَالِحُ الْمُؤْمِنِيْنَ اَبُوْ بَكْرٍ وَعُمَرُ مُعَطُونًا عَلَى مَحَلَ إِسْمِ إِنَّ فَيَبِكُونُونَ نَاصِرِيتُهِ وَالنَّمَلُ يَنَكُمُ بُغَدُ ذَٰلِكَ بِنَعْدَ نَصْرِ اللُّهِ وَالْمُذَكُورِيْنَ ظَهِيَّرٌ ظُهُرًاءُ اعْنُوانُ لُهُ
- গোপনে বলেছিলেন সে হচ্ছে হাফসা (রা.) একটি কথা তা হলো, মারিয়া কিবতীয়াকে হারাম করা এবং তিনি হাফসা (রা.)-কে বলেছিলেন, এটা কাউকেও বলো না। অতঃপর যখন সে এটা অন্যকে বলে দিল আয়েশা (রা.)-কে এ ধারণায় যে, এতে কোনো দোষ নেই ৷ আর আল্লাহ তাঁর নিকট প্রকাশ করে দিলেন তাঁকে অবহিত করলেন সে বিষয় বলে দেওয়া বিষয়, তখন তিনি এ সম্পর্কে কিছু ব্যক্ত করলেন হাফসা (রা.)-এর নিকট আর কিছু হতে বিরত থাকলেন স্বীয় সৌজন্যবোধের কারণে। অনন্তর যখন তিনি তা তাঁর সে ব্রীকে জানালেন, সে বলল, আপনাকে কে এ সংবাদ দিয়েছে? তিনি বললেন, আমাকে সর্বজ্ঞ সর্ববিষয়ে অবহিত সত্তা সংবাদ দান করেছেন অর্থাৎ আল্লাহ তা'আলা।
- ৪. যদি তোমরা উভয় প্রত্যাবর্তন কর অর্থাৎ হাফসা ও আয়েশা। আল্লাহর দিকে, যেহেতু তোমাদের হৃদয় ঝুঁকে পড়েছে মারিয়াকে হারাম করার প্রতি ঝুঁকেছে। অর্থাৎ এটা তোমাদেরকে আনন্দিত করেছে, যদিও রাস্পুলাহ 🚟 -এর নিকট এ হারাম করা কষ্টকর ছিল। আর এটাও এক প্রকার অপরাধ। এখানে শর্তের জওয়াব উহা রয়েছে। অর্থাৎ উভয়ের তওবা আল্লাহ কবল করে নিবেন। আর এখানে দু'টি অন্তরের উপর বহুবচনীয় শব্দ এখানে দু'টি অন্তরের উপর বহুবচনীয় শব্দ করা হয়েছে টেট্র ব্যবহার করা হয়নি, দু'টি দ্বিবচন একত্রিত হওয়া কষ্টসাধ্য হওয়ার কারণে। যেখানে উভয় মিলিয়ে একটি শব্দত্ল্য। আর যদি তোমরা পরস্পর পোষকতা (বিক্ষোভ) কর এ শব্দটি । 🚄 🗯 ছিল, মূল শব্দে দ্বিতীয় 🤳 কে 🔟 এর মধ্যে 📜 🔄 করা হয়েছে। . অপর এক কেরাতে উক্ত 🧘 ব্যতীত পঠিত হয়েছে। তাঁর বিরুদ্ধে অর্থাৎ নবী করীম 🚟 -এর সে বিষয়ে যা তিনি অপছন্দ করেন। তবে আল্লাহ তিনিই এটা ضَمِيْر نَصُل তাঁর বন্ধু সাহায্যকারী। আর জিবরাঈল এবং পুণ্যবান মু'মিনগণ আবু বকর ও ওমর (রা.) ৷ এটা ্রা -এর ইসমের ্র্র্ক্র-এর প্রতি আতফ হয়েছে। সূতরাং এতদভয়ও তাঁর সাহায্যকারী ৷ আর অন্যান্য ফেরেশতাগণ অতঃপর আল্রাহ ও উল্লিখিত সাহায্যকারীগণের সাহায্যের পর তাঁর সাহায্যকারী 🚧 শব্দটি 🕯 🍪 -এর অর্থে ব্যবহৃত । তোমাদের মোকাবিলায় রাস্পুলাহ 🚟 তাদের সাহায্যপ্রাপ্ত হবেন।

نِي نَصْرِه عَكَيكُمَا

٥. عَسْمَ رَبُّهُ إِنْ طَلَّقَكُنُ أَيْ طَلَّقَ النَّبِيُّ أزْوَاجَهُ أَنْ يُبَدِّلُهُ بِالتَّشْدِيْدِ وَالتَّخْفِيْفِ أزواجًا خَيرًا مُنكُنَّ خَبُرُ عَسَى وَالْجُملُةُ جَوَابُ السُّسُوطِ وكَمْ يَكَعَ السَّبُويُ لَيعَدَم وُقُوع الشُّوطِ مُسَلِمُتٍ مُقِرَّاتٍ بِالْإِسْلَامِ مُّؤْمِنْتِ مُخَلِصَاتِ قُنِيتُتٍ مُطِيْعَاتٍ تُئِبُتِ عُبِدُتِ شُئِبِحُتِ صَائِمَاتِ أَوْ مُهَاجِرَاتٍ ثَيِبْتٍ وَأَبْكَأُرا.

অতি সত্ত্র তার প্রভু, র্যাদ তিনি তালাক প্রদান করেন তোমাদেরকে, অর্থাৎ নবী করীম 🚃 তাঁর দ্রীদেরকে তালাক প্রদান করেন, তাঁকে পরিবর্তে দিয়ে দিবেন (المُنْدُنُ শব্দটি) তাশদীদ ও তাথফীফ উভয় কেরাতে পাঠ করা হয়েছে। এমন স্ত্রীগণ যা তোমাদের তুলনায় অধিক উত্তম হরে, مَنْكُنَّ वि خَنْرًا مِنْكُنَّ হয়েছে, আর পূর্ণ বাক্যটি مُنْرُطُ এর جَوَابُ এএ পতিত হয়েছে। আর যেহেতু 上 🚅 পাওয়া যায়নি, সুতরাং পরিবর্তিতকরণ कार्यकरी नां करति। याता इंजनाम श्रद्भकारिशी ইসলামের সম্বাথে আত্মসমর্পণকারিণী, ঈমান আনয়ন-কারিণী, প্রকৃত ঈমান গ্রহণকারিণী আনুগত্যকারিণী আনুগত্য তওবাকারিণী ইবাদতকারিণী, রোজা পালনকারিণী ্ সিয়াম পালনকারিণী, অথবা হিজরতকারিণী, কতক বিধবা এবং কতক কুমারী হবে।

### তাহকীক ও তারকীব

অর্থ হবে, আল্লাহ তাঁর সাহায্যকারী এবং জিবরাইল তাঁর সাহায্যকারী। এ অবস্থায় مُرَكُنُ এর উপর وَنُكُ করা ঠিক হবে না। আর তুর তুর তুর তুর তুর হবে । তথন وَصَالِحُ الْمُؤْمِنِينَنَ করতে হবে । তথন رَجِيْرِيْلُ । 🕰 হবে 🅰 -[কুরতুবী]

هُ اَنْبَأَتْ بِم अप्तहत वादक ثَلَكُ الْبَأَتْ بِم अप्तहत वादक ثَلَكُ अर्फ्ड्रिन, আর তাল্হা ইবনে মুসাররেফ একে ا আসলে এর দু'ট غَلَمُّا ٱنْبَأَتْ بِم अप्तिल এর দু'ট غَمْرُة (অমুর্কি اَنَبَا অমুর্কি اَنَبَا وَالْمُعَالَّمُ ال

যুক্ত করে পড়েছেন। كُوْلُهُ عُرُّفَ بُعْضَهُ इराठ উদ্ভ হিসেবে عُرُفَ بُعْضَهُ عُرُفَ بُعْضَهُ वात वानी, ठानश, उत्त بكفيف करत عُرَن करत عَرْن करत পড়েছেন। আবৃ ওবাইদ, আবৃ হাতিম প্রথমোক্ত কেরাতটি পছন্দ করেছেন وَأَعْرُضُ عَنَ بُعْض عَنَ بُعْض আর কিছু জানাননি। আর যদি শব্দটি عُرُنُ হতো তাহলে النَّكُرُ بَعْثُ عَرْفُ হতোঁ। - ফতহল কাদীর

করে অতঃপর تَخْنِيْف করে অতঃপর خُذْف করে তি - ট -এর মধ্য হতে একটি - تَا، ক্রি ভ্রাই : قَنُولُهُ إِنْ تَنظَاهُرا عُلَيْه পড়েছেন। ইকরামা শব্দটি মূলত যে রকম ছিল সে রকম রেখে تَـكُظُاهُرَا পড়েছেন। হাসান, আবৃ রেযা, নাফে, আসেম वान नित्य । ﴿ अए५एइन । -[ফाठरून कानीत, कृतकूरी] مُطَهُرا वान नित्य الَغِنُ अद्भार्ति कानीत, कृतकूरी كَشُدِيْد

### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

,বলতে কি বুঝানো হয়েছে? : তাফসীরে জালালাইন গ্রন্থকার বলেছেন حَدِيثُ هُ- اَسُرٌ النَّبِيُّ إِلَى بَعْضِ أَزْواجِه حُدِيثًا এখানে 'হাদীস' বলতে হ্যরত মারিয়াকে হারাম করার কথা বুঝানো হয়েছে। আর একজন স্ত্রী বলতে হ্যরত হাফসা (রা.)-কে বুঝানো হয়েছে। অর্থাৎ নবী করীম 🚟 হয়রত হাফসার কাছে হয়রত মারিয়াকে হারাম করার ঘটনা বা ব্যাপারটি অন্য কাউকেও না বলার অনুরোধ করেছিলেন।

অন্যান্য তাঞ্চপীরকারগণ বদেছেন যে, এখানে 🕰 -এর অর্থ মধু হারাম করার ব্যাপারটিও হতে পারে। অর্থাৎ হযরত হাঞ্চসাকে অনুরোধ করেছিপেন যেন তিনি এটা প্রকাশ করে না দেন। ইমাম কালবী (র.) বলেছেন, হযরত হাঞ্চসার কাছে রাসুলে কারীম 🚃 একথা গোপন রেখেছিলেন যে, আমার পরে তোমার পিতা এবং আয়েশার পিতা আমার উন্মতের জন্য খলীকা হবে। হযরত হাফসা এ গোপন সংবাদ হযরত আয়েশাকে বলে দিলে এটা সম্বন্ধে আল্লাহ তা'আলা নবী করীম 🚃 🚓 অবহিতে করেন :

षाता উদ্দেশ্য : প্রকাশ থাকে যে, উক আয়াতে بَعْضِ أَرْوَاجِہ षाता আল্লামা জালালুদীন মহন্ত্রী (ব.)-এর মতে হযরত হাফসা (রা.) বিনতে ওমরকেই উদ্দেশ্য করা হয়েছে। কেননা, তিনি بَعْضِ أَرْواجِه এর তাফসীর প্রসঙ্গে বলেছেন هُمَى ইয়াকীমূল উন্মত হযরত মাওলানা আশরাফ আলী থানবী (ব.) এ মত প্রকাশ করেছেন।

আর আল্লামা জিয়া উন্দীন তার মুখতারাহ গ্রন্থে ইব্নে ওমর (রা.) হতে উদ্ধৃতি দিয়ে بِمُضِ أَزْرَاكِم এর তাফসীরে বলেছেন فَالَّا المَانِّ لِحَقْصَةٌ لَا تَحْدِيْ أَكُمُّا اللَّهِ اللَّهِ النَّالِ لِحَقْصَةً لَا تَحْدِيْ أَكُمُّا اللَّهِ

এটা দারাও হযরত হাফসা (রা.) -এর কথাই প্রকাশ পয়ি। ইবনে মুন্যির হযরত ইবনে আব্বাস (রা.) হতে এ রূপই বর্ণনা করেছেন। আর তাবারানী (র.) হযরত ইবনে আব্বাস (রা.) হতে উক্ত আয়াতের তাফসীরে বর্ণনা করে যা বলেন তা এই-

أَخَرَجَ الطَّبَرَانِيُّ عَنِ ابْنِ عَبَّالٍ فِي الْأَيْوَ دَخَلَتَ حَفْصَةً عَلَى النَّبِي عَنَّ فَقَالَ لاَ تَخْدِئ عَانِشَةَ حَتَّى أَبَشَرَكِ بِهِنَسَازَهُ فِإِنَّ أَبَالُهُ يَلِى الْأَمْرَ يَعَدُّ إِنِّى بَكْرٍ إِذَا نَامَتُ فَلَامَبَتْ حَفْصَةً فَأَخْبَرُتْ عَانِشَةٌ فَقَالَتْ عَانِشَةٌ مَنَّ أَنْبَالُهُ خَذَا قَالَ نَبَّانِي الْعَلِيْثُمُ الْخَبِيْرُ وَكَذَا دَوَا النَّهُ عَدِي وَابْنُ عَسَاكِرَ مِنْ طُرُقٍ عَنِ ابْنِ عَبَالٍ وَأَخْرَجُهُ أَبُو نَعِيْمٍ عَنِ الطَّعَالِ له كَذَا فِي حَالِيَةِ جَلَالِينَ ١٤ \_ .

षाता कि উদ্দেশ্য এ নিয়ে মুফাসসিরীনদের মধ্য خَدِيثًا ভিজ আয়াতে خَدِيثًا काता कि উদ্দেশ্য এ নিয়ে মুফাসসিরীনদের মধ্যে মতানৈকা রয়েছে।

আল্লামাহ জালালুন্দীন মহল্লী (त्र.) عَدْبِنَدُ षाता रयत्रण मातिशा किविण्यातिक राताभ कतात कथात প্রতি ইঙ্গিত করেছেন। (بِنَوَلِهِ هُوَ تَعْرِيمُ مُارِيَةً)

আবার কেউ কেউ (অধিকাংশ বর্ণনা মতে) বলেন, হযরত মুহাম্মদ হ্রারত যয়নব (রা.)-এর গৃর্হে যে মর্ধু পান করেছির্নেন যা অন্যান্য স্ত্রীগণের নিকট খারাপ মনে হলো এবং তিনি অন্যান্য সকল স্ত্রীগণকে সক্তৃষ্ট রাখার জন্য ভবিষ্যতে কখনো মধু পান করেবেন না বলে শপথ করেছিলেন এবং এ কথা কারো নিকট না বলার জন্য যে উপদেশ দান করেছেন, [যাতে যয়নব (রা.)-এর অন্তরে ব্যথা না লাগে] সে কথাকেই বিশ্বর বলে বুঝানো হয়েছে। অধিকাংশ তাফসীরকারগণ এ মতটিকে বিশ্বর বলে মনে করেছেন।

কোনো কোনো তাফসীরকার হযরত আয়েশা (রা.)-এর কিসসা– যা শানে নুযুলের পূর্বে উল্লিখিত হয়েছে, তার প্রতি ॐ দারা ইপ্নিত করেছেন এবং সে ঘটনায় হযুর ে যে বলেছিলেন, 'এটা কারো নিকট প্রচার করো না' তার প্রতি ইপ্নিত করা হয়েছে। আর তা-ই ছিল হযুর ে -এর মধু পান করার ঘটনা, অথবা মধু হারাম করার ঘটনা।

হে প্রথং তথন রাস্পুরাহ ক্রান্ত নির্মান এই কর্মান এই আর্থাং তথন রাস্পুরাহ ক্রান্ত কিছু বললেন এবং তথন স্ত্রী বললেন, কে আপনাকে এ সম্পর্কে অবহিত করল। তিনি বললেন, যিনি সর্বজ্ঞ তিনিই আমাকে অবহিত করেছেন। অর্থাং প্রকাশ করে দেওয়ার কথা উল্লেখ করে নবী করীম হ্রারত হাফসাকে তিরন্ধার করলেন, কিন্তু সব কথার উল্লেখ করলেন না। এটা ছিল রাস্পুরাহ ক্রান্ত এবং লক্ষ্মশালতা। কারণ অনুলোকদের অভ্যাসই হলো দোধ-ক্রটি মাফ করা এবং বেশি তিরন্ধার না করা।

থাবেন বলেছেন, এর অর্থ হলো, হ্যরত হাফসা (রা.) যে হ্যরত আয়েশা (রা.)-কে নবীর নিজের জন্য মারিয়াকে হারাম করার ব্যাপারটা জানিয়ে দিয়েছিলেন সে ব্যাপার অবগত করলেন; কিন্তু থেলাফত সংক্রান্ত কথা ফাঁস করে দেওয়ার কথা উল্লেখ করলেন না। কারণ, রাসূলুল্লাহ ক্রান্ত একথা মানুষের মধ্যে জানাজানি হোক এটা চাইতেন না। (সাফওয়া) এ কথা তনে হ্যরত হাফসা জানতে চাইলেন নবী করীম ক্রান্ত এব কাছে, আপনাকে এ কথা কে বলেছেন। এ কথা জানতে চাওয়ার কারণ হলো, হ্যরত হাফসা হ্যরত আয়েশাকে এসব কথা বলার পর কাউকেও না জানাতে অনুরোধ করেছিলেন। তিনি রাস্পুল্লাহ ক্রান্ত এসব কথা বলার পর কাউকেও না জানাতে অনুরোধ করেছিলেন। তিনি রাস্পুল্লাহ ক্রান্ত এসব কথা বলে বলাই এসব কথা তাবে বলাই করী করীম ক্রান্ত এমব কথা বলে

দিয়েছেন। এ প্রশ্নের জবাবে রাসূলুল্লাহ হাফা যখন বললেন, মহান আল্লাহই এসব কথা আমাকে জানিয়ে দিয়েছেন, তথন হয়রত হাফসা চুপ করেছিলেন এবং নিজের ভূল বুঝতে পারলেন। –[সাফওয়া]

কোনো কোনো রেওয়ায়াতে আছে যে, গোপন কথা ফাঁস করে দেওয়ার কারণে রাসূলুল্লাহ 

হৈছা করেছিলেন; কিন্তু আল্লাহ তা'আলা হ্যরত জিবরাঈলকে প্রেরণ করে তাঁকে তালাক দিতে বিরত রাখেন এবং বলেছেন যে, হ্যরত হাফসা (রা.) অনেক নামাজ পড়েন এবং রোজা রাখেন। তাঁর নাম আপনার প্রীগণের তালিকায় লিখিত রয়েছে। —[মাযহারী, মা'আরিফ]

ضَوْلَا اللّٰهِ : अर्था९ "তোমরা দু'জন যদি আল্লাহর নিকট তওবা কর।" এরপর তওবা করলে কি হবে তা বলা হয়নি। অর্থাৎ আলোচ্য আয়াতে শর্ভের জওয়াব উহ্য রাখা হয়েছে। গ্রন্থ কারের মতে সে জওয়াবে শর্ত হলো كُنْ وَاللّٰهُ "দু'জনের (তওবাই) কবুল করা হবে।" আল্লামা সাব্নী (র.) বলেছেন, এর জবাব হলো, کُنْ وَفَيْرُ لُّكُمْ اللّٰهُ وَاللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللللّٰهُ

ত্র মধ্যে مُخَاطُبُ पू'জন কারা? : পবিত্র কুরআনে أَزْرَاح مُطَهُّراتُ গণের মধ্য থেকে দু'জনের প্রসঙ্গে যে সংক্ষিপ্ত বর্ণনা রাসূলুল্লাহ والمُنافِّة এর মধু পান করাও তা হারাম করার প্রসঙ্গে হয়েছে এবং যে দু'জন পরম্পর সহযোগী হয়ে তাঁর ব্যাপারে অপছন্দনীয় কথা রটালেন। তারা দু'জন কে ছিলেন এ প্রসঙ্গে ইতঃপূর্বে অবশ্যই বিভিন্ন মাধ্যমে আলোচনা করা হয়েছে।

বুখারী শরীফে হযরত ইব্নে আব্বাস (রা.) হতে এ প্রসঙ্গে একটি দীর্ঘ বর্ণনা রয়েছে। তাতে বলা হয়েছে (ইব্নে আব্বাস (রা.) বলেন,) বহুদিন যাবং আমার অন্তরে এ প্রেরণা জেগেছে যে, এই দু'জন মহিলা সম্পর্কে (যাদেরকে সূরা তাহরীমে (اَنْ تَسُرُنَا) দারা خَطَابٌ করা হয়েছে) হযরত ওমর (রা.)-কে প্রশু করবো এবং জেনে নেবো। অতঃপর একদা হযরত ওমর ইবনুল খার্তাব (রা.) হজকার্য সমাপনে ভ্রমণে বের হলেন এবং আমি তার সঙ্গী হলাম। পথিমধ্যে একবার তিনি تَشَاء مَا كَا اَلَّهُ عَالَمُ اللهُ الل

অতঃপর আমি তাঁর অজুর জন্য তৈরিকৃত পানি নিয়ে অজু করাতে করাতে প্রশ্ন করলাম যে, হযরত যে দু'জন মহিলার প্রসঙ্গে াঁও আরাত অবতীণ হয়েছে তারা কারা? তখন হযরত ওমর (রা.) বললেন, কি আশ্চর্যের বিষয়! আপনার কি অবগতি নেই যে, সে দু'জন মহিলা হযরত 'হাফসা ও হযরত আয়েশা' (রা.) ছিলেন, অতঃপর এ সম্পর্কে হযরত ওমর (রা.) আরো কিছু অবস্থাবর্গনা করেন, যা তাফসীরে মাযহারী নামক গ্রন্থে বিস্তারিত বর্ণিত হয়েছে। (مُكَنَا فِيْ مَمَارِفِ النَّرَافِ)

ان تَشْرَكا -এর মধ্যে যে তওবা করতে বলা হয়েছে তার কারণ وَعَنْدُ عَنْدُ عَامَةُ अक्षत्र নেওয়া হয়েছে তাকে أَنْ تَشْرَكا के वना হয়েছে আর এ تَعْلِبُلُكُ कि শতের জন্য ব্যবহৃত হয়েছে। অর্থাৎ ইবারত হবে-

إِنْ تَنْتُوبَا إِلَى اللَّهِ لِإَخِلِ الدُّنْبِ الَّذِي صَدَرَ مِنْكُمَا وَهُوَ أَنَّهُ قَدْ صَغَتْ قُلُوبْكُمَا (جَمَلًا)

অর্থাৎ তোমাদের দু'জন হতে যে তনাহের কার্য প্রকাশ পেয়েছে তার কারণে তোমাদের দু'জনের তওবা করা আবশ্যক। আর সে তনাহটি হলো (نَقَدْ صُغَتْ قُلُونُ كُمُنا) তোমাদের দু'জনের অন্তর রাসূলুরাহ

नमि کُنْبِکَ ব্যবহার না করে کُنْبِ ব্যবহার করার কারণ : এর একটি কারণ জালালাইন গ্রন্থকারের পক্ষ হতে এই বলা হয়েছে যে, যদি দুটি کُلِبَ -এর শব্দ একই কালিমার রপ হয়ে থাকে, তাহলে তাকে দুই کُلِبَ হিসেবে একই সাথে ব্যবহার করা আরবি ভাষায় কঠিন।

مِنْ شَانِ الْعَرَبِ إِذَا ذَكُرُوا الشَّيْنَيْنِ مِنْ اِثْنَيْنِ جَمَّعُوْمُمَّا لِأَثَّهُ لَايُشْكُلُ (فَرُونَى إِخْتِمَاعُ السُّتُجَانِسَيْنِ فِي كَلِمَةٍ وَاجِدَةٍ) وَابْعَثُ إِذَا أُضِيْفَ التَّفْيِنِيَةُ إِلَى التَّفْيِنِيَةِ يَسْتَعْمَلُ الْأَوْلُ بِالْجَمْعَةِ

অর্থাৎ আরবদের নিয়ম হলো, যখন দু'টি বস্তু একই রূপের দু'জনের পক্ষ থেকে ব্যবহার করা হয় তখন তাকে বহুবচন ব্যবহার করতে হয়। কেননা এতে ভাষার সহজ্ঞতা পাওয়া যায়। আর একটি নিয়ম হলো, যখন একটি নির্মেট -কে অপর নির্দ্ধি -এর দিকে এটি করতে হয়। তখন প্রথম নির্দ্ধি -কে এটি করতে হয়।

সুফিয়ান ছাওরী ও যাহহাক (রা.) উক্ত আয়াতাংশের তাৎপর্য লিবেছেন এভাবে যে, فَقَدْ زَاغَتْ فَلْرِيكُمْ সভ্য-সঠিক পথ হতে বিচ্যুত হয়ে গেছে : ইমাম রাযী (র.) এ ব্যাখ্যায় লিবেছেন–

অর্থাৎ সে সত্য অধিকার হতে সরে গেছে আর সে অধিকার হলো রাস্ব্রাহ عَنْ الدُّمْنَ رُهُو حُقُّ الرَّسُولُ عُقَّ . অর্থাৎ সে সত্য অধিকার হতে সরে গেছে আর সে অধিকার হলো রাস্ব্রাহ عَنْ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يُحِبُّ مَا يُحِبُّهُ وَكُراهُمَ مَا يَكُوهُمُ إِلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يُحِبُّ مَا يُحِبُّهُ وَكُراهُمَ مَا يَكُولُهُمُ إِلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يُحِبُّ مَا يُحِبُّهُ وَكُراهُمَ مَا يَكُولُهُمُ اللهِ مَنْ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يُحِبُّ مَا يُحِبُّهُ وَكُراهُمَ مَا يَكُولُهُمُ اللهِ مَنْ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَعْمِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَعْمِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَعْمِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُولِيُلِمُ اللهُ ال

কিন্তু এ ব্যাপারে তোমাদের অন্তর তাঁর সাথে সহযোগিতা ও সাদৃশ্য রক্ষা করা হতে সরে গেছে এবং তার বিরুদ্ধতার দিকে ঝকে গেছে।

জওয়াবে جواب البشرط صحفوف কি? : শৈতৰ্গ নাতৰ্গ كِزَاء কিপে জালালুদ্দীন মহন্ত্ৰী (র.) বলেন, جَزَاء কিপ جَرَاء কিপ শৰ্ত বা مُخَرِّاء এব - اَعْرَط তথবা কবুল হবে। তাফসীরে خطیب প্রহে বলা হয়েছে, তা وَانْ تَنْتُونَ كَانَ خَبِرًّا لَكُمَّا অৰ্থাৎ كَانَ خَبِرًّا لَكُمَّا অৰ্থাৎ كَانَ خَبِرًّا لَكُمَّا

وَإِنْ مَكَامُوا عَلَيْهُ اللهِ وَهِ مِهْ مِاللهِ وَهُ مِهْ اللهِ وَهُ مِهْ اللهِ وَهُ مِهْ اللهِ وَهُ مُوهُ اللهِ وَهُ مُوهُ مَا اللهِ وَهُ مُوهُ مُوهُ اللهِ وَهُ مُوهُ مُوهُ اللهِ وَهُ مُوهُ مُؤْهُ مُوهُ مُؤْهُ مُوهُ مُؤْهُ مُوهُ مُ

কোনো কোনো গ্রন্থকার বলেন, کَفَاکُر শব্দটির অর্থ হলো– কারো বিরুদ্ধে পারম্পরিক সাহায্য–সহযোগিতা করা, অথবা কারো বিরুদ্ধে ঐক্য গড়ে তোলা :

শাহ ওয়ালী উল্লাহ মুহাদ্দিস দেহলভী (র.) এ অংশের যে অনুবাদ করেছেন তার অর্থ হলো, রাস্লুল্লাহ ===-কে মানসিক কষ্ট দানে তোমরা যদি একতাবদ্ধ হয়ে থাক। শাহ আব্দুল কাদিরের অনুবাদের অর্থ হলো– তোমরা যদি চড়াও হয়ে বস তার উপর।

মাওলানা আশরাফ আলী থানবী (র.)-এর মতে زَانَ تَطَامُرُا -এর অনুবাদের অর্থ হলো– তোম্বরা দু'জন যদি নবী করীম 🚐 -এর বিরুদ্ধে এভাবে কর্মতংপরতা করতে থাক।

মাওলানা শিব্বির আহমদ ওসমানী (র.) এর ব্যাখ্যা প্রসঙ্গে লিখেছেন, তোমরা দু'জন যদি এভাবে কর্মতৎপরতা ও বিক্ষোভ প্রদর্শন করতে থাক।

দারা হযরত ইবনে আব্বাস ও আল্লামা জালালুদ্দীন মহন্ত্রী (র.)-এর মতে, হযরত আবৃ বকর ও হযরত ওমর (র.)-৫৯ উদ্দেশ্য করা হয়েছে। আর এরা দু'জনই বৃহৎশক্তি। এরা যেখানে থাকবেন বাকি ঈমানদারগণের কথা উল্লেখ না করলেও তাঁরা يُبَكُ রয়েছেন। দু'জন বলে সীমিত করা উদ্দেশ্য নয়। এদের সাথে সকল ঈমানদারগণই রয়েছেন।

আল্লাহ তা'আলার 🞾 বা সাহায্যই সর্ববৃহৎ ও যথেষ্ট সাহায্য। তদুপরী অন্যান্যের সাহায্যের কথা বর্ণনা করার মধ্যে কি হিকমত রয়েছে? : এ প্রশ্নের উত্তরে তাফসীর সাবী গ্রন্থকার বলেন— আল্লাহর সাহায্য একাই যথেষ্ট, তবুও অন্যান্য ঈমানদারগণের কথা উল্লেখ করে আল্লাহ তা'আলা রাস্লের সম্মান মহান আকারে প্রদর্শন করিয়েছেন। অপর দিকে ঈমানদারদের মন যোগানোও উদ্দেশ্য রয়েছে। অর্থাৎ মু'মিনগণ যেন রাস্লের প্রতি এবং তাঁর আনীত ইসলাম ধর্মের প্রতি অধিক আকৃষ্ট হয়। নতুবা আল্লাহর সাহায্যের তুলনায় অন্য কারে৷ সাহা্য্য নিম্প্রোজন।

অথবা, এটাও বলা যেতে পারে যে, আল্লাহ যেভাবে ইচ্ছা সেভাবেই তাঁর নবীকে সাহায্য করতে পারেন। সূতরাং ফেরেশ্তা ও ঈমানদারগণকে সঙ্গে মিলানো প্রকাশ্য একটা অসিলা মাত্র। কেননা দুনিয়া হলো দুনিয়া হলো গৈ আর ফেরেশতার সাহায্য মহান আল্লাহর সরাসরি সাহায্য এবং ঈমানদারগণের দ্বারা সাহায্য করা তাও আল্লাহর সাহায্য, তবে এটা একটা বিশেষ নিয়মনীতির মাধ্যম মাত্র। কারণ সব কাজেই এক একটা নিয়মনীতি রয়েছে।

(الاية) আরাহ তা'আলা বলেছেন, অসম্ভব নয় যে, নবী যদি তোমাদের সব কয়জনকে তালাক দিয়ে দেন, তাহলে আরাহ তাঁকে তোমাদের পরিবর্তে এমন সব স্ত্রী দিয়ে দিবেন যারা তোমাদের চাইতে উত্তম হবে। সত্যিকার মুসলমান, আনুগত্যশীল, তাওবাকারিণী, ইবাদতকারিণী, সওম পালনকারিণী, কুমারী থেকে কিংবা স্বামীপ্রাপ্ত।"

এটা হতে জানা গেল যে, কেবল হযরত আয়েশা ও হযরত হাফসা (রা.)-এরই অপরাধ ছিল না, অন্যান্যরাও কিছু না কিছু অপরাধী ছিলেন। এ কারণে এ দু'জনের পরে এ আয়াতে অন্যান্য স্ত্রীগণকেও সতর্ক করা হয়েছে। রাসূলুল্লাহ — এর স্ত্রীগণের এমন কি বড় অপরাধ ছিল, যার কারণে তাদেরকে এত কড়া ভাষায় সতর্ক করা হয়েছে। কুরআন মাজীদে সে বিষয়ে আলোকপাত করা হয়নি। এখানে প্রশ্ন উঠে যে, শানে নৃষ্লে বর্ণিত দু'টি কারণের যে কোনো একটি কারণকে কেন্দ্র করে কি তাদেরকে এ সতর্ক করা হয়েছে। না আরো কারণ ছিল।

হাফেয় বদরুদ্দিন আইনী (র.) 'উমদাতুল কারী' এন্থে হয়রত আয়েশার উদ্ধৃতি দিয়ে বলেছেন, নবী করীম —এর স্ত্রীগণ দু'টি দলে বিভক্ত হয়ে গিয়েছিলেন। একটি দলে স্বয়ং হয়রত আয়েশা, হয়রত হাফসা, হয়রত সাওদা ও হয়রত সফিয়া (রা.) ছিলেন, আরেকটি দলে ছিলেন হয়রত উদ্ধে সালমা ও অবশিষ্ট বিবিগণ।

বুখারী শরীফের এক বর্ণনা হতে জানা যায় যে, রাসূলুল্লাহ ==== -এর স্ত্রীগণ পারস্পরিক ঈর্ষা এবং প্রতিদ্বন্দ্বিতার কারণে জোট বেঁধে রাসূল ====-কে কষ্ট দিচ্ছিলেন।

আর একটি বর্ণনা হতে জানা যায় যে, রাসূলুল্লাহ ক্রি-এর বিবিগণ জোট বেঁধে রাসূলুল্লাহ ক্রি-এর কাছে নিজেদের 'নাফ্কার' [পারিবারিক খরচাদি] দাবি করেছিলেন। এ প্রেক্ষিতে আল্লাহ তা'আলা সূরা আহ্যাবের ২৮-২৯ আয়াত নাজিল করেছিলেন।
-[কুরতুবী]

এসব বর্ণনা সামনে রাখলে তখন নবী পরিবারে কি ঘটেছিল যার ফলে স্বয়ং আল্লাহ তা আলা হস্তক্ষেপ করে নবীর স্ত্রীগণকে সংশোধন করতে সচেষ্ট হলেন এবং কঠোর ভাষায় তাদেরকে সতর্ক করলেন তা জানা যায়। নবী করীম —— এর স্ত্রীগণ যদিও সমাজের সর্বোত্তম মহিলা ছিলেন, কিছু তাঁরাও তো ছিলেন মানুষ। অতএব, মানবীয় প্রকৃতির ভিত্তিতে তাঁদের দ্বারা এমন সব ঘটনা সংঘটিত হয়েছিল যা সাধারণ মানবীয় জীবনে কিছুমাত্র অস্বাভাবিক ছিল না; কিছু যে ঘরের স্ত্রী হওয়ার সৌভাগ্য আল্লাহ তা আলা তাঁদেরকে দান করেছিলেন, তাঁর মান ও মর্যাদার সাথে তা সামঞ্জস্যপূর্ণ ছিল না। এসব কারণে রাস্ব্রুল্লাহ —এর পারিবারিক জীবন যথন বিষাক্ত হয়ে যাওয়ার উপক্রম হয়েছিল তথন আল্লাহ তা আলা আলোচ্য আয়াতগুলো নাজিল করে নবী পরিবারে শান্তি ফিরিয়ে আনতে প্রয়াস পেলেন এবং তাঁদেরকে সংশোধন করে দিলেন।

উক্ত আয়াত দ্বারা ইন্সিত হয়ে থাকে এ কথার প্রতি যে, নবী করীম — এর স্ত্রীগণ উপরোল্লিখিত তণাত্বিত ছিলেন না, এর উত্তর কি হবে? : এর তাৎপর্য এভাবে করা যায় যে, মূলত সে মূগে নবী করীম — এর স্ত্রীগণ উল্লিখিত তণাত্বিত তিলেন বটে। তবে তাঁদের সাময়িক কিছু আচরণের দরুন নবীর মনে যে ব্যথার উদ্রেক হয়েছে তা আল্লাহর সহ্য হয়নি। সূত্রাং তা দূর করার জন্য তাঁদেরকে মূদু ভাষায় সতর্ক করে এ কথার প্রতি উৎসাহিত করেছেন যে, উল্লিখিত তণাবলি তোমাদের মধ্যে আরো অধিকভাবে প্রতিষ্ঠিত করে। একবার ভূল করলে তা সংশোধন করে নেওয়া যায়। সংশোধন না করলে স্বীয় মর্যাদা ও আত্মা মাটি হয়ে যায়। যাতে নবী পরিবাবে শৃঙ্খলা ফিরে আসে। মুসলিম উত্মাহ এ শিক্ষা প্রহণ করে সংশোধন হতে সক্ষম হয়।

অনুবাদ

পরিবার-পরিজনকে রক্ষা করো আল্লাহর আনুগত্যে بالبحمل عكى طاعبة الله تعالى ناراً প্রস্তুত করে অগ্নি হতে, যার ইন্ধন হবে মানুষ وَّقُنُودُهُ النَّنَاسُ الْسَكُنِفَارُ وَالْسِحِجَارَةُ مُ কাফিরগণ এবং প্রস্তর যেমন, তাদের প্রস্তর নির্মিত মূর্তিসমূহ। অর্থাৎ সে আগুন চরম উত্তপ্ত হবে, যা كأضناميهم مبنها ينغينى أنهكا منفرطة এদের মাধ্যমে প্রজ্বলিত করা হবে। দুনিয়ার আগুনের ন্যায় নয় যে, লাকড়ি ইত্যাদি দ্বারা প্রজুলিত করা হয়। الْحَرَارَةِ تُكَفَّدُ بِمَا ذَكْرَهُ لَا كُنَارِ اللُّمُنْكِ যেহেত নিযুক্ত রয়েছে ফেরেশতাগণ তার تُتَّقَدُ بِالْحَطِيبِ وَنَحْوِهِ عَلَيْهَا مَلَّئِكُةُ রক্ষণাবেক্ষণকারীগণ তাদের সংখ্যা উনিশ। যেমন সূরা মুদ্দাসসির -এর মধ্যে আলোচনা আসছে। নির্মম ক্রদয় خَزَنُتُهَا عِدُّتُهُمْ تِسْعَةَ عَشَر كَمَا سَيَأْتِي নির্মম হৃদয়ের অধিকারীগণ হতে কঠোর স্বভাবে فِي الْمُدَّثَرِ غِلْظُ مِنْ غِلْظِ الْقَلْبِ شِدَادٌ فِي পাকডাও করার ক্ষেত্রে। যারা অমান্য করে না আল্লাহ যা তাদেরকে আদেশ করেন এটা ঠর্ম হয়েছে ঠ্রাটা الْبَطْش لَا يَعْصُونَ اللَّهَ مَا آمَرُهُمْ بَدَلُّ منَ الْسَجَسَلَالُسَةِ أَيْ لَا يَسَعْسُصُونَ مَسَا أَمَسَرُ السُلُهُ আদেশ অমান্য করে না। আর তারা তাই করে, যা করতে তারা আদিষ্ট হয় এ বাকাটি তাকীদরূপে وَيَفَعُلُونَ مَا يُوَمَرُونَ تَاكِينَا وَالْاَيَةُ تَخْوِيفُ ব্যবহৃত। এটা দারা মু'মিনদেরকে মুরতাদ হওয়ার لِلْمُوْمِينِيْنَ عَنِ الْإِرْتِيدَادِ وَلِلْمُنَافِيقِيْنَ ব্যাপারে ভয় প্রদর্শন করা উদ্দেশ্য এবং মুনাফিকদেরকেও ভয় প্রদর্শন করা উদ্দেশ্য যারা তথ المُوْمِنِينَ بِالسِنَتِهِمُ دُونَ قُلُورِهِمْ . মৌখিকভাবে ঈমানের দাবি করে. আন্তরিকভাবে নয়। ন দোজখে প্রবেশ করাকালে তাদেরকে উদ্দেশ্য করে بُقَالُ لَهُمْ ذٰلِكَ عِنْدَ دُخُولِهِمُ النَّارَ ايَ لاَنَّهُ لاَ এরপ বলা হবে। অর্থাৎ যেহেত তা তোমাদের يَنفَفُعُكُمْ إِنَّمَا تُجَزُّونَ مَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ উপকারে আসবে না। তোমরা তো প্রতিফলপ্রাপ্ত হবে

# তাহকীক ও তারকীক

أي حَيزًاءُه .

তা-ই যা তোমরা আমল করতে অর্থাৎ তার প্রতিফল :

उचन مَوْضُولَه آل كا अत मर्पा لهُ مَا वि अवहान कि : ﴿ عَصَوْنَ اللَّهُ مَا يَعَمُونُ اللَّهُ مَا أَمَرُهُمْ وَ अता عَمُونُ وَهُ عَصَوْنُ اللَّهُ الَّذِي اَمُرَهُمْ وَهِ वनारं घरं वनारं घरं । अर्थाः وَمَلَدُ वनारं घरं वना المُعَمَّدُونَ اللَّهُ أَمْرُهُمْ عَلَيْهِ عَلَيْهُ اللَّهُ اللّ

उर्थन مُحَرِّف مَرِّف - مُرِّف مِرِّف مَرَّف مَرَّف مَرَّف عَرَّف مَرَّف عَرَّم अथवा اللَّه क राज أَمَرُهُم अथव اللَّهُ عَمَارُهُ क्टांगरं وَمَدَّلُ विद्यादा وَمَدَّلُ مَنْصُوبُ مَنْ مُو مَنْ مُو كَانِّدُ اللَّه فَنَ أَمْر اللَّهُ عَمَّالُ عَلَيْهُ عَمِيْرُهُ किद्दन भाषावी, काठइन कावीत। وَ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّمُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّ

### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

পূর্ববর্তী আয়াতের সাথে সম্পর্ক : পূর্বে তওবা করতে এবং আল্লাহ তা'আলার শরণাপনু হতে বলা হয়েছে। আলোচ্য আয়াতসমূহে মু'মিনদেরকে হেদায়েতের পথে চলতে বলা হয়েছে। এ পর্যায়ে তাদেরকে নিজের বাড়ির প্রতি দৃষ্টি দিতে এবং নিজ স্ত্রী এবং সন্তানসন্ততিদেরকে সঠিক শিক্ষা দানের মাধ্যমে দীনি কর্তব্য পালনে সচেষ্ট হতে বলা হয়েছে।

ভানি নির্দ্দিন করিব। তিনি নির্দ্দের আলার হতে বেঁচে থাকবে, ব্যকির দায়িত্ব ও কর্তব্য কেবল এতটুকুর মধ্যে সীমিত নয়; বরং সকল মুসলমানদেরকে সাধারণভাবে হকুম দেওয়া হয়েছে যে, পরিবার ও বংশের নেতৃত্বের ভার তার উপর অপিত হয়েছে। সে পরিবার ও পরিজনের এবং বংশধরদেরকে সাধ্যমতো শিক্ষা ও প্রশিক্ষণের মাধ্যমে আল্লাহর পছনানুসারে জীবন যাপন করার মতো বানিয়ে নেওয়ার চেষ্টা করাও তার অত্যন্ত গুরুত্বপূর্ণ কর্তব্য। তারা জাহান্নামের নিকে অগ্রসর হতে থাকলে তার পক্ষে যতটা সম্ভব তাদেরকে সেদিক হতে ফিরিয়ে রাখবার জন্য চেষ্টা চালাতে থাকবে। সন্তানাদি কেবল অর্থনৈতিক ক্ষেত্রে সক্ষল হবে পিতাগণের কেবল সেই চিন্তাই হওয়া উচিত নয়; বরং জাহান্নামের ইন্ধন হওয়া হতে বিরত রাখার জন্য তা অপেক্ষা বেশি চিন্তা করতে হবে।

বুখারী শরীফে হযরত আব্দুল্লাহ ইবনে ওমরের বর্ণনায় একটি হাদীস উদ্ধৃত হয়েছে। রাসূলে কারীম 🕮 বলেছেন-

قَالُ رَسُولُ الله ﷺ كَلُكُمْ رَاعٍ وَكُلْكُمْ مُسْوُرُلُ عَن رَعِبَتِهِ فَالْإِمَامُ رَاعٍ وَمُسْوُرُلُ عَنْ رَعِبَتِهِ الْي آخِرِ الْحَدِيثِ . 
অর্থাৎ তোমাদের প্রত্যেকই রক্ষক এবং নিজের দায়িত্বের ব্যাপারে প্রত্যেককেই আল্লাহর নিকট জবাবদিহি করতে হবে। দেশ প্রশাসক ও রক্ষক, সে তার প্রজা সাধারণের ব্যাপারে জবাবদিহি করবে। পুরুষ নিজের ঘরের লোকজনের রক্ষক এবং সে তাদের ব্যাপারে জবাবদিহি করবে। গ্রী নিজের স্বামীর ঘর ও সন্তানদের ব্যাপারে দায়ী। অতএব, সে তাদের ব্যাপারে জবাবদিহি করবে। আল্লাহর বাণী المُعْلُ আর্থাৎ গ্রী, তিলেনেরে ও সকল সন্তানসন্তি, গোলাম-বাঁদি, বর্তমান চাকর-চাকরানিসহ সবই শামিল রয়েছে।

হাদীস শরীফের একটি বর্ণনায় বলা হয়েছে যে, যখন উক্ত আয়াত নাজিল হয়েছে, তখন হয়রত ওমর ইবনুল খাতাব (রা.) আরজ করলেন যে, ইয়া রাস্লাল্লাহ! নিজেদেরকে জাহান্নামের অগ্নি হতে বাঁচানোর কথা তো বুঝে এসেছে। অর্থাৎ আমাদের গুনাহ হতে বাঁচাতে হবে এবং আল্লাহর আহকামসমূহের অনুসরণ করতে হবে; কিন্তু أَصُورُ -কে আমরা কিভাবে জাহান্নাম হতে রক্ষা করবোং রাস্লুল্লাহ : উত্তর দিলেন, তার নিয়ম এই যে, তোমাদেরকে যে কাজ হতে নিষেধ করা হয়েছে তাদেরকেও তোমরা সে কাজ হতে বিরত রেখো। আর যা করার জন্য তোমরা নির্দেশিত হয়েছ তাদেরকেও তা করার জন্য আদেশ করো। তবে এ নীতি তাদেরকে জাহান্নাম হতে রক্ষা করতে পারবে। -[রহল মা'আনী]

আপোচ্য আয়াতটি আমাদেরকে দাওয়াতের দিক-নির্দেশনা দিছে: আলাহ তা আলা এ আয়াতে প্রথমে নিজেকে আলাহর আজাব হতে রক্ষা করার ব্যবস্থা গ্রহণ করতে বলেছেন। অতঃপর বলা হয়েছে, একজন ব্যক্তির দায়িত্ব কেবল এটা নয় যে, সে নিজেই আল্লাহর আজাব হতে বাঁচতে চাইবে; বরং নিজের সাথে পরিবারের অন্যান্য সদস্যদেরকেও সাধ্যমতো শিক্ষা ও প্রশিক্ষণ দিয়ে আল্লাহর পছন্দমতো বানাতে চেষ্টা করবে। এ হতে বুঝা গেল যে, দাওয়াতী কাজ প্রথমে নিজের পরিবার-পরিজন হতে তরু হবে। প্রথমে নিজ পরিবারের সদস্যদেরকে আল্লাহর পছন্দনীয় পথে পরিচালিত করার ব্যবস্থা করবে। তাদেরকে কেবলমাত্র WWW.eelm.weebly.com

অর্থনৈতিক দিক দিয়ে সঙ্গল করার চেষ্টা করা কর্তব্য মনে না করে এটা অপেক্ষা অধিক বেশি চিন্তা করতে হবে তাদেরকে জাহান্নামের ইন্ধন হওয়া থেকে মুক্ত করার ব্যবস্থা গ্রহণ সম্পর্কে। এ কথাটি কুরআনের অন্য আয়াতে এভাবে বলা হয়েছে وَأَمْرُ أَمْلُكُ بِالصَّلَاءِ ভিষ্ প্রদর্শন করো তোমার নিকটবতী স্বজনদেরকে আর অন্য আয়াতে বলা হয়েছে وَأَمْرُ أَمْلُكُ بِالصَّلَاءِ وَالْمَا يَعْلَمُهُ وَالْمُو الْمَالِمُ عَلَيْهُا وَالْمُوالِمُ اللّهِ وَالْمُوالِمُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللللّ

এবং পাথর দিয়ে। প্রস্থাকর তাৎপর্য: অর্থাৎ জাহান্লামের ইন্ধন হবে মানুষ আর পাথর। জাহান্লাম জ্বালানো হবে কাফের এবং পাথর দিয়ে। প্রস্থাকর বলছেন, কাফেরদের মূর্তি ঘারা— যা পাথর ঘারা তৈরি। সূতরাং জাহান্লামের আগুন দূনিয়ার আগুনের মতো হবে না। হযরত ইবনে মাসউদ, ইবনে আক্রাস, মূজাহিদ, ইমাম মুহাম্মদ, আল-বাকের ও সুন্দী (র.) বলেন, এটা হবে গাগকের প্রস্তর। আমাদের মনে হয় এটা হবে পাথুরে কয়লা। ক্রআন অবতীর্ণ হওয়ার প্রাক্তাল হয়তো মানুষের কাছে পাথর ইন্ধন হওয়ার বিষয়টি আভর্যজনক ছিল; কিন্তু কুরআন নাজিল হওয়ার অনেকদিন পর পাথুরে কয়লা আবিদ্ধার হওয়ার পর এটা আর কারো কাছে আভর্মের বিষয় হতে পারে না। সাধারণ আগুন হতে পাথুরে কয়লার আগুনের উত্তাপ যে অনেক বেশি এটাও কারো অজানা নয়। যে পাথুরে কয়লা দিয়ে জাহান্লামের ইন্ধন দেওয়া হবে তা যে কত শক্তিশালী হবে তা একমাত্র আল্লাহই ভালো জানেন।

ভিত্ত বা হৈন্ত হৈ দিন কাফেরদেরকে বলা হবে, হে কাফের গোষ্ঠা, তোমরা আল্লাহর শান্তি হতে পরিত্রাণ পাওয়ার আশায় আজ কোনো বাহানা পেশ করো না, কারণ সে বাহানা আজ কোনো কাজে আসবে না। তোমরা দ্নিয়াতে যে সকল কাজকর্ম করছিলে তাই কেবল প্রতিফল আজ দেওয়া হবে।

অনুবাদ :

৮. হে ঈমানদারগণ! তোমরা আল্লাহর নিকট তওবা করো বিতদ্ধ তওবা نَصُوعًا শন্দিটি ত হরফটিতে যবর ও পেশ উভয় কেরাতে পঠিত হয়েছে। বিশুদ্ধ তওবা. এরপে যে, পুনরায় গুনাহে লিগু হবে না এবং পুনর্লিপ্ততার ইচ্ছাও করবে না। সম্ভবত তোমাদের প্রতিপালক আশা, যা বাস্তবায়িত হবে। তোমাদের মন্দ কর্মগুলো মোচন করে দিবেন এবং তোমাদেরকে প্রবিষ্ট করবেন জান্লাতে উদ্যানে যার পাদদেশে শ্রোতস্বিনীসমূহ প্রবাহিত। সেদিন আল্লাহ অপদস্থ করবেন না জাহান্নামে প্রবিষ্ট করে নবী 🚃 কে এবং তাঁর মু'মিন সঙ্গীদেরকে। তাদের জ্যোতি বিচ্ছুরিত হবে তাদের সম্বুথে অগ্রভাগে। আর হবে তাদের ভানে, তারা বলবে এটা مُسْتَانِفُه বাক্য। হে আমাদের প্রতিপালক! আমাদের জ্যোতিকে পূর্ণতা দান করুন বেহেশতে প্রবেশ করা পর্যন্ত আর মুনাফিকদের জ্যোতি নিভে যাবে। আর আমাদেরকে ক্ষ্<u>মা করুন</u> হে আমাদের প্রতিপালক। নিশ্চয় তুমি সর্ব বিষয়ে ক্ষমতাবান।

৯. <u>হে নবী! জিহাদ করুন কাফেরদের সাথে</u> তরবারির

মাধ্যমে <u>আর মুনাফিকদের সাথে</u> জবান ও দলিল-প্রমাণ

দ্বারা। <u>এবং তাদের প্রতি কঠোর হোন</u> ধমকানো ও

বিরক্তি প্রকাশের মাধ্যমে <u>আর তাদের আশ্রমন্থল</u>

জাহানাম। আর তা কতই নিকৃষ্ট প্রত্যাবর্তন ক্ষেত্র তা।

১০. আল্লাহ কাফেরদের জন্য নৃহ ও লতের প্রীর দৃষ্টান্ত উপস্থাপন করছেন। তারা আমার বান্দাগণের মধ্য হতে দৃ'জন সংকর্মশীল বান্দার অধীনে ছিল; কিন্তু তারা উভয়ে তাঁদের প্রতি বিশ্বাসঘাতকতা করেছিল দীনের বিবেচনায়, যেহেতু তারা কাফের হয়েছিল।

لْأَنُّهَا الَّذِينَ أَمُّنُوا يُوبُولُ إِلَى اللَّهِ تَدْيَدُ نُصُوحًا ط بِفَتِح النُّونِ وَضُمَها صَادِقَةً بِكُنْ لَّا يُعْدَادُ إِلَى الذُّنْبِ وَلَا يُرَادُ الْعُنُودُ الَيه عَسٰى رَبُكُم تُرَجَيْهِ تَقَعُ أَنْ يُكُفِّرُ عَنْكُمْ سُيّاتِكُمْ وَيُدْخِلُكُمْ جَنُّتِ بَسَاتِينَ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا أَلَانُهُو يَهُمَ لاَ يُنخِزِي اللَّهُ بِادْخَالُ النَّارِ النَّبِيُّ وَالَّذِينَ أَمُنُوا مَعَهُ ج نُورُهُمْ يَسَعْي بَيْنَ أيَّدينهم امَّامَهُمَ وَ يَكُونُ بِأَيْمَانِهِمُ يَقُولُونَ مُسَتَانِفُ رَبُّنَا أَتْمِمُ لُنَا ثُورَنَا إلَى الْجَنَّةِ وَالْمُنَافِقُونَ يُطْفَأُ ثُرُّهُمُ وَاغْتَفِنْرِ لَنْنَاجٍ رَبُّنَّا إِنَّكَ عَبْلَى شُئ قَدِيْكُر ـ

. لَيَانُهُا النّبِيُ جَاهِدِ الْكُفّارُ بِالسّبَفِ
وَالْمُنْفِقِيْنَ بِاللِّسَانِ وَالْحُجّةِ وَاغْلُظْ
عَلَيْهِمْ طِ بِالْإِنْتِهَارِ وَالْمَقْتِ وَمَادُهُمُ
جَهَنّهُ طُ وَبِئْسَ الْمُصِيْرُ هِيَ -

. 
 ضَرَبَ اللّهُ مُثَلًا لَلُذِينَ كَفَرُوا امْرَءَ 
 ضَوج وَامْرَءَ لُنوط مد كَانَتَ ا تَحَت 
 عَبَدَدُين مِن عِبَادنا صَالِحَبين 
 فَخَانَتَاهُمَا فِي الدِّين إذْ كَفَرْتَا .

وَكَانَتِ أَمَرا أَهُ نَزْجِ وَإِسْمُهَا وَاهِلَهُ تَقُولُ لِقَوْمِهِ إِنَّهُ مَجَنُونُ وَأَمَرا أَهُ لُوطٍ وَإِسْمُهَا وَاعِلَهُ تَدُلُ عَلَى إِضْيَافِهِ إِذَا نَزُلُوا بِهِ وَاعِلَهُ تَدُلُ عَلَى إِضْيَافِهِ إِذَا نَزُلُوا بِهِ لَيَلًا بِإِلْقَادِ النَّارِ وَنَهَارًا بِالتَّدْخِيْنِ فَلَا يَعْزَينا أَى نُوحُ وَلُوطً عَنْهُما مِنَ فَكُو مَلُوطً عَنْهُما مِنَ اللَّهِ مِن عَذَابِهِ شَيْنًا وَقِيْدِلَ لهما الْخُلُل النَّارَ مَعَ الدَّاخِلِينَ مِن كُفَّادٍ وَفَعْ لُوطٍ.

হয়রত নৃহ (আ.) -এর স্ত্রী যার নাম ছিল ওয়াহেলা। সে তার সম্প্রদায়কে বলত, নৃহ তো উন্মাদ হয়ে গেছে। আর হয়রত লৃত (আ.)-এর স্ত্রীর নাম ছিল ওয়ায়েলা। সে তার সম্প্রদায়ের লোকদেরকে রাতে আগমনকারী মেহমানদের সম্পর্কে অগ্নি প্রজ্বলিত করে এবং দিনে আগমনকারী মেহমানদের সম্পর্কে ধোঁয়া সৃষ্টি করে সংবাদ দান করত। বস্তুত তারা উভয়ে উপকারে আসেনি নৃহ ও লৃত তাদের জন্য আল্লাহ হতে তাঁর শান্তি হতে। আর বলা হলো তাদেরকে তোমরা উভয়ে প্রবেশকারীদের সঙ্গে জাহান্নামে প্রবেশ করো হয়রত নৃহ (আ.) ও হয়রত লৃত (আ.)-এর সম্প্রদায়ের কাফেরগণের সাথে।

### তাহকীক ও তারকীব

আৰ سُبْتُدا (কে কেউ কেউ الَّذِينَ কৰি কৰি। এর উপর عَطْن এর উপর النَّيْسُ विक्रिं الَّذِينَ : هَوَلُهُ وَالْمَدْيِنُ الْمَنْوُا مُعَهُ مُرَّامُهُمْ الْذِينَ : هَوَلُهُ وَالْمَدْيِنُ الْمَنْوُا مُعَهُ مُرَّامُمُ النَّذِينَ : هَوَلُهُ وَالْمَدِينَ الْمَنْوُا مُعَهُ مُرَّامُمُ الْفَالِمُ الْمَنْوَا الْمَاكِمِ اللَّهُ الْمَنْفُرِ عَلَيْهُ مُرْكًا اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَالْمَاكِمِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَالْمَاكِمِ اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الللْمُنِولِ الللْمُعِلِمُ اللَّهُ اللْمُنْكُولُولُولُولُولُولُولُولُول

لِلَّذِينَ كَفَرُوا هَاللهَ فَاعِلْ क्षात اللَّهُ عَلَى هَا क्षात اللَّهُ ..... وَاضَرَاهَ لُوَطَّ اللَّهُ ..... وَاضَرَاهَ لُوَطَّ اللَّهِ عَلَى ضَرَبِ اللَّهُ ..... وَاضَرَاهَ لُوَطِ مَفَّكُولُ لَانِي قَمَا هَمَ عَنْكُم بَعْنَولُ أَوْلَ هَـه - ضَرَب عَرَاءَ لُوحٍ - مُتَعَلَقُ عَرَا اللَّهُ مَنْكُولُ اللَّهُ عَنْفُولُ اللَّهُ عَنْوَلُ اللَّهُ مَنْكُولُ مَا عَرَاهُ وَاللَّهُ عَنْوَلُ اللَّهُ مَنْكُولُ مَعَلَى عَلَى اللّهُ مَنْكُم مِثْلُ مِثْلًا عَلَى اللّهُ مَنْكُم مِثْلُ مِثْلًا عَلَى اللّهَ اللّهُ مَنْكُم مِثْلًا عَلَى اللّهُ مَنْكُم مِثْلًا عَلَى اللّهُ مَنْكُم مِثْلُ مِثْلًا عَلَى اللّهُ مُنْكُم مِثْلُ مِثْلًا عَلَى اللّهُ مُنْكُم مِثْلًا عَلَى اللّهُ مَنْكُم مِثْلُ اللّهُ مَنْكُم مِثْلُ اللّهُ مُنْكُم مِثْلُ اللّهُ الللّهُ مُنْكُم مِثْلُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّ

### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

ः आज्ञार তাআলা বলেন, আত্তাरর أَكُولُهُ تَكَالَى لِكَايُهُا النَّوِيْنَ أَكَنُوا تُوَبُوّا الَى اللَّهِ تَوبَهٌ نُصُوحًا بيري واللَّهِ مَا अशुर अठा এবং পাকা-পোকভাবে তওবা করো। (থানবী) আর কেউ কেউ বলেন, এর অর্থ হলো, হে মুমিনগণ! তোমরা বিওদ্ধ মনে আত্তাহর দরবারে তওবা করো।

তওবার অর্থ : তওবা শব্দের শান্দিক অর্থ– ফিরে আসা অর্থাৎ গুনাহসমূহ হতে ফিরে আসা। আর কুরআন ও সুন্নাহ -এর ব্যবহার বিধি মতে, ব্যক্তি স্বীয় অতীত জীবনে কৃত গুনাহসমূহের উপর লজ্জিত হওয়া আর ভবিষ্যতে তার নিকটেও না যাওয়ার উপর দৃঢ়সংকল্পবদ্ধ হওয়াকে তওবা বলা হয়।

नाज़्द भरमत अर्थ : نَصُوْح भमि आति, এটি نَصُعُ وَنَصِيْحَتُ السَّوَع भरमत श्रव कता दश, তाহलে তात अर्थ हरत مُشْتَقُ श्रव نَصُاحَتُ भामि दश ठथन अर्थ हरत, काপড़ সেनार कता ও তাতে জোড़ा नागारा।

প্রথমোক্ত অর্থের দৃষ্টিতে نَصُرُح -এর অর্থ হলো, ব্যক্তি رِيَّاء অথবা লোক দেখানো হতে خَالِصٌ হয়ে কেবলমাত্র আল্লাহর সন্তুষ্টি ও তাঁর শান্তি হতে বাঁচার জন্য কৃত গুনাহসমূহের উপর লব্জিত হয়ে তা ছেড়ে দেওয়া।

আর দ্বিতীয় অর্থ مَصُوْع -এর অর্থ হবে শুনাহের কারণে নেক আমলের যে আবরণ কেটে গেছে তাকে তওবার মাধ্যমে জোড়া দেওয়া । (نَبُعُنَالُ نَصَاحَهُ التَّرْبِ)

তওবামে নাঁস্হা -এর সংজ্ঞা : হযরত হাসান বসরী (র.) বলেন, ব্যক্তি তার অতীত জীবনে কৃত যাবতীয় গুনাহের উপর লজ্জাবোধ করে ভবিষ্যতে তাতে পদার্পণ না করার দৃঢ় ইচ্ছা করা।

কালবী (র.) বলেন, তওবায়ে নাসূহা তাকে বলা হয়, যাতে ভাষায় بُنْتَوْنُنَارٌ করা হয় এবং আন্তরিকভাবে লজ্জাবোধ করা হয় এবং ভবিষ্যুৎ জীবনে নিজকে সে গুনাহের কাজ হতে বাঁচিয়ে রাখে।

ইসলামি শরিয়তে এর তাৎপর্য হলো, এমন তওবা যাতে তিনটি শর্ত একত্রিত হবে, ১. গুনাহ হতে বিরত হওয়া, ২. অতীতে যে গুনাহ করা হয়েছে তার জন্য লজ্জিত ও অনুতপ্ত হওয়া। ৩. আর ভবিষ্যতে এ গুনাহ আর কথনো না করার সংকল্প করা। যদি কোনো মানুষের হক আত্মসাৎ করে থাকে, তাহলে চতুর্থ আরেকটি শর্ত বেড়ে যাবে। তা হলো মালিককে বা তার ওয়ারিসকে হক আদায় করে দেওয়া অথবা তার কাছে গিয়ে মাফ করিয়ে নেওয়া। –[রহুল মা আনী, সাফওয়া]

ইবনে আৰু হাতিম জির ইবনে হোবাইশের সূত্রে উদ্ধৃত করেছেন। তিনি বলেন, আমি হযরত উবাই ইবনে কা'বের নিকট হিন্দু শব্দের অর্থ ও তাৎপর্য জানতে চাইলাম। তথন তিনি বললেন, আমি রাস্লুল করীম ==== এর নিকট এ প্রশুই করেছিলাম। জবাবে তিনি বলেছিলেন, 'এর তাৎপর্য হলো, তোমার দ্বারা যথন কোনো অপরাধ হয়ে যায় তথন নিজের গুনাহের কারণে তুমি লজ্জিত ও অনুতপ্ত হও এবং এ লজ্জা সহকারে আল্লাহর নিকট ক্ষমা চাও। আর ভবিষ্যুতে কথনো এ কাজ করো না।' হযরত ওমর ও হযরত আন্দুল্লাহ ইবনে আব্বাস (রা.) হতেও এ তাৎপর্যই বর্ণিত হয়েছে। একটি বর্ণনা মতে হযরত ওমর (রা.) 'তাওবাতান নাসূহা'-এর সংজ্ঞা দিয়েছেন এভাবে যে, তওবা করার পর পুনরায় সে গুনাহ করা তো দূরের কথা তা করার ইচ্ছা পর্যন্ত করবে না। –িইবনে জারীর।

হয়রত আলী (রা.) একবার একজন বেদুঈনকে খুব দ্রুত তওবা-ইস্তিগফারের শব্দগুলো উচ্চারণ করতে শুনতে পেলেন। তথন তিনি বললেন, 'এটা মিথ্যুক্তদের তওবা 'ে সে জিজ্ঞাসা করল, তাহলে খাটি তওবা কিং বললেন, তার সাথে ছয়টি জিনিস থাকা আবশ্যক– ক. যা ঘটে গেছে তার জন্য লজ্জিত হবে। খ. নিজের যেসব কর্তবে। অবহেলা দেখেছ তা রীতিমতো আদায় করবে। গ. যার হক নষ্ট বা হরণ করেছ তা ফিরিয়ে দিবে। খ. যাকে কটি দিয়েছ তার নিকট ক্ষমা চাবে। ঙ. ভবিষয়তে এ গুনাহ না করার দৃঢ়সংকল্প করবে এবং চ. নিজের সন্তাকে আল্লাহর আনুগত্যে নিংশেষিত করবে যেভাবে তুমি তাকে আজ পর্যন্ত নাফরমানির কাজে অভান্ত বানিয়ে রেখেছ। তাকে আল্লাহর আনুগত্যের তিক্তরস পান করাবে– যেরকম তাকে তুমি আজ পর্যন্ত নিফরমানির মিষ্টতার স্থাদ আস্বাদন করাঙ্গিলে। – কাশপাফ, রুল্ল মা'আনী, মা'আরেফ]

ভ্রতি আন্ত্র আন্তর্গান্ত কর্মান্তর আন্তর্গান্তর আন্তর্গান্তর আন্তর্গান্তর আন্তর্গান্তর আন্তর্গান্তর আন্তর্গান্তর আন্তর্গান্তর অবাং আন্তর্গান্তর প্রতিপালক তোমাদের আমলনামা হতে গুনাহসমূহ মোচন করে দিবেন, আর তোমাদেরকে ঐ বাগিচাসমূহে প্রবেশ করাবেন, যার নিম্নদেশে ঝর্নাধারাসমূহ প্রবাহিত হতে থাকবে, সেদিন আল্লাহ দুরাচার কাফেরদেরকে দিকে বিভিন্ন প্রকারের লাঞ্জনা দিবেন। আর ঈমানদারগণকে কথনো লক্ষ্মিত করবেন না। আর তাদের নেক কার্যসমূহ এবং সভতার কারণে তাদের আল্লাহ প্রদত্ত জ্যোতি তাদের অপ্রে-পশ্চাতে, ডানে-বামে, ছুটতে থাকবে। ভারা সম্ভূষ্ট চিত্তে তাদের প্রভুর নিকট আরজ করবে– হে আমাদের প্রভু, ভূমি আমাদের নূরকে পূর্ণত্ব দাও। আমাদেরকে ক্ষমা করো। নিঃসন্দেহে ভূমি সবকিছুই করতে সক্ষম।

ناس المتا المتا

كُمَّا فَالْ صَاحِبُ الْعَقَائِدِ وَمَا هُوَ الْأَصْلَحُ لِلْعَبْدِ فَلَيْسَ بِوَاجِبٍ عَلَى اللَّهِ تَعَالَى.

কেননা নেক আমলের প্রতিদান প্রত্যেক ব্যক্তিকেই আল্লাহ দুনিয়াতে যাবতীয় নেয়ামতের মাধ্যমে কিছু কিছু প্রদান করেন, তার প্রতিদানস্বরূপ আল্লাহর নিয়মতান্ত্রিকভাবে বেহেশ্ত পাওয়াও আবশ্যক নয়; বরং আল্লাহর নেয়ামত হিসেবে তাঁর দয়ার উপর নির্ভবশীল।

রাসূলুরাহ 🥌 বলেছেন, তোমাদের কাউকেও তার কোনো আমল নাজাত দান করতে পারবে না। সাহাবীগণ আরজ করলেন, لَــــُولُ اللّه نَاسُهُ আপনাকেও নাজাত দান করবে না؛ হয়্র 🎫 বললেন না, আমাকেও পারবে না। যতক্ষণ পর্যন্ত আল্লাহ তা'আলা তার দয়ার মাধ্যমে নাজাত দান না করবেন ততক্ষণ আমিও নাজাত পাবো না। –[বুখারী ও মুসলিম, মাযহারী]

তবে আল্লাহর পক্ষ হতে বান্দাকে ক্ষমা পাওয়ার আশা পোষণ করতেই হবে এবং ক্ষমা পাওয়ার আশায় কোনো গুনাহ করা কোনোমতেই বাঞ্জনীয় হবে না।

نِيْ حَاشِيَةِ الْجَلَالَيْنِ وَقَالَ بَعْضُ السُّفَيِّينِينَ وَفِي عَسْى إِشِارَةً إِلَى أَنَّ هَذَا النَّرَجِّي وَاجِبُ الْوُقْرِعِ.

জালালাইনের হাশিয়াতে বলা হয়েছে, কোনো কোনো তাফসীরকার বর্লেন, এখানে ক্রান্তর ইশারায় এ আশা কার্যত পরিণত করা ওয়াজিবতুল্য। অর্থাৎ নিঃসন্দেহে আল্লাহ ক্ষমা করবেনই।

नृत তো কোনো রহসশার জন্ম নয় তথাপিও مَرَرُمُ يَسَعَى किভাবে বলা হয়েছে? या জন্ম জগতের কার্য : এই উত্তরে বলা হবে, যদিও নৃর কোনো জন্ম নর তথাপিও এটা জন্ম সাদৃশ্য হওয়া আবশ্যক নয় । এটা আল্লাহর কুদরতি এক প্রকার শক্তি বা সৃষ্টি, আল্লাহর হকুমে এটা আল্লাহর পক্ষ হতে আবেদগণের সাথে এসে সংমিশ্রিত হয় । যেমনি মানুষের শারীরিক শক্তি এবং রং, রূপ ইত্যাদি আল্লাহর সৃষ্টিগত, এটাও এরূপ । আল্লাহর কুদরতি শক্তিতে এটা নড়াচড়া ও চকচক করতে থাকেরে, যেভাবে আয়না ইত্যাদির আলো চকচক করতে থাকে। সুতরাং এটা অসম্ভব কিছু নয় । গুনাহগার ব্যক্তি মৃত্যুবরণ করলে যেরূপ তার শরীর বিশ্রি রং ধারণ করে এটাও সেরূপ মনে করবে। হাদীস শরীফেও এ সম্পর্কে বলা হয়েছে — الْصَافِيَةُ الْمُعَالَّمُ عَلَيْهُ الْمُعَالَّمُ الْمُعَالَّمُ الْمُعَالَّمُ الْمُعَالَّمُ الْمُعَالَّمُ الْمُعَالَّمُ الْمُعَالَمُ ال

মু'মিনগণ কোধায় الَّهُمُ لِنَا يُوْرِلُنَ الْغَمْرِلُنَ وَاغْمُولُنَ क्लाव: তাফসীরে দুররে মানছুর প্রছে হ্বরেত ইবনে আব্বাস (রা.) হতে উদ্ধৃতি দিয়ে বলা হয়েছে যে, কিয়ামতে প্রত্যেক মু'মিন ব্যক্তিকে কিছু না কিছু নূর প্রদান করা হবে। যখন পুলসিরাতের নিকট পৌছবে তখন মুনাফিকদের নূরওলো নির্বাপিত হয়ে যাবে এবং ঈমানদারগণের নূর তখনও বহাল থাকবে। এমতাবস্থায় দেখে মু'মিনগণ আল্লাহর সমীপে দোয়া করতে থাকবে, হে আল্লাহ। মুনাফিকদের ন্যায় আমাদের নূরও যেন নির্বাপিত না হয়ে যায়।

—[মা'আরেফ]

و ما عندر و کبیر و ما مندر و کبیر و استان کم سیک الکم است کالی کا سیک کرگر است کالک میسی کرگ کم است کا تکم مرد مرد است کی کم است کالی کا مرد است کی کرگر کی الدکری کا است کی کالی و کالی کالی از الحک الله کی کالی و کالی

আর একটি হাদীদে রয়েছে, রাসূলুরাহ === এর নিকট একজন লোক এসে ইসলাম এহণ করার মনস্কামনা জানাল এবং রাসূলুরাহ === -কে সে প্রশ্ন করল যে, এতে আমার অতীত তনাহসমূহ মাফ হবে। হয়র === বললেন, হাা। অতঃপর সে আরার প্রশ্ন করল, আমি যে হত্যাকাওসমূহ করেছি তা কি ক্ষমা হবে। এর পরিপ্রেক্ষিতে আল্লাহ তা আলা সর্বশেষ আয়াত নাজিল করেন—

مُلْ يُوبَادِيَ الْفَرِيْنَ اَسْرَفُوا عَلَى انْفُوسِهِمْ لاَ تَفْنَطُوا مِنْ رَّخْمَةِ اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ يَغَفِرُ اللَّوْبَ جَمِيْعًا إِنَّهُ هُوَ الْفَفُورُ الرَّحِيْمُ - كَالْفَاوَنَ اللَّهُ مِنْ الْفَفُورُ الرَّحِيْمُ - अठबा९ এट७७ প्রমাণिত হয় যে, উজ আয়াতে مَنِفِيْرِهُ اللّهُ كَاللّهُ عَلَيْهِ अतन शनावर क्षेपा करब निरना।

আল্লাহ তা আলা হযরত মুহামদ के वे के के के के के लिक्कित प्राप्त के के के के लिक्कित प्राप्त के के के के लिक्कित प्राप्त के कि के लिक्कित प्राप्त के लिक्कित के लिक्कित प्राप्त के लिक्कित के लिक्कित प्राप्त के लिक्कित के लिक्

তাফসীরকারদের মতে, ইসলামের শক্র দুই শ্রেণিতে বিভক্ত। এক শ্রেণি বাহির হতে ইসলামের সরাসরি বিপক্ষে কাজ করে থাকে। তারা হলো কাফের ও মুশরিক সম্প্রদায়। অপর শ্রেণি ভিতরগতভাবে ইসলামের সাথে শক্রতা করে থাকে। তারা হলো, মুনাফিক সম্প্রদায়।

আল্লামা জালালুদ্দিন মহন্ত্রী (র.) উক্ত আয়াতের তাফসীরে বলেন, কাফেরদের সাথে অন্ত্রসন্ত্র বা তরবারির মাধ্যমে যুদ্ধ করতে এবং মুনাফিকদের সাথে যুক্তিতর্কের মাধ্যমে জিহাদ করতে হয়্র 🚟 -কে বলা হয়েছে এবং উভয় পক্ষের সাথেই কঠোরতা করার নির্দেশ দিয়েছেন।

কারো মতে, দাওয়াতে ইসলাম এবং শরয়ী আহকামসমূহ বাস্তবায়নে তাদের সাথে কঠোরতা করার হুকুম দেওয়া হয়েছে।

হযরত হাসান বসরী (র.)-এর মতে, حُدُود شُرُعِيَّة বাস্তবায়নের ক্ষেত্রে তাদের বিরুদ্ধে জিহাদ করতে বলা হয়েছে। কারণ তারা এমন সব কাজকর্ম করত যাতে তাদের উপর শরিয়তের শান্তি কায়েম করা আবশ্যক হয়ে দাঁড়ায়। –[ফাতহুল কাদীর]

আল্লামা সাবৃনী (র.) বলেন, কথাবার্তায় তাদের সাথে কঠোর হওয়া তথা কখনো শালীনতা, ভদ্রতা, নম্রতার ব্যবহার দেখাতে নিষেধ করা হয়েছে, যাতে তারা লাঞ্ছিত ও অপমানিত হয়ে মনের শক্তির দিক দিয়ে একেবারেই ভেঙ্গে পড়ে।

আর কারো মতে, মুনাফিকদের সাথে যদি প্রয়োজন হয় তবে কথাবার্তার পরিস্থিতি অনুসারে তরবারিও ব্যবহার করা বৈধ হবে, যেহেতু আল্লাহ তা আলার নির্দেশ وَاَغْلُظُ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ ( অর্থে এটাও অন্তর্ভুক্ত হতে পারে। –(খাতীব)

ভেনি নাই যানি ক্রি । এই ভানার কান্তর থানার করি থানার করি থানার করি থানার করি আনার করি আনার করি আনার করি থানার করি দেব করি আনার নবী হবরত নৃহ (আ.)-এর স্ত্রী এবং হবরত নৃত (আ.)-এর স্ত্রী র অবস্থা বর্ণনা করিছি যে, সে দৃ'জন স্ত্রীলোক যদিও আমার বিশিষ্ট এবং উচ্চ মর্যাদাশীল দৃ'জন নবীর বিবাহ বন্ধনে আবদ্ধ ছিল। অতঃপর যখন তারা স্ব-স্থ সামীর সাথে ধোঁকাবাজির কাজ করেছিল। আর তাঁদেরকে সত্য নবী হিসেবে জেনে গুনেও আনুগত্য দেখায়নি। তাই আমার দুই নেক বান্দা আল্লাহর সমীপে সে স্ত্রীগণের কোনো উপকার করতে পারেননি। অর্থাৎ দুনিয়া ও আথেরাতে আল্লাহর ভয়াবহ শান্তি হতে রক্ষা করতে পারেনি। অতএব, কিয়ামতের দিবসে তাদেরকে পরিষ্কারভাবে বলে দেওয়া হবে যে, জাহানুামীদের সাথে জাহানুমে প্রবেশ কর। এটাই তোমাদের বাসস্থান।

উদাহরণ পেশের কারণ: এ উদাহরণটি পেশ করার কারণ এই যে, মানুষ যেন এ কথা ভালোভাবে বুঝে নেয় যে, নিজে কোনো সংকর্ম না করে কেবল সং লোকদের সহচরে বসবাস করলেই পরকালে আল্লাহর আজাব হতে নাজাত পাওয়া যাবে না। যদি তা-ই হতো তবে হযরত নৃহ ও হযরত লৃত (আ.)-এর স্ত্রীগণকেও নাজাত দেওয়া হতো। অসংকাজের পরিণতি কোনো দিন ভালো হয় না। জাহান্নামের কাজ করে কখনো জানাতে প্রবেশ করা যায় না।

উক্ত সূরা তাহরীমের শেষাংশে মোট ৪ জন মহিলার সম্পর্কে আলোচনা পেশ করা হয়েছে - ১. হযরত নূহ (আ.)-এর স্ত্রী, ২. হযরত দৃত্ত (আ.)-এর স্ত্রী, ৩. ফিরাউনের স্ত্রী, ৪. হযরত মরিয়ম (আ.)। এখানে দৃ'জনের কথা বর্ণনা করা হয়েছে। তৃতীয় ও 
' চতুর্থ জনের সম্পর্কে পরবর্তী আয়াতে বলা হবে।

সতৰ্কবাণী] : সবগুলোর বর্ণনাতে স্পষ্ট হয়ে যায় যে, ঈমানদারের ঈমানের বরকতে কোনো কাফের উপকৃত হতে পারে ا تُنْهِمُ না। অনুপ কোনো কাফেরের কুফরির কারণে ঈমানদারের কোনো ক্ষতি হতে পারে না।

मुख्दाং কোনো নবীগণের অথবা اَوْلِكَ وَكُرُامُ -এর স্ত্রীগণ যেন এ মর্মে গাফেল না হয়ে যায় যে, আমাদের স্বামীদের কারণে আমরা রক্ষা পাবো । আর কোনো কাফের যেন এ ধারণা না করে যে, আমাদের স্ত্রীগণের দ্বারা আমরা রক্ষা পাবো বা স্ত্রী যেন এ

अवशा না করে যে, তার নাফরমান স্বামী তার কোনো ক্ষতি করতে পারবে।

কিন্তু অনুসরণ ও অনুসরন তারা করেনি। এটাই ছিল দোষ। তাই গ্রন্থকার করি তাদের স্বামী যেহেতু নবী, তাই তাদের অনুসরণ কর। কিন্তু অনুসরণ ও অনুসরন তারা করেনি। এটাই ছিল দোষ। তাই গ্রন্থকার করেছেন نَمْنَانَنَاهُمَا وَمُعْلَمُ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللللللللللللللللللللللل

কালবী (র.) বলেন, তাদের খেয়ানত হলো نِفَاقِيْ অর্থাৎ ঈমান প্রকাশ করত আর নেফাক গোপন রাখত।

ورُوكِي الْحَاكِمُ مِنْ طَرِيثِيَ ابْنِ عَبَّامٍ أَنَّ خِيَائَةَ اِمْرَأَةِ نُوْجٍ قَوْلُهَا إِنَّهُ مَجَّنَوَنَّ وَخِيَانَةُ اِمْرَأَةِ لُوطٍ . وَلَالْتُهَا عَلَى حَيِّنَظِهِ (كَيِيْر)

কোনো কোনো তাফসীরকার বলেন, হযরত নৃহ ও হযরত লৃত (আ.)-এর স্ত্রীগণের নাম সম্পর্কে মতভেদ রয়েছে। কাবীর ও মাআরেফ গ্রন্থকার এবং জালালুদ্দীন মহক্রী (র.)-এর মতে, হযরত নৃহ (আ.) -এর স্ত্রীর নাম ছিল (رَامِلَة) আর হযরত লৃত (আ.)-এর স্ত্রীর নাম ছিল ওয়ায়েলা।

উক আয়াত দ্বারা প্রমাণিত হলো যে, মৃত্যুর পরই হাশরের পূর্বে জান্নাত অথবা জাহান্নামের ব্যবস্থা রয়েছে। কারণ হ্যুর بيت বলেছেন, (الْنَعَرِيْتُ) (الْنَعَرِيْتُ) مَنْ مَاتَ فَكَنَّ قَامُتُ وَبِيَامُتُهُ (الْنَعَرِيْتُ) مِنْ مَاتِ فَكَانُ قَامُتُ وَالْنَعَرِيْتُ) আর আহলে সুন্নত ওয়াল জামাতের মতামতও এটাই। –[মাওলানা আশরাফ আলী থানবী]

আয়াতটি একটি সৃন্ধ ডানীহ এর প্রতি ইঙ্গিত করছে: তা হলো হযরত আয়েশা ও হযরত হাফসা (রা.)-এর প্রতি সৃন্ধ ইশারা অর্থাৎ যেন হযরত আয়েশা ও হাফসা (রা.)-কে ইঙ্গিত দেওয়া হয়েছে যে, তোমরা রাসূলুরাহ ==== এর বিপক্ষে যে উভয়ে যোগসাজস বা পরামর্শ করেছ তা হতে তোমরা স্ব-স্থ দায়িত্বে হেফাজত হয়ে যাও এবং এটা হতে শিক্ষা গ্রহণ করো।

আর পরোক্ষভাবে জগতের সকল নারীদেরকেও উপদেশ দেওয়া হয়েছে যে, যদি নেক ব্রী হতে চাও তবে কোনো কালেও স্বামীর অসন্তুষ্টিকর কোনো কাজ করতে যেয়ো না। নতুবা জাহান্নামী হবে এতে কোনো সন্দেহ নেই। –[মাওলানা আশরাফী আলী থানবী] শায়থ মাওলানা আব্দুল হক (র.) বলেন, হযরত আয়েশা ও হাফসা (রা.) এরপর কখনো ইর্বান্ধিত হয়েও প্রিয়নবী হযরত ক্রিনানা আনুগত্যে বিনুমাত্রও মৃত্যু পর্যন্ত ব্যতিক্রম করেননি। –[মাওলানা আশরাফী আলী থানবী]

كُقُولِهِ تَعَالَى قِبْلَ ادْخُلُوا اَبْوَابَ جَهْنَمَ خَلِدِينَ فِيهَا فَبِنْسَ مَثْوَى الْمُتُكْبِرِينَ . وَسِبْنَ الَّذِينَ انْغُوا رَبُّهُمْ إِلَى الْجُنْةِ وُمُوا حَتَّى إِذَا جَاؤُوهَا وَفُتُوحَتَ ابْوَابُهَا وَقَالَ لَهُمْ خَزَنْتُهَا سَلَامُ كَلَيْكُمْ طِبْتُمْ فَادْخُلُوهَا خَلِدِينَ .

ः অর্থাৎ দৃ'জনকেই বলা হয়েছে যে, "আগুনে প্রবেশকারীদের সাথে প্রবেশ করে।" এ কথাটি মৃত্যুর প্রাক্তালে তাদেরকে বলা হয়েছে। অথবা পরকালে তাদেরকে উদ্দেশ্য করে বলা হবে, কাফের, মুশরিক ও নাফরমানদের সাথে তোমরাও জাহান্লামে প্রবেশ করে। এ কথাটি তাদেরকে অবশ্যই বলা হবে। এটা বুঝানোর জন্য এখানে তাল্বলিক তালির। অতীতকালের ক্রিয়া ব্যবহার করা হয়েছে, যেমন ইতঃপূর্বে বলা হয়েছে। ন্ফাড্ছল কাদীর)

অনুবাদ :

وَضَرَبَ اللَّهُ مَثَلًا لِللَّذِينَ أَمَنُوا امْرُءَهَ فِرْعَنُونَ مِ الْمُنَتَّ بِمُولِسِي وَالسَّمُهَا السِيَةُ فَعَذَبُهَا فِرعُونُ بِأَنْ أُوتُـدُ يُدَيِّهَا وَ رجُلَيْهَا وَالَقَيٰ عَلَى صَدْرِهَا رَحٰي عَظِيْمَةً وَاسْتَقْبُلَ بِهَا الشُّمْسَ فَكَانَتْ إِذَا تَفَرُّقَ عَنْهَا مَنْ وكِلَ بِهَا ظَلَّلُتْهَا الْمَلَاتِكُةُ إِذْ قَالَتْ فِي حَالِ التَّعْذِيبُ رُبُ ابْن لِي عِنْدُكَ بَيْتًا فِي الْجُنَّةِ فَكَشَفَ لَهَا فُرأَتُهُ فَسَهَلَ عَلَيْهَا التَّعْذِيْبُ وَنَجَنيَ مِنْ فِرْعَوْنَ وَعَمَلِهِ وَتَعَذِيْبِهِ وَنَجِينَى مِنَ الْقَوْم الظُّلِمِيْنَ اَهْلِ دِيْنِهِ فَقَبَضَ اللُّهُ رُوْحَهَا وَقَالَ ابْنُ كَيْسَانُ رُفِعَتْ إِلَى الْجَنَّةِ حَيَّةً فَهِيَ تَاكُلُ وَتَشُرَبُ

وَمَرْيَامَ عَطَفُ عَلَى إِمْراَةً فِرْعَوْنَ الْنَتَ عِمْرَانَ الْتِتَى اَحْصَنَتْ فَرْجَهَا حَفِظَتُهُ فَنَفَخَنَا فِيهِ مِنْ رُوْحِنَا اَنَّ جِبَرْنِيل حَيْثُ نَفَخَ فِى جَيْبِ دَرْعِهَا بِخَلْقِ اللَّهِ فِعَلَهُ الْوَاصِلَ إِلَى فَرْجِهَا فَحَمَلَتُ بِعنيلسى وصَدَّقَتْ بِكَلِيطُوبَ رَبِهَا بِشرانعه وكُنُيهِ الْمُنزَلِةِ وَكَانَتْ مِنَ الفَيْتِينَ مِنَ الْقَوْمِ الْمُطِيعِينَ. ১১. আর আল্লাহ মু'মিনদের জন্য উপস্থাপন করছেন ফিরআউন পত্নীর দৃষ্টান্ত তিনি হযরত মুসা (আ.)-এর প্রতি ঈমান আনয়ন করেছিলেন। তাঁর নাম ছিল আসিয়া। ফিরুআউন তাঁকে হস্ত ও পদে লৌহ শলাকা বিদ্ধ করে এবং তাঁর বক্ষে প্রকাও পাথর চাপা দিয়ে শান্তি প্রদান করে। আর তাকে প্রথর উত্তপ্ত রৌদ্রে শুইয়ে রাখে। যখন শাস্তি দাতারা তার থেকে পৃথক হয়ে চলে যেত তখন ফেরেশতাগণ এসে তাঁকে ছায়া দান করত। যখন সে বলেছিল শাস্তি দানকালীন অবস্থায় হে আমার প্রতিপালক! তোমার সন্নিকটে জানাতে আমার জন্য একটি গৃহ নির্মাণ করো তখন তাঁর সম্মুখে বেহেশত উদ্ধাসিত হয়ে উঠল, ফলে তাঁর নিকট শান্তি সহজসাধ্য অনুভূত হতে লাগল। এবং আমাকে মুক্তি দান কর ফিরআউন ও তার কর্ম হতে তার শাস্তি হতে আর আমাকে মুক্তি দান করো জালিম সম্প্রদায় হতে যারা ফিরাউনের মত অনুসরণ করে. অতঃপর আল্লাহ তা আলা তাঁর রূহ কবজ করে নেন। আর ইবনে কায়সানের মতে তাঁকে জীবিতাবস্থায় জানাতে উত্তোলন করে নেওয়া হয়, তিনি তথায় পানাহার করেন।

১২. <u>আর মরিয়ম</u> এটা وَرَعَوْنَ -এর উপর <u>ইমরান কন্যা, যে তার সতীতু রক্ষা করেছিল</u> তাকে হেফাজত করেছে <u>অনন্তর আমি তার মধ্যে রহ ফুঁকে দিয়েছিলাম</u> অর্থাৎ হযরত জিবরাঈল (আ.) তার আঁচলে ফুঁকে দেন। আল্লাহর হকুমে হযরত জিবরাঈল (আ.)-এর ফুঁকের প্রভাব জরায়ুতে গিয়ে পৌছার এবং তিনি ঈসা (আ.)-কে গর্ভ ধারণ করেন। <u>আর সে সত্যারোপ করে তার প্রতিপালকের বাণীসমূহে</u> তার বিধানসমূহে <u>এবং তার কিতাবসমূহে</u> যা অবতীর্ণ হয়েছে। <u>আর সে ছিল অনুগতগণের অন্তর্ভুক্ত আনুগত্যকারী সম্প্রদায়ের অন্তর্গত।</u>

#### তাহকীক ও তারকীব

प्क करत کَدُنَتُ १एक हिन । इामया आल-उमती, हैशक्त काठानाह, आव् मिक्रमाय अवर आर्प्तामत अक वर्गनाह کَلِيَاتِ करत کَلِيَاتِ भर्फाहन । کَلِيَاتِ भक्षिरक क्षमहत वहवठन हिरमत بگلیک পড়েছেন । کلیاتِ भक्षिरक क्षमहत वहवठन हिरमत بگلیک (पड़्हन ) आब हात्रान, मुक्षाहिन, कुहमाती अकवठन हिरमत بگلیک (अर्फ्हन ) राज हात्रान, मुक्षाहिन, कुहमाती अकवठन हिरमत بگلیک (अर्फ्हन ) राज हात्रान, मुक्षाहिन, कुहमाती अकवठन हिरमत

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

ফরআউন পত্নীর উদাহরণ বর্ণনা করেছেন, সে যখন বলল "হে আমার পালনকর্জা, আপনার সন্নিকটে জান্নাতে আমার জন্য একটি গৃহ নির্মাণ করুন, আমাকে ফেরাউন ও তার দুরুর্ম হতে উদ্ধার করুন এবং আমাকে জালিম সম্প্রদায়ের হাত হতে মুক্তি দিন।" আয়াতের তাৎপর্য এই যে, আলোচ্য আয়াতে বর্ণিত ফেরাউনের ব্রীকে মুর্মিন মহিলাদের সামনে আদর্শ হিসেবে পেশ করা হয়েছে। তিনি দুনিয়ার বুকে সে যুগের সর্বাধিক বড় সম্রাটের ব্রী ছিলেন। অট্টালিকায় বসবাস করতেন এবং দুনিয়ার নালা ভোগ-বিলাসের কোনো অভাব সেখানে ছিল না; কিছু এসব ভোগ-বিলাস বাদ দিয়ে তিনি গ্রহণ করলেন ঈমানের পথ আল্লাহর সন্তুষ্টির রাস্তা। এ কারণেই তাঁকে ভোগ করতে হয়েছে আমাবিক নির্যাতন ও শান্তি। এসব জুলুম-নির্যাতন সত্ত্বেও তিনি ঈমানের পথ পরিহার করেননি। দীন হতে বিচ্বাত হননি। আল্লাহ তা'আলার কাছে চেয়েছেন, তাঁর সন্নিকটে জান্নাতে একটা ঘর। আবেদন জানিয়েছেন ফেরাউনের দিরক কৃফরি-এর জুলুম-অত্যাচার হতে মুক্তিদানের। হযরত হাসান বসরী (র.) এবং ইবনে কায়সান বলেছেন, আল্লাহ তা'আলা তাঁকে মুক্তি দিয়েছেন এবং তাঁকে জান্নাতে তুলে নিয়েছেন। তিনি বর্তমানে সেখানে পানাহার করছেন। তিনি ফেরাউনের মতো খোদান্রোহীর প্রী হওয়ার কারণে তাঁর কোনো ক্লিত হয়নি। ঈমান এবং ইহসানে অটল থাকার কারণে পেয়েছেন আল্লাহর সত্ত্বি। অতএব, কোনো ভালো লোক বা খারাপ লোকের সাথে কোনো ধননের সম্পর্যের করেনে লাভা বা ক্ষতি হতে পারে না। প্রকালে মুক্তি এবং বিপর্যয় আসবে একমাত্র বান্দার আমল এবং ঈমানের উপর নির্ভর করে। –িফাতহল কাদীর, রহল কোরআন।

এখানে নবী করীম = -এর স্ত্রীগণকেও এ শিক্ষা দেওয়া হয়েছে যে, এ মহিলা ফেরাউনের মতো খোদাদ্রোহীর স্ত্রী হয়েও যদি আল্লাহ এবং তাঁর রাসূল হয়রত মূসা (আ.)-এর আনুগত্য করতে পারে, নানা ধরনের নির্যাতনে ধৈর্য এবং আল্লাহর উপর আস্থা রেখে মোকাবিলা করতে পারে, তাহলে তারা কেন যে কোনো পরিস্থিতিতে আল্লাহ এবং তাঁর রাসূলের আনুগত্য হতে বিচ্যুত হবে? তারা কেন এ দুনিয়ার সুখ-শান্তির জন্য নবীকে কষ্ট দিবে, পরকালের সুখ-শান্তিকে কেন ভুলে যাবে?

এখানে বলে রাখা ভালো যে, এ সূরা নাজিল হওয়ার পর বিভিন্ন বর্ণনা হতে জানা যায় যে, নবীর স্ত্রীগণ আর কখনো নবী 🚎 -কে কট দেওয়ার মতো কোনো কাজ করেননি।

"হে আমার প্রতিপালক আমার জন্য তোমার সন্নিকটে জান্নাতে একটি ঘর নির্মাণ করো।" কোনো কোনো আলিম বলেছেন, এ কথাটি অত্যন্ত সুন্দর এবং তাৎপর্যপূর্ণ এ কারণে যে, তিনি বাড়ি চাওয়ার পূর্বে আল্লাহ তা আলাকে প্রতিবেশী হিসেবে কামনা করেছেন। এখানে আরো জানা যায় যে, তিনি পরকাল, জান্নাত ও জাহান্নামে বিশ্বাসী ছিলেন। – সাফওয়া

উট্টি تَعَالَى وَمُرْيَمَ ابْنَتَ عِمْرَانَ الَّتِيْ اَجُصَنَتُ : আল্লাহ বলেন, "আর ইমরানের কন্যা মরিয়মের দৃষ্টান্ত এই যে, সে স্বীয় লজ্জাস্থানের সংরক্ষণ করেছিল। পরে আমি তাঁর ভিতরে নিজের পক্ষ হতে রূহ ফুঁকেছিলাম এবং সে স্বীয় রবের বাক্যসমূহ এবং তাঁর কিতাবাদির সত্যতা স্বীকার করল। আর আসলে সে অনুগত ও বিনীত লোকদের মধ্যে গণ্য ছিল।"

এর উপর আত্ফ করা হয়েছে। অর্থাৎ আল্লাহ তা আলা ইমরানের কন্যা মরিয়মের দৃষ্টান্ত পেশ করছেন এবং ইন্থদিনের নির্যাতন ও জুলুমের মোকাবিলায় তাঁর ধৈর্যের উদাহরণ দিচ্ছেন, হযরত মরিয়ম মু'মিন মহিলাদের জন্য ইথলাস লিল্লাহ এবং আল্লাহর আনুগত্য ও তাঁর বন্দেগিকরণের এক উচু ধরনের উদাহরণ এবং উত্তম আদর্শ।

আল্লামা সাইয়েদ কুতুব বলেছেন, এ দৃ'স্ত্রীলোক পাক-পবিত্র, মু'মিন, সত্যবাদী এবং ইবাদতকারিণীদের জন্য দৃ'টি জুলন্ড দৃষ্টান্ত। এ দু'টি দৃষ্টান্ত আল্লাহ তা'আলা পেশ করেছেন নবী —— এর স্ত্রীগণের সামনে। এ সূরার প্রথম দিকের আয়াতগুলো যে প্রেক্ষাপটে অবতীর্ণ হয়েছিল তাকে কেন্দ্র করে। এ দু'জন স্ত্রীলোক সর্ব যুগের এবং সর্বস্থানের মু'মিন মহিলাদের জন্য দৃষ্টান্ত হয়ে থাকবে। —[যিলাল]

এ কথা বলে ইছদিনের মিথ্যা অভিযোগ খণ্ডন করা হয়েছে। কেননা ইছদিরা প্রচার করত যে, তাঁর গর্ভে হযরত দ্বিসার জন্ম অবৈধভাবে [নাউযুবিল্লাহ] হয়েছে। সূরা নিসার ১৫৬ আয়াতে এ মিথ্যাবাদী লোকদের এ মিথ্যা কথাকে বৃহতানে আয়ীম—"একটি বিরাট মিথ্যা দোষারোপ" বলা হয়েছে।

চারজন মহিলার পরিপূর্ণতা : নবী করীম ক্রি এরশাদ করেছেন, কামেল পুরুষতো অনেক রয়েছে কিন্তু খ্রীলোকদের মধ্যে চারজন হলো কামেল- ১. আদিয়া বিনতে মোযাহেম ফিরাউনের খ্রী, ২. মারইয়াম বিনতে ইমরান, ৩. থাদীজা বিনতে খুয়াইলেদ এবং ৪. ফাতেমা বিনতে মোহাত্মদ ক্রি । হযরত আলী (রা.) বলেন, আমি নবী করীম ক্রি এর নিকট খনেছি, পূর্বের জাতিগুলোর মধ্যে সর্বোত্তম খ্রীলোক ছিল মারইয়াম বিনতে ইমরান এবং আমাদের মধ্যে সর্বোত্তম খ্রীলোক হলো খাদীজা বিনতে খুয়াইলেদ। -[নুরুল কোরআন]